
  

  Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας

   Τόμ. 10 (2003)

   Διακυβέρνηση

  

 

  

  Αναλύοντας την ακουσματική εμπειρία - προς μια
πολιτισμική κοινωνιολογία του ήχου 

  Νίκος Μπουμπάρης   

  doi: 10.12681/sas.705 

 

  

  Copyright © 2015, Νίκος Μπουμπάρης 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Μπουμπάρης Ν. (2015). Αναλύοντας την ακουσματική εμπειρία - προς μια πολιτισμική κοινωνιολογία του ήχου. 
Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας, 10, 207–247. https://doi.org/10.12681/sas.705

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 08/02/2026 10:34:30



Αναλύοντας την ακουσματική εμπειρία - 
προς μια πολιτισμική κοινωνιολογία του 
ήχου*

Νίκος Μπουμπάρης**

Στο άρθρο που ακολουθεί συζητείται η συμβολή των ήχων και του ακούσματος στην 
εμψύχωση των πολιτισμικών και κοινωνικών πρακτικών στα περιβάλλοντα της ύστερης 
νεωτερικότητας. Η συμβολή αυτή είναι ιδιαίτερη στον χαρακτήρα όσο και τη σημασία 
της, διότι το ακουστικό περιβάλλον συγκροτεί τελεστικές πραγματικότητες σε ατομικό- 
συλλογικό επίπεδο, οι οποίες ενδημούν αλλά και υπερβαίνουν τη λογική της υπερφορ­
τωμένης οπτικής εμπειρίας και των συσχετιζόμενων κοινωνικο-πολιτισμικών μορφωμά­
των της νεωτερικότητας. Προσεγγίζοντας, αρχικά, την ακουστική αίσθηση του χώρου, του 
χρόνου και του σώματος, διακρίνουμε ότι η κοινωνική, πολιτισμική και επικοινωνιακή 
σημασία του ήχου μπορεί να κατανοηθεί καλύτερα με όρους κομβικών σημείων μεταστοι­
χείωσης της ‘κάψουλας’ σε ‘πλημμυρίδα’ πληροφοριών, αισθήσεων και εμπειριών και 
αντίστροφα, παρά με όρους διασύνδεσης δύο μερών με ένα ‘κανάλι’ ή μια ‘λεωφόρο’ ροής 
πληροφοριών. Η ιδιότυπη αυτή οργάνωση και οι μεταβολές της ακουστικής εμπειρίας 
συζητούνται αναφορικά με α) την ηλεκτροακουστική τεχνολογία, η οποία ενισχύει την 
εξαντικειμένιση (objectification) και ταυτόχρονα τη διάχυση των ήχων, β) την τηλεόραση,

* Σχέδιο της μελέτης αυτής παρουσιάστηκε στο άτυπο μεταπτυχιακό σεμινάριο ‘Πολιτική 
Κοινωνιολογία και Συγκριτική Πολιτική Ανάλυση’ του Παντείου Πανεπιστημίου. Ο 
συγγραφέας ευχαριστεί τον διευθύνοντα Καθηγητή κ. Ηλία Κατσούλη και τα μέλη του 
σεμιναρίου για τις πολύτιμες επισημάνσεις τους. Ιδιαίτερα ευχαριστεί τον Καθηγητή κ. 
Νίκο Δεμερτζή, τα σχόλια και οι υποδείξεις του οποίου συνέβαλαν σημαντικά στη 
διαμόρφωση της παρούσης μελέτης.

** Διδάκτωρ πολιτικής επικοινωνίας, διδάσκων Πανεπιστημίου του Αιγαίου.

Επιστήμη και Κοινωνία Τεύχος 10/2003



208 Νίκος Μπονμπάρης

η οποία οργανώνει, σε σημαντικό βαθμό, την εικόνα σύμφωνα με την ψυχοδυναμική της 
ακουστικής/προφορικής εμπειρίας και αντίστροφα τον ήχο με βάση την οπτική λογική 
της κατάτμησης και της διαιρετότητας, γ) τη συνεργία φωνοκεντρισμου και τεχνοκεντρι- 
σμού στην τε'λεση της πολιτισμικής πράξης, με παραδείγματα από τη ρομαντική μουσική 
του 19ου αιώνα, τους πειραματισμούς του John Cage και τη rave κουλτούρα και δ) τη 
διεπαφή (interface) ανθρώπου και τεχνολογίας, όπως αυτή επιτελείται στις ηχητικές 

παραστάσεις κυβερνοοργανισμών (cyborgs).

Ακουσματική εμπειρία και επικοινωνία

Ο όρος ‘ακουσματικός’ αναφε'ρεται στην εμπειρία προσλαμβανόμενων 
ήχων που ε'χουν αποσπαστεί από την πρωτογενή, οπτική πηγή, την αιτία και 
το περιβάλλον τους. Έλκει την καταγωγή του από ένα στάδιο μύησης στην 
πυθαγόρεια φιλοσοφία, κατά το οποίο ο Πυθαγόρας δίδασκε στους, υποβαλ­
λόμενους σε αλαλία, μαθητές, ευρισκόμενος πίσω από ένα αδιαφανές παρα­
πέτασμα. Με την οπτική απόκρυψη του ομιλητή και τη συνακόλουθη προσοχή 
στον καθαυτό ήχο, ο Πυθαγόρας αποσκοποΰσε στην ενεργοποίηση των ανε­
ξιχνίαστων διεργασιών της ανθρώπινης ψυχής, οι οποίες, πίστευε, συν-κινού- 
νται με τις δυνάμεις του Κόσμου. Η αντίληψη για τον ακουσματικό ήχο ως 
εκμαίευση της 'Αρμονίας των Σφαιρών’ απαντάται και στα πατερικά κείμε­
να, που καθορίζουν τον ήχο ως απόηχο της Θείας Φωνής του Δημιουργού, η 
οποία, μέσω της σιωπής του κατηχούμενου, δύναται να ενηχήσει καθαρότερα 
και να απολυτρώσει την ανθρώπινη ψυχή από τους ‘αλλότριους’ ήχους του 
σώματος και της επίγειας ζωής. Κατά τη νεώτερη δυτική ιστορία, και ιδιαί­
τερα με την ανάπτυξη των διαδικασιών του πολιτισμού και της εκκοσμίκευ- 
σης, η ιδέα αυτή για τον ήχο ως άυλο και ασώματο πνεύμα ενσαρκώνεται 
στον εγκόσμιο Δημιουργό, τον Συγγραφέα ή τον Μουσικό, αναπληρώνεται 
από τη γραμματική και τη μουσική σημειογραφία, η δε νοηματοδότησή του 
εστιάζεται στο αυτί της σκέψης και την εκφορά του Ορθού Λόγου. Στα μέσα 
περίπου του 20ού αιώνα, ο Pierre Schaeffer, μουσικός, τεχνικός και πρωτο­
πόρος του ρεύματος της ‘συγκεκριμένης μουσικής’ (musique concrete), υπο­
στηρίζει ότι η ακουστική/μουσική εμπειρία είναι από τη φύση της ακουσμα­
τική και, πειραματιζόμενος με τις δυνατότητες της ηλεκτροακουστικής τεχνο­
λογίας της εποχής του, μετατοπίζει το ενδιαφέρον από την ουσιοκρατική 
ποιότητα στις σχεσιακές δυναμικές του ήχου.

Αρχικά, η εφεύρεση του φωνογράφου στα τέλη του 19ου αιώνα και η 
μετέπειτα καθιέρωση της ηλεκτροακουστικής τεχνολογίας φαίνεται να εναρ­



Αναλύοντας την ακουσματική εμπειρία 209

μονίζονται με το ιδεολόγημα αποκάλυψης της μυστικής, αναλλοίωτης και 
πρωταρχικής ουσίας του εγκόσμιου ήχου. Η αντίληψη αυτή πραγματώνεται 
με'σα από τις διαδικασίες αφαίρεσης του ήχου από το σώμα, την κοινωνία 
και το περιβάλλον, την επεξεργασία του με όρους υψηλής πιστότητας (high 
fidelity) και την επαναπλαισίωσή του στους ίδιους ή σε άλλους χώρους, 
χρόνους και σώματα. Με την πάροδο του χρόνου και ιδιαίτερα με την ανά­
πτυξη της πειραματικής μουσικής, της δημοφιλούς κουλτούρας και, πιο πρό­
σφατα, της ψηφιακής τεχνολογίας, γίνεται ολοε'να και πιο φανερό ότι οι 
δυναμικές της ηλεκτροακουστικής τεχνολογίας δεν εξαντλούνται στην αλη­
θοφανέστερη δυνατή αναπαράσταση και προσομοίωση των φυσικών και αν­
θρωπογενών ήχων, αλλά καθιστούν δυνατή την εκ νέου σύνθεση του ήχου, 
του σχεδιασμού του ακουστικού χώρου και των συνειρμικών διασυνδέσεων 
της ακουστικής εμπειρίας. Η πληθώρα ring tones των κινητών τηλεφώνων, η 
αναπλήρωση της ‘ατμοσφαιρικής’ και διακριτικής μουσικής παρασκηνίου 
(Muzak)1 από τη δημοφιλή μουσική στο ακουστικό προσκήνιο των εμπορι­
κών καταστημάτων και οι τηλεοπτικές κραυγές σε ένταση ανάλογη μιας 
φιλικής κουβέντας είναι μερικές μόνο από τις πολυάριθμες περιπτώσεις της 
σύγχρονης ακουσματικής εμπειρίας. Αποκομμένοι από το γενεσιουργό αίτιο, 
σώμα και περιβάλλον, οι ήχοι υπόκεινται σε αλλεπάλληλες διαμεσολαβήσεις 
και μεταμορφώσεις, καθιστώντας τα πολύβουα περιβάλλοντα της καθημερι­
νής ζωής πανταχόθεν αναπόδραστο πεδίο οργάνωσης της ανθρώπινης αντί­
ληψης και των κοινωνικών σχέσεων.

Η ιδιότυπη αυτή μορφή πολιτισμικής-ακουστικής επικοινωνίας, η οποία 
αναπτύσσεται κυρίως από τη σύμμειξη αισθητικών αξιολογήσεων και αισθη­
τηριακών προσλήψεων, επιστημονικών και τεχνολογικών επιτευγμάτων, εθι­
μικών πρακτικών και ανακατασκευών της ανθρώπινης ταυτότητας, ριζοσπα- 
στικοποιεί την ακουσματική εμπειρία μέσα από τη διάνοιξη του μονολογι- 
κού, αφαιρετικού και κατηγορικού χαρακτήρα της στον αποκλεισμένο ή 
απρόσιτο ήχο του άλλου. Έτσι, η Πυθαγόρεια Αρμονία των ρητών αριθμών 
δεν μπορεί πια να παραβλέπει την ουσιώδη σημασία των ασύμμετρων αριθ­
μών και σχέσεων, ο Λόγος του Θεού κοινωνείται και προσαρμόζεται στον 
λόγο (discouTse) των εγκόσμιων μέσων επικοινωνίας και η μέχρι πρότινος 
ηχομονωμένη από τους θορύβους μουσική πράξη ενσωματώνεται και ενσω­
ματώνει, στο στάδιο της δημιουργίας και της πρόσληψης, το ακουστικό τοπίο 
των καθημερινών πρακτικών και τελετουργιών. Διανοιγόμενο στην περιη- 
χούμενη πολυπλοκότητα του καθημερινού ακουστικού βιώματος, ο ήχος δεν 
ουνιστά μονάχα απόληξη της γενεσιουργής αρχής των πραγμάτων αλλά πο­



210 Νίκος Μπονμπάρης

λιτισμικό σχηματισμό (figuration) των αλληλεξαρτώμενων διεργασιών δόμη­
σης της πραγματικότητας.

Έτσι, η ακρόαση δεν συνιστά απλώς επακόλουθη και εν πολλοίς επιφαι­
νόμενη διαδικασία απο- και επανα-κωδικοποίησης ενός ήδη διαμορφωμένου 
μηνύματος, στο πλαίσιο ενός δυαδικού συστήματος επικοινωνίας, αλλά διαρ­
κής διεργασία απρόβλεπτης ενεργοποίησης του ακροατή και του δυναμικού 
χαρακτήρα της κοινωνικής οργάνωσης. Με άλλα λόγια, το άκουσμα δεν 
υπόκειται μόνο στη δύναμη του πομπού, στη γραμματική του Μέσου ή την 
αντιληπτική ικανότητα του ακροατή, αλλά συναρθρώνει τη δυναμική των 
διαρκώς μεταβαλλόμενων σχέσεων που αναπτύσσουν όλα τα παλλόμενα 
στοιχεία της επικόινωνιακής διεργασίας (πηγή, μέσο, δέκτης, χωροταξία, 
γνωστικά σχήματα, σώματα, φυσικά στοιχεία και επεξεργασμένα υλικά, ε­
κούσια και ακούσια μνήμη, άλλοι ήχοι, κ.ά.) στο συγκεκριμένο χώρο και 
χρόνο. Πέρα λοιπόν από τις αφαιρέσεις της μονολογικής αιτιότητας και της 
γραμμικής συνέχειας, το άκουσμα δεν είναι μόνο η αίσθηση της πράξης αλλά 
κυρίως μια πρακτική αίσθηση (sens pratique). Μια μορφή έξης (habitus) α 
λα Bourdieu (2002: 214-22) ή δομής τον αισθάνεσθαι (structure of feeling) 
σύμφωνα με τον Williams (1994: 325-35), η οποία συγχρωτίζοντας την ατο­
μική και συλλογική συνείδηση με τις μη έλλογα εγνωσμένες εσχατιές τους, 
κινητοποιεί πολύτροπες ζεύξεις και διαζεύξεις του ανθρώπου και της κοινω­
νίας, τόσο στις εσωτερικές και μεταξύ τους σχέσεις όσο και στις σχέσεις που 
αναπτύσσονται με τη φύση.

Το άκουσμα συνιστά δυναμική διεπαφή (interface) της ταυτότητας με τη 
διαφορά, δυναμική ομοιοστασία του Ενός με τα Πολλά, αλληλοένθεση και 
μεταστοιχείωση της ενότητας και της πολλαπλότητας. Και αυτό γιατί η α­
κρόαση είναι πάντα κεντροδοτική εμπειρία, αφού ο ακροατής μορφοποιεί, 
κατά τρόπο μοναδικό και απροσπέλαστο, το κέντρο του ακουστικού του 
κόσμου (Ong 1997: 101). Ταυτόχρονα, όμως, το κέντρο αυτό είναι πορώδες 
γιατί ο ακουστός ήχος προϋποθέτει και εξαρτάται, φέρει και μετασχηματίζει 
τον περιβάλλοντα χώρο, την κοινωνική οργάνωση και τις τεχνολογίες διαμε- 
σολάβησης. Ο ήχος ενώνει χωρίς να εξισώνει, να διευθετεί ή να συμμορφώ­
νει τους ακροατές σε ένα προδιατεταγμένο Όλο. Με αυτή την έννοια, το 
άκουσμα διακρίνεται τόσο από την εγωκεντρική, σολιψιστική αίσθηση του 
‘είναι όλα μέσα στο κεφάλι σου’ όσο και από τη μηχανιστική ενεργοποίηση 
των κοινωνικών εγγραφών στο επίπεδο της κατηγορικής σκέψης, της δοσμέ­
νης ταυτότητας και της θεσμικής παγίωσης. Ως βιωματική πρακτική και εν­
σώματη εκφορά της κοινωνικής ζωής, το άκουσμα κυλάει στο χείλος της



Αναλύοντας την ακουσματική εμπειρία 211

απόφανσης και του κανόνα και με αυτήν την έννοια, όπως έχει συζητήσει ο 
Attali (1991), εγγράφει διαρκώς και άμεσα τόσο τις υφιστάμενες κοινωνικές 
σχέσεις και ιεραρχίες όσο και τις επικείμενες συγκρούσεις και αλλαγές τους, 
προτού αυτές συγκροτηθούν σε συνειδησιακό, υλικό και θεσμικό επίπεδο.

Μέσα σε αυτές τις συνθήκες των συνεχών αλληλεπιδράσεων και των 
φευγαλέων αλλαγών, το άκουσμα δεν μπορεί πλέον να προσεγγίζεται απο­
κλειστικά ως αποχρώσα ή παραλλάσσουσα συνέπεια (effect) ενός, λίγο έως 
πολύ, κλειστού συστήματος μετάδοσης πληροφοριών αντίληψη που καθιε­
ρώθηκε από τα μοντέλα ‘μεταφοράς ενέργειας’ (energy-transfer) των φυσι­
κών επιστημών (Truax 2001) και του ‘διαβιβαστικού μοντέλου’ (message- 
transmission) των σπουδών επικοινωνίας (Carey 1992). Μια πολιτισμική 
θεώρηση για την ακουστική επικοινωνία εστιάζει αυτονόητα στην ακρόαση, 
μια και οι ήχοι δεν υπάρχουν από μόνοι τους αλλά εξαρτώνται από τους 
πρακτικούς τρόπους πρόσληψης και νοηματοδότησής τους. Η προσοχή στην 
ακρόαση ως ζώσα και δημιουργική διαδικασία, όμως, δεν τεκμηριώνει, έναν 
άκρατο εμπειρισμό και υποκειμενισμό ή, ανατρέχοντας στο πεδίο των πολι­
τισμικών σπουδών, τη θεωρητική νομιμοποίηση του ακροατή- καταναλωτή σε 
δημιουργό των ήχων2. Η ‘αποϋλοποίηση’ (de-materialisation) του πρωτουρ- 
γού πομπού στην ακουσματική εμπειρία δεν οδηγεί στην πραξεολογική επι­
κυριαρχία του ακροατή στη νευτώνεια πλάστιγγα επικοινωνίας μεταξύ πο­
μπού και δέκτη, αλλά αναδεικνύει το άκουσμα ως αδιόρατο και αβαρή τόπο 
πολλαπλών ενεργούμενων και ενεργημάτων, συναντήσεων και αποσπάσεων, 
που διεμβολίξει τις σαφείς διακρίσεις μεταξύ του πομπού και του δέκτη, του 
‘εδώ’ και του ‘εκεί’, του ηχοδοτικού ή ακουστικού υποκειμένου έναντι του 
ηχητικού αντικειμένου. Έτσι, στο πλαίσιο της ανάπτυξης των διεργασιών 
νεωτερίκευσης, η ακουσ(μα)τική επικοινωνία διακρίνεται από τη λογική της 
ολοένα ταχύτερης μεταφοράς στο ‘δίαυλο’, το ‘κανάλι’ ή τη ‘λεωφόρο’ της 
πληροφορίας. Καταδυόμενη στο συνειδησιακό υπόστρωμα του ακροατή και 
ταυτόχρονα αναδυόμενη στον περιβάλλοντα κόσμο, προσιδιάζει περισσότε­
ρο στους χρόνους της εισπνοής και της εκπνοής, αναστρέφοντας διαρκώς την 
ανθρώπινη εμπειρία από ‘κάψουλα’ σε ‘πλημμυρίδα’ πληροφοριών, σκέψεων 
και αισθήσεων.

Ήχος, νεωτερικότητα και το έργο του Walter Ong

Η ανάπτυξη του νεώτερου δυτικού πολιτισμού είναι συνυφασμένη με την 
επικυριαρχία της όρασης στη μετα-αναγεννησιακή ιεραρχία των αισθήσεων



212 Νίκος Μπονμπάρης

και την κεντροθέτηση της εικόνας στη σχηματοποίηση της ανθρώπινης αντί­
ληψης και της κοινωνικής οργάνωσης. Κατά την προσπάθεια των σχηματιζό- 
μενων νεωτερικών κοινωνιών να απεγκλωβιστούν από τις παραδοσιακές, 
περιστασιολογικές και αποκεντρωμένες δομές της φεουδαρχίας καθώς και 
από το συνονθύλευμα παγανιστικών δοξασιών με τα εκκλησιαστικά δόγματα 
του Μεσαίωνα, ο οπτικοκεντρισμός λειτουργεί ως πλατφόρμα οριοθέτησης, 
ελέγχου και κίνησης των σχημάτων πίστης στον ανθρωποκεντρισμό και στη 
μεσσιανική αποστολή αστικού πολιτισμού. Προς αυτήν την κατεύθυνση, η 
πραγματικότητα ταυτίζεται με την ορατότητα, η οποία δεν ευνοεί απλώς τη 
σταθεροποίηση και την ταξινόμηση αλλά κυρίως τη λελογισμένη πρόοδο της 
επιστημονικής γνώσης, των θεσμικών μορφωμάτων και των κοινωνικών προ­
τύπων, στο πλαίσιο του μονογραμμικού εξελικτικισμού. Με άλλα λόγια, ο 
παραδοσιακός οπτικοκεντρισμός δεν διευκολύνει μονάχα μιαν αυθαίρετη ή 
αφαιρετική αναπαράσταση της πραγματικότητας, αλλά κυρίως προάγει τη 
συστηματική καλλιέργεια των δυνατοτήτων που εγκλείονται σε αυτήν.

Ωστόσο, αν οι οπτικές δι-ευθετήσεις της προοπτικής, της εστίασης, της 
διαιρετότητας και της πλαισιοθέτησης προήγαγαν τον αντικειμενισμό, την 
αφαίρεση, την ανάλυση και τον ατομικισμό ως θεμελιακές δομές οργάνωσης 
της νεωτερικότητας και της βιομηχανικής κοινωνίας, τότε τα φαινόμενα- 
διεργασίες που χαρακτηρίζουν τα περιβάλλοντα της ύστερης νεωτερικότη­
τας, όπως αυτά της ρευστοποίησης των οριοθετήσεων, της διάχυτης κινητι­
κότητας, της άμεσης και διαδραστικής επικοινωνίας, της σύμμειξης του φα- 
ντασιακού με το πραγματικό και της εξατομικευμένης αίσθησης του κοινοτι­
κού, προσιδιάζουν περισσότερο σε μια ηχητικού/ακουστικού τύπου αντίληψη 
των πολλαπλών πραγματικοτήτων που αλληλοδιεισδύουν και βρίσκονται σε 
διαρκή μετάβαση.

Η παραπάνω υπόθεση παραπέμπει, σ’ ένα βαθμό, στο έργο του Ong 
Προφορικότητα και Εγγραματοούνη και ιδιαίτερα σε αυτό που ονομάζει 
‘δευτερογενή προφορικότητα’ (secondary orality). Συγκεκριμένα ο Ong δια­
κρίνει δύο μεγάλα ιστορικά στάδια στην εξέλιξη της ανθρώπινης γνώσης και 
της κοινωνικής οργάνωσης: τους πρωταρχικά προφορικούς, μη εγγράμμα­
τους πολιτισμούς και τους εγγράμματους/τυπογραφικούς πολιτισμούς. Με 
την ανάπτυξη ιδιαίτερα της ηλεκτρονικής τεχνολογίας, ο Ong (1997: 193-7) 
υποστηρίζει ότι η ανθρώπινη εμπειρία σχηματίζεται μέσα από τη μίξη του 
άμεσου, δυναμικού και κοινοτικού χαρακτήρα των προφορικών πολιτισμών 
με την αναλυτική, κριτική και εξατομικευμένη εσωτερικότητα της εγγράμμα­
της συνείδησης. Στο πλαίσιο αυτό της δευτερογενούς προφορικότητας, η



Αναλύοντας την ακουσματική εμπειρία 213

ενθάρρυνση της εξωστρέφειας, της αυθορμησίας και της κοινοτικής αίσθη­
σης δεν εκκινούν από έλλειψη εναλλακτικής λύσης, όπως στην περίπτωση 
των πρωταρχικά προφορικών πολιτισμών, αλλά από ενσυνείδητες επιλογε'ς 
και προγραμματισμούς που κληροδοτούνται και μεταλλάσσουν την εγγράμ­
ματη/τυπογραφική παράδοση και σκέψη.

Η μελέτη του Ong, και ιδιαίτερα οι αναλύσεις για τον τελεστικό και 
συμβαντικό ψυχοδυναμισμό της προφορικότητας, είναι ουσιαστικής σημα­
σίας στην προσπάθεια άρθρωσης μιας κοινωνικής και πολιτισμικής μελέτης 
του ήχου. Κατά την επίκλησή της, ωστόσο, ο μελετητής οφείλει να προσέξει 
τρία, κατά τη γνώμη μας, καίρια ζητήματα. Το πρώτο αφορά τις ‘εξω-τεχνο- 
λογικές’ διεργασίες συγκρότησης της τεχνολογίας και του κοινωνικού. Υπο­
δειγματική εφαρμογή της θεωρίας του Μέσου (Medium Theory)3, η μελέτη 
του Ong τείνει να εκλαμβάνει την εκτεχνολογισμένη διαμεσολάβηση ως δε- 
σπόζον, αυτόνομο και αυτόματο φορέα οργάνωσης της γνώσης, της σκέψης 
και της εμπειρίας του ανθρώπου. Ωστόσο, η δυναμική της οπτικοκεντρικής 
εκτεχνολόγησης δεν συνιστά τη μοναδική αιτία των κοινωνικών και πολιτι­
σμικών αλλαγών, αλλά είναι αλληλένδετη με συγκεκριμένες ιστορικές, κοι­
νωνικές και οικονομικές διεργασίες4 όσο και με ‘τεχνολογίες’ της καθημερι­
νής επιβίωσης, ταυτότητας και κοινωνικοποίησης (όπως η περιέργεια, ο φό­
βος, η ορμή, η οικειοποίηση, η επιθετικότητα, η εναίσθηση, κ.ά.).

Το δεύτερο σχετίζεται με την ανθρωποκεντρική διάσταση της ακουστικής 
επικοινωνίας. Εστιάζοντας αποκλειστικά στην ανθρωπομετρική ομιλία και 
τις προεκτάσεις της (τυπογραφικό κείμενο, ηλεκτρονικό υπερ-κείμενο), ο 
Ong παραβλέπει την ηχογόνο σύνδεση του ανθρώπου με το περιβάλλον του 
τόσο μέσω της μουσικής, η οποία οργανώνει τη διεύρυνση της ανθρώπινης 
ύπαρξης στα όρια του ανθρωπομορφικού με το ‘φυσικό’ όσο και μέσω του 
ηχοτοπίον (soundscape). Το τελευταίο αναφέρεται στην πανταχόθεν παρου­
σία εξηλεκτρισμένων ακουσματικών ήχων και την αυξανόμενη αντίληψη του 
ήχου ως περιβάλλοντος, που περιπλέκουν τα όρια της ανθρώπινης και αν- 
θρωπογενούς με τη φυσική ηχοδυναμική. Σύμφωνα με τον Truax (2001: 49- 
56, 156-8), το ηχοτοπίο συσσωματώνει, στις μέρες μας, την ομιλία και τη 
μουσική, οι οποίες αποτελούσαν τα μέχρι πρότινος δεσπόζοντα, περισσότερο 
συνεκτικά και ευκολότερα αναγνωρίσιμα, συστήματα ακουστικής επικοινω­
νίας. Παρά τις δομολειτουργικές εμμονές του Truax, η έννοια του ηχοτοπίου 
είναι ιδιαίτερα σημαντική και χρήζει περαιτέρω συζήτησης, στον βαθμό που 
σχηματοποιεί τη ρευστή, πολύπλοκη και απρόβλεπτη όσμωση ανθρώπου και



214 Νίκος Μπουμπάρης

περιβάλλοντος, πέρα από τις αξιακές διαζεύξεις του πολιτισμικού versus 
φυσικού και του υποκείμενου versus αντικειμένου.

Το τρίτο ζήτημα αφορά το μονοσήμαντο χαρακτήρα των θεωρήσεων για 
τον οπτικοκεντρισμό και των θεωριών του ‘Μεγάλου Χάσματος’ (Great 
Divide)5 μεταξύ των προφορικών/ακουστικών και εγγράμματων/οπτικών πο­
λιτισμών, τις οποίες, εν πολλοίς, ασπάζεται και αναπτύσσει περαιτέρω ο 
Ong. Και αυτό γιατί, ο οπτικοκεντρισμός δεν δημιουργείται αφ’ εαυτού αλλά 
απορρέει από ιστορικές διεργασίες διαχωρισμού των αισθήσεων και απο- 
σύνδεσης της σκέψης και του συναισθήματος από την πράξη.6 Επιπρόσθετα, 
η κεντροθέτηση του οπτικού δεν συντελεί μόνο στον ετεροπροσδιορισμό των 
αισθήσεων της ‘περιφέρειας’ (δούναι) αλλά και στη μετάλλαξη του ίδιου του 
‘κέντρου’ από αυτές (λαβείν). Καθώς διερχόμαστε από το Διαφωτισμό στην 
εκβιομηχάνιση και από εκεί στη μεταμοντέρνα ή, κατά Mestrovic, μετασυ- 
ναισθηματική κοινωνία (postemotional society), ο διαπιστευμένος στη συγκε­
κριμενοποίηση του αφηρημένου συναισθήματος (abstract emotion) οπτικο- 
κεντρισμός αναπτύσσει πολλαπλά και ‘αλληλοσυγκρουόμενα’ πρόσωπα, μέ­
σα και από την εσωτερίκευση των ιδιαίτερων λογικών των άλλων αισθήσεων. 
Έτσι, η αναγωγή της όρασης σε κεντρικό φίλτρο της νεωτερικής εμπειρίας 
δεν συρρικνώνει μόνο την ακρόαση σε αίσθηση μονής κατεύθυνσης,7 αλλά 
στη ροή του χρόνου αμφισβητεί την ταύτιση του οπτικού με το αληθινό, μέσα 
και από τη συναισθητική επιμειξία του με τις ιδιότυπες λειτουργίες του ήχου 
και της ακοής.

Για παράδειγμα, η ενσάρκωση της νεωτερικότητας του 19ου αιώνα 
(modernité) στο πρόσωπο του πλάνητα (flaneur), ο οποίος τριγυρνώντας 
στους δρόμους και παρατηρώντας το πλήθος του Παρισιού, εξάγει το αιώνιο 
και το ιστορικό μέσα από το μεταβατικό, το φευγαλέο και το ενδεχόμενο 
(Baudelaire 1984: 50-1), δεν μετεξελίσσει απλώς την κυριαρχία του ανδρικού 
βλέμματος (male gaze), όπως συνήθως υποστηρίζεται, αλλά ενδορρηγνύει τις 
στέρεες, παραδοσιακές κατασκευές της νεωτερικότητας, μέσα από την ηχη­
τικού τύπου οργάνωση της οπτικής αντίληψης. Ωστόσο, ο πλάνητας δεν προα­
ναγγέλλει απλώς την υπερφόρτωση της οπτικής εμπειρίας στην εποχή της 
κινούμενης εικόνας και της κοινωνίας της θέασης. Στον βαθμό που αυτή 
διακρίνεται μεν από τον ‘αυστηρό’ οπτικοκεντρισμό της ανάγνωσης, αλλά 
συντηρεί την αλληλεπίδραση των αισθήσεων ως εσωτερική υπόθεση της κάθε 
αίσθησης ξεχωριστά, (επ’ αυτού βλ. την παρακάτω συζήτηση για την οργά­
νωση της τηλεοπτικής εικόνας σύμφωνα με τη ψυχοδυναμική της ακουστι­
κής/προφορικής εμπειρίας και τον σχεδίασμά του τηλεοπτικού ήχου με βάση



Αναλύοντας την ακονσματική εμπειρία 215

την οπτική λειτουργία της κατάτμησης και της διαιρετότητας), ο πλάνητας 
υπαινίσσεται τη διαλογική σχέση των αισθήσεων στην αφυπνιζόμενη ακού­
σια μνήμη, η οποία ενισχυμένη με την ανάγκη αμεσότερης σύνδεσης του 
συναισθήματος με την πράξη, συνιστά σημαίνουσα λογική οργάνωσης των 
πολιτισμικών πρακτικών στα περιβάλλοντα της ύστερης νεωτερικότητας.

Ως εκ τούτου, η πολιτισμική θεώρηση του ακουστικού περιβάλλοντος ως 
ουσιώδους πεδίου τέλεσης και κατανόησης της ανθρώπινης δραστηριότητας 
δεν αποσκοπεί στην ανατροπή της όρασης από την κορυφή μιας αναδιατασ- 
σόμενης ιεραρχίας των αισθήσεων, πράγμα που θα ωθούσε τη σύγχρονη 
μετα-γουτεμβέργια εποχή πίσω στους προφορικούς/πρωτόγονους πολιτι­
σμούς ή, υπό το νεωτερικό-οπτικό τρόπο σκέψης, θα περιόριζε την εμφανή 
πολυπλοκότητά της σε μια ατέρμονη, ελεύθερη από κάθε έρμα και αιτιότητα 
‘αναλυτικό-συνδυαστική’ διεργασία συγκρότησης του κοινωνικού. Αλληλέν- 
δετη με τις μελέτες για την υπερανάπτυξη και μετάλλαξη των διεργασιών 
νεωτερίκευσης, η πολιτισμική θεώρηση της ακουστικής επικοινωνίας έχει 
διπλό στόχο. Αφενός να αναδεικνύει τις διαδικασίες μονολογικής κατα­
σκευής του ακούσματος, οι οποίες, εγκλείοντας στον εσωτερικό πυρήνα του 
τις άλλες αισθήσεις, κυρίως αυτές της όρασης και της αφής, ευνοούν, ανά­
μεσα στα άλλα, τη συλλήβδην απόρριψη και τη ματαιοπονία για κάθε παρέμ­
βαση στο δίκην υπερφυσικό ακουστικό περιβάλλον της καθημερινής ζωής με 
αποτέλεσμα την ατελεύτητη υπερφόρτωσή του. Αφετέρου να διερευνά σε 
αυτές τις συνθήκες την ιδιότητα του ακούσματος να ενοποιεί τον ήχο με την 
ακουστική εμπειρία και να ενεργοποιεί τη διαλογική σχέση των αισθήσεων,8 
επανασυνδέοντας δυναμικά την πράξη με τη σκέψη και το συναίσθημα, το 
άτομο με το κοινωνικό και φυσικό περιβάλλον σε ένα ποικιλόμορφο και μη 
προσυνοψισμένο Όλο. Σε κάθε περίπτωση, η πολιτισμική μελέτη της ακου­
στικής επικοινωνίας επιχειρεί να αφουγκραστεί και να εκφράσει, παρά να 
αποδείξει και να οριοθετήσει, τις εντάσεις, τα όρια και τους μετασχηματι­
σμούς των αντιληπτικών διεργασιών, των πρακτικών διαμεσολάβησης και της 
δύναμης (power) ως συμπλέγματα (clusters) προσωπικής αυτενέργειας, θε­
σμικής εξουσίας και ευρύτερων κοινωνικών πρακτικών.

Σώμα, χρόνος, χώρος

Με βάση τα προηγούμενα, η σημασία των μουσικών ήχων δεν μπορεί να 
συζητηθεί αναφορικά μόνο με ένα προσυνοψισμένο μετρικό και τονικό σύ­
στημα, όπως, παρόμοια, η σημασία του φωνούμενου λεξιλογίου δεν βρίσκε­



216 Νίκος Μπονμπάρης

ται πολλές φορε'ς στον ετυμολογικό προσδιορισμό, δηλαδή στο τι λέγεται 
αλλά στο πώς λεγεται. Η ανθρώπινη ομιλία, μια μουσική σύνθεση ή το αστικό 
ηχοτοπίο δεν συνιστούν απλώς κειμενικε'ς διαμεσολαβήσεις αλλά ηχογόνες 
τελέσεις συναισθημάτων, ιδεών, αξιών και κανόνων. Με άλλα λόγια, η επι- 
κοινωνιακή σημασία του ακουστού ήχου δεν περιορίζεται μόνο στην περι­
γραφή, αναπαράσταση και σημειοδότηση, λόγου χάριν, της έντασης, της 
χαράς ή της εξουσίας, αλλά έγκειται εξίσου, αν όχι καταρχήν, στο ότι ο ήχος 
είναι έντονος, δημιουργεί ευχαρίστηση και καταπιέζει. Η σύμπτωση αλλά όχι 
απαραίτητα ταύτιση των δύο αυτών διεργασιών δημιουργεί την ανάγκη της 
ουσιαστικότερης μελέτης της φυσιολογίας του ήχου και συνακόλουθα της 
διεύρυνσης των οργανικών διεργασιών της ακουστικής αντίληψης και της 
ηχογένεσης.

Το ενδιαφέρον για τη φυσιολογία, δηλαδή την υλικότητα (materiality) του 
ακουστού ήχου δεν συνιστά παλινδρόμηση σε ένα προ-γλωσσικό και προ- 
κοινωνικό στάδιο, ούτε προκρίνει, αυτήν τη φορά, την ύλη έναντι της ουσίας, 
τη μορφή έναντι του περιεχομένου. Όπως προείπαμε, ο ακουστός ήχος είναι 
πρακτική αίσθηση και με αυτή την έννοια ενεργοποιεί και ταυτόχρονα συ­
ναρθρώνει ένα σύνολο απτών λειτουργιών του ζώντος σώματος, ατομικού 
και κοινωνικού, προτού η συνάρθρωση αυτή αποτιμηθεί και ρυθμιστεί σύμ­
φωνα με τους ισχύοντες ή ενσυνείδητα επιθυμητούς κώδικες και συμβάσεις. 
Για παράδειγμα, η φωνή δεν συνιστά απλώς εφαρμογή γραμματικών και 
συντακτικών κανόνων που διεκπεραιώνεται από την κατά Denes & Pinson 
(1993) ‘ομιλιακή αλυσίδα’ (speech chain), δηλαδή τη μηχανιστική και γραμ­
μική λειτουργία των προσηκόντων οργάνων, (πνεύμονες, χορδές, στοματική 
κοιλότητα) ως μεταφορέων και απολήξεων των σημάτων του εγκεφάλου. 
Εκφέρει, περισσότερο, τη σύνολη ενέργεια του παλλόμενου σώματος, του 
περίπλοκου αυτού ηχητικού οργάνου που ακούει, εγγράφει, μεταβολίζει και 
εκπέμπει ταυτόχρονα. Η φωνή συναρτά και μετασχηματίζει ένα σύμπλεγμα 
οργανικών λειτουργιών το οποίο δομεί και δομείται και από την υποκειμε­
νική και βιωματική διάσταση της κοινωνικής ζωής του ομιλητή. Υποδειγμα­
τικό και ανυπέρβλητο πεδίο πολλαπλών φωνουμένων και φωνημάτων, το 
ανθρώπινο σώμα ενοφθαλμίζει τα άμεσα δεδομένα του βιώματος, του ενε- 
στώτος χρόνου και του προσκείμενου τόπου, στη συλλογική εμπειρία και στο 
βάθος του χρόνου και του χώρου, όπως και αντίστροφα. Για να κατανοήσου­
με όμως καλύτερα την ιδιότητα συστολής και διαστολής του σώματος, τη 
δυνητική μεταστοιχείωσή του από κάψουλα σε πλημμυρίδα και αντίστροφα, 
θα αναφερθούμε συνοπτικά στην ιδιότυπη οργάνωση του ακουστικού χρόνου



Αναλύοντας την ακροαματική εμπειρία 217

και χώρου, η οποία διακρίνεται από τη λογική της ωρολόγιας και χαρτογρα­
φικής μετρονομίας, μια λογική που οριοθε'τησε επίσης το σώμα σε χειραγω- 
γήσιμο και επιχειρησιακό αντικείμενο του πνεύματος-υποκειμένου.

Το άκουσμα της φωνής του συνομιλητή μας, μιας μουσικής σύνθεσης ή 
του διερχόμενου αυτοκινήτου δεν είναι απλώς παραγωγό ενός αντικειμενι­
κού συστήματος χρονομέτρησης -αυτή προηγείται ή έπεται αυτού-, αλλά 
είναι το εν ενεργεία προϊόν εμψύχωσης του παρόντος χρόνου, το οποίο, κατά 
τον Lévi-Strauss (1994), επενεργεί ταυτόχρονα στον αρχέγονο σπλαχνικό 
χρόνο της φυσιολογίας του ακροατή. Με άλλα λόγια, το ηχητικό συμβάν 
τελείται μόνο μέσα από τις εξελισσόμενες κάθε φορά συνθήκες της στιγ­
μιαίας ανάπτυξης και εξασθένισής του, ταυτόχρονα όμως φέρει ίχνη και 
προμηνύματα μιας ρέουσας ακολουθίας. Για παράδειγμα, δεν μπορούμε να 
προφέρουμε/ακούσουμε τη λέξη ‘τώρα’ μονομιάς: το ‘τω’ πρέπει να εξαφα­
νιστεί για να ακολουθήσει το ‘ρα’, το οποίο αφενός δεν καθορίζεται αιτιο- 
λογικά από το πρώτο, είναι όμως ανούσιο χωρίς τη συγκράτησή του ως 
γνωστικού σχήματος, και αφετέρου, δεν καθορίζει αιτιατά την επόμενη συλ- 
λαβή-ήχο, ωστόσο την προαναγγέλλει ως ενδεχόμενη. Επιπρόσθετα, το ‘ρα’ 
μπορεί να θεωρηθεί μεν ως ένας διακριτός ήχος-μονάδα, την ίδια στιγμή 
όμως είναι και σύμπλεγμα μικρο-ήχων, ενώ σε σχέση με το ‘τω’ συνιστά 
διαφορετικό όσο και παραλλαγμένο ήχο της ίδιας φωνής. Παρόμοια, η φωνή 
ενός μακροχρόνιου φίλου είναι ίδια και ταυτόχρονα διαφορετική με αυτήν 
που ακούγαμε πριν από δύο δεκαετίες, αφού αυτή εκφράζει άμεσα την 
παρούσα κατάστασή του και ταυτόχρονα είναι ‘φορτωμένη με το παρελθόν 
και εγκυμονεί το μέλλον’ της εξελισσόμενης ζωής του.

Οι ήχοι λοιπόν της ανθρώπινης φωνής, μιας κιθάρας ή της βροχής ανή­
κουν στον κόσμο του εφήμερου, του φευγαλέου και του ‘διαρκώς-νέου’, 
ταυτόχρονα όμως φέρουν το γνώριμο, το ‘παντοτινά-ίδιο’ ή ανεπαίσθητα 
μεταβαλλόμενο. Με αυτήν την έννοια, ο ακουστός ήχος δεν συμμορφώνεται 
στον άδειο, ομογενοποιημένο και τετμημένο χρόνο της νεωτερικότητας, αλλά 
προσιδιάζει εγγενώς και ενδοσυσχετίζει τις δύο δεσπόζουσες υστερονεωτε- 
ρικές εμπειρίες του χρόνου: τον στιγμιαίο (instantaneous) χρόνο της άμεσης 
απόκρισης, της αυτόματης σκέψης, της συνεχούς αλλαγής και της ακαριαίας 
μετακίνησης στο Διαδίκτυο από τη μία και από την άλλη τον σταλακτιτικό 
(glacial) χρόνο που φέρει όλα τα ίχνη της αργής αλλά διαρκώς εξελισσόμε­
νης διάρκειας (duree) της ιστορίας του ανθρώπου, της κοινωνίας και της 
φύσης.9 Η ενδοσυσχέτιση των δύο αντιθετικών αυτών εμπειριών του χρόνου, 
δηλαδή της στιγμής που διαστέλλεται στην ιστορία και της ιστορίας που



218 Νίκος Μπονμπάρης

συμπυκνώνεται στη στιγμή, προϋποθέτει και αναπτύσσεται μέσα από τη δυ­
ναμική αλληλενέργεια πολλών και ανόμοιων ρυθμών-χρόνων, η ιδιαιτερότη­
τα των οποίων δεν προσαρμόζεται απαραίτητα σε ένα άξονα αμοιβαίων 
συγκλίσεων ή σε ένα προσχεδιασμένο σύστημα ντετερμινιστικών ακολου­
θιών.10 Πράγματι, το ηχητικό/ακουστικό περιβάλλον ενός δρόμου ή του σπι­
τιού μας συνιστά έναν αστερισμό διαρκών αλληλεπιδράσεων από ετερογε­
νείς ήχους-διεπαφές της ενδημικής οργάνωσης των πηγών τους και του πε­
ριβάλλοντος αποδημίας τους.

Έτσι, η χαρακτηρολογία του ακουστικού χώρου διακρίνεται από λογικές 
που παραπέμπουν στον πεπερασμένο οπτικό χώρο, όπως αυτές της ευταξίας 
και της προοπτικής, δίχως, όμως, να εξομοιώνεται με τη λογική μιας δισδιά- 
στατης, θρυμματισμένης, αθεμελίωτης και τελικά αδιαφοροποίητης επιφά­
νειας. Ο ακουστικός χώρος συνυπάρχει και διαποτίζει παρά καταλαμβάνει 
και εκτοπίζει, είναι διαπερατός παρά συμπαγής, κυμαινόμενος παρά σταθε­
ρός, ευπροσάρμοστος παρά άκαμπτος, πανταχόθεν κινούμενος παρά προσα­
νατολισμένος. Με μία λέξη είναι ‘σφαιρικός’ αφού εντοπίζεται ‘εδώ’, διαχέε- 
ται όμως και εμπεριέχει πολλαπλά σημεία και διαστάσεις του χώρου. Ο 
ακουστικός χώρος αναδεικνύει την τοπολογία των διαφορών παρά διαφορι­
κούς τοπισμούς. Έτσι, ένας δυνατός ήχος δεν κυριαρχεί σε έναν ασθενέστε­
ρο με τον ίδιο τρόπο που ένα αντικείμενο του προσκηνίου δεσπόζει στην 
οπτική μας θέα. Ακόμη και ένα λίγο έως πολύ προβλέψιμο ηχητικό περιβάλ­
λον, όπως για παράδειγμα μια σχολική αίθουσα, συνιστά ένα δεσμό πολλα­
πλών ήχων προσκηνίου και παρασκηνίου, η εκτατική ανισότητα των οποίων 
δηλώνει περισσότερο διαρκώς μεταβαλλόμενες σχέσεις διεισδύσεων, επικα­
λύψεων και εξουδετερώσεων, παρά σταθερή εδραίωση προκαθορισμένων 
ιεραρχιών και επακόλουθα συγκρουσιακός ανατροπές υπέρ του ενός ή του 
άλλου.

Ο ήχος εκφέρει τη δράση του παλλόμενου χώρου και όχι κάποιο σχέδιο 
εκπόνησης, υλοποίησης ή εκτίμησης της δράσης, σύμφωνα με μια δισδιάστα- 
τη χαρτογράφηση βουβών και ακίνητων αντικειμένων που ορίζουν αποστά­
σεις και επιτρέπουν ενδιάμεσες διαδρομές και κτητικές περιχαρακώσεις. Αν 
ο ακουστικός χρόνος αποσπάται από την αυθαίρετη ομογενοποίησή του, 
φέροντας και διαστέλλοντας την έγχρονη διάσταση της ανθρώπινης δραστη­
ριότητας, η τέλεση της τελευταίας δεν μπορεί να αναπτυχθεί στο πλαίσιο της 
εξίσου αφαιρετικής καρτεσιανής γεωμετρίας. Ο ακουστός χώρος αίρει τον 
διαχωρισμό μεταξύ χώρου κα χρόνου, ο οποίος μεταφράζει τον τελευταίο με 
όρους του πρώτου στην επιφάνεια της αμοιβαίας συρρίκνωσής τους, στο



Αναλύοντας την αχουσματιχή εμπειρία 219

βαθμό που αναπτύσσει μια διαφορετική λογική χωρικότητας (spatiality), αυ­
τή τη φορά με όρους κίνησης παρά αλλαγής, εντάσεων παρά ταυτοτήτων.11 
Με άλλα λόγια, αν ο ηχητικός χρόνος είναι έγχωρος, προϋποθέτει δηλαδή 
ένα ‘σώμα’ πραγμάτωσης ή, καλύτερα, σώματα που αλληλεπιδροΰν στον 
χώρο και με τον χώρο, ο ηχητικός χώρος, προκειμένου να μετ-εξελιχθεί αυτή 
η σχέση, δεν μπορεί παρά να είναι έγχρονος.12 Ο ακουστός χώρος περιέρ­
χεται στο περιβάλλον που εγκλείεται στον ακουστό χώρο και αντίστροφα, το 
περιβάλλον περιέρχεται στον ακουστό χώρο που εγκλείεται στο περιβάλλον. 
Αυτή η μοριοκλασματικοϋ τόπου (fractal) χαρτογραφία του χώρου εγείρει 
ζητήματα απορροφήσεων και ανακλάσεων μαζί, επαναλήψεων και διαφο­
ρών, συνθέσεων και αποσυνθέσεων, σε μια μη συντεταγμένη ακολουθία 
σχέσεων, αφού οι διαδικασίες αφαίρεσης δεν καθορίζονται από τα έξω, τα 
πάνω ή τα κάτω, το πριν ή το μετά, αλλά συνιστούν εμμενές και κομβικό 
σημείο της μεταβατικότητας της ϋλης-σώματος.

Παύση

Στο σημείο αυτό, θα μπορούσε να αναταχθεί ότι η ακουστική εμπειρία 
της καθημερινής πραγματικότητας πόρρω απέχει από αυτήν τη μάλλον θεω­
ρητική προσέγγιση για τη φύση του ήχου/ακούσματος. Πώς μπορούμε σήμε­
ρα να μιλάμε ουσιαστικά για την αυτενέργεια του ακουσ(μα)τικού ήχου, όταν 
με την ανάπτυξη της ηλεκτροακουστικής τεχνολογίας οι φευγαλέοι ήχοι ‘πα­
γώνουν’, ελέγχονται, κατασκευάζονται και επαναλαμβάνονται με πρωτόγνω­
ρη ευκολία και ακρίβεια; Όταν η Μουσική, η κατεξοχήν Τέχνη έκφρασης 
του άρρητου συναισθήματος, έχει εκπέσει σε βασικό εργαλείο της οικονο­
μίας των σημείων των μέσων μαζικής επικοινωνίας, της κουλτούρας της 
κατανάλωσης και του μετα-φορντικού τρόπου παραγωγής; Όταν η αναπό­
φευκτη και συχνά ανεξέλεγκτη έκθεση σε αλλεπάλληλα κύματα ανεπιθύμη­
των ήχων όχι μόνο περισπά την ακρόαση αλλά απευαισθητοποιεί και την ίδια 
την αισθητήρια λειτουργία της ακοής; Μήπως τελικά, στην προσπάθειά μας 
να περισώσουμε την ουμανιστική παράδοση, συγχέουμε το πλήρες νοήματος 
ευάρεστο ή δυσάρεστο συναίσθημα που γεννιέται από την προσηλωμένη 
ακρόαση με την αναπόδραστη έκθεση στο anything goes ακουστικό βίωμα;

Από ό,τι διαφαίνεται μέχρι στιγμής στο κείμενό μας, η απάντηση σ’ αυτές 
τις εύλογες απορίες, είναι ναι, μπορούμε να μιλούμε και να ακούμε την 
υλικότητα του ήχου ως φορέα και εμψυχωτή της απρόβλεπτης δυνατότητας 
της ανθρώπινης πράξης. Και αυτό γιατί στα σύγχρονα περιβάλλοντα ‘πολιτι­



220 Νίκος Μπονμπάοης

σμικής απο-διαφοροποίησης’,13 το ‘όταν’ και το ‘μήπως’ δεν περιορίζουν τις 
διαφορές σε ένα κλειστό, εν πολλοίς προβλέψιμο και καταγράψιμο σύστημα 
δράσης-αντίδρασης, όπως στο δεσπόζον μοντέλο του ερεθίσματος-αντίδρα- 
σης (stimulus-response) της παραδοσιακής ψυχοακουστικής (psychoa­
coustics), αλλά αντίθετα ενεργοποιούν μια πληθώρα εναλλακτικών, μη-προ- 
βλέψιμων ωστόσο, πολύπλοκα διαρθρωμένων δυνητικοτήτων (virtualities) 
που ενδημούν στον δυσπροσδιόριστο κοινό τόπο του ‘εδώ’ με το ‘εκεί’, του 
‘τώρα’ με το ‘άλλοτε’.14

Και αυτό γιατί με το άκουσμα συμμετέχουμε εκόντες-άκοντες στο παιχνί­
δι των αμφισημιών, της ενδοσυσχέτισης και της αποσυσχέτισης των ‘αντιθέ­
των’, όπως αυτών του ‘μέσα’ με το ‘έξω’, της ζωής με τον θάνατο, του πραγ­
ματικού με το φαντασιακό. Πράγματι, όταν μιλάμε ταυτόχρονα ακούμε τη 
φωνή μας ως ήχο του περιβάλλοντος, ενώ, αντίστροφα, προσλαμβάνουμε 
έναν εξωτερικό ήχο ως εσωτερική δόνηση του σώματός μας. Ο ακροατής 
είναι αποδέκτης, επεξεργαστής και πομπός μαζί του ηχητικού ερεθίσματος. 
Ο ήχος είναι ενεργούμενο και ενέργημα του ζώντος σώματος και της ζώσας 
εμπειρίας, το γεγονός όμως ότι ο ήχος υπάρχει μόνο καθώς εξαφανίζεται, 
υποδηλώνει ότι η ζωή δεν μπορεί να υπάρξει χωρίς τον θάνατο, ή καλύτερα 
χωρίς μια μορφή αναίρεσης. Στον βαθμό όμως που η ακρόαση είναι πρακτική 
αίσθηση, και όχι απλώς αίσθηση της πράξης, ο αλληλομετασχηματισμός αυ­
τός της ζωής με τον θάνατο, του ήχου με τη σιωπή, δεν αναφέρεται απλώς 
στα άμεσα δεδομένα του βιώματος και το βιταλισμό του σώματος, αλλά 
καθιστά ενδεχόμενη την απρόσμενη διακλάδωση και βίαια απόσπαση από 
αυτήν την ακολουθία. Το ότι ο ακουστός ήχος πληρούται και πληροί τον 
χρόνο του Τώρα (Jetztzeit) σημαίνει και την παρείσφρηση και στιγμιαία 
αποκρυστάλλωση ενός αστερισμού μνημονικών θραυσμάτων από την ακού­
σια μνήμη, τα οποία κείτονταν, μέχρι πρότινος, ανενεργό, κατακερματισμένα 
και μη αναγώγιμα.15 Η μνημική αυτή δυναμική του ακούσματος δεν αποκα­
λύπτεται εξ ουρανού αλλά καταδύεται και αναδύεται διαρκώς από την κοι­
νωνικά δομημένη υλική κουλτούρα (Σερεμετάκη 1997) με όλη την προσωρι­
νότητα, τη λήθη, τη διακινδύνευση και τη σιωπή16 που διακρίνει αυτή τη 
διεργασία. Μέσα από αυτή τη διαλεκτική σε ακινησία (dialectics at a 
standstill)17 σχηματίζεται μια υπαρκτή κατάσταση που διαπερνά μεν την 
εργαλειακά λελογισμένη οπτική πραγματικότητα, η οποία εξοστρακίζει και 
μυθοποιεί το φαντασιακό και το ασυνείδητο στο επέκεινα των κοινωνικών 
διεργασιών, ενισχύει όμως την οπτική ή καλύτερα τη συγκεκριμένη



Αναλύοντας την ακουσματική εμπειρία 221

(concrete) πραγματικότητα μέσα από την ενεργοποίηση των πολλαπλών και 
αδιόρατων διαστάσεων της.

Μην μπορώντας αφενός να απαρνηθεί και αφετέρου να ιδιοποιηθεί τον 
ήχο και τον Άλλο εντός του, ο ακροατής υπόκειται και την ίδια στιγμή είναι 
το υποκείμενο πολλαπλών και φευγαλέων συναντήσεων και αναχωρήσεων 
και με αυτόν τον τρόπο εκδιπλώνεται η δυναμική ομοιοστασίατου έργου των 
ήχων, των ανθρώπων, της κοινωνίας και της φύσης. Το ζήτημα, λοιπόν, στην 
ακουσ(μα)τική επικοινωνία, ως δράση, γνωστικό αντικείμενο και θεωρία, 
αφορά κομβικά σημεία περασμάτων και μεταστοιχειώσεων, στα οποία ο 
ακροατής δεν συμφωνεί, διαφωνεί ή αποφαίνεται κριτικά, ως εάν να στέκε­
ται είτε απέναντι είτε μέσα σε αυτά. Η ακουσματική εμπειρία εξυφαίνεται 
με μια μορφή αφήγησης χωρίς αρχή, μέση και τέλος, δίχως ψυχολογικά, 
ηθικολογικά και πληροφοριακά βάρη προς φόρτωση, απαλλαγή ή εκλέπτυν- 
ση. Ο ακουσματικός ακροατής παραδίδεται στον ρυθμό της αφήγησης, βρί­
σκει απρόσμενες εισόδους ενδιαφέροντος που μετασχηματίζονται ανακλα­
στικά στη μνήμη και ζωογονούν τον δικό του διασταυρούμενο ρυθμό του 
ακούσματος. Και εδώ ακριβώς φωλιάζει η κοινωνική και πολιτική σημασία 
του ακούσματος, καθώς έχουμε περάσει από την αναλογική μετεγγραφή των 
‘διαφορετικοτήτων’ της σπείρας του βινυλίου στην ψηφιακή ευπλασία ενός 
ανεξάντλητου φάσματος ήχων μέσω του ηλεκτρονικού υπολογιστή: όχι μόνο 
στη δυνατότητα της πειθήνιας υπαγωγής ή απρόβλεπτης απόσπασης από 
αυτό που ακούγεται, αλλά και της σύνθεσης και τέλεσης αλληλοδιεισδούμε- 
νων πραγματικοτήτων ή με άλλα λόγια της απρόβλεπτης ροής της ιστορικής 
συνέχειας.

Ο ηλεκτροακουσματικός ήχος ως οιονεί-αντικείμενο (quasi-object)

Με την εφεύρεση του φωνόγραφου και στη συνέχεια την καθιέρωση της 
ηλεκτροακουστικής τεχνολογίας εγγραφής, αποθήκευσης και (αναπαραγω­
γής του ήχου, οι διεργασίες της πολιτισμικής ακουστικής και επικοινωνίας ανα­
πτύσσονται, σε ένα μεγάλο βαθμό, γύρω από δύο αντιθετικές ωστόσο ενδοσυ- 
σχετιζόμενες κατευθύνσης: από τη μία η εξαντικειμένιση (objectification) του 
ήχου διαρκώς συρρικνώνεται και από την άλλη διευρύνεται η ακουστική του 
ένταση και εμβέλεια. Η εξαντικειμένιση του ήχου αφορά καταρχήν την πα­
γιοποίηση του φευγαλέου χρόνου και μη-ισομορφικού χώρου του ήχου σε 
αντικείμενα-συσκευές (Eisenberg 1988), τα οποία από τη μία διευκολύνουν 
την περαιτέρω πραγμοποίηση (reification) των ηχητικών σχέσεων σε εμπο­



222 Νίκος Μπουμπάρης

ρεύματα-φετίχ στο πλαίσιο των πολιτιστικών βιομηχανιών και από την άλλη 
παρέχουν τη δυνατότητα ακριβολογικής επέμβασης στη μορφολογία του η- 
χητικοΰ/μουσικού ‘αντικειμένου’, για καλλιτεχνικούς και επικοινωνιακοΰς 
σκοπούς. Οι διεργασίες εξαντικειμένισηςτου ήχου συνιστούν, με μια έννοια, 
μετεξέλιξη των διαδικασιών αφαίρεσης του ήχου/μουσικής από το ανθρώπι­
νο, κοινωνικό και φυσικό περιβάλλον και την ηχομονωμένη από αλλότριους 
ήχους μεταφορά τους στην αυτοαναφορική αίθουσα συναυλιών, στην ιδεο- 
κρατική και σιωπηλή μουσική σημειογραφία και στην καρτεσιανή λογική της 
προσηλωμένης ακρόασης. Ταυτόχρονα με αυτήν την αντίληψη του ήχου/α­
κούσματος ως κάψουλας, η ηλεκτροακουστική τεχνολογία επιτείνει την ε­
μπειρία του ήχου ως πλημμυρίδας αφοΰ ενισχύει την ακουστότητα του ήχου 
(ενισχυτές, ηχεία, κ.λπ.) σε διεσπαρμένους τόπους και χρόνους. Οι διεργα­
σίες επανένθεσης των εξαντικειμενευμένων ήχων σε ατομικά, κοινωνικά και 
φυσικά περιβάλλοντα δεν πολλαπλασιάζουν απλώς τις δομές αναπαράστα­
σής τους, δηλαδή την οπτικοκεντρική ανάλυση και συσκευασία ήχων που 
έχουν αποσπασθεί από το οπτικό τους περιβάλλον, υποκαθιστώντας ή/και 
προσομοιώνοντας την αντικειμενική, φυσική και εξω- τεχνολογική Πραγμα­
τικότητα. Μάλλον ενισχύουν την πραγματικότητα μέσα από την ενεργοποίη­
ση και τη διασταύρωση της πλανόδιας φαντασίας με τις πολιτισμικές πρακτι­
κές και με την υλική κουλτούρα, εκδιπλώνοντας έτσι τη συνάντηση πολλα­
πλών πραγματικοτήτων σε μετάβαση. Ας συζητήσουμε, όμως, λίγο πιο ανα­
λυτικά τα παραπάνω.

Φέρουσα στον γενετικό της κώδικα τη μακραίωνη ιδέα του φωνοκεντρι- 
σμού (phonocentrism), δηλαδή την αντίληψη για την ανθρώπινη φωνή ως 
πεμπτουσία του έσχατου Είναι, η ηλεκτροακουστική τεχνολογία προάγει τον 
αφηρημένο χαρακτήρα του ήχου μέσα από την καταρχήν υποκατάσταση του 
φωνού μενού σώματος, τη διαρκή συρρίκνωση της ηχητικής ύλης και την 
οπτική απόκρυψη των τρόπων ηχοδότησης.18 Ενισχύοντας λοιπόν το μύθευμα 
περί της άυλης και υπερβατικής φύσης του ήχου, η ηλεκτροακουστική τεχνο­
λογία ιδιοποιείται, κατασκευάζει και αναπαράγει τον ‘καθαυτό’ ήχο ως α­
ποκάλυψη της υπερκόσμιας και αιώνιας Φωνής του Δημιουργού, μέχρι πρό­
τινος ακουστής μόνο από τους μύστες και ενσταλλαγμένης στην Τέχνη της 
Μουσικής. Καθώς αναπτύσσεται αυτή η ακουσματική ή, κατά τον Schafer 
(1969: 43-47), ‘σχιζοφωνική’ (schizophonic) λειτουργία, αυξάνει η ανάγκη 
αγκύρωσης των νοημάτων, όπως έχει συζητήσει ο Barthes (1988: 47), αυτή 
τη φορά μέσω του οπτικού, κύρια στο επίπεδο της προσομοίωσης της ανθρώ­
πινης αυθεντικότητας (pop stars), της αισθητικοποίησης της συσκευασίας



Αναλύοντας την ακουαματική εμπειρία 223

(εξώφυλλα και ένθετα των cds) και της ευκρίνειας της πληροφορίας (υψηλή 
πιστότητα - high fidelity). Με αυτόν τον τρόπο, η ηλεκτροακουστική βιομη­
χανία υπαινίσσεται εκκωφαντικά τη μυθολογία του ήχου (της) μέσα από τον 
φετιχιστικό χαρακτήρα του εμπορεύματος και τις λειτουργίες της τυποποίη­
σης, της ψευδο-εξατομίκευσης, του κατακερματισμού και της παλινδρομικής 
ακρόασης όπως ενδελεχώς έχει συζητήσει πρώτος ο Adorno (1997). Στο 
πλαίσιο της ψηφιακής τεχνολογίας, και πιο συγκεκριμένα της πλήρους πλέον 
αποϋλοποίησης του ήχου, της διαρκούς επεξεργασίας ηχητικών σχέσεων και 
της εξομοίωσης του μη- μουσικού με το μουσικό ήχο, η σκέψη του σημαντικού 
αυτού φιλοσόφου αποκτά τώρα μια νέα δυναμική καθώς η κριτική του ενά­
ντια στη μαζική κουλτούρα και τον Διαφωτισμό διασταυρώνεται με την εναλ­
λακτική θεώρησή του για την αυτονομία, τη ‘μη-ταυτότητα’ (non-identity) και 
την ‘αρνητική διαλεκτική’ (negative dialectics).

Η διασταύρωση αυτή εκκινεί από το γεγονός ότι στο πλαίσιο της ηλε- 
κτροακουστικής επικοινωνίας, οι ‘γραφοκεντρικές’ διεργασίες εξαντικειμέ- 
νισης του ήχου οργανώνονται γύρω από το σμίλευμα της ακουστότητας του 
ίδιου του ήχου και έτσι διακρίνονται από τις ιδεοκρατικές αφαιρέσεις της 
μουσικής σημειογραφίας, του σωστού χορδίσματος, της προδιατεταγμένης 
αρμονίας και της προσηλωμένης ακρόασης. Με άλλα λόγια, αναδεικνύεται 
η πολύπλοκη και πολύκροτη κινητικότητα του ηχητικού θραύσματος ως αστε­
ρισμού ηχητικών σχέσεων, οι οποίες εκφράζονται συχνά με οπτικές μεταφο­
ρές, όπως αυτές των ρευστών όγκων, των μεταλλασσόμενων πυκνοτήτων, των 
ηχοχρωμάτων, κ.ά. Με την ανάπτυξη κυρίως των διαφόρων ρευμάτων της 
πειραματικής μουσικής από τα μέσα κυρίως του 20ού αιώνα, η εικαστική 
παρά κειμενική αυτή πρόσληψη και σύνθεση των ήχων οδηγεί στη διατύπωση 
νέων ‘λεξιλογίων’ και ‘αντικειμενικοτήτων’. Ιδιαίτερη θέση σ’ αυτό το στε­
ρέωμα κατέχει η εκτεταμένη επεξεργασία ηχογραφημένων φυσικών ήχων 
από τον Γάλλο τεχνικό και μουσικό Pierre Schaeffer (1966) ο οποίος συγκρο­
τεί μια τυπολογία ‘ηχητικών αντικειμένων’ (objet sonore) και θεμελιώνει το 
ρεύμα της ‘συγκεκριμένης μουσικής’, μυθολογικής ρίζας της ηλεκτροακου- 
στικής εμπειρίας καθώς αυτή μετέρχεται από το collage αναλογικών μαγνη­
τοταινιών στις μεταλλάξεις ψηφιοποιημένων ή ψηφιακών ήχων.19 Στο σημείο 
αυτό θα πρέπει να διευκρινίσουμε ότι στο πλαίσιο της εν λόγω μουσικής, ο 
όρος ‘συγκεκριμένο’ δεν σημαίνει επιστροφή στους φυσικούς ήχους και την 
ακουστική εμπειρία του ‘αυθεντικού’, αλλά, αντίθετα, εκφράζει την πλήρη 
αυτονόμησή τους από κάθε ιδέα ευανάγνωστης αναφορικότητας και αναπα­
ράστασης με σκοπό την απροκατάληπτη εκμαίευση της αυτενέργειας των



224 Νίκος Μπονμπάρης

αδιάλειπτα μεταλλασσόμενων μικρο-σχέσεων στο εσωτερικό της ηχητικής 
ύλης.20

Έτσι λοιπόν, η δυνατότητα της ηλεκτροακουσματικής να υπερβαίνει τα 
χωρικά, χρονικά και αντιληπτικά όρια της φυσικής ακουστικής επικοινωνίας, 
ενδυναμώνει από τη μία τον ομογενοποιητικό και καθολικό χαρακτήρα της 
μαζικής επικοινωνίας και κουλτούρας και από την άλλη την ιδιαίτερη και 
ετερογενή κινητικότητα αχαρτογράφητων μικρο-περιοχών. Με άλλα λόγια, 
οι ηλεκτροακουστικές διεργασίες εξαντικειμένισης του ήχου διασταυρώνουν 
κεντρομόλες δυνάμεις τυποποίησης της διαφορετικότητας με κεντρόφυγες 
δυναμικές των πολλών από το ελάχιστο και μερικό (particular). Με την 
ηλεκτροακουστική τεχνολογία ο Νάρκισσος εκτοπίζει αρχικά την Ηχώ αλλά 
στη συνεχεία η Ηχώ ενηχεί δυνατότερα στο σώμα του Νάρκισσου.21

Εδώ εκκολάπτεται μια ουσιώδης διάκριση της ηλεκτροακουσματικής από 
την οπτικοκεντρική επικοινωνία. Επικαλούμενη τη νεωτερική παράδοση του 
προγραμματισμού, της διευθέτησης και του συμβολαίου, η οπτικοκεντρική 
επικοινωνία αξιώνει τον ορισμό ενός ενδιάμεσου σημείου μεταξύ πομπού 
και λήπτη, εξουσιαστή και εξουσιαζόμενου, του Εγώ και του Άλλου, θεμε­
λιώνοντας ε'τσι την επικοινωνία ως πόλεμο πληροφορίας και το Με'σο ως 
αυτόνομο και αυτόκλητο διαμεσολαβητή της προβληματικής συμβίωσης των 
‘αντίθετων’. Αν η αντίληψη αυτή ανακαλεί την αφαιρετική συγκρότηση του 
‘αντικειμε'νου’ ως σταθεροποιητή των ενδοατομικών και κοινωνικών σχέ- 
σεων όπως και των λελογισμένων αλλαγών τους, η ηλεκτροακουσματική 
επικοινωνία ανατρέχοντας στη σκέψη του Serres, υποπροσδιορίζει και υπο- 
προσδιορίζεται σε ‘οιονεί-αντικείμενα’ (quasi-objects), τα οποία συνίστανται 
και συνιστούν ανοικτούς τόπους υποδοχής των διεσπαρμένων αντιληπτικών 
ριπιδίων που υπεισέρχονται, αλληλεπιδρούν και αναδιακτινίζονται το ίδιο 
απροσδόκητα και φευγαλέα. Ο υποπροσδιοριστικός χαρακτήρας των οιονεί- 
αντικειμένων δεν οφείλεται στην καταλοιπική (residual) δομή τους ως απόη­
χο της πρωταίτιας πηγής, ούτε στην αδυναμία επακριβούς επανακωδικοποίη- 
σης στο πλαίσιο ενός δομο-λειτουργικού συστήματος αξιολόγησης ή, τέλος, 
στην αποσυγκρότησή τους στο ανερμάτιστο χάος και την απόλυτη τυχαιότη- 
τα. Ως πρακτική τέλεσης παρά του τετελεσμένου, εκκολάπτει ανακλαστικές 
δυναμικές μεταξύ των πολλαπλών και ετερογενών σχέσεων που αναπτύσ­
σουν όλα τα παλλόμενα στοιχεία της ακουστικής επικοινωνίας (πηγή, μέσο, 
δέκτης, χωροταξία, γνωστικά σχήματα, σώματα, φυσικά υλικά, εκούσια και 
ακούσια μνήμη, άλλοι ήχοι, κ.ά.) και κυρίως της διεπαφής και μεταστοιχείω­
σής τους στο χρόνο του συμβάντος και στο αβαρές τόπο του ακούσματος. Με



Αναλύοντας την ακουσματική εμπειρία 225

αυτήν την έννοια, η ηλεκτροακουσματική εμπειρία δεν συνάδει μόνο με τη 
μετατροπή του ‘εν ενεργεία υπαρκτού’ (actual) σε ‘δυνητικό’ (virtual), οργα­
νωτικό στοιχείο της εμπειρίας στον κυβερνοχώρο,22 αλλά η ιδιότητά της να 
δίνει διάρκεια στον βιωματικό χρόνο την ανάγει σε σημαντικό πεδίο κριτικής 
και πολιτικής έντασης στον ψηφιακό πολιτισμό.

Το άκουσμα δηλώνει ενεργοποίηση του δυνητικού, παρά πραγμάτωση του 
δυνατού, διότι ως κεντροδοτική πάντα διεργασία που ταυτόχρονα διασπεί- 
ρεται στο περιβάλλον συγκροτεί και συγκροτείται από την ‘πλανόδια κυκλο­
φορία’ (colportage) των αισθήσεων, των βιωμάτων και των πρακτικών παρά 
με τη μηχανική ή ‘μαστορική’ (bricolage) μετάβαση από το σημείο A προς το 
σημείο Β.23 Ο κατ’ ουσία περιπλανώμενος χαρακτήρας του ακούσματος ε­
νεργοποιεί την in situ δυναμική συνύφανση του αρχαϊκού με το νεωτερικό, 
του ονείρου με την πραγματικότητα και του ατομικού βιώματος με τη συλλο­
γική εμπειρία, προκαλώντας έτσι την επιλεκτική συνείδηση και τους μηχανι­
σμούς της. Αν λοιπόν ο μηχανικός και έως ένα βαθμό ο μαστορικός τρόπος 
οργάνωσης επιτείνουν το ‘νέο-ως-παντοτινά-ίδιο’, δομική συνθήκη του καπι­
ταλισμού κατά τον Benjamin, η πλανόδια/πλανητική κυκλοφορία προσδίδει 
στο ‘ίδιο’ μια διαρκώς μεταβαλλόμενη ταυτότητα. Με αυτόν τον τρόπο καθι­
στά διαπερατή και υπερβαίνει την αξιακή διάζευξη μεταξύ του ‘εδώ’ και του 
‘εκεί’, του ‘μέσα’ και του ‘έξω’ εκδιπλώνοντας πολλαπλές πραγματικότητες 
σε μετάβαση, παρά ισχυροποιώντας ή ανατρέποντας (τη) μία αντικειμενική 
ή ρεαλιστική Πραγματικότητα.

Η ιδιότητα του ακούσματος να συσχετίζει δυναμικά το ατομικό με το 
κοινωνικό σώμα εξελίσσεται σήμερα, σ’ ένα μεγάλο βαθμό, μέσα στα ακου­
στικά περιβάλλοντα των μητροπόλεων ή πιο απλά στο μητροπολιτικό θόρυβο. 
Και τούτο διότι καθώς οι διεργασίες εκβιομηχάνισης, ατομικοποίησης και 
αστεακής κινητικότητας συσσωματώνονται και διαντιδρούν με αυτές της με- 
τα-βιομηχάνισης, της εξατομίκευσης και της νομαδικής κίνησης, ο θόρυβος 
σήμερα δεν εκλαμβάνεται μόνο ως αναπόδραστη πρόσληψη ανεπιθύμητων ή 
απροσδόκητων ήχων, αλλά ως αναγκαία, όχι όμως επαρκής, συνθήκη ανα­
ζωογόνησης της δυναμικής ομοιοστασίας του ατομικού, κοινωνικού και φυ­
σικού περιβάλλοντος.

Κατά την οργάνωση των νεωτερικών μεγαλουπόλεων στον 19° αιώνα, ο 
θόρυβος δεν σηματοδοτεί πλέον τον τυρβώδη, περιστασιολογικό και ενεργο- 
βόρο προ-νεωτερικό δημόσιο χώρο, έναντι στον οποίο αντιτείνεται η ηχομο- 
νωμένη σε εσωτερικούς χώρους καλλιέργεια της ατομικότητας, αλλά ρυθμο- 
δοτεί την αμφιθυμία στην εξέλιξη της βιομηχανικής προόδου και την κατά



226 Νίκος Μπουμπάρης

Sennett ‘τυραννία της οικειότητας’ μεταξύ των συγχρωτιζόμενων αλλά ετε­
ρόκλητων ατόμων και των αυτοσχεδιαστικά χορδισμένων και διαπλεκόμε- 
νων διαδρομών τους. Έτσι, από τη μία πλευρά, ο χαμηλής συχνότητας και 
πιστότητας παραγόμενος βόμβος φαίνεται να εγκαλεί στη γη τον ‘ιερό θόρυ­
βο’ (sacred noise) των εκκωφαντικών και άχρονων συνηχήσεων της κοσμο­
γονίας και των φυσικών δυνάμεων (Schafer 1977). Ταυτόχρονα, όμως, δυ­
σχεραίνει την ευκρινή ανάγνωση της ηχητικής πληροφορίας, προκαλεί απρο­
θυμία για ακρόαση και, συνεπώς, υποκαθιστά την ανάγκη για άμεση κοινω­
νική αλληλόδραση (Truax 2001:65,82,161). Με αυτές τις συνθήκες ο ακροα­
τής, δοξάζοντας και δοξαζόμενος, απαξιώνοντας και απαξιωμένος, εγκλείε- 
ται σε ένα ατομικό ηχητικό νεφέλωμα, παλινδρομώντας, με μια έννοια, στην 
ακουστική εμπειρία και την αγγλωσσία του εμβρύου στον αμνιακό σάκο. Με 
την ηλεκτρονική μεταλλαξιμότητα των ήχων η ιδέα του θορύβου ενισχύεται 
με την πλανόδια εμφύτευση ηλεκτροακουσματικών ήχων σε ακουστικά περι­
βάλλοντα και ηχογόνες συσκευές, η οποία αποσυσχετίζει τον ήχο από τη 
φυσική κίνηση του παλλόμενου σώματος, κινητοποιώντας τη μεταστοιχειωτι- 
κή δυναμική της μνήμης στο άκουσμα. Τα αναρίθμητα ring tones των κινητών 
τηλεφώνων και οι συνακόλουθες συνδιαλέξεις, για παράδειγμα, εκλαμβάνο­
νται ως αναφορικοί θόρυβοι μιας νέας, κατά Sennet, ‘τυραννίας της οικειό­

τητας’, στον βαθμό που ο αμφίθυμος νεωτερικός ακροατής προβάλει ακόμα 
το μηχανικό ‘ντριν’ του παραδοσιακού σταθερού τηλεφώνου ως διάτρηση του 
ελεγχόμενου κλειστού χώρου. Από την άλλη, όμως, τέτοιοι ήχοι δεν σηματο­
δοτούν μονάχα την αποτοπικοποιημένη (deterritorialised) μετα-πόλη (Virilio 
2000), αλλά, όπως έχουμε προαναφέρει για τη φύση του ακουστού ήχου, 
εκφράζουν πολύτροπες διασταυρώσεις της ‘εδώ’ με της ‘εκεί’ τοπολογίας του 
σώματος. Έτσι, αυτή τη φορά, ο θόρυβος δεν είναι παράσιτο στο πλαίσιο 
του εδραιωμένου-στο-χώρο διαβιβαστικού μοντέλου πολιτισμικής επικοινω­
νίας, αλλά δυνητική δυναμική παραγωγής μεταμορφωτικών διαδικασιών 
(Levy 1999), από υποκείμενα-1 νεογνά αγνώστου γονέα’ αλλά με πλούσια 
αποθέματα ακούσιας μνήμης και με πληθώρα υπερ-ορθολογικών παιχνιδιών.

Πριν όμως συζητήσουμε επ’ αυτών, με παράδειγμα από μια περίπτωση 
κυβερνοοργανικής (cyborgian) ηχοδότησης, ας μας επιτραπεί πρώτα να ανα­
φερθούμε στις οπτικές και ακουστικές λειτουργίες της τηλεόρασης η οποία 
δεσπόζει στην κοινωνία της θέασης, μιας ιστορικής περιόδου που μεταλλάσ­
σει τον αυστηρό οπτικοκεντρισμό της νεωτερικότητας και προετοιμάζει την 
μετακουσματική εμπειρία στην ύστερη νεωτερικότητα.



Αναλύοντας την ακουσματική εμπειρία 227

Τηλεόραση: Μιλώντας (σ)την εικόνα σου

Στη μείζονος σημασίας μελέτη Media. Οι προεκτάσεις τον ανθρώπου, ο 
McLuhan υποστηρίζει ότι σε αντίθεση με τη μονο-αισθητηριακή οργάνωση 
των Μέσων (για παράδειγμα του ραδιόφωνου ως προέκτασης της ακοής, της 
φωτογραφίας ως προέκταση της όρασης), η τηλεόραση καλλιεργεί την προέ­
κταση της αφής, μιας αίσθησης που εμπλέκεται στην αλληλεπίδραση όλων 
των άλλων αισθήσεων. Με την επικυριαρχία του Μέσου στο πεδίο της επι­
κοινωνίας, οι τηλεοπτικοί διαμεσολαβητές αρέσκονται στη γενική διαπίστω­
ση ότι κατόρθωσαν να αμβλύνουν και να υποκαταστήσουν τον ‘αγωνιστικό’ 
χαρακτήρα της ρητορικής και της πολιτικής πράξης, μια διεργασία που πα­
ραπέμπει στην κλειστότητα του τυπογραφικού κειμένου κατά τον Ong (1997: 
196-7). Αντιλαμβάνονται, ωστόσο, ότι το πολιτισμικό κεφάλαιο των τηλεο­
πτικών ήχων έγκειται πλέον στα ηχοχρώματα και τη χροιά της φωνής (κραυ­
γές, θρήνοι, ειρωνεία, απόγνωση, κ.λπ.), στα ηχητικά εφέ και τις δραματουρ- 
γικές μουσικές επενδύσεις των γεγονότων της τρέχουσας επικαιρότητας. Η 
ηχοτροπία αυτή εκφέρει με τον πιο άμεσο τρόπο την αγωνιώδη αμηχανία 
επιβίωσης του Μέσου στα νέα περιβάλλοντα που προάγουν, ως καθήκον και 
ευχαρίστηση μαζί, περισσότερη διεπαφή και διαδραστικότητα μεταξύ υπο­
κειμένου και κοινωνίας, οικονομίας και τεχνολογίας. Η τηλεόραση διακρί- 
νεται πράγματι από τα παραδοσιακά οπτικά μέσα (εφημερίδες, βιβλία, κ.λπ.) 
που προήλθαν και ενίσχυσαν τις διαδικασίες διαχωρισμού των αισθήσεων, 
της εγκράτειας, της αποστασιοποίησης και της εσωστρεφοΰς καλλιέργειας. 

Ωστόσο, ο απτικός χαρακτήρας της δεν προάγει την αισθητηριακή και κοι­
νωνική αλληλόδραση παρά μόνο ως εσωτερική υπόθεση του κάθε εμπλεκό­
μενου μέρους. Έτσι, τουλάχιστον μέχρις στιγμής, ο οπτικο-ακουστικός χα­
ρακτήρας του Μέσου αναπτύσσεται, σε σημαντικό βαθμό, γύρω από ένα 
διπλό παράδοξο: την οργάνωση της εικόνας σύμφωνα με την ψυχοδυναμική 
της ακουστικής/προφορικής εμπειρίας και τον σχεδιασμό του ήχου με βάση 
την οπτική λειτουργία της κατάτμησης και της διαιρετότητας.

Οι διεργασίες ‘ηχοποίησης’ της εικόνας μπορούν να συζητηθούν αναφο­
ρικά: α) Με την τεχνολογία του Μέσου. Σε αντίθεση με την κινηματογραφική 
οθόνη, η τηλεοπτική επιφάνεια είναι ‘αυτόφωτη’, αποτελεί, δηλαδή, όπως και 
ο ήχος, εμψύχωση και όριο του ζώντος εσωτερικού. Ταυτόχρονα, και παρά 
την ορθογώνια σχεδίαση, η τηλεοπτική εικόνα συνιστά ρευστή δέσμη φωτει­
νών και σκοτεινών σημείων, τα οποία διαμορφώνονται με βάση τη χρονική 
ροή. Έτσι, η τηλεοπτική εικόνα προσλαμβάνεται με τρόπο ανάλογο της



228 Νίκος Μπουμπάρης

παροδικής εναλλαγής των μικρο-ήχων μιας λέξης, όπως αναφέραμε παρα­
πάνω, δηλαδή ως κουκίδες φωτός όπου ανά εκατομμυριοστό του δευτερολέ­
πτου στέλνουν ερεθίσματα στον εγκέφαλο ο οποίος τα συνδέει με τα προη­
γούμενα και αναμένει τα επόμενα (Schwartz 1973). β) Με τη ‘γραμματική’ 
του Μέσου. Σε αντίθεση, για παράδειγμα, με τον αφηρημένο συμβολισμό των 
γραμμάτων και την έντυπη σελίδα, οι τηλεοπτικές εικόνες είναι περισσότερο 
άμεσες, απλές και οικείες γιατί βρίσκονται κοντά στην πρακτική, αθροιστική 
και περιστασιολογική σκέψη του προφορικού ανθρώπου παρά στην αφηρη- 
μένη, αναλυτική και κατηγορική σκέψη του εγγράμματου.24 Παρόμοια με την 
κεντροδοτική εμπειρία της απρόσμενης, πολύβουης και μη-κανονιστικής 
ροής ήχων στο ακουστικό περιβάλλον, η δόμηση και πρόσληψη της τηλεοπτι­
κής εικόνας οργανώνεται μέσα από την ατελεύτητη ροή βραχύβιων, ετερο­
γενών και λογικά ασύνδετων γεγονότων (Fiske 1991, 2000), η εξέλιξη της 
οποίας προϋποθέτει τον ακροατή ως το ερήμην επίκεντρό της. γ) Με την 
εμπλοκή του υποκειμένου. Πανταχού παρούσα πλέον στα συμβάντα της κα­
θημερινής ζωής, η τηλεόραση εμπλέκει το κοινό στην καταγραφή και εκπο­
μπή του τηλεοπτικού θεάματος διπλά: ως καταναλωτή του τηλεοπτικού πε­
ριεχομένου και ως οργανικό κομμάτι-προϊόν του ίδιου του περιεχομένου της. 
Παρόμοια, με την περίπτωση του ταυτοχρόνου πρόσληψης και εκπομπής του 
ακούσματος, που συζητήσαμε παραπάνω, ο θεατής είναι παθητικός και μαζί 
ενεργητικός αποδέκτης του τηλεοπτικού μηνύματος, σύμφωνα με τις επιστα- 
μένες και μακρόχρονες μελέτες των ‘σπουδών του κοινού’ (audience studies) 
και της ‘θεωρίας της πρόσληψης’ (reception theory), όπως και ενσωματώνε­
ται, ενίοτε κυριολεκτικά και σχεδόν πάντα ενσυναισθητικά, στην εικονοροή 
ως άλλος ένας εφήμερος τηλεοπτικός ήρωας. Όσο εύκολα, όμως, ο τηλεθεα­
τής μπορεί να ενσωματωθεί και να ενσωματώσει αυτήν την ηχητικού τύπου 
γνώση, άλλο τόσο εύκολα μπορεί να αποσπαστεί απαξιώνοντας, ανατρέπο- 
ντας ή γελιοποιώντας την (Fiske 2000: 164).

Οι διεργασίες αυτές συνδέονται στενά με τη διαπλοκή του άλλοτε σιωπη­
λού, εσωστρεφούς και εύτακτου ιδιωτικού χώρου με τον θορυβώδη δημόσιο 
χώρο.25 Όπως η ομιλία συνιστά κοινοποίηση του εσωτερικού κόσμου του 
υποκειμένου στον δημόσιο χώρο, η τηλεοπτική λογική εξωθεί σε ανακοινώ­
σεις της απόκρυφης και άλλοτε περίκλειστης ιδιωτικής ζωής στη σφαίρα της 
δημοσιότητας, μέσα από ένα συνονθύλευμα, κατά τον Williams (1974), αυτο­
αποτιμήσεων και ‘κινητοποιημένων ιδιωτικοποιήσεων’ (mobile privatization). 
Κοντολογίς, όντας περισσότερο πράξη-διεργασία παρά αναπαράσταση-συμ- 
βάν, η (αυτο)νοηματοδότηση της τηλεοπτικής εικόνας δεν αρκείται στη γου-



Αναλύοντας την ακονσματική εμπειρία 229

τεμβέργια λογική του ‘η εικόνα αξίζει όσο χίλιες λέξεις’, αλλά στο ότι ‘η 
εικόνα μιλά από μόνη της’. Η τηλεοπτική εικόνα εγκολπώνεται την ψυχοδυ­
ναμική της προφορικότητας, διότι η διερώτηση του οπτικού δεν απαντάται 
στην προφορική παράδοση, αλλά είναι απόρροια των αναλυτικών οπτικοκε- 
ντρικών πολιτισμών. Οι τηλεοπτικές εικόνες υποσκάπτουν την εικονογραφι- 
κή κουλτούρα της τυπογραφίας, καταφεύγουν αλλά αδυνατούν να ασπα- 
στούν πλήρως την αμεσότητα και την ετερογένεια της προφορικής επικοινω­
νίας (Silverstone 1991: 47), καθώς υποσκάπτονται με τη σειρά τους από τους 
οπτικοκεντρικά δομημένους ήχους τους.

Επίγονος της ιδέας του άυλου ήχου και της ηλεκτρακουστικής εξαντικει- 
μένισής του, ο τηλεοπτικός ήχος επιλέγεται, φιλτράρεται και κατασκευάζεται 
με αποκλειστικό σκοπό την εμψύχωση του εξεικονισμένου μηνύματος. Ιδιαί­
τερα στο πλαίσιο της οπτικής λογικής της κατάτμησης και της διαιρετότητας, 
η αποκλειστική χρήση πυκνωτικών μικροφώνων επιτρέπει την απόσπαση της 
τηλεοπτικής ηχόδρασης από το περιβάλλον της, είτε αυτή εξελίσσεται στο 
στούντιο ή σε ένα εξωτερικό χώρο. Ιδιαίτερα στην πρώτη περίπτωση, και 
παρά την εν γένει χαμηλή πιστότητα (low-fidelity) της συσκευής, ο τηλεθεα- 
τής-ακροατής δύναται να προσλάβει τους ήχους της αναπνοής, του στόματος 
και των μικρο-κινήσεων του τηλεοπτικού προσώπου, ήχους δηλαδή μέχρι 
πρότινος ακουστούς μόνο στις οικείες σχέσεις διαπροσωπικής αλληλόδρα- 
σης. Ανακαλώντας την ακουστική εμπειρία της φωνής του άλλου ως οριοθέ- 
τηση ή εξάλειψη της διαπροσωπικής και κοινωνικής απόστασης (Van 
Leeuwen 1999: 24-6), ο τηλεοπτικός ήχος εμψυχώνει τη ‘διαμεσολαβημένη 
οιονεί-αλληλόδραση’, η έλλειψη άμεσης διαλογικής σχέσης της οποίας δια­
μορφώνει την αίσθηση της ‘εξ αποστάσεως μονόδρομης οικειότητας’ 
(Thompson 1998: 357-66). Έτσι, η τηλεοπτική ομιλία είναι συχνά ήπια, κα­
λοσυνάτη και συναινετική. Για την ακρίβεια, ανάλογα με το πολιτισμικό 
κεφάλαιο και το γούστο του κοινού στόχευσης, η τηλεοπτική ομιλία συνδυά­
ζει στοιχεία από την αποστασιοποίηση, την αντικειμενικότητα και την ηρεμία 
του αναγνώστη αφενός και αφετέρου του εγγράμματου στερεότυπου της 
εκρηκτικής και ανεξέλεγκτης αυθορμησίας του προφορικού ανθρώπου. Η 
ελεγχόμενη πυροδότηση της τελευταίας στο πλαίσιο της τηλεοπτικής αυτοα­
ναφορ ικότητας, εκφράζει άμεσα την αμηχανία του Μέσου σε συνθήκες ψη­
φιακής εκτεχνολόγησης και προϊούσας δευτερογενούς προφορικότητας.

Ιδιαίτερο ενδιαφέρον προκαλεί η τηλε-ηχητική παρουσίαση του δημόσιου 
χώρου. Στις εξωτερικές λήψεις η ποικιλότητα του ηχητικού περιβάλλοντος 
κατακερματίζεται ή, καλύτερα, εξαφανίζεται, για να προταχθεί αδιατάρακτη



230 Νίκος Μπονμπάρης

η τηλεοπτική φωνή. Οι φυσικοί, μηχανικοί ή ανθρώπινοι ήχοι του περιβάλ­
λοντος υπάρχουν και ενισχΰονται εξίσου μονοδιάστατα, μόνο όταν αποτε­
λούν το άμεσο αντικείμενο τηλεοπτικής δραματοποίησης (ο ήχος της βροχής 
σε περίπτωση πλημμύρας, της μπουλντόζας σε κατεδάφιση αυθαίρετου, 
κ.λπ.).25 Ενισχύοντας το αυτοαναφορικό μύθευμα της υψηλής πιστότητας, 
τόσο του εξηλεκτρισμένου ήχου όσο και του αντικειμενικού γεγονότος, η 
τηλεόραση διασπά την ταυτοχρονία-ενδοσυσχέτιση του ακροατή με τον ομι­
λητή και των δύο με το περιβάλλον τους, ταυτιζόμενη έτσι μόνο με την 
αυτιστική κώφωσή της. Με αυτόν τον τρόπο κατασκευάζει παθητικούς α­
κροατές οι οποίοι όταν μιλούν αδυνατούν και δεν επιθυμούν να ακούσουν 
και να διαλεχθούν.26 Εγκλωβισμένη στη λατρεία στερεστυπικών σχημάτων, 
η τηλεοπτική ροή είναι πολυφωνική ως ακολουθία κατακερματισμένων μο­
νολόγων. Έτσι, τα reality shows υποκινούν κραυγές και αντεγκλήσεις ενώ 
μια πολιτική συζήτηση οφείλει να διακρίνεται από κοσμιότητα και συναίνε­
ση. Αν αυτή παρεκτραπεί, όπως γίνεται συνήθως, υπενθυμίζει την εκτός 
τηλεόρασης ανεπιθύμητη και καταπιεστική πραγματικότητα του θορυβώδους 
δημόσιου χώρου.27

Η τρέχουσα διάρθρωση της τηλεοπτικής εικονοροής ως (α)συνέχειας του 
ετερόκλητου και του βραχύβιου, του αποκαλυπτικού και του ονειρικού, είναι 
ο σοβαροφανής κληρονόμος των μουσικών videos της δεκαετίας του 1980, 
της μουσικής τηλεόρασης MTV και των κλώνων της. Επί μακρόν υποδειγμα­
τικό αντικείμενο ανάλυσης για το μεταμοντέρνο και την προσομοίωση του 
πραγματικού, τα μουσικά videos εισήγαγαν τη φρενήρη εναλλαγή ρεαλιστι­
κών και μη εικόνων ως αιωρούμενων σημαινομένων που ακυρώνουν τη δυ­
νατότητα ενιαίας σύνδεσης και ρηματικής ανάγνωσης. Όμως η ιδιοτυπία 
αυτή δεν έγκειται και τόσο στην πολυσυζητημένη κατάλυση της γραμμικής 
αφήγησης και της κοινωνικής πραγματικότητας, όπως κατέδειξαν έγκαιρα οι 
Goodwin (1987) και Kaplan (1987), όσο στην αναστροφή πραγματικού και 
φαντασιακού, η οποία στη συγκεκριμένη περίπτωση εξελίσσεται από την 
εκατέρωθεν προβολή της οπτικής λειτουργίας και της θέασης στην ακοή, και 
κυρίως στο άκουσμα. Το μουσικό video δεν στοχεύει στην εικονική ενσάρ­
κωση του Δημιουργού και του έργου του αλλά στον εξεικονισμό της εμπει­
ρίας της ακρόασης που διεγείρει τον συναισθηματικό και μνημικό κόσμο του 
ακροατή/θεατή-καταναλωτή. Στον τόπο της ακουσματικής αυτής εξεικόνι- 
σης, το οπτικό αιθεροποιεί τη νευτώνεια πραγματικότητα ενώ ο άυλος ήχος 
μορφοποιείται σε κινούμενη εικόνα.

Ιδιαίτερα στα videos αναπαράστασης της ζωής στη μητρόπολη, η αποσύν-



Αναλύοντας την ακουσματική εμπειρία 231

δέση εικόνας και ομιλίας δεν αναπληρώνεται από τη σωματική υπερ-εκφρα­
στικότητα του εικονιζόμενου, όπως στην εποχή του βωβού κινηματογράφου, 
μια και η συχνή ακινησία των εικονιζόμενων ατόμων δηλώνει την οπτικά 
απροσπέλαστη ηχητική πληρότητα του εσωτερικού τους κόσμου. Ωστόσο, ο 
ανακλαστικός χαρακτήρας αυτής της εμβύθισης διεγείρει την ανάγκη αμε­
σότερης εμπλοκής του ανθρώπου με το σώμα του σε μια αμεσότερη εκτεχνο- 
λογισμένη ή μη τελετουργία. Ο ενθουσιασμός για τα μουσικά videos έχει 
πλέον παρέλθει όχι μόνο επειδή αποτέλεσαν συγκυριακό μηχανισμό προβο­
λής της μουσικής βιομηχανίας, όπως είχε διαβλέψει στην εποχή της ακμής 
τους ο Frith (1988: 205-20), αλλά και γιατί αδυνατούν να ανταποκριθούν 
περαιτέρω στην επιθυμία του μετεγγράμματου υποκειμένου να δράσει με και 
διά του σώματός του στα νέα ψηφιακά επικοινωνιακά πεδία.

Η δυναμική συνεργία φωνοκεντρισμού και γραφοκεντρισμοΰ

Η σύμμειξη της ‘συγκεκριμένης’, ‘παροντικής’ και ‘κοινοτικής’ προφορι- 
κότητας με τη λογική, πλαισιοθετική και ατομικιστική εγγραματοσύνη δεν 
συνιστά ιδιοτυπικό σύμπτωμα-διεργασία της δευτερογενούς προφορικότη- 
τας. Αρχής γενομένης από τον Πλάτωνα, ο οποίος από τη μία επικρίνει στον 
Φαίόρο τη γραφή ως φορέα κατάλυσης της μνήμης και της γνώσης, ενώ από 
την άλλη αποκλείει τον παραδοσιακό κόσμο των ποιητών από τον αναλυτικό 
και ακριβολογικό ιδεώδη κόσμο της Πολιτείας, η πορώδης και αμοιβαία 
σχέση του ‘φυσικού’ φωνοκεντρισμού με τον ‘τεχνητό’ γραφοκεντρισμό, δη­
λαδή το πάντρεμα της ιδέας για τη φωνή ως άμεση έκφραση του έσχατου 
Είναι με την αντίληψη για την τεχνολογία ως αυτόματο και αυτόνομο φορέα 
εκπολιτισμού, συνιστά αναπόσπαστο, αν και συχνά μη συνειδητό, οργανωτι­
κό στοιχείο ανάπτυξης του δυτικού πολιτισμού. Κατά τη δευτερογενή προ- 
φορικότητα, γίνεται περισσότερο αντιληπτό ότι στην πράξη, οι εναντιωματι- 
κές σχέσεις φωνοκεντρισμού και τεχνοκεντρισμού συντελούν στην εκατέρω­
θεν ισχυροποίηση των μερών αυτού του ζεύγους, αφού η ενδυνάμωση του 
ενός προϋποθέτει τη χρήση και τη βελτίωση του άλλου (θυμηθείτε τη χρήση 
του αδιαφανούς παραπετάσματος από τον Πυθαγόρα). Η ενδυνάμωση αυτής 
της συμβιωτικής σχέσης μέσα από τη διαρκή ‘εναντίωση’ δεν απολήγει στην 
επικυριαρχία του ενός έναντι του άλλου ή στη συναρμογή τους σε ένα κυλιό­
μενο άξονα ισορροπίας, αλλά αναδεικνύει τόπους μεταστοιχείωσης πολλα­
πλών επιρροών και θέσεων που διασταυρώνονται κινούμενες στον χρόνο. 
Με τη δευτερογενή προφορικότητα, ή καλύτερα με την ακουσματική οργά­



232 Νίκος Μπονμπάρης

νωση της εμπειρίας, η σχε'ση αυτή υπερβαίνει τα όρια της προφορικής-εγ- 
γράμματης ανθρωπομετρίας όσο και του οπτικο-ακουστικού (audio-visual) 
ανθρωπομορφισμού προς μια περισσότερο πολυαισθητηριακή σύζευξη του 
ανθρώπου με τον Κόσμο σε εξέλιξη. Έτσι, αναφορικά με την οργάνωση της 
ακουστικής επικοινωνίας ευνοείται καταρχήν η μουσική έναντι της ρητορι­
κής, δηλαδή ένα μη-λεκτικό και μη-αποφαντικό γλωσσικό σύστημα επικοι­
νωνίας το οποίο δηλώνει τις δυναμικές του υποκειμένου και της κοινοτικής 
- υπερ-κοινωνικής οργάνωσης, παρά μια έλλογη οικοδόμηση της κοινωνίας 
μέσα από τη μεγιστοποίηση των ‘αντιθέτων’. Καθώς η μουσική ρυθμοδοτεί 
και εμψυχώνει την αισθητικοποίηση του καθημερινού και του τετριμμένου, 
η εμπειρία της οργάνωσης των ήχων αποσυμπιέζεται από τους λογοκεντρι- 
κούς περιορισμούς και τη ‘μεταφυσική της παρουσίας’28 για να πλεύσει στη 
δυναμική ομοιοστασία της παρουσίας με την απουσία, του ετέρου με το 
ταυτό, που εμπεριέχουν, χωρίς να υπάγονται και να εξαντλούνται μονομε- 
ρώς, στο τυχαίο και το απρόβλεπτο, στο σχεδιασμένο και το προσδιοριστικό.

Η κατακλυσμιαία παρουσία της μουσικής, όπως τη γνωρίζουμε ακόμη, 
στις ασύγχρονες κοινωνίες θα μπορούσε να κατανοηθεί και αναφορικά με 
την ιδιότητά της να ενθέτει ‘ανώδυνα’ την τεχνολογική πρόοδο στην άμεση 
έκφραση του πάθους για διάχυση και συνταύτιση των ορίων της ανθρώπινης 
ύπαρξης με το υπερ-κοσμικό Όλο. Και αυτό διότι, ανατρέχοντας στην ιστο­
ρική διαδρομή της - δυτικής - μουσικής, διακρίνουμε ότι στην πράξη η 
πρόκριση του φωνοκεντρισμού στηρίζεται και προάγει τη δυναμικότερη διε- 
παφή του ανθρώπου και του σώματος με το τεχνούργημα και την τεχνολογία, 
σε ένα σύστημα αμοιβαίων επιδράσεων και προσδιορισμών. Ας αναφερθού­
με όμως πιο συγκεκριμένα σε τρεις εκφάνσεις του ρομαντικού πνεύματος, 
αυτών του 19ου αιώνα, των πειραματισμών του John Cage και της μουσικής 
κουλτούρας rave. Αντιτιθέμενοι στην ορθολογική και επιστημονικιστική ρό­
τα του Διαφωτισμού, οι ρομαντικοί συνθέτες του 19ου αιώνα προκρίνουν το 
μύθο και τη φαντασία έναντι της νευτώνειας πραγματικότητας, επιστρέφουν 
όμως σ’ αυτή για να εξωτερικεύσουν τις έμμονες ιδέες τους, αποκυήματα 
βιογραφικών περιστατικών και έξαψης του φαντασιακού. Η εκμυστήρευση 
του εσωτερικού κόσμου στο κοινό επιδρά καταλυτικά στις άκαμπτες αντικει­
μενικές βεβαιότητες της κοινωνικής οργάνωσης ενυδατώνοντας τις με τον 
προγραμματισμό του συναισθήματος και του συγκινησιακού. Ο ιδιότυπος 
αυτός προγραμματισμός εδραιώνει τις τεχνολογίες της παρτιτούρας και του 
πιάνου, επικυρώνει τη συμφωνική ορχήστρα ως αναπαράσταση του αρμονι­
κού καταμερισμού εργασίας στη βιομηχανική κοινωνία και θεμελιώνει το



Αναλύοντας την ακουσματική εμπειρία 233

μύθο του ιδιόρρυθμου μουσικού-star, δέσμιου της πολιτιστικής βιομηχανίας 
(Attali 1991).

Απέναντι στον κλασικό ρομαντισμό της ψυχοσυναισθηματικής απεραντο­
σύνης του Ανθρώπου - Δημιουργού, ο Αμερικανός πρωτοπόρος της πειρα­
ματικής μουσικής John Cage αντιτείνει στη μουσική-αντικείμενο τη μουσική 
των αντικείμενων, με σκοπό την επαναφορά του μύθου στον πρακτικό κόσμο 
(Kahn 1999: 158-60, 196). Θέτοντας στο επίκεντρο των επιρροών του τις 
ιδέες των ανατολικών φιλοσοφιών για την ανυστεροβουλία, την τυχαιότητα 
και την απροσδιοριστία, ο Cage προϋποθέτει τη σιωπή για την απελευθέρω­
ση των μη-ακουστών μικρο-ήχων που εκδιπλώνουν και αποδεικνύουν τον 
πλήρη ήχο (all sound) και αέναο ήχο (allways sound) της καθημερινής και 
υλικής πραγματικότητας. Εμμενές στο ρομαντικό πνεύμα αποκάλυψης της 
ανθρωπο-κοσμικής πληρότητας και αιωνιότητας, το πολυσχιδές μουσικό έρ­
γο του Cage αντιπαραβάλλει στην ιδεοκρατική και ανθρωποκεντρική κοσμο­
θεώρηση, την πανακουστικότητα (panaurality) της ενόργανης ύλης. Αρχικά 
με την αποσιώπηση του πιάνου29 και με την εκτεταμένη χρήση μικροφώνων 
μετέπειτα, ο Cage συνέβαλε καθοριστικά στη διεύρυνση της ακουστικής 
αντίληψης και ταυτόχρονα νομιμοποίησε, διά της υποτιθέμενης ουδετερότη- 
τας της τεχνολογίας, την αποσιώπηση του κοινωνικού και τον πανταχόθεν 
αδιαφοροποίητο βόμβο των μέσων επικοινωνίας, της pop κουλτούρας και της 
σύγχρονης μητρόπολης (Kahn 1999: 199).

Ο τεχνο-νατουραλιστικός χαρακτήρας της σύγχρονης χορευτικής ή μη 
ηλεκτρονικής μουσικής αναζωογονεί τη ρομαντική ιδέα της ολικής συνταύ- 
τισης του ανθρώπου με τον Κόσμο. Ωστόσο διακρίνεται τόσο από το υπερ- 
χειλίζον και μεγαλουργών Εγώ, που υπερβαίνει την πραγματικότητα και γι’ 
αυτό εκπληρώνεται μόνο σε συμβολικό και φαντασιακό επίπεδο όσο και από 
την καιητζιανή εξίσωση της ύλης με την ουσία και την πρόκριση της διεργα­
σίας έναντι του συμβάντος. Παρά τις στρατηγικές της συσσωματωμένης-στα- 
Μέσα βιομηχανίας της μουσικής και της τεχνολογίας,30 ο dj δεν είναι ‘θεό­
πνευστος Δημιουργός ούτε pop star, διότι επανάγει διά της ηχοπλασίας το 
ζων βίωμα του ακροατή στη συλλογική εμπειρία εξυφαίνοντας ελάχιστα 
σημεία αναφορικά με το θορυβώδες αστικό και μεσοποιημένο περιβάλλον. 
Εφοδιασμένος και συχνά ‘κρυμμένος’ πίσω από ένα παραπέτασμα ψηφιακών 
και ενίοτε αναλογικών συσκευών δειγματοληψίας και επεξεργασίας των 
ήχων, ο dj-χειροτέχνης λειτουργεί όπως και ο αφηγητής ο οποίος ‘όσο πιο 
φυσικά κατορθώνει να απαλλάξει την εξιστόρησή του από ψυχολογικές α­
ποχρώσεις, τόσο αυξάνει η αξίωση της τελευταίας για μια θέση στη μνήμη



234 Νίκος Μπονμπάρης

του ακροατή, τόσο τελειότερα ενσωματώνεται στη δική του εμπειρία’ 
(Benjamin 1999: 105). Η ρυθμική επαναληπτικότητα δυσπροσδιόριστων με 
‘ρεαλιστικούς’ ήχους δεν μεταφέρει την ‘καθαρή ουσία των πραγμάτων’ αλλά 
βυθίζει τα πράγματα στη ζωή του ακροατή για να αναζωογονηθούν μέσα από 
αυτόν (Benjamin 1999: 107). Χαλαρωμένος από την ενατένιση και την προ­
σπάθεια εκμαίευσης της προταγμένης μοναδικότητας, ο ακροατής/χορευτής 
οικειοποιείται απτικά, ενοφθαλμίζει και πολλαπλασιάζει, ως εάν να είναι 
κάποιος άλλος, τον ρυθμό στα ‘ρεύματα της εμπειρίας’ του που συμπίπτουν 
εναισθητικά με τα ‘συλλογικά πλαίσια της μνήμης’.31

Για να αναπτυχθεί όμως αυτή η διεργασία, το σώμα πρέπει να ανακτήσει 
την περιπέτεια της ηχητικότητάς του, να διέλθει δηλαδή από τον ρόλο του 
ενόργανου αντηχείου σε ηχητικό τοπίο (sonoric landscape) πρόσληψης, δια­
σταύρωσης και εκπομπής εντάσεων μεταξύ κοινωνικά κατεστημένων και 
διαφευγόντων ήχων (Leppert, R. 1993). Στον απόηχο της διάκρισης του 
‘επίγειου’ ανθρωπίνου σώματος από το ‘θείο’ πρόσωπο-κεφάλι, η κλασική 
ρομαντική μουσική τονίζει το πάθος και την εμμονή, ως το επώδυνο Υπέρο­
χο’ (sublime) για τον Kant ή την απόλαυση (jouissance) για τον Barthes, που 
κυριεύουν το σώμα, ύστατο όριο/διεπαφή μεταξύ εγκλωβισμού και έκβασης. 
Κατά τους Νέους Χρόνους το σώμα δεν τιμωρείται αλλά εξασκείται στην 
υπέρβασή του, σύμφωνα με την κατά Elias (1996) διαδικασία του εκπολιτι­
σμού, η εξέλιξη της οποίας αποτυπώνεται, ανάμεσα στα άλλα, στη σωματο- 
θεσία της συναυλίας κλασικής μουσικής: το ακίνητο σώμα των ακροατών 
προβάλλεται στο λελογισμένα κινούμενο ωστόσο επίσης καθιστά σώμα των 
εκτελεστών, το οποίο καθοδηγείται από τις συγκινησιακά φορτισμένες, γι’ 
αυτό ημι-κατανοητές, κινήσεις του όρθιου μαέστρου, ύστατης οπτικής ενσάρ­
κωσης του απόντος σώματος αλλά παντοτινά ζώντος πνεύματος του Δημιουρ­
γού. Αν λοιπόν στη ρομαντική μουσική του 19ου αιώνα το σώμα προβάλλει 
την ‘αναπαράσταση του χώρου’, η οποία προϋποθέτει το απροσπέλαστο της 
απουσίας, με τον Cage έρχεται στο προσκήνιο ως ο ‘χώρος της αναπαράστα­
σης’.32 Με την εμπειρία της επίσκεψής του στην ανηχητική αίθουσα 
(anechoic chamber), στον ερμητικά ηχομονωμένο χώρο της οποίας οι μόνοι 
ακουστοί ήχοι είναι αυτοί της καρδιάς και του κυκλοφορικού του συνθέτη, 
το σώμα δεν αναδεικνύεται μόνο ως ένα ιδιότυπο και αδιάλειπτο εργαστή­
ριο, αλλά, χάρη στην τεχνολογία, ανατέμνεται σε τόπο ανάλυσης, επέμβασης 
και διορθωτικής. Οι πολύπλοκες βιο-μνημονικές λειτουργίες σε συνθήκες 
ελέγχου αφενός και δυνητικής επέκτασης αφετέρου της φυσιολογίας του 
σώματος, αποτελεί το βασικό χαρακτηριστικό της ενσώματης ηλεκτρονι­



Αναλύοντας την αχονοματική εμπειρία 235

κής/ψηφιακής μουσικής εμπειρίας. Διότι, αρχής φαινομε'νης από τη rave 
κουλτούρα, η δυναμική ομοιοστασία του σπλαχνικού ηλεκτρονικού ήχου με 
το σώμα που χορεύει ή χαλαρώνει (chill out) δεν σκορπά απλώς τη σκόνη 
του Συμβολισμού και της Ταυτότητας, παλινδρομώντας απλώς στην προ-ε'μ- 
φυλη και προ-γλωσσική jouissance, η απώλεια της οποίας δηλώνει το πέρα­
σμα στον ανθρώπινο πολιτισμό (Gilbert & Pearson 1999:64-8,104-7). Κυρίως 
ξεδιπλώνει την τοπογραφία των διαφορών και των συνταυτίσεων καθώς 
άνθρωπος και μηχανή συμπίπτουν και αλληλοπλέκονται, αυτονομούνται και 
εναντιώνονται σε ένα ιδιότυπο αισθητηριακό και υλικό, ‘φυσικό’ και ‘πολι­
τισμικό’ πεδίο.

‘Φορώντας την ανθρωπότητα στην επιδερμίδα σου’

Οι κινηχητικές παραστάσεις κυβερνοοργανισμών (cyborgs) αποτελούν 
ένα από τα χαρακτηριστικά πεδία της τρέχουσας δυναμικής διασύνδεσης 
φωνοκεντρισμού και τεχνοκεντρισμού, ανθρώπου και τεχνολογίας. Πρόκει­
ται για μια μορφή ηχητικής παράστασης-χορογραφίας κατά την οποία οι 
κινήσεις του σώματος, στο οποίο έχουν προσαρμοστεί κατάλληλα ηλεκτρο­
νικοί αισθητήρες, ενεργοποιούν σε πραγματικό χρόνο το ηχητικό λογισμικό 
ενός ηλεκτρονικού υπολογιστή. Με αυτόν τον τρόπο, η κινησιολογία του 
σώματος δεν διεκπεραιώνει τον υπερβατικό χαρακτήρα της μουσικής πράξης 
όσο τελεί παρούσα την ίδια τη μουσική πράξη. Αν η ακρόαση των συνθετικών 
ήχων του σώματος, ενσύρματα ή ασύρματα συνδεδεμένου με ηλεκτρονικό 
υπολογιστή, διεγείρει εκ πρώτης ανάμικτα συναισθήματα νεο-ουμανιστικής 
τεχνολατρίας και τεχνοφοβισμού, ο υβριδισμός αυτός προκαλεί ποικίλα αν- 
θρωπολογικά, γλωσσικά, αισθητικά, πολιτισμικά, ηθικά και πολιτικά ζητή­
ματα, η συνθετότητα των οποίων υπερβαίνει τα όρια και τους σκοπούς της 
παρούσης μελέτης.33 Ας μας επιτραπεί, όμως, να προχωρήσουμε σε κάποιες 
πρώτες σκέψεις αναφορικά με τρία σχετικά με τη συζήτησή μας ζητήματα, 
αυτά της διαμεσολάβησης, του σώματος και της ακουσματικής εμπειρίας.

Σε διάκριση από το παραδοσιακό μουσικό όργανο, σύμβολο πολιτισμού 
μέσα από την υπέρβαση της -νεκρής- φύσης, αλλά και από τα ηλεκτρικά 
όργανα, μαζικά σύμβολα εξατομικευμένων οικειοποιήσεων στο πλαίσιο της 
κατανάλωσης της τεχνολογίας, τα προκείμενα τεχνουργήματα αποτελούν το 
καθένα μοναδικές, ιδιωματικές και με μία έννοια εξαρχής κατασκευές, για 
τις οποίες συνδράμουν, κάθε φορά και ανάλογα με τις εκάστοτε αναζητή­
σεις, τεχνικοί και επιστήμονες από διαφορετικούς κλάδους όπως και, αρκετά



236 Νίκος Μπονμπάρης

συχνά, ο ίδιος ο χρήστης-καλλιτέχνης. Ο τελευταίος είναι συνθέτης, εκτελε­
στής και το οιονεί-μουσικό όργανο ταυτόχρονα. Ο performer δεν εκτελεί 
εδώ-και-τώρα ένα έργο που έχει σχεδιαστεί και ολοκληρωθεί αλλού και 
άλλοτε, ενδεχόμενα και από άλλους, αλλά αυτοσχεδιάζει δομώντας και δομεί 
αυτοσχεδιάζοντας ετερώνυμες εγγραφές συμβιωτικών σχέσεων που ενεργο­
ποιούνται στη συγκυρία της στιγμής. Η διαρκής αυτή ακροβασία στον ένσαρ- 
κο ήχο αναπτύσσει τον ανακλαστικό αυτο-έλεγχο ως δυναμική ομοιοστασία 
πολλαπλών αλληλεπιδράσεων, η οποία διακρίνεται τόσο από την νεωτερική 
‘αυτοπειθαρχία’ σε ένα προσυνοψισμένο και αρμονικό Όλο (Κονδύλης 
1995), όσο και από τον επαμφοτερισμό μεταξύ ελέγχου (control) και απε­
λευθέρωσης (de-control) στο πλαίσιο της κουλτούρας της κατανάλωσης 
(Featherstone 1991).

Αν λοιπόν η ενατένιση-ιδέα συμπίπτει χρονικά και πραξεολογικά με την 
εκτέλεση-υλοποίηση, αν οι θετικές και ανθρωπιστικές επιστήμες, εφηρμο- 
σμένες και θεωρητικές, συνεργούν με την τέχνη και την τεχνολογία και η 
μουσική πράξη με την κινησιολογία, σε ένα μη-προκαθορισμένο σύστημα 
αμοιβαίων σχέσεων, τότε δεν μπορεί παρά να αναδεικνύεται η διαπερατό­
τητα των διαδικασιών αφαίρεσης του νεωτερικου-καπιταλιστικού μοντέλου, 
που θέλει την ανθρώπινη δράση, γνώση, εμπειρία και αισθήσεις κατακερμα­
τισμένες σε εξειδικεύσεις, εύτακτες ιεραρχίες και αξιακούς διπολισμούς. Η 
υποβόσκουσα διερώτηση της δυαδικής (one-to-one) λογικής στο επίπεδο των 
επικοινωνιακών, κοινωνικών και πολιτισμικών πρακτικών, είναι όμως σύμ­
φυτη με τη διερώτηση του οικουμενικού ρόλου της διαμεσολάβησης 
(mediation) στην κατανόηση και ερμηνεία τους. Και αυτό γιατί η ανάδειξη 
ταυτολογικών συστημάτων επικοινωνίας, τα οποία είναι ταυτόχρονα κόμβοι 
ετερογενών δικτύων, διαφεύγει αφενός της ιδέας της διαμεσολάβησης ως 
σύνδεσης δύο πόλων, εναντιωματικών κοσμοθεωρήσεων ή ελλειμματικών 
μερών του Όλου, και αφετέρου του πολλαπλασιασμού εκλεπτυσμένων μορ­
φών διαμεσολάβησης που διαστέλλουν τις πολυσχιδείς πτυχές του περιρρέο- 
ντος και πολύπλοκου ελάχιστου. Σταθερά η πρώτη στο ένα ή το άλλο ρεύμα 
και εξισορροπώντας η δεύτερη στο ενδιάμεσο των διαχωριστικών γραμμών 
του ιδεοδρόμιου της διαμεσολάβησης ως άυλης πληροφορίας, οι αντιλήψεις 
αυτές κινούνται διαρκώς αναφορικά με το όριο-κράσπεδο της ίδιας της 
αφαίρεσής τους: την εξαφάνιση της διαμεσολάβησης και της συνακόλουθης 
εξίσωσης ανθρώπου και τεχνολογίας και εν προκειμένω ανθρώπου και ηλε­
κτρονικού υπολογιστή.

Όμως, η διεπαφή ανθρώπου και μηχανής και των δύο με τον ήχο, είναι



Αναλύοντας την ακονσματική εμπειρία 237

πεδίο ανάμιξης και διακύβευσης προσωπικών εμπειριών, κοινωνικών πρα­
κτικών και μορφών δύναμης, δυνητικός όσο και πραγματικός αγώνας δη­
μιουργικότητας και ποίησης με ενδιάθετη την αυτοαναίρεση και την αλλο­
τρίωση. Στις κινηχητικές παραστάσεις, η με-υπολογιστή-διαμεσολαβημένη- 
επικοινωνία δεν λειτουργεί ενισχυτικά στο σώμα-εργαλείο, σηματοδοτώντας 
την κορυφαία εξέλιξη στη λογική του -κοινωνικού- δαρβινισμού, αλλά ούτε 
απαλλακτικά ολοκληρώνοντας τον οικουμενικό εαυτό ως ‘σώμα-δίχως-όργα- 
να’. Αυτό που διαφαίνεται είναι ότι αν η εγγύτητα στην τεχνο-ουτοπία της 
προόδου ευαγγελίζεται συνήθως ως προϊούσα απουσία του σώματος, κάθε 
νέο προς αυτήν βήμα προϋποθέτει νέες και απρόβλεπτες ενσώματες δεξιό­
τητες, οι οποίες καταδεικνύουν την ανέκκλητη συνεργία σώματος και μηχα­
νής ως, με τα λόγια της Harraway, ‘κείμενης γνώσης’ (situated knowledge).34 
Η πολύτροπη και αγωνιστική συμβίωση ή συν-κατασκευή (co-construction), 
λοιπόν, και όχι η εξαφάνιση ή καθυπόταξη του σώματος στη μηχανή-πνεύμα 
είναι το ζήτημα αυτής της ηχητικής γλυπτικής του σώματος που κινείται, 
ιδρώνει και κραυγάζει κατά τους συνεχείς εναγκαλισμούς, αναδράσεις και 
αποχωρισμούς του σχεδιασμού με την τυχαιότητα, του εσωτερικού με το 
εξωτερικό, του μύθου με την ύλη, πέρα από την αξιακή συγκριτική της χαμη­
λής με την υψηλή πιστότητα, της τελείωσης με την ημιτέλεια. Πρόκειται, ίσως, 
για μια προϊούσα μορφή ακουσματικής εμπειρίας που ηχεί αμεσότερα τις 
ψυχοσωματικές δυναμικές της επιθυμίας, του πόνου, του φόβου, της έλξης, 
της πάλης κ.ά., υπερβαίνοντας, μέσα από τη διαρκή αλληλόδραση, τις διαχω- 
ριστικές γραμμές ή την εξισορρόπηση δυαδικών σχημάτων του τύπου παρου- 
σία-απουσία, ήχος-απόηχος, οπτικο-ακουστικό, ανοικτό-κλειστό. Όντας ρη­
ματικός δεσμός (discursive alliance) που υπερβαίνει τη λογική του κειμένου 
(Grossberg 1997: 31), το κινούμενο σώμα δεν σηματοδοτεί τον χώρο της 
αναπαράστασης ή την αναπαράσταση του χώρου, αλλά διακυβεύεται ως 
τόπος δυνητικότητας. Με την καλλιέργεια της συναισθησίας μεταξύ ακρόα­
σης, θέασης και αφής, το οπτικά παρόν σώμα απεκδύεται των νεωτερικών 
οπτικοκεντρικών αφαιρέσεων, προκαλώντας, τιθασεύοντας και μεταστοι­
χειώνοντας τον θόρυβο της τρέχουσας ανθρώπινης εμπειρίας.35

Η δυναμική ομοιοστασία ήχου και κινούμενου σώματος εγκολπώνεται 
τον θόρυβο ως διαλεκτική σε ακινησία, δηλαδή ως μια μη-αξιολογική σύνολη 
ακουστική εμπειρία διαρκούς μετάβασης, παύσης και επανεκκίνησης. Ο ο­
λοκληρωτικά συνθετικός ήχος, η ανακάλυψη ενός ρυθμού που διακόπτεται 
από απρόσμενους γδούπους, οι μικροαλλαγές του βόμβου είναι μερικά από 
τα στοιχεία των, ας μας επιτραπεί η έκφραση, μετα-μουσικών και πρώτο-



238 Νίκος Μπονμπάρης

μουσικών πρακτικών των κινηχητικών παραστάσεων. Με άλλα λόγια, ο κι- 
νηχητικός αυτός θόρυβος δεν είναι απλώς το ενδημικό, απρόσκλητο ή μεταλ­
λαγμένο παράσιτο στο κειμενικό πλαίσιο της νεώτερης μουσικής (και) τεχνο­
λογίας, δεν διανοίγει, δηλαδή, τους περιορισμούς της τσνικής σημειογρα­
φίας, δεν μουσικολογεί τις ηλεκτρομαγνητικές παρεμβολές, αλλά μεταστοι­
χειώνει το συγκεκριμένο (concrete) πολυφωνικό ηχοτοπίο της μητρόπολης, 
όπου η μουσική, όπως συνήθως τη γνωρίζουμε, αποτελεί πλέον έναν από τους 
αναφορικούς ήχους-θορύβους του. Η μη-προσανατολισμένη ακρόαση του 
αχού της πόλης από κάποιο λόφο ή πάρκο, δηλαδή η πρόσληψη του αστικού 
ηχοτοπίου ως συνόλου των ηχογενετικών, ηχομεταδοτικών και ηχομετατρε- 
πτικών βιωτών του, είναι κομβικής σημασίας για την εμπειρία και κατανόηση 
της εξελισσόμενης αυτής προσπάθειας άρθρωσης μιας τρέχουσας ηχητικής 
γλώσσας μέσα από τον ‘προσδιορισμό του θεμελιακού θορύβου’ (Attali 1991: 
243). Ταυτόχρονα, η βιοργανική σύνδεση σώματος, οργάνου και ήχου, πέρα 
από τις νεωτερικές εξειδικεύσεις σε ανθρώπινο, ρηματικό και τεχνολογικό 
επίπεδο, επανάγει τη μουσική ως σύνολη τέχνη του ήχου, του κορμιού και 
της ποίησης διά της οποίας ο άνθρωπος συνδέεται με την κοινότητα και οι 
δύο με τη φύση, παρόμοια με τελετουργίες στις πρωτόγονες κοινωνίες 
(Blacking 1981) και την αρχαιοελληνική θεατρική εμπειρία. Διακρινόμενη 
από την απόσταξη της αληθινής και καθαρής γνώσης, η μετακουσματική 
εμπειρία των κινηχητικών παραστάσεων εκδιπλώνει την πολλαπλότητα του 
εν(τ)ός στο δυνητικοποιημένο σώμα, η έξοδος του οποίου από το ‘εδώ’, σύμφω­
να με τον Levy, δεν αναπτύσσεται με όρους αποσάρκωσης (desincarnation) 
αλλά μετενσωμάτωσης και ανυσματοποίησης (vectorialisation)wu ανθρώπου. 
Η μελέτη της κοινωνικής και πολιτισμικής σημασία του ήχου αποτελεί μια 
προσπάθεια κατανόησης της παραπάνω ακριβώς σχέσης.

Στο σημείο αυτό θα θέλαμε να τονίσουμε ότι οι αναπτυσσόμενες αυτές 
πρακτικές της παράστασης-παρουσίας, της πολυφωνίας και της ανοικτής 
συνεργίας δεν διακρίνονται ευκρινώς από τις νεωτερικές πρακτικές της α- 
ναπαράστασης-απουσίας, της μονολογίας, του κατακερματισμού και της 
γραμμικής συνέχειας, στον βαθμό που συνιστούν ουσιαστική ανάληψη της 
ρευστότητας, της αβεβαιότητας και της πολυμορφίας. Για παράδειγμα, αρ­
κετά συχνά υπό τον μανδύα της νέας τέχνης, οι κινηχητικές παραστάσεις 
στοχεύουν στην εφαρμογή και δοκιμασία αποκλειστικά τεχνολογικών πειρα­
ματισμών. Παρόμοια, ο χρήστης-μουσικός κάθε άλλο παρά ανοιχτός είναι 
στην αυτενέργεια της στιγμής, αφού έχει προετοιμάσει με ακρίβεια και προ­
γραμματίσει με κάθε λεπτομέρεια τις συνθέσεις του. Τέλος, μπορεί βάσιμα



Αναλύοντας την αχονσματιχή εμπειρία 239

να υποστηριχθεί ότι οι παραστάσεις αυτές μετεξελίσσουν, στην ουσία, τον 
ποιοτικό/γνωστικό διαχωρισμό μεταξύ ειδικού και κοινού, καλλιτέχνη και 
θεατή/ακροατή, όπως αυτός θεμελιώθηκε στη λογική της συναυλίας κατά την 
άνοδο της αστικής τάξης και τον σχηματισμό της βιομηχανικής κοινωνίας. 
Ωστόσο, ίσως είναι αυτή η απουσία της ριζικής τομής που απελευθερώνει 
έμπρακτα τον πολυσχιδή χαρακτήρα της νεωτερικότητας σε μετάβαση.

Παρόμοια, λοιπόν, με τη συζήτησή μας για τον πολιτισμικό χαρακτήρα 
της φυσιολογίας του ήχου, η πολιτισμικό-κοινωνική μελέτη των κινηχητικών 
παραστάσεων εκκινεί από το γεγονός ότι αυτές δεν υπάρχουν αφ’ εαυτού ή 
αντ’ αυτού, αλλά συνιστούν συγκεκριμένες πρακτικές που αναδεύουν και 
μετασχηματίζουν τα όρια και την πολυμορφία της ανθρώπινης αντίληψης, της 
κοινωνικής οργάνωσης, των μορφών διαμεσολάβησης και των δυναμικών της 
νεωτερικότητας μέσα από την αδιάλειπτη ακολουθία προσαρμογών και απο­
σπάσεων, ενδυναμώσεων και αποδυναμώσεων, συνθέσεων και αποσυνθέ­
σεων. Με αυτήν την έννοια δεν θα πρέπει να λησμονηθεί ότι οι αναντίρρητα 
συναρπαστικοί και ‘εξωτικοί’ κυβερνοοργανισμοί υψηλής τεχνολογίας, υ­
περβαίνουν αλλά και προϋποθέτουν, αποσπώνται αλλά και επιστρέφουν στις 
περισσότερο ή λιγότερο κοινότοπες τεχνολογίες της καθημερινής ζωής 
(Michael, Μ. 2000). Η οδήγηση αυτοκινήτου και μοτοσικλέτας όπως και η 
χρήση των walkman και των κινητών τηλεφώνων συνιστούν καθ’ έξη περι­
πτώσεις κινηχητικής διεπαφής του ανθρώπου με περισσότερο ή λιγότερο 
χαμηλές μορφές τεχνολογίας,36 οι οποίες συμβάλλουν ενεργά στη τρέχουσα 
αλληλομεταστοιχείωση του ακούσματος-κάψουλα σε άκουσμα-πλημμυρίδα.

Σημειώσεις

1. Επωνυμία, αρχικά, εταιρείας διανομής ‘μουσικής περιβάλλοντος’ και ενός ευρύτερου 
μουσικού ύφους στη συνεχεία, η μουσική Muzak σχεδιάζεται για να επενδύσει διακριτικά 
συγκεκριμένους χώρους της καθημερινής ζωής (εμπορικά κέντρα, εστιατόρια, κτίρια γρα­
φείων, κ.ά.), με σκοπό την ανάλογη επίδραση στην ανθρώπινη διάθεση και συμπεριφορά. Η 
οργανική αυτή σύνδεση μουσικής και περιβάλλοντος έχει επικριθεί ως δούρειος ίππος της 
αγοράς από τη μία και από την άλλη συνδέεται και, μερικές φορές, συγχέεται με ανάλογες 
προσπάθειες διαφορετικών γενιών μουσικών πειραματιστών (Satie, Cage, Eno, κ.ά.). Για τη 
Muzak και τη ‘μουσική περιβάλλοντος’ γενικότερα βλ. Lanza (1994).

2. Αναφερόμαστε εδώ σε μια σημαντική τάση των πολιτισμικών σπουδών η οποία, κατά 
την προσπάθεια διαφοροποίησής της από τον άκαμπτο λόγο των κριτικών θεωριών για τη 
μαζική κουλτούρα, προβαίνει στη μονομερή ανάδειξη των δημιουργικών δυνατοτήτων που 
απελευθερώνονται με την κατανάλωση, τη χρήση του εμπορεύματος και τη δημοφιλή κουλτού­
ρα. Ενδεικτικό και σχετικό με τη συζήτησή μας παράδειγμα αυτής της τάσης είναι η μελέτη



240 Νίκος Μπουμπάρης

του Chambers (1994) ‘The Aural Walk’, η οποία πραγματεύεται την πολιτισμική σημασία των 
walkman.

3. Της θεωρίας δηλαδή η οποία, συμπυκνωμένη στη γνωστή ρήση του McLuhan ‘το με'σο 
είναι το μήνυμα’, διατείνεται ότι τα εκτεχνολογισμένα μέσα επικοινωνίας δεν συνιστούν 
ουδέτερους μεταφορείς αλλά ουσιώδεις διαμορφωτε'ς νοημάτων, αντιληπτικών συμβολικών 
και γνωστικών διεργασιών και κοινωνικών σχε'σεων.

4. Όπως άλλωστε διευκρινίζει και ο ίδιος ο Ong (1997: 2534), το πέρασμα από την 
προφορικότητα στη εγγραμματοσύνη συσχετίζεται με αλλαγές στην οικονομία, στην πολιτική, 
στην οικογένεια, κ.ά.

5. Με ρίζες στην ανθρωπολογία του 19ου αιώνα, μια σειρά μελετών από το πεδίο της 
στρουκτουραλιστικής ανθρωπολογίας (Lévi-Strauss 1971, Goody & Watt 1963, κ.ά.) ανάγουν 
τη γραφή σε αναγκαία και επαρκή συνθήκη οργάνωσης των νοητικών ικανοτήτων (λογική, 
κριτική σκέψη) και της κοινωνικής προόδου (ανάπτυξη της επιστήμης, της δημοκρατίας), 
εισάγοντας έτσι μια μεγάλη και απόλυτη γνωστική διάκριση μεταξύ των μη-εγγράμματων και 
των εγγράμματων πολιτισμών. Διαπνεόμενες από το ρομαντικό πνεύμα εξιδανίκευσης των 
προφορικών πολιτισμών, το οποίο προάγει συνήθως το μονολογικό ντετερμινισμό και τον 
απόλυτο ιστορικισμό, οι θεωρίες αυτές έχουν δεχθεί εκτεταμένη κριτική αναφορικά κυρίως 
με την αυτόνομη δυναμική της εγγραμματοσύνης και την παράβλεψη των κοινωνικών, πολιτι­
σμικών και πολιτικών διεργασιών με τις οποίες αυτή συνδιαμορφώνεται. Εδώ θα πρέπει, όμως, 
να σημειώσουμε, όπως επισημαίνει και ο Θεόδωρος Παραδέλλης στην κατακλείδα της εισα­
γωγής στην ελληνική έκδοση της Προφορικότητας καί Εγγραμματοσύνης, ότι το έργο του Ong 
βρίσκεται στο μεταίχμιο από το ‘αυτόνομο’ μοντέλο στο ‘ιδεολογικό’ μοντέλο των θεωριών για 
την εγγραμματοσύνη.

6. Για τις κοινωνικο-πολιτισμικές διεργασίες κατασκευής του εσωστρεφούς θεατή μέσα 
από την οπτική παρατήρηση των άλλων και των δημόσιων δρώμενων, όπως και της διχοστα­
σίας μεταξύ του διεγειρόμενου ‘αισθάνεσθαι’ του εσωτερικού κόσμου και της πρακτικής 
εξωτερίκευσής του, βλ. Sennett (1999).

7. Όπως για παράδειγμα η σχέση του ακροατή με τα παραδοσιακά οικιακά και κινημα­
τογραφικά συστήματα στερεοφωνίας, η οποία, σύμφωνα με τον Cubitt (1999: 114), αναπαρα- 
γάγει την καρτεσιανή λογική της επικεντρωμένης ακρόασης.

8. Για την δι-αισθητηριακή ενεργοποίηση και την ενότητα του ήχου με την ακοή βλ. 
Merleau- Ponty (1991: 227).

9. Για την κοινωνική κατασκευή της εμπειρίας του χρόνου στη νεωτερικότητα και την 
ύστερη νεωτερικότητα βλ. Adam (1998) και Lash, Quick and Roberts (1998).

10. Περισσότερα για τη συσχετιζόμενη οργάνωση της κοινωνίας και των ήχων (της) ανα­
φορικά με τον μετρονομικό, άμετρο και πολυρυθμικό χρόνο, τις ενοποιητικές, ετερογενείς και 
κυρίαρχες συνιστώσες της αλληλόδρασης (interaction), βλ. Leeuwen Van, (1999:35-60,78-84).

11. Η αντίληψη αυτή παραπέμπει στην ιδέα του Grossberg (1997) για το χωρικό υλισμό 
(spatial materialism) ο οποίος προσδίδει μορφή όσο και περιεχόμενο στην ιδέα της άρθρωσης 
(articulation) ως ρηματικού δεσμού (discursive alliance), σε μια διεργασία υπέρβασης τόσο 
των ορίων του κειμένου όσο και της ρηματικής πρακτικής. Η θεώρηση της κουλτούρας από 
τον Grossberg (1998, http://culturemachine.tees.ac.uk/frm_fl.htm) ως νοηματοδοτικής διαδι­
κασίας που ενεργεί και πέραν του γνωστικού (cognitive), αποτελεί τον ένα πόλο της τρέχουσας 
συζήτησης με το κριτικό-ερμηνευτικό μοντέλο για τις πρακτικές διαμεσολάβησης (Fomas 
2000, http://culturemachine.tees.ac.uk/frm_fl.htm) στο πεδίο των πολιτισμικών σπουδών.



Αναλύοντας την ακουσματική εμπειρία 241

12. Για την αλληλεξάρτηση του χώρου με το χρόνο πέρα από τη νευτώνεια λογική βλ. 
Massey (1997).

13. Ο όρος ‘πολιτισμική ‘απο-διαφοροποίηση’ (cultural de-differentiation) εισάγεται από 
τους Crook, Pakulski, Waters (1992: 68-75) και αναφέρεται στον πολλαπλασιασμό/κατακερ- 
ματισμό των ορίων και των επιμέρους περιοχών στο εσωτερικό των διακριτών διαφοροποιή­
σεων στο επίπεδο π.χ. της ταυτότητας, της τάξης, της δύναμης, των αξιών, κ.ά. Σύμφωνα με 
τους συγγραφείς, ο πολλαπλασιασμός/κατακερματισμός δεν προέρχεται από τη συσπείρωση 
αλλά από την πολλαπλών κατευθύνσεων διάνοιξη και απρόβλεπτη αφομοίωση στοιχείων από 
άλλες περιοχές. Η αναγωγή της κατανάλωσης σε κοινωνική πρακτική διαμόρφωσης της ταυ­
τότητας αποτελεί ένα χαρακτηριστικό παράδειγμα. Με αυτήν την έννοια, η ‘απο-διαφοροποίη­
ση’ δεν παλινδρομεί σε μια μη-διαφοροποιημένη προνεωτερική κουλτούρα, αλλά απορρέει 
από την ‘υπερ-διαφοροποίηση’ ως υπερ-επέκταση της νεωτερικής διαφοροποίησης στην κουλ­
τούρα, το κράτος, την πολιτική, την οικονομία και τις τεχνο-επιστήμες.

14. Ας υπενθυμίσουμε εδώ ότι ο πολυσχιδής, συγκυριακός και απρόβλεπτος χαρακτήρας 
των διεργασιών της ύστερης νεωτερικότητας δεν συνιστά εξωτερικό αλλά εμμενές στοιχείο 
της επαγωγικής και αφαιρετικής σκέψης στη νεωτερικότητα, το οποίο αποσυμπιέζεται καθώς 
η τελευταία υπερ-αναπτύσσεται με όρους γραμμικότητας, προγραμματισμού, ελέγχου, ποσο- 
τικοποίησης και ανάλυσης. Ωστόσο, η παρούσα μελέτη δεν εκλαμβάνει το σύγχρονο ακουστι­
κό περιβάλλον μόνο ως πεδίο πραγμάτωσης των παραπάνω σχέσεων αλλά κυρίως ως αμφίρ­
ροπο πεδίο τέλεσης και μεταστοιχείωσής τους, στον βαθμό που, σύμφωνα με τον Truax (2001: 
78), η ποικιλότητα, πολυπλοκότητα και η δυσκολία ανάλυσης είναι κατεξοχήν γνωρίσματα της 
ακουστικής επικοινωνίας, προτού αυτή (υπερ-)εκτεχνολογιστεί από τα μοντέρνα επικοινωνια- 
κά συστήματα.

15. Επ’ αυτών βλ. τις θέσεις του Benjamin (1983: 7-19, 27-54) και ιδιαίτερα αυτών για την 
καταστροφή ως εξέλιξη του συνεχούς της ιστορίας.

16. Αναπτύσσεται, εδώ, μια αίσθηση της σιωπής παρόμοια με την αίσθηση της ηρεμίας 
στο μάτι του κυκλώνα ή της ακινησίας μέσα στην υπερβολική ταχύτητα. Αίσθηση σιωπής που 
διακρίνεται τόσο από τον επιλεκτικό ή ολοκληρωτικό αποκλεισμό (αποσιώπηση) όσο και από 
την κατακλυσμιαία ασφυξία από ήχους (απώλεια ακοής). Περισσότερα έπ’ αυτού και ιδιαίτε­
ρα σε σχέση με την ακουστική εμπειρία σε rave κλαμπ και πάρτι στο Bubaris (2001).

17. Benjamin, όπ. π.
18. Σχετικά προς αυτό βλ. τη συζήτηση για το πέρασμα από το πικάπ και τον δίσκο βινυλίου 

στο cd player και τον δίσκο ακτίνας στο Corbett (1994: 40-44). Το ζήτημα αυτό μπορεί να 
συζητηθεί επίσης σε σχέση με την περαιτέρω ‘εξαφάνιση’ του ηχητικού αντικειμένου, των 
τρόπων επεξεργασίας και ηχοδότησής του με τον ηλεκτρονικό υπολογιστή.

19. Με την καθολική σχεδόν επικράτηση της με-υπολογιστή ηχοσύνθεσης, η ευπλασία της 
ηχητικής ύλης δεν διερευνάται μόνο στο πλαίσιο νέων τάσεων της πειραματικής μουσικής, 
όπως αυτών του Glitch, Microsound scene, κ.ά., αλλά και στο πλαίσιο της δημοφιλούς μουσι­
κής, της διαφήμισης και του κινηματογράφου.

20. Γι’ αυτόν το λόγο ο Schaeffer απέρριψε το πρώτο έργο του Etude aux chemins de fer 
(1948), αμέσως μετά την ολοκλήρωσή του, εξαετίας της εμφανούς αναγνωρισιμότητας των 
εγγραφόμενων ήχων από τον σταθμό του τρένου.

21. Ή, με τη σκέψη του McLuhan όπως αυτή συμπυκνώθηκε στο ομώνυμο βιβλίο του, ‘Το 
Μέσο είναι Μασάζ’ (The Medium is the Massage). Με την ηλεκτρική τεχνολογία, υποστηρίζει 
ο McLuhan, ο άνθρωπος επεκτείνει το σώμα του και το κεντρικό νευρικό του σύστημα έξω



242 Νίκος Μπουμπάρης

από τον εαυτό του. Ωστόσο, όπως και ο Νάρκισσος, αρχικά δεν μπορεί να αναγνωρίσει το 
είδωλό του εξαιτίας του ‘μουδιάσματος’ των αισθήσεων από το πρωτόγνωρο σοκ. Η οπτιμι- 
στική όψη της σκέψης του McLuhan θέλει τον ‘αυτοακρωτηριασμό’ αυτό να ευνοεί τη συνει- 
δητότητα του ασυνείδητου, υπό τη ενεργοποίηση ενός Μπεργκσονικού τύπου συλλογικού 
ασυνείδητου, με αποτέλεσμα ‘στην ηλεκτρική εποχή να φοράμε όλη την ανθρωπότητα στην 
επιδερμίδα μας’.

22. Επικαλούμενος κυρίως τη διάκριση του Levy (1999) μεταξύ πραγματικού (real), δυνα­
τού (possible), δυνητικού (virtuel) και εν ενεργεία υπαρκτού (actual), ο Δεμερτζής (2002: 
442-9) προχωρά σε μια ιδιαίτερα συστηματική και διαφωτιστική ανάλυση των νοηματοδοτή- 
σεων του δυνητικού, το οποίο, διακρινόμενο από τον προκαθορισμένο χαρακτήρα του δυνα­
τού, μετασχηματίζει με την παρέμβαση της ανθρώπινης δράσης -στην περίπτωσή μας του 
ακούσματος-, το ‘εν ενεργεία υπαρκτό’ σε ένα σύνολο ‘εξιστάμενων’ δυνατοτήτων. Με αυτήν 
την έννοια και σύμφωνα με τα επιχειρήματα του συγγραφέα, ο όρος virtual έχει εσφαλμένα 
μεταφραστεί και επικρατήσει στην ελληνική γλώσσα ως ‘εικονικό’, στον βαθμό που το τελευ­
ταίο αναφέρεται, με μια έννοια, περισσότερο στη ‘μορφή’ παρά στο ‘περιεχόμενο’ της πολιτι­
σμικής αυτής διαδικασίας.

23. Οι τρεις αυτές αντιληπτικές πρακτικές αντιπαραβάλλονται από τη Σερεμετάκη (1997, 
85- 98) στη συζήτησή της για τις πολλαπλές μορφές της παράδοσης στη νεωτερικότητα και την 
όσμωση της μη-συγχρονικότητας στο παρόν. Συνοπτικά, η συγγραφέας διακρίνει την πλανόδια 
κυκλοφορία, έννοια που εισάγεται από τον Bloch και αναφέρεται στην αλληλεπίδραση και τη 
συμπύκνωση ετερογενών μνημικών θραυσμάτων σε φιγούρες και αντικείμενα πέρα από δια- 
κριτά συστήματα ταξινόμησης, τόσο από τη μηχανιστική λογική ντετερμινισμών και τελικοτή- 
των όσο και από το ‘μαστόρεμα’, έννοια που εισάγεται από τον Lévi-Strauss (1977:117-130) 
και η οποία αναφε'ρεται στη συναρμογή του τυχαίου και του διαθέσιμου σε μια σταθεροποιη­
τική δομή.

24. Σύμφωνα με αυτές τις διακρίσεις από το έργο του Ong, μπορούμε να πούμε ότι για 
τον τηλεοπτικό άνθρωπο, όπως και για τον μη- εγγράμματο προφορικό, η έννοια ‘νοσοκομείο’, 
για παράδειγμα, νοηματοδοτείται με υλικούς, συμβατικούς, βιωματικούς και παροντικούς 
όρους, παρά μέσα από τη σύνθεση περίπλοκων λογισμών, κατηγορικών αναγωγών και μεσο- 
και μακρο-πρόθεσμων προσδοκιών (θυμηθείτε την περίπτωση με την κατσαρίδα που σηματο­
δότησε μια ολόκληρη πολιτική αντιπαράθεση για το Εθνικό Σύστημα Υγείας). Σχετική με το 
θέμα μας είναι η συζήτηση για την τηλεοπτικού τύπου γενίκευση του συγκεκριμένου και 
συγκεκριμενοποίησης του γενικού, όπως και το ζήτημα του τηλεοπτικού ρεαλισμού των αισθή­
σεων στο Πλειός (2001: 363-377 και 298-326).

25. Επ’ αυτού Δεμερτζής (2002:198-282).
26. Αντίστοιχα, η μουσική επένδυση της τηλεοπτικής ειδησεογραφίας περιορίζεται στη 

λεγόμενη ‘παράλληλη χρήση’, όπου η μουσική επαναλαμβάνει και ενισχύει τις καταστάσεις 
και το νόημα των εικόνων που συνοδεύει. Χαρακτηριστική είναι η δήλωση σκηνοθέτη στα 
δελτία ειδήσεων μεγάλου καναλιού (εφημερίδα Ελευθεροτυπία, ‘Λάντεν σε μουσική Μορικό- 
νε’): "Αν δείχνουμε μια σκηνή έντασης, μια επίθεση, βάζουμε πιο έντονη μουσική. 'Οταν 
έχουμε κάποια είδηση από το Χόλιγουντ, χρησιμοποιούμε χολιγουντιανή μουσική. Αν το θέμα 
είναι ρέιβ πάρτι, θα βάλουμε ρέιβ. ’ Η ουσία είναι να υποβάλουμε τον θεατή, να τον κάνουμε 
να συμμετάσχει, να βλέπει. Έτσι θα διαλέξουμε κάποια μουσική που να μην τον ενοχλεί, και 
που θα βοηθήσει την είδηση’.

27. Αναφερόμενος στα reality shows, ο Καραποστόλης (1999: 172) γράφει σχετικά: "η



Αναλύοντας την αχουσματική εμπειρία 243

κώφευση του ενός παράγει τη φλυαρία του άλλου. ’ Ο άνθρωπος που μιλάει πρόχειρα για τα 
μύχια του, εκδικείται πρώτα τον εαυτό του που δεν κατόρθωσε να ε'χει κάποιους ε'μπιστους 
αντίκρυ του, κι εκδικείται ε'πειτα όλους τους άλλους με'σα από τον φακό, δηλώνοντάς τους 
πως καθόλου δεν τον νοιάζει που ξεγυμνώνεται ε'τσι, μπροστά τους’.

28. Εξαίρεση αποτελεί το ‘πολιτισμένο’ ηχητικό περιβάλλον των εκπομπών που παρουσιά­
ζουν εξομολογήσεις των πολιτικών από την προσωπική τους ζωή, μια περίπτωση που εντάσ­
σεται στη διαδικασία της ‘προσωποποίησης της πολιτικής διαμε'σου της τηλεόρασης’ (επ’ αυτής 
βλ. Δεμερτζής, (2002: 250-8).

29. Επ’ αυτού βλ. τη συζήτηση των Gilbert και Pearson (1999:38-60) για τον λογοκεντρισμό 
(logocentrism) και τη μεταφυσική της παρουσίας (metaphysics of presence), δύο έννοιες που 
εισάγονται από τον Derrida στο πλαίσιο της αποδομητικής κριτικής ταυ Ορθού Λόγου, ως 
οργανωτικές αρχές πρόσληψης της μουσικής και της κοινωνικής δυναμικής της στο έργο 
μείζονος σημασίας φιλοσόφων όπως ο Πλάτωνας, ο Kant, ο Rousseau και ο Adorno.

30. Εδώ αναφερόμαστε στο πλέον συζητημένο έργο του Cage με τίτλο 4’ 33”, όπου σ’ αυτό 
το χρονικό διάστημα ο μουσικός κάθεται ακίνητος μπροστά στο πιάνο, μια συμβολική πράξη 
αποκαθήλωσης του φωτοστέφανου της Μουσικής και επαναφοράς στο ακουστικό-μουσικό 
προσκήνιο των ήχων του κοινού και της αίθουσας.

31. Για τις συσσωματώσεις των Μέσων (media conglomerates) βλ. Negt & Kluge (1981).
32. Για τον ρόλο της εναίσθησης (empathy) και της ‘ηχοποίησης’ του raver ακροατή/χο­

ρευτή, συζητούμε αναλυτικότερα Μπουμπάρης 2000:247-56 και Bubaris 2001 αντίστοιχα.
33. Οι δύο αυτοί όροι τοπογραφίας είναι δάνεια από τον Lefebvre (1991).
34. Οι συζητήσεις αυτές περιστρέφονται γύρω από τους ‘κυβερνοοργανισμούς’ (cyborg) 

και το ‘μετα-ανθρώπινο’/ ‘μετα-άνθρωπο’ (post-human). Ενδεικτικά βλ. Agre (1997), Hables 
(1996, 2001), Hayles (1999), Harraway (1991).

35. Για το διαρκές ‘όνειρο της αποσωμάτωσης’ και της αναπόδραστης ‘επιστροφής του 
σώματος’ μέσα από την ανάπτυξη της τεχνολογίας, βλ. Michael (2000: 98-101).

36. Στις κινηχητικές παραστάσεις, η συναισθησία (synesthesia), δηλαδή η αντίληψη μιας 
αίσθησης μέσα από μία άλλη (για παράδειγμα, η πρόσληψη ενός ήχου ως χρώματος), δεν 
αναζωογονεί απλώς τη μοντερνιστική λειτουργία της στη μείωση του άμορφου και εκείθεν 
θορύβου (βλ. Khan 1999:116-22), στον βαθμό που η σύμμειξη των αισθήσεων δεν γίνεται και 
τόσο με όρους μετάφρασης της μιας στο λεξιλόγιο της άλλης αλλά με όρους πρόσθεσης, 
πολλαπλασιασμού και σύμφυσης που αναπτύσσουν μια περισσότερο πολυ-αισθητηριακή ε­
μπειρία (Wilson & Bromwich 2000:12-3).

37. Για τους ‘κυβερνοοργανισμούς χαμηλής ευκρίνειας’ (low-tech cyborgs), βλ. Hess 
(1996).

Βιβλιογραφικές Αναφορές

Adam, Β. (1998). Timescapes of Modernity. London: Routledge.
Adorno, T. (1997). ‘Για τη Δημοφιλή Μουσική’. Μετάφραση Φώτης Τερζά- 

κης. Σε Adorno, Τ. Η Κοινωνιολογία της Μουσικής. Αθήνα: Νεφέλη. 
Adorno, Τ. (2000 [1938]). ‘Για το Φετιχιστικό Χαρακτήρα της Μουσικής και



244 Νίκος Μπουμπάρης

την Παλινδρόμηση του Τρόπου Ακρόασης’. Μετάφραση Γιώργος Φιτσιώ- 
ρης. Μουσικολογία, 14: 71-106.

Agre, Ρ.Ε. (1997). Computation and Human Experience. Cambridge: Cam­
bridge University Press.

Ατταλί, Z. (1991). Θόρυβοι. Δοκίμιο Πολιτικής Οικονομίας της Μουσικής. 
Αθήνα: Ράππα.

Barthes, R. (1988). Εικόνα-Μουσική-Κείμενο. Αθήνα: Πλεθρον.
Baudelaire C. (1984). Αποφθέγματα Παρηγοριάς για τον Έρωτα. Αθήνα: 

Ερατώ.
Benjamin, W. (1983). Θέσεις για τη Φιλοσοφία. Ο Σουρρεαλισμός. Για την 

Εικόνα του Προυστ. Αθήνα: Ουτοπία.
Benjamin, W. (1999 [1936]). Ό Αφηγητής’. Σε Benjamin, W. Δοκίμια Φιλο­

σοφίας της Γλώσσας. Μετάφραση, Εισαγωγή, Επιμέλεια Φώτης Τερζά- 
κης. Αθήνα: Νήσος.

Bourdieu, Ρ. (2002[1979]). Η Διάκριση. Κοινωνική Κριτική της Καλαισθητι­
κής Κρίσης. Αθήνα: Πατάκης.

Blacking, J. (1981). Η Έκφραση της Ανθρώπινης Μουσικότητας. Αθήνα: 
Νεφέλη.

Bubaris, Ν. (2001). ‘Flooded with Sound, Youth and Modernity’. Ανακοίνωση 
στο Διεθνές Συνέδριο Global Youth? Young People in the Twenty-First 
Century. British Sociological Association Youth Study Group, University 
of Plymouth.

Carey, J. (1992). Communication as Culture. London: Routledge.
Chambers, I. (1994). The Aural Walk. Σε Chambers, I. Migrancy, Culture, 

Identity. London: Routledge.
Corbett, J. (1994). Extended Play. Sounding off from John Cage to Dr. Funkens­

tein. Durham/London: Duke University Press.
Crook, S., Pakulski, J. & Waters, M. (1992). Postmodernisation: Change in 

Adavanced Society. London: Sage.
Cubitt, S. (1998). Digital Aesthetics. London: Sage.
Δεμερτζής, N. (2002). Πολιτική Επικοινωνία. Διακινδύνευση, Δημοσιότητα, 

Διαδίκτυο. Αθήνα: Παπαζήσης.
Denes, Ρ. Β. & Pinson, Ε. Ν. (1993). The Speech Chain. New York: W. H. 

Freeman.
Eisenberg, E. (1988). The Recording Angel: Music, Records and Culture from 

Aristotle to Zappa. London: (Picador) Pan Books.



Αναλύοντας την ακονσματική εμπειρία 245

Elias, Ν. (1996 [1939]). Η Διαδικασία του Πολιτισμού. Μετάφραση Θεόδω­
ρος Λουπασάκης. Αθήνα: Αλεξάνδρεια.

Featherstone, Μ. (1991). Consumer Culture and Postmodernism. London: 
Sage Publications.

Fiske, J. (1991). Postmodernism and Television. Σε Curran, J. & Gurevitch 
Μ. (επιμ.) Mass Media and Society. London: Edward Arnold.

Fiske, J. (2000). TV. Η Ανατομία τον Τηλεοπτικού Λόγου. Αθήνα: Δρομε'ας.
Fornas, J. (2000). ‘The Crucial In Between’. European Journal of Cultural 

Studies, 3,1: 45-65.
Fornas, J. Life After the Death of the Text. Culture Machine, http://culture- 

machine.tees.ac.uk/frm_fl.htm
Frith, S. (1988). Music for Pleasure. Polity Press.
Gilbert, J. & Pearson, E. (1999). Discographies: Dance Music, Culture and The 

Politics of Sound. London: Routledge.
Goodwin, A. (1987). ‘Music Video in the (Post) Modern World’. Screen, 28, 

3.
Goody, J. & Watt, I. (1963). ‘The Consequences of Literacy’. Contemporary 

Studies in Society and History, 5: 304-45.
Grossberg, L. (1997). Cultural Studies, Modern Logics and Theories of Glo­

balisation. Σε McRobbie, A. (επιμ.) Back to Reality? Social Experience and 
Cultural Studies. Manchester: Manchester University Press.

Grossberg, L. (1998). ‘The Cultural Studies’ Crossroads Blues’. European 
Journal of Cultural Studies, 1, 1: 65-8.

Grossberg, L. ‘A Prisoner of the Modern?’ Culture Machine, http://culturema- 
chine.tees.ac.uk/frm_fl.htm

Hables, G. E. (επιμ.) (1996). The Cyborg Handbook. London: Routledge.
Hables, G. E. (2001). Cyborg Citzen: Poltics in the Posthuman Age. London: 

Routledge.
Harraway, D. (1991). Simians, Cyborgs and Nature. London: Free Association 

Books.
Hayles, N. K. (1999). How we Became Posthuman: Virtual Bodies in Cybernetic, 

Literature and Informatics. The University of Chicago Press.
Hess, D. (1996). On Low-Tech Cyborgs. Σε Hables, G. Η. (επιμ.) The Cyborg 

Handbook. New York: Routledge.
Καραποστόλης, B. (1999). Ο Πειρασμός του Ηρόστρατον. Αθήνα: Αλεξάν­

δρεια.
Κονδύλης, Π. (1995 [1991]). Η Παρακμή του Αστικού Πολιτισμού. Από τη



246 Νίκος Μπονμπάρης

Μοντέρνα στη Μεταμοντέρνα Εποχή κι από τον Φιλελευθερισμό στη Μα­
ζική Δημοκρατία. Αθήνα: Θεμέλιο.

Kaplan, Ε.Α. (1987). Rocking Around the Clock: Music Television, Postmoder­
nism and Consumer Culure. New York: Routledge.

Khan, D. (1999). Noise, Water, Meat: A History of Sound in the Art. Massachu­
setts: The MIT Press.

Lanza, J. (1994). Elevator Music. A Surreal History of Muzak, Easy- Listening 
and other Moodsongs. St. Martin’s Press.

Lash, S., Quick, A. & Roberts, R. (επιμ.) (1998). Time and Value. Oxford: 
Blackwell.

Lefebvre, H. (1991). The Production of Space. Malden, MA: Blackwell.
Leppert, R. (1993). The Sight of Sound: Musical Representation and The His­

tory of the Body. Berkeley: University of California Press.
Levy, P. (Ì999). Δυνητική Πραγματικότητα. Η Φιλοσοφία του Κυβερνοχώρου. 

Αθήνα: Κριτική.
Lévi-Strauss, C. (1971 [1955]). Θλιβεροί Τροπικοί. Αθήνα: Χατζηνικολή.
Μπουμπάρης, Ν. (2000). Νεανική Κουλτούρα και Επικοινωνία στην Ύστερη 

Νεωτερικότητα. Διδακτορική Διατριβή. Τμήμα Ε.Μ.Μ.Ε., Πανεπιστήμιο 
Αθηνών.

Massey, D. (1997). Spatial Disruptions. Σε Golding, S. (επιμ.) The Eight 
Tecnologies of Otherness. London and New York: Routledge.

McLuhan, M. (1988). Media. Οι Προεκτάσεις του Ανθρώπου. Αθήνα: Κάλ- 
βος.

Merleau-Ponty, Μ. (1991). The Phenomenology of Perception. London: Rout- 
ledge and Keagan Paul.

Mestrovic, S. (1997). Postemotional Society. London: Sage Publications.
Michael, M. (2000). Reconnecting Culture, Technology and Nature. From So­

ciety to Heterogeneity. London: Routledge.
Negt, O. & Kluge, A. (1981). ‘The Context of Life as Object of Production of 

Media Conglomerates’. Media, Culture and Society, 5: 65-74.
Ong, W. (1997). Προφορικότητα και Εγγραμματοσύνη. Ηράκλειο: Πανεπι­

στημιακές Εκδόσεις Κρήτης.
Πλειός, Γ. (2001). Ο Αόγος της Εικόνας. Ιδεολογία και Πολιτική. Αθήνα: 

Παπαζήσης.
Schaeffer, Ρ. (1966). Traite des Objets Musicaux. Paris
Schafer, R. M. (1969). The New Soundscape. Vienna: Universal Edition.
Schafer, R. M. (1977). The Tuning of the World. New York: Knopf.



Αναλύοντας την ακονσματιχή εμπειρία 247

Schwartz, Τ. (1973). The Responsive Chord. New York: Anchor.
Sennett, R. (1999). Η Τυραννία της Οικειότητας. Αθήνα: Νεφέλη.
Σερεμετάκη, K. Ν. (1997). Παλιννόοτηση Αισθήσεων. Αντίληψη και Μνήμη ως 

Υλική Κουλτούρα στη Σύγχρονη Εποχή. Αθήνα: Νέα Σύνορα - Λιβάνης.
Silverstone, R. (1991). Television, Rhetoric and the Return of the Uncons­

cious in Secondary Orality. Σε Gronbeck, B., Farrell, T. & Soukup, P. 
(επιμ.) Media, Consciousness and Culture. California: Sage.

Thompson, J. B. (1998 [1995]). Νεωτερικότητα και Μέσα Επικοινωνίας. Ει­
σαγωγή Νίκος Δεμερτζής. Μετάφραση Γιώτα Καραμπίνη-Νένα Σώκου. 
Αθήνα: Παπαζήσης.

Truax, Β. (2001). Acoustic Communication. Ablex Publishing.
Van Leeuwen, T. (1999). Speech, Music, Sound. London: MacMillan.
Virilio, P. (2000). The Information Bomb. London: Verso.
Williams, R. (1975). Television: Technology and Cultural Form. New York: 

Schoken Books.
Williams, R. (1994). Κουλτούρα και Ιστορία. Εισαγωγή-Μετάφραση Βενετία 

Αποστολίδου. Αθήνα: Γνώση.
Wilson, J. & Bromwich, Μ. (2000). ‘Lifting Bodies’. Organised Sound, 5, 1: 

9-16.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

