
  

  Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας

   Τόμ. 8 (2002)

   Τόμ. 8-9 (2002): Βιοηθική

  

 

  

  Edward W. Said, Καλύπτοντας το Ισλάμ. Πώς τα
MME και οι αναλυτές καθορίζουν την εικόνα που
έχουμε για τον υπόλοιπο κόσμο, μτφρ. Έλλη Έμκε 

  Ηλίας Κατσούλης   

  doi: 10.12681/sas.734 

 

  

  Copyright © 2015, Ηλίας Κατσούλης 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Κατσούλης Η. (2015). Edward W. Said, Καλύπτοντας το Ισλάμ. Πώς τα MME και οι αναλυτές καθορίζουν την εικόνα
που έχουμε για τον υπόλοιπο κόσμο, μτφρ. Έλλη Έμκε. Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής
Θεωρίας, 8, 292–295. https://doi.org/10.12681/sas.734

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 11/02/2026 22:14:08



292 Επιστήμη και Κοινωνία

Edward W. Said, Καλύπτοντας το Ισλάμ. Πώς τα MME και οι αναλυτές 
καθορίζουν την εικόνα που έχουμε για τον υπόλοιπο κόσμο, μτφρ. Έλλη 
Έμκε, Αθήνα: Νεφέλη 2002, 253 σελ.

Η σύγχρονη θεωρία για τα ηλεκτρονικά μέσα ενημέρωσης έχει δείξει ότι 
τα MME παρουσιάζουν μια εικόνα της πραγματικότητας, η οποία έστω κι αν 
δεν βιώνεται έντονα από μεγάλες ομάδες του πληθυσμού, γίνεται σε ατομικό 
επίπεδο από τους πολίτες αποδεκτή ως το κυριαρχούν φαινόμενο. Με τον 
τρόπο αυτό τα MME διαμορφώνουν μια λανθασμένη (υπερβολική και κατα­
σκευασμένη) εικόνα που τελικά αποδέχονται και οι δέκτες των μηνυμάτων 
τους. Επειδή αρνητικές περιγραφές της πραγματικότητας έλκουν περισσότε­
ρο την προσοχή και επειδή τα MME είναι κυρίως ιδιωτικές επιχειρήσεις που 
ενδιαφέρονται για τα κέρδη που προκύπτουν από την θεαματικότητα/ακροα­
ματικότητα του προγράμματος τους, γι’ αυτό ‘κατασκευάζουν’ μια αρνητική 
εικόνα της πραγματικότητας για να μπορούν και να την πωλούν. Συμπέρα­
σμα: η πραγματικότητα στην οποία ζούμε είναι καλύτερη απ’ αυτή που μας 
παρουσιάζεται και υποχρεωνόμαστε να την αποδεχτούμε ή, αλλιώς διατυπω­
μένο, η ζωή μας δεν είναι τόσο δύσκολη και θλιβερή όσο τα MME θέλουν 
να μας την παρουσιάζουν.

Γνωστός και στην Ελλάδα ο αμερικανοπαλαιστίνιος E.W. Said στο ως 
άνω βιβλίο του με πλήθος παραδειγμάτων και ένα πλούσιο υλικό που χρησι­
μοποιεί προσπαθεί να θεμελιώσει την άποψή του ότι όσον αφορά την εικόνα 
του Ισλάμ και των ισλαμικών χωρών που κυριαρχεί στη Δύση, αυτή η εικόνα 
είναι ‘κατασκευασμένη’ από τα MME και τα συμφέροντα που αυτά εξυπη­
ρετούν και σε καμιά περίπτωση δεν αποδίδει την πραγματικότητα στον ισ- 
λαμικό κόσμο. Ήδη, στο πιο γνωστό έργο του Orientalism (1978), ο Said 
στηρίζεται στην έννοια της κατασκευής της εικόνας του ‘άλλου’. Αν και 
αργότερα, υπό την πίεση της κριτικής που του ασκήθηκε θα δεχτεί ότι κάθε 
πολιτισμός κατασκευάζει με τα δικά του υλικά την (αρνητική) εικόνα του 
‘άλλου’, επιμένει όμως, όπως και στο βιβλίο που παρουσιάζουμε, στο γεγονός 
ότι το αποτέλεσμα αυτής της κατασκευής είναι υπόθεση ‘ισχύος’, δηλαδή ότι 
τελικά επιβάλλει τη δική του, κατασκευασμένη εικόνα του ‘άλλου’, εκείνος 
που διαθέτει δύναμη και εξουσία. Και αυτά τα διαθέτει περισσότερο ο 
Δυτικός έναντι των άλλων πολιτισμών.

Το βιβλίο του Said αποτελείται από δύο μέρη. Στο πρώτο και μεγαλύτερο 
σε έκταση μέρος, σκιαγραφείται ο τρόπος με τον οποίο, κατά τη γνώμη του 
συγγραφέα, διαμορφώνεται, ‘κατασκευάζεται’ η εικόνα του Ισλάμ στη Δύση.



Βιβλιοπαρονσιάσεις 293

Στο δεύτερο μέρος, το πιο επιστημονικό και αναλυτικό, ο Said εξηγεί τις 
βαθύτερες αιτίες που οδηγούν στην ανάγκη κατασκευής ‘αυτής’ της εικόνας 
για το Ισλάμ, που κυριαρχεί στα MME των δυτικών χωρών και γενικότερα 
στην ειδησεογραφία στις ΗΠΑ. Βασική θέση του βιβλίου είναι ότι τουλάχι­
στον από το 1974, έτος της πρώτης πετρελαϊκής κρίσης, καλλιεργήθηκε στις 
Ηνωμένες Πολιτείες μια αρνητική εικόνα του Ισλάμ που μάλλον εξυπηρε­
τούσε εκείνες τις δυνάμεις που είχαν οικονομικά συμφέροντα στις πετρε­
λαιοπαραγωγές μουσουλμανικές χώρες. Αλλά και η επίσημη πολιτική των 
ΗΠΑ, πιστή στην αρχή της Pax Americana, είχε επιλέξει και για γαιοπολιτι- 
κούς λόγους τη συνεργασία με διεφθαρμένα καθεστώτα και για τον λόγο 
αυτό είχε συμφέρον το Ισλάμ να εμφανίζεται αρνητικά στην αμερικανική και 
γενικά στην κοινή γνώμη των δυτικών χωρών. Τα συμφέροντα αυτά των 
πολιτικών και οικονομικών κύκλων των ΗΠΑ εξυπηρετούσαν τα MME, που 
πληροφορούσαν για τον ισλαμικό κόσμο με τον πιο αρνητικό τρόπο. Αλλά 
και κάθε είδους ‘ειδικοί’ που αν και είχαν ελάχιστη γνώση του Ισλάμ και των 
ποικίλων ρευμάτων που το συνθέτουν δεν άφηναν ευκαιρία για να υποστη­
ρίξουν ότι Ισλάμ σημαίνει βία, καθυστέρηση, τρομοκρατία, άρνηση δικαιω­
μάτων κ.λπ. Στην κατηγορία αυτή των διαμορφωτών της αμερικανικής, και 
όχι μόνο, κοινής γνώμης για το Ισλάμ ο Said κατατάσσει και πολλούς ακα­
δημαϊκούς, καθηγητές γνωστών και αναγνωρισμένων πανεπιστημίων, αλλά 
και ειδικούς οριενταλιστές, αναφέροντας ονόματα και πλήθος παραδειγμά­
των που στηρίζουν το επιχείρημά του για την κατασκευή μιας αρνητικής 
εικόνας του Ισλάμ στη Δύση.

Στο δεύτερο μέρος του βιβλίου, ο συγγραφέας καταπιάνεται με την επι­
στημονική έρευνα για το Ισλάμ, την οποία και χωρίζει σχηματικά σε εκείνη 
που σέβεται τα επιστημονικά προαπαιτούμενα και γι’ αυτό καταλήγει σε μια 
διαφοροποιημένη παρουσίαση του Ισλάμ και σε εκείνη που ενδιαφέρεται να 
εξυπηρετήσει περισσότερο τα συμφέροντα των ΗΠΑ και λιγότερο να υπη­
ρετήσει την επιστημονική αλήθεια. Σύμφωνα με τον συγγραφέα, τελικά και 
στην επιστημονική έρευνα υπερτερούν οι αρνητικές περιγραφές του Ισλάμ, 
γεγονός που ο ίδιος το αποδίδει σε πολιτισμικές προκαταλήψεις, άγνοια και 
συμφέροντα.

Ο πυρήνας του επιχειρήματος του Said ευρίσκεται, λοιπόν, στην άποψη 
ότι τελικά την αρνητική εικόνα του Ισλάμ διαμορφώνουν μέλη της επιστημο­
νικής και δημοσιογραφικής ελίτ, αλλά και ‘ειδικοί’ με σκοπό να προσφέρουν 
‘υπηρεσίες’ σε συμφέροντα που τις έχουν ανάγκη. Το Ισλάμ, σύμφωνα με τον 
Said, είναι μια ‘αγορά για εμπειρογνώμονες’ και ως τέτοια δημιουργεί κέρ­



294 Επιστήμη και Κοινωνία

δος για εκείνους που προσφέρουν το εμπόρευμά τους, δηλαδή τη γνώση ή 
και τη γνώμη τους για το Ισλάμ. Για να αγοραστεί αυτό το εμπόρευμα 
χρειάζεται η ‘κατάργηση της μεθοδολογικής ευσυνειδησίας’, αφού αυτή ‘εί­
ναι απόλυτα συνυφασμένη με την ανάγκη της αγοράς για ειδήσεις, καθώς 
και για ολόκληρες πελατειακές ομάδες καταναλωτών, ευαίσθητων σε θέματα 
ασφάλειας κυβερνήσεις, επιχειρήσεις, ιδρύματα’. Αυτή η εμπορευματοποίη- 
ση της γνώσης, της είδησης κ.λπ. φτάνει σε σημείο ώστε ‘ο στοχαστής παύει 
να σκέπτεται με όρους σχετικά με την περιοχή και με τους ανθρώπους που 
αποτελούν το αντικείμενο της μελέτης’. Το Ισλάμ μεταβάλλεται σε εμπόρευ­
μα, γεγονός που κατά τον Said οδηγεί ‘σε ένα είδος θεσμοθετημένης κακο- 
πιστίας’. Η έρευνα, λοιπόν, του Ισλάμ για τις ΗΠΑ ‘δεν αποτελεί ερμηνεία 
με τη γνήσια έννοια, αλλά διεκδίκηση εξουσίας’. Οι παρατηρήσεις αυτές του 
συγγραφέα, έστω κι αν στο φαινομενολογικό επίπεδο δικαιολογούνται, δεν 
μπορούν λογικά να θεωρηθούν ότι αποδίδουν την πραγματικότητα ή και τις 
προθέσεις εκείνων στους οποίους καταλογίζονται, διότι:

α. εφόσον γίνει αποδεκτό ότι MME, κυβερνήσεις, ιδρύματα, επιχειρήσεις 
κ.λπ. έχουν ένα ουσιαστικό συμφέρον (πολιτικό, οικονομικό, γεωπολιτικό) 
για τις περιοχές που καλύπτει το Ισλάμ, πρέπει λογικά να έχουν αυξημένο 
ενδιαφέρον για ουσιαστική/πραγματική και όχι λαθεμένη/κατασκευασμένη 
γνώση για το τι ακριβώς υπάρχει και τεκταίνεται στην περιοχή αυτή. Η 
άποψη ότι ευνοούν τη στρέβλωση της πραγματικότητας αφήνει να εννοηθεί 
ότι συνειδητά βλάπτουν το συμφέρον τους. Βέβαια και ο Said σε ορισμένες 
περιπτώσεις δεν αρνείται ότι την ‘αλήθεια’ για το πραγματικό Ισλάμ τη 
γνωρίζουν οι επαΐοντες, αλλά αφήνει να δημιουργηθεί η εντύπωση ότι οι 
κυβερνήσεις αποκρύπτουν από την κοινή γνώμη αυτή την αλήθεια. Εάν κάτι 
τέτοιο συμβαίνει τότε μεταφερόμαστε στο επίπεδο των θεωριών της συνω­
μοσίας, τις οποίες και ο συγγραφέας απορρίπτει.

β. Εάν πραγματικά το Ισλάμ αποτελεί, όπως υποστηρίζει ο Said, ‘αγορά’, 
τότε, πάλι λογικά, ο ορθολογισμός της αγοράς θα πρέπει μετά από ένα 
χρονικό διάστημα να αποβάλλει το ‘κατασκευασμένο’ και χωρίς αξία εμπό­
ρευμα που προσφέρεται, δηλαδή τη συνειδητά λαθεμένη πληροφορία. Αυτό 
μπορεί να μη συμβαίνει εάν δεχτούμε ότι η συγκεκριμένη αγορά μπορεί για 
ένα μεγάλο χρονικό διάστημα να καταναλώνει ένα εμπόρευμα χωρίς αξία, 
πράγμα μάλλον απίθανο.

γ. Έστω κι αν παραβλέψουμε το γεγονός ότι το ίδιο το Ισλάμ σκέπτεται 
σε διχοτομικές κατηγορίες (dar al Islam, δηλαδή οίκος της ειρήνης από τη 
μια, dar al Harb, οίκος του πολέμου από την άλλη) διαπιστώνουμε ότι και ο



Βφλιοπαρονσιάσεις 295

ίδιος ο Said, που δεν καταθέτει τη δική του εικόνα του Ισλάμ απέναντι στην 
οποία η εικόνα που παρουσιάζουν τα δυτικά MME πραγματικά να φαίνεται 
ως κατασκευασμένη, τελικά υποστηρίζει ότι το Ισλάμ των MME, το Ισλάμ 
των δυτικών διανοουμένων, των δυτικών ανταποκριτών, αλλά και το Ισλάμ 
των μουσουλμάνων ‘αποτελούν όλα πράξεις βούλησης και ερμηνείας που 
λαμβάνουν χώρα στην ιστορία και μπορούν να αντιμετωπιστούν μόνο στο 
πλαίσιο της ιστορίας ως πράξεις βούλησης και ερμηνείας’. Αυτά γράφονταν 
εν έτει 1996. Εν τω μεταξύ έχουν λάβει χώρα γεγονότα, τα οποία και αυτά 
απαιτούν να αντιμετωπιστούν στο πλαίσιο της (πρόσφατης) ιστορίας, που 
επειδή είναι νωπή έχει το δικαίωμα να τα εκτιμήσει κανείς και τα ερμηνεύσει 
αναλόγως ως ‘πράξεις βούλησης’.

Ηλίας Κατσούλης

Pierre-Andre Taguieff, Παγκοσμιοποίηση και δημοκρατία, μτφρ. Ν. 
Κούρκουλος, Αθήνα: Εκδόσεις του Εικοστού Πρώτου 2002, 255 σελ.

Ο Ρ.-Α. Taguieff κατάφερε με το πλούσιο έργο του να προκαλέσει μια 
βαθιά τομή στη γαλλική και την ευρύτερη διεθνή συζήτηση για τον ρατσισμό, 
την ξενοφοβία και τον λαϊκισμό. Η εμμονή του να φτάσει και να αναδείξει 
τις βαθύτερες αιτίες που συγκροτούν, ιδιαίτερα στη Γαλλία, το φαινόμενο 
του Λεπενισμού και της Νέας Δεξιάς τον οδήγησαν σε μια εκ του σύνεγγυς 
συζήτηση με τον κύριο εκπρόσωπο αυτού που ο ίδιος ο Taguieff αποκαλεί 
‘διαφορικό ρατσισμό’, τον Alain de Benoist. Η απόφαση του Taguieff να 
συζητάει δημόσια με τον Benoist θεωρήθηκε από ένα μέρος της γαλλικής 
διανόησης μια ανεπίτρεπτη προσέγγιση σε έναν τρόπο σκέψης και σε έναν 
άνθρωπο που έπρεπε να παραμένει αποκλεισμένος από το δημόσιο discours 
των δημοκρατών. Για τον λόγο αυτό την άνοιξη του 1993 αριστεροί γάλλοι 
διανοούμενοι δημοσίευσαν μια ‘έκκληση για επαγρύπνηση’ (Appeal to 
Vigilance) κατηγορώντας τον Taguieff ότι αποπροσανατολίζει την κοινή γνώ­
μη με τις δύσκολες αναλύσεις του ρατσισμού και με την κριτική που ασκεί σ’ 
αυτό που ο ίδιος αποκαλεί αναποτελεσματικότητα του ‘μοδίτικου αντιρατσι- 
σμού’. Σ’ αυτήν την ‘έκκληση’ ο Taguieff απάντησε με δύο μεγάλα βιβλία (Sur 
la nouvelle droite, 1994 και Le fins de l’Antiracisme, 1995), στα οποία με τη 
σειρά του κατηγορεί τους αριστερούς διανοούμενους στη Γαλλία ότι όχι μόνο 
δεν έχουν καταλάβει τον ‘νέο ρατσισμό’, αλλά με την εμμονή τους στις

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

