
  

  Science and Society: Journal of Political and Moral Theory

   Vol 4 (2000)

   Communitarianism

  

 

  

  Clobalization, community and public space 

  Νίκος Δεμερτζής   

  doi: 10.12681/sas.738 

 

  

  Copyright © 2015, Νίκος Δεμερτζής 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Δεμερτζής Ν. (2015). Clobalization, community and public space. Science and Society: Journal of Political and Moral
Theory, 4, 53–78. https://doi.org/10.12681/sas.738

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 19/01/2026 22:36:12



Παγκοσμιοποίηση, κοινότητα και 
δημόσιος χώρος

Νίκος Δεμερτξής*

Στο άρθρο αυτό εξετάζεται η παγκοσμιοποίηση ως πραγματολογικό ιστορικό πλαίσιο 
ανάδυσης της πολυπολιτισμικότητας και της διαπολιτισμικής επικοινωνίας. Συζητείται η 
σχε'ση ανάμεσα στον πολιτικό φιλελευθερισμό και τον κοινοτισμό και διαπιστώνεται ότι 
στις περισσότερες κοινωνίες σήμερα το ζήτημα της ταυτότητας τίθεται με όρους κοινό­
τητας. Ωστόσο η ‘κοινότητα’ δεν ε'χει ε'να και απαράλλακτο νόημα. Το περιεχόμενό της 
ποικίλει και στοιχειοθετείται διαφορετικά στα επιμε'ρους ρεύματα της κοινωνικής θεω­
ρίας και των πολιτισμικών σπουδών, καθώς και στη σύγχρονη πολιτική και ηθική θεωρία. 
Διατυπώνεται η άποψη ότι η όποια προοπτική σύγκλισης του κοινοτιστικού και του 
φιλελεύθερου επιχειρήματος προϋποθε'τει μια μη κοινοτιστική θε'σμιση της κοινότητας. 
Τούτο όμως είναι ιδιαίτερα δύσκολο δεδομένου ότι η κοινότητα και ο κοινοτιστικός 
τρόπος σκέψης έλκουν την καταγωγή τους από τον τρόπο με τον οποίο θεσμίσθηκε η 
σχέση δημόσιου και ιδιωτικού χώρου κατά τη διάρκεια του ρομαντικού 19ου αιώνα. Η 
σχέση αυτή θεσμίσθηκε στο πλαίσιο της ‘κοινωνίας της οικειότητας’, όπως αυτή αναλύε­
ται από τον Richard Sennett, και χρεώνεται με μια αναστολή της δημόσιας συλλογικής 
συμπεριφοράς όπως και με μια νοσταλγία επιστροφής σε αδιαμεσολάβητες μορφές κοι­
νωνικής συμβίωσης.

Το πλαίσιο της παγκοσμιοποίησης. Προλογικά σχόλια

Το ότι τα οικονομικά, πολιτικά και πολιτιστικά φαινόμενα σε όλες σχεδόν 
τις σύγχρονες κοινωνίες εντάσσονται ανεπιστρεπτί στο πλαίσιο της παγκο­

* Αναπληρωτής Καθηγητής Πανεπιστημίου Αθηνών.

Επιστήμη και Κοινωνία Τεύχος 4/2000



54 1Νίκος Δεμερτζής

σμιοποίησης αποτελεί πλέον κοινοτοπία. Κοινότοπη είναι επίσης η διαπίστω­
ση ότι η παγκοσμιοποίηση δεν είναι μια διαδικασία που συντελείται ερήμην 
ή/και υπεράνω του τοπικού, αλλά, τουναντίον, είναι η ίδια η διαπλοκή του 
πλανητικού με το τοπικό (Δεμερτζής 1996: 255 επομ.).1 Ή, αλλιώς διατυπω­
μένο, το τοπικό δεν προϋπάρχει του πλανητικού άθικτο και απαραμείωτο, 
όπως και το πλανητικό δεν υφίσταται υπεράνω των τοπικών ιδιαιτεροτήτων. 
Αμφότερα τίθενται και θεσμίζονται στην ενδοσυσχέτισή τους. Δεν πρόκειται 
για προσυγκροτημένες ουσίες, αλλά για τις συνιστώσες μιας δυναμικής δια­
λεκτικής σχέσης.

Ήδη από τις αρχές της δεκαετίας του ’90 η συζήτηση για την παγκοσμιο­
ποίηση διαδέχθηκε σε μεγάλο βαθμό τον επιστημονικό διάλογο γύρω από τη 
μετανεωτερικότητα, που είχε ανθίσει στη δεκαετία του ’80. Αυτό βεβαίως 
δεν σημαίνει ότι το θεωρητικό βάρος της νεωτερικότητας και της μετανεω- 
τερικότητας εξανεμίστηκε. Απεναντίας, προστίθεται στη νέα προοπτική της 
παγκοσμιοποίησης, η οποία καθίσταται έννοια-κλειδί για την κατανόηση της 
μετάβασης στον 21° αιώνα.(Featherstone, Lash & Robertson 1995:1, Waters 
1995: 1).

Κάτι όμως όχι κοινότοπο και αυτονόητο είναι ότι η παγκοσμιοποίηση δεν 
συνιστά μια σύνολη θεωρία της παγκόσμιας κοινωνίας2 ή της ανθρωπότητας 
συλλήβδην, αλλά έναν άλλο τρόπο ανάλυσης των κοινωνικών φαινομένων 
στην πλανητική τους διάσταση. Η ‘κοινωνιολογία του ενός κόσμου’ στην 
οποία αναφέρεται η Archer (1991), δεν αποτελεί ένα είδος παγκόσμιας 
κοινωνιολογίας (όπως ακριβώς η κοινωνιολογία του μεταμοντέρνου δεν ταυ­
τίζεται με τη μεταμοντέρνα κοινωνιολογία). Στην πρώτη περίπτωση η έμφα­
ση δίδεται στην ιστορικά προσδιορισμένη πλανητική διάσταση των ποικίλων 
κοινωνικών, πολιτικών και πολιτιστικών φαινομένων, ενώ στη δεύτερη αυτά 
απορροφούνται σε ένα, καθ’ υπόθεση, παγκόσμιο πλαίσιο εντός του οποίου 
χάνουν την ιδιαιτερότητά τους.3

Ένα επίσης όχι και τόσο αυτονόητο στοιχείο στην περί παγκοσμιοποίη­
σης συζήτηση είναι ότι η θεωρία αυτή λειτουργεί με διφορούμενο τρόπο: 
τόσο ως τμήμα μιας ιδεολογικής στρατηγικής για τη συγκάλυψη της κυριαρ­
χίας του δυτικότροπου καπιταλισμού στον υπόλοιπο κόσμο, όσο και ως διαύ- 
γαση δυνατοτήτων χειραφέτησης σε παγκόσμιο επίπεδο. Το να αποδεχθεί 
κανείς την πρώτη μόνο εκδοχή μοιάζει ή σαν παράδοση άνευ όρων σε μια 
μάχη που δεν έκανε τον κόπο να δώσει, ή, σαν αντίσταση σ’ έναν εχθρό που 
έτσι κι αλλιώς θα νικήσει. Από την άλλη μεριά, η ολόθερμη υποστήριξη της 
δεύτερης εκδοχής οδηγεί σε ανέξοδες όσο και αδιέξοδες καταγγελίες της



Παγκοσμιοποίηση, κοινότητα και δημόσιος χώρος 55

δυστοπίας του ‘μακντολναντισμού’ της κοινωνίας, αλλά και σε εκφράσεις 
ουτοπικών ευσεβών πόθων.

Η παγκοσμιοποίηση είναι και τα δυο: ομοιομορφία και ποικιλότητα, χει­
ραγώγηση και χειραφέτηση, συγκεντρωτισμός και αποκέντρωση, καθολικό- 
τητα και μερικότητα, παγκοσμιότητα και τοπικότητα κ.ο.κ. Ο διπλός αυτός 
χαρακτήρας της παγκοσμιοποίησης οφείλεται σε βαθύτερες διεργασίες που 
διέπουν τις σύγχρονες κοινωνίες, μερικές από τις οποίες είναι: η διεθνοποίη­
ση των χρηματοπιστωτικών αγορών, η τεχνολογική και διαχειριστική ευελι­
ξία του ‘απο-οργανωμένου καπιταλισμού’ (Lash & Urry 1987, 1994), η σε 
παγκόσμια κλίμακα εξάπλωση των επικοινωνιακών δικτύων, η χρονο-χωρική 
συμπίεση αλλά και αποστασιοποίηση (Harvey1989, Giddens 1984:171,258-9, 
377, 1990: 16-22,64-70, 1991: 15-21) και η υστερο(νεο)-νεωτερική εξατομί- 
κευση (Beck 1992: 91 επόμ., 1996: 189 επόμ.).

Κανονιστικές και ταυτοτικές συνέπειες της παγκοσμιοποίησης

Η διαλεκτική της παγκοσμιοποίησης επιφέρει ορισμένες αλληλένδετες 
συνέπειες: α) στον κλασσικό διάλογο που αφορά την αντίθεση ανάμεσα στο 
σχετικισμό και την οικουμενικότητα σε επίπεδο δημόσιας ηθικής, και β) στον 
τρόπο με τον οποίο τα υποκείμενα συγκροτούν τις ταυτότητές τους.

Ακριβώς επειδή οι διαδικασίες της παγκοσμιοποίησης οδηγούν στη δη­
μιουργία πολυπολιτισμικών κοινωνικών περιβαλλόντων, ολοένα και εντονό­
τερα τίθεται πλέον το ζήτημα της ορθοπραξίας, εφόσον -δεδομένης της 
εθνικιστικής, ρατσιστικής και θεμελιοκρατικής έξαρσης-, σ’ αυτά τα περι­
βάλλοντα φαίνεται να αμφισβητείται στην πράξη η ύπαρξη κοινών κανονι­
στικών θεμελίων. Σήμερα η (μετα)νεωτερική κοινωνία και ο πολιτισμός εμ­
φανίζονται σαν μια απαραμείωτη συσσώρευση διαφορών στον τρόπο ζωής, 
στις πεποιθήσεις, στις κλίσεις, στα συμφέροντα, στις επιθυμίες, τα ενδιαφέ­
ροντα και τις βλέψεις των υποκειμένων. Η ποικιλότητα αυτή, απόρροια της 
παγκοσμιοποίησης και της εξατομίκευσης, είναι πραγματικό γεγονός. Ο ‘άλ­
λος’, με σάρκα και οστά, είναι πλέον εδώ, δίπλα μας κάθε στιγμή. Το μέγα 
ερώτημα είναι αν θα κατοικήσει και μέσα μας. Αν δηλαδή εμπεδωθούν δομές 
και τρόποι κατανόησης της θρησκευτικής, γλωσσικής, φυλετικής, πολιτισμι­
κής, πολιτικής και έμφυλης ετερότητας μέσα από διαδικασίες διαπολιτισμι- 
κής επικοινωνίας. Τούτο προϋποθέτει ότι ο ‘άλλος’ δεν βιώνεται ‘εξωτικά’, 
αλλά ότι ασκούμαστε στην εναίσθηση, ότι μαθαίνουμε να τον ακούμε και να 
του μιλάμε , παρά να μιλάμε για ή γύρω από αυτόν (Robins 1991: 33).



56 Νίκος Δεμερτζής

Υπό αυτές τις συνθήκες το θέμα δεν είναι να προβληθούν ορισμένες 
αφηρημένες αρχές οικουμενικής αναφοράς (ισότητα, ελευθερία, αυτοδιάθε­
ση, αξιοπρέπεια κ.λπ.). Απλή και μόνο επίκληση τέτοιων αρχών λειτουργεί 
ιδεολογικά προς όφελος εκείνων που τις προωθούν. Το ζήτημα είναι να 
διασφαλιστούν οι ενδο-κοινωνικοί και δια-κοινωνικοί όροι επικοινωνίας ώ­
στε οι αρχές αυτές να καταστούν κοινό πεδίο κανονιστικής αναφοράς και 
πράξης. Το ζήτημα τίθεται έτσι διότι με τον κατακερματισμό και τον πολλα­
πλασιασμό των συλλογικών ταυτοτήτων στην ύστερη νεωτερικότητα έχει πε- 
ρισταλθεί ο πάλαι ποτέ σχετικά σταθερός και αναπαραγώγιμος χαρακτήρας 
των κοινωνικών συστημάτων. Τα υποκείμενα εγκαλούνται πλέον από πολλα­
πλά αφηγηματικά σημεία, από πολλούς και εν πολλοίς ετερόκλητους λόγους 
έτσι, ώστε να διαμορφώνονται τόσο παραδοσιοκρατικές όσο και εύθραυστες 
και εφήμερες ταυτότητες (Kellner 1992:141-177, Featherstone 1990: 8, Badie 
1993:192-3).

Αν, τώρα, αυτή η ‘εμπειρική’ πολυπολιτισμικότητα καταστεί και κανονι­
στική, καλλιεργείται αναπόφευκτα ένας ακραίος ηθικός σχετικισμός (Bauhn 
1995: 85-100), ο οποίος προωθείται από τη μεριά αρκετών κοινοτιστών 
(communitarians). Βεβαίως, ο ηθικός σχετικισμός (και σε τελευταία ανάλυση 
η κατίσχυση του ντεσιζιονισμού) δεν αποτρέπεται με την αφηρημένη ουσιο- 
κρατική λογική της φιλελεύθερης ‘πολιτικής της ισότητας’ -απεναντίας, φαί­
νεται ότι σε μεγάλο βαθμό αυτή ακριβώς η λογική είναι που γεννά ορισμένες 
από τις σχετικιστικές ακρότητες της ‘πολιτικής της ταυτότητας’. Ταυτόχρονα 
όμως- και εξαιτίας της ιδεολογικής της λειτουργίας-, γεννά και φαινόμενα 
μισαλλοδοξίας και ρατσισμού καθώς οι διαδικασίες της παγκοσμιοποίησης 
και της πολυπολιτισμικότητας προκαλούν αμυντικές αλλά και επιθετικές α­
ντιδράσεις των πλειοψηφούν απέναντι στις κοινωνικές, εθνικές και εθνοτι- 
κές μειονότητες (Κατσούλης 1999).

Στη διαμάχη κοινοτισμού ή ‘κομουνιταρισμού’ και φιλελευθερισμού4 το 
ένα στρατόπεδο προκρίνει τη δημόσια αναγνώριση συλλογικών δικαιωμάτων 
στις μειονότητες όσον αφορά τη γλώσσα, την εκπαίδευση, τη διατήρηση και 
προαγωγή της παράδοσής τους κ.λπ. (MacIntyre 1981: 204-5, Ετζιόνι 1998: 
381 επομ.). Το άλλο στρατόπεδο, οι φιλελεύθεροι, θεωρούν ότι η ανεκτικό­
τητα και η θεσμική αναγνώριση και προστασία της διαφοράς αφορά απο­
κλειστικά τον ιδιωτικό βίο των ατόμων (Habermas 1995). Στο μέσον τοποθε­
τούνται σύγχρονοι πολιτικοί στοχαστές όπως ο Taylor (1997), ο Walzer 
(1998) και ο Kymlicka (1995), οι οποίοι προτείνουν την αμοιβαία ενίσχυση 
της κοινότητας και της ατομικότητας: ‘δεν μπορούμε να είμαστε απλά κοινο-



Παγκοσμιοποίηση, κοινότητα και δημόσιος χώρος 57

τιστές ή φιλελεύθεροι - αλλά πρέπει να είμαστε το ένα, μετά το άλλο, όπως 
απαιτεί η ισορροπία’ (Walzer 1998: 166).

Ανεξάρτητα από το πώς ο καθένας από τους παραπάνω στοχαστές αντι­
μετωπίζει τη σύνθεση ατομικών και συλλογικών δικαιωμάτων στο πλαίσιο 
της υστερονεωτερικής ποικιλότητας, το βέβαιον είναι πως μια τέτοια προο­
πτική προϋποθέτει μια διαλογική -και άρα ιστορική και όχι ουσιοκρατική- 
θεμελίωση της ταυτότητας. Προϋποθέτει μια ηθική της διαφοράς ενώπιον και 
μέσω της οποίας κάμπτονται τόσο η ναρκισσιστική αυτάρκεια των θεμελιο- 
κρατικών μειονοτικών ομάδων, όσο και η ‘τυρρανία της πλειοψηφίας’. Αν 
τελικά παγκοσμιοποίηση είναι, μεταξύ άλλων, η συνειδητοποίηση ότι δεν 
υπάρχουν πλέον χωριστοί κόσμοι, το ερώτημα που εγείρεται είναι πώς μπο­
ρούν αυτοί να συνυπάρξουν χωρίς ο ένας να επιβληθεί στον άλλο, μη αφο- 
μοιοϋμενοι, παράλληλα, σε μια πλανητική ομοιομορφία. Επιχειρώντας μια 
απάντηση στο ερώτημα αυτό, ο Beck (1999: 178-192), οριοβατεί μεταξύ ενός 
‘απολυτοποιημένου σχετικισμού’ και μιας ‘απολυτοποιημένης καθολικότη- 
τας’. Ως λύση προτείνει μια ‘σχετικιστική καθολικότητα’, η οποία κατά τη 
γνώμη του επιτρέπει την ύπαρξη κοινών κριτηρίων αξιολόγησης, ταυτόχρονα 
με την αυτοκριτική και ανοικτή στον άλλον στάση όλων προς όλους. Για τον 
γερμανό κοινωνιολόγο,

‘σχετικιστική καθολικότητα σημαίνει: πρέπει ο καθένας να εκθέσει τα δικά του 
ιερά και όσια στη δημόσια κριτική και σύγκριση. Πρέπει ο καθένας να μεταθέσει 
το αμάρτημα του πολυθεϊσμού στα πλαίσια της καθολικότητας και μάλιστα μέσα 
στον ίδιο του τον εαυτό’ (1999: 191).

Από την έποψη αυτή, θα υποστηρίζαμε ότι το ζήτημα δεν έγκειται στην 
χάραξη μιας μέσης οδού μεταξύ του σύγχρονου φιλελευθερισμού και του 
κοινοτισμού σε επίπεδο θεωρίας. Η κοινοτιστική καταγγελία περί φορμαλι­
σμού και αφηρημένης δικαιωματοκρατίας που απευθύνεται στον φιλελευθε­
ρισμό, δεν αιτιολογείται με την παράλληλη αναγνώριση δικαιωμάτων τόσο 
στα άτομα όσο και στις επιμέρους πολιτισμικές ομάδες (ο περίφημος ‘Φιλε­
λευθερισμός 2’ του Taylor). Και τούτο διότι η αναγνώριση συλλογικών δι­
καιωμάτων αυτο-διοικητικού και πολύ- εθνοτικού τύπου, καθώς και δικαιω­
μάτων ειδικής αντιπροσώπευσης (Kymlicka 1995: 26-33) καταστρατηγούν, σε 
τελευταία ανάλυση, το δικαίωμα της ελευθερίας επιλογής των μελών των 
ομάδων αυτών στη διαμόρφωση της δικής τους βιογραφίας, που ενδεχομένως 
να περνά και μέσα από την αναθεώρηση της προσίδιας πολιτισμικής παρά­
δοσης. Όπως αναφέρει ο Bauman (1997: 197), ο κοινοτισμός δεν προσφέ- 
ρεται για τη θεραπεία των εγγενών ελαττωμάτων του φιλελευθερισμού, κα­



58 Νίκος Δεμερτζής

θώς η μεταξύ τους αντίφαση είναι υπαρκτή και ουδεμία φιλοσοφική γυμνα­
στική είναι σε θέση να την άρει. Από την άλλη μεριά, το φιλελεύθερο επι­
χείρημα δεν θα πάψει να γίνεται ιδεολογία στον βαθμό που τα ατομικά 
δικαιώματα δεν βρίσκουν πραγματικό αντίκτυπο στην οικονομική και κοινω­
νική ζωή. Αυτό προϋποθέτει βεβαίως κατίσχυση του πολιτικού φιλελευθερι­
σμού και αλλαγή των όρων καταμερισμού της εργασίας και της ιδιοκτησίας 
(Bauman 1997: 196).

Το όλο θέμα, φυσικά, είναι τεράστιο και είναι προφανές ότι στο πλαίσιο 
της μελέτης αυτής δεν μπορούμε να το διαπραγματευτούμε με επαρκή τρόπο. 
Ωστόσο, οφείλουμε να πούμε ότι, κατά ένα μέρος τουλάχιστον, οι διαδικα­
σίες της παγκοσμιοποίησης συνιστούν το πραγματολογικό και υλικό υπό­
στρωμα που επιτρέπει την πραγμάτωση, και όχι την απλή επίκληση, της 
σύγκλισης μεταξύ της ‘πολιτικής της αναγνώρισης’ και της ‘πολιτικής της 
ισότητας’. Και τούτο διότι η παγκοσμιοποίηση υποχρεώνει σε δράση λαμβά- 
νοντας υπόψη τον ‘αποστασιοποιημένο άλλο’, ο άλλος, ο έτερος είναι εδώ, 
εφόσον η συστηματική και εις βάθος διασύνδεση του κόσμου αίρει τα σύνορα 
και τις πολιτισμικές μονώσεις.

Οπωσδήποτε, η άρση αυτή μπορεί να οδηγήσει σε αμυντικές αντιδράσεις 
ξενοφοβικού και θεμελιοκρατικού τύπου. Μπορεί όμως να οδηγήσει και σε 
ένα νέο κοινό τόπο, μια νέα κοινότητα δικαιωμάτων, εφόσον οι άνθρωποι 
δεν δύνανται πλέον να παρακάμψουν το γεγονός ότι είναι υποχρεωμένοι να 
μοιρασθούν το μέλλον τους με τους άλλους κάτω από την ίδια, τελικά, στέγη: 
τον πλανήτη. Η επιτάχυνση του ρυθμού της κοινωνικής αλληλόδρασης σε 
πλανητική κλίμακα ενίσχυσε την αναγκαιότητα να ανταποκριθούν βάσει κοι­
νών δεσμευτικών αρχών και αξιών, ακριβώς επειδή, μακροπρόθεσμα, τα 
δικαιώματα και οι απολαβές κάποιων μπορούν να διατηρηθούν μόνον αν 
ασκούνται με υπευθυνότητα και με σεβασμό στα αμοιβαία δικαιώματα των 
άλλων. Η πιθανότητα γνωριμίας και συμφιλίωσης με τον άλλο αυξάνει στο 
βαθμό που η υποχρεωτική συγκατοίκηση πολλαπλασιάζει τις ευκαιρίες ‘δο­
κιμής και σφάλματος’.

Η τρέχουσα απόκριση στην παγκοσμιοποίηση με τη θέση The West and 
the Rest και η στρατηγική σύλληψη της ‘σύγκρουσης των πολιτισμών’ δεν 
καταστρατηγεί απλώς τα οικουμενικά προτάγματα του Διαφωτισμού, τα ο­
ποία σήμερα αποκτούν νέα σημασία αλλά αυτοϋπονομεύεται κιόλας. Διότι 
σε έναν κόσμο πλανητικής ανασφάλειας και διακινδυνεύσεων ουδείς μακρο­
πρόθεσμα είναι σε θέση να απολαύσει τα κεκτημένα του. Σε έναν κόσμο 
χρονο-χωρικά συμπιεσμένο οι όποιες απολαύσεις είναι επισφαλείς και συ­



Παγκοσμιοποίηση, κοινότητα και δημόσιος χώρος· 59

γκυριακές όσο ο παγκόσμιος και τοπικός καταμερισμός εργασίας γεννά 
ανισότητες και κοινωνικούς αποκλεισμούς.

Η ‘κοινότητα’ ως ταυτότητα

Από τη μελε'τη του φαινομένου, έχει καταστεί πρόδηλο πως η παγκοσμιο­
ποίηση αναδεικνύει μια νέα, περίπλοκη, γεωγραφία της εξουσίας, στην ο­
ποία παλαιότεροι τρόποι κυριαρχίας υπερπροσδιορίζονται από πλέον σύγ­
χρονες διαδικασίες κατεξουσιάσεως σε τοπική, περιφερειακή, διαπεριφε- 
ρειακή, εθνική και διεθνή κλίμακα. Ταυτοχρόνως, το τοπικό, το περιφερεια­
κό, το εθνικό και το διεθνές σχετικοποιούνται, τα μεταξύ τους όρια καθίστα­
νται όλο και πιο πορώδη. Ακόμη, όπως αναφέρθηκε προηγουμένως, σήμερα 
σε όλες σχεδόν τις χώρες οι συλλογικές ταυτότητες εισέρχονται σε μια πε­
ρίοδο έντονων ανακατατάξεων. Παραδοσιακές, νεωτερικές και υστερονεω- 
τερικές (κατ’ άλλους μετανεωτερικές) ταυτίσεις συνυπάρχουν εντός ενός 
περίπλοκου όσο και ρευστού πολιτισμικού περιβάλλοντος. Διαδικασίες υ- 
περ-διαφοροποίησης και απο-διαφοροποίησης (Crook, Pakulski, Waters 
1992), εξατομίκευσης σε πολιτικό και κοινωνικό επίπεδο, πολυτοπικής εγκα- 
τοίκησης και συγκατοίκησης, αποτοπισμού και ανατοπισμού, εξαιτίας και 
των πληθυσμιακών μετακινήσεων (Δεμερτζής 1996: 333 επόμ.) οδηγούν σε 
πολιτισμικές υβριδιοποιήσεις και στον σχηματισμό διπλών ή/και πολλαπλών 
ταυτοτήτων (Pieterse 1995: 56-7). Οδηγούν, όπως ήδη αναφέραμε, τόσο σε 
‘μεταμοντέρνες’ συνθέσεις και προσμείξεις, όσο και σε παραδοσιοκρατικές 
αναβιώσεις. Σε κάθε περίπτωση, οι διαδικασίες αυτές αναδεικνύουν νέες 
κατανοήσεις του κόσμου, όπου το ‘μέσα’ και το ‘έξω’, το ‘εδώ’ και το ‘εκεί’, 
το ‘όριο’ και το ‘άπειρο’, η ‘στάση’ και η ‘κίνηση’, η ‘συνέχεια’ και η ‘ασυνέ­
χεια’, η ‘παρουσία’ και η ‘απουσία’ αναδιατάσσονται μέσα και μέσω του 
‘παγκόσμιου χωριού’. Οι ποικίλες πολιτισμικές οσμώσεις σχετικοποιούν τις 
επιμέρους πολιτισμικές παραδόσεις και τις σχετικά εδραίες συλλογικές ταυ­
τίσεις της νεωτερικής (βιομηχανικής) κοινωνίας. Επιπλέον, απομειούται η 
σημασία αναλυτικών κατηγοριών αναφορικά με τις διαδικασίες κοινωνικο­
ποίησης, όπως, λόγου χάριν, η ‘διακεκομμένη κοινωνικοποίηση’ ή ο ‘οριακός 
άνθρωπος’, καθόσον η διαπλοκή του τοπικού με το πλανητικό και ‘χρονο-χω- 
ρική αποστασιοποίηση’ περιστέλλουν δραστικά τον σχηματισμό σχετικά στα­
θερών συστημάτων αναφοράς.

Υπό το βάρος των συνθηκών αυτών, θα ήταν μάλλον υπερβολικό να 
δεχθεί κανείς την αισιόδοξη άποψη του Featherstone (1995: 9) ότι ‘ολοένα



60 Νίκος Δεμερτζής

και περισσότερο σήμερα οι άνθρωποι μπορούν να ζήσουν ευτυχισμένα μέσω 
πολλαπλών ταυτοτήτων’. Θα ήταν όμως εξίσου αδόκιμο να προσυπογράψει 
και την απαισιόδοξη άποψη των Berger και Luckmann (1995) ότι η άρση των 
αυτονόητων της νεωτερικότητας επιφέρει συλλήβδην κρίση ταυτότητας και 
νοήματος. Είναι αλήθεια πως η παγκόσμια κουλτούρα είναι ‘πολυθεϊκή’, 
πολυφωνική, προπάντων δε συγκρητική (Hannerz 1990: 237). Είναι επίσης 
αλήθεια πως, σε παραλλάσσουσες αναλογίες, οι πιέσεις που ασκούν οι δια­
δικασίες της παγκοσμιοποίησης στους τρόπους σχηματισμού συλλογικών 
ταυτοτήτων οδηγούν σε διφορούμενα αποτελέσματα: από τη μια μεριά ευ­
νοούν τάσεις εξατομίκευσης, από την άλλη, όμως, ενισχύονται εθνοκεντρικές 
και παραδοσιοκρατικές αντιλήψεις.

Κατά μία έννοια, θα μπορούσαμε να πούμε λοιπόν ότι η σύγχρονη ατο­
μικότητα περνά και μέσα από την παγκοσμιότητα. Τούτο, με τη σειρά του, 
συνεπάγεται δύο πράγματα:

α) Αντικείμενο ταύτισης μπορεί, μεταξύ άλλων, να είναι και η ανθρωπό­
τητα, κάτι που οπωσδήποτε διευκολύνει την ενεργοποίηση ροπών προς τη 
διαπολιτισμική επικοινωνία. Εκτός, αλλά και δίπλα, από την πολυειδία και 
τον ‘πολυθεϊκό’ κατακερματισμό των ταυτοτήτων, για πολλούς ανθρώπους η 
ανθρωπότητα και ο πλανήτης αποτελούν αντικείμενα ταύτισης που διο- 
δεύουν μορφές δράσης με αποστασιοποιημένους άλλους (Thompson 1999: 
172 επόμ.).

β) Σε ένα περιβάλλον οικουμενικών διακινδυνεύσεων, σε μια, με άλλα 
λόγια, πλανητική κοινωνία της διακινδύνευσης, ο εαυτός υπόκειται σε συνε­
χείς διαδικασίες αυτοπάθειας και ανακλαστικότητας (Thompson 1999: 339 
επόμ.). Στις διαδικασίες αυτές το άτομο εμπειράται μια διαρκή ένταση ανά­
μεσα στο αίτημα της διασφάλισης από τις συστηματικά παραγόμενες διακιν­
δυνεύσεις και στην αίσθηση προσωπικής ευτυχίας και ελευθερίας: σε ένα 
περίπλοκο αλλά και ανοικτό σύστημα κοινωνικών σχέσεων όταν το άτομο 
επιδιώκει μεγαλύτερη ελευθερία χάνει σε ασφάλεια, ενώ όσο περισσότερη 
ασφάλεια ζητά τόσο λιγότερα περιθώρια ελευθερίας έχει (Bauman 1997: 3).

Στη σύγχρονη αυτή οδύσσεια του υποκειμενικού νοήματος, ως επί το 
πλείστον η ταυτότητα αναδύεται ως διακύβευμα με όχημα την ‘κοινότητα’. 
Δεν είναι τόσο οι ‘ομάδες’, οι ‘τάξεις’, τα ‘κοινωνικά κινήματα’, οι ‘μάζες’ 
και τα ‘κόμματα’, όσο το σημαίνον ‘κοινότητα’, το οποίο αναλαμβάνει να 
εκφράσει μορφές συλλογικότητας στα παγκοσμιοποιημένα περιβάλλοντα της 
ύστερης νεωτερικότητας. Το αίτημα και το αίνιγμα της ταυτότητας διατυπώ­
νεται με και σε όρους κοινότητας.



Παγκοσμιοποίηση, κοινότητα και δημόσιος χώρος 61

Η ‘κοινότητα’, ωστόσο, είναι, κατά την άποψή μας, ένα άδειο, όσο και 
κύριο, σημαίνον. Αφ’ εαυτού δεν διαθέτει ένα ενδιάθετο και θετικό νόημα. 
Το εκάστοτε νόημα της κοινότητας συγκροτείται πάντοτε εκ των υστέρων 
μέσω της ρηματικής συνάρθρωσης των στοιχείων που την απαρτίζουν. Το 
νόημα, δηλαδή, συγκροτείται πάντοτε αναδρομικά μέσω της διαμόρφωσης 
ενός ρηματικού σχηματισμού, για να θυμηθούμε μια βασική θεωρητική κα­
τηγορία του Foucault. Η εντός ιστορικού τόπου και χρόνου συνάρθρωση των 
στοιχείων ενός ρηματικού σχηματισμού, στην περίπτωσή μας: του κοινοτιστι- 
κού Λόγου, αναδεικνύει το εκάστοτε (ενδεχομενικό) νόημα του κύριου -και 
μέχρι τότε άδειου- σημαίνοντος, το οποίο κατόπιν εγκαλεΐ τα υποκείμενα ως 
τέτοια. Τα τελευταία αποκτούν, έτσι, μια συλλογική ταυτότητα, την οποία 
φαντάζονται ότι διέθεταν ανέκαθεν είτε εν υπνώσει είτε σε λανθάνουσα 
μορφή (Λίποβατς-Δεμερτζής 1994: 107 επ. Δεμερτζής 1996: 72-6).

Στο μέτρο που οι αναλυτικές κατηγορίες της κοινωνικής θεωρίας είναι 
αποτέλεσμα μιας ‘διπλής ερμηνευτικής’, δευτερογενείς ερμηνείες ενός ήδη 
ερμηνευμένου και από τα υποκείμενα βιωμένου κόσμου (Giddens 1976: 79, 
162 και 1984: 284, 374), η ‘κοινότητα’ ως επιστημονική έννοια δεν μπορεί 
παρά να είναι πολυ-νοηματική. Πράγματι, μια απλή επισκόπηση της πολύ 
μεγάλης διεθνούς βιβλιογραφίας πάνω στο ζήτημα αυτό δείχνει ότι το εν- 
νοιολογικό περιεχόμενο της ‘κοινότητας’ κάθε άλλο παρά αυταπόδεικτο εί­
ναι. Από τη Gemeinschaft του Tönnies και τη Σχολή του Σικάγο έως σήμερα 
η ‘κοινότητα’ έχει χρησιμοποιηθεί με πολλούς και διισταμένους τρόπους στις 
επιστήμες του ανθρώπου, χωρίς να έχει μέχρι στιγμής καθιερωθεί ένας και 
αποκλειστικός ορισμός της. Βεβαίως, στο παρόν κείμενο δεν μπορούμε να 
αναλύσουμε όλους τους τρόπους με τους οποίους χρησιμοποιήθηκε ο όρος 
αυτός.5 Οφείλουμε όμως να σημειώσουμε ότι ιδιαίτερη ώθηση στο σχετικό 
επιστημονικό διάλογο δόθηκε από τον Cohen (1985/1989), ο οποίος ορίζει 
την κοινότητα βάσει του μεγέθους και της δομής της, αλλά και βάσει του 
κοινού νοήματος που χαρακτηρίζει τα μέλη της. Για τον Cohen (1989:12, 21, 
44, 114, 118) η κοινότητα είναι μια συμβολική-πολιτισμική κατασκευή.

Κατά τα άλλα, αρκεί, νομίζουμε, να αναφερθεί η πολιτική ‘φαντασιακή 
κοινότητα’ του Anderson (1983), ως εννοιολόγηση του έθνους, η χωρική-ε- 
πικρατειακή όσο και ψευδαισθησιακή ‘κοινότητα’ της Σχολής του 
Birmingham, σύμφωνα με την οποία οι νεανικές υποκουλτούρες επινοούν 
αμυντικές συμβολικές/στυλιστικές αντιστάσεις στην κυρίαρχη κουλτούρα 
(Clarke 1976), καθώς και τις κοινότητες που διαμορφώθηκαν στο πλαίσιο της 
κουλτούρας της εργατικής τάξης της Μεγάλης Βρετανίας, προκειμένου αυτή



62 Νίκος Δεμερτζής

να διαφοροποιηθεί πολιτικά και πολιτισμικά από την αστική (Critcher 1979, 
Clarke 1979: 240 επόμ). Ακόμη, πρέπει να συμπεριληφθούν εδώ οι ‘ερμηνευ­
τικές κοινότητες’ του Fish (1980: 14, 171), ο οποίος, στο πλαίσιο της ερμη­
νευτικής και της θεωρίας της πρόσληψης (reception theory), τις αντιλαμβά­
νεται ως ομάδες ανθρώπων που χρησιμοποιούν ηθελημένα ή/και αθέλητα 
κανόνες και πρότυπα που ρυθμίζουν τη συμβολική τάξη, προκειμένου να 
διαμορφώσουν το νόημα της κοινής τους εμπειρίας (Förnas 1995: 133, 201, 
204).

Αξίζει επίσης να μνημονευθούν οι νεανικές ‘πρωτο-κοινότητες’του Willis 
(1990: 141-5 και 146-151), οι οποίες συγκροτούνται όχι μέσα από την πρό- 
σωπο-με-πρόσωπο επικοινωνία, αλλά στη βάση κοινών τύπων γούστου και 
προτιμήσεων που διαδίδονται από τα MME, τα μηνύματα των οποίων ει- 
σπράττονται μέσω διαδικασιών ‘δημιουργικής κατανάλωσης’. Τα τελευταία 
χρόνια διεξάγεται ένας εξαιρετικά γόνιμος και ενδιαφέρων διάλογος γύρω 
από την έννοια της ‘κοινότητας’ στα περιβάλλοντα της διαμεσολαβημένης-α- 
πό-υπολογιστή-επικοινωνίας. Η εικονική (ή δυνητική) κοινότητα (virtual 
community) ή, κατ’ άλλη ορολογία, η ‘εντός δικτύου κοινότητα’ (on line 
community) είναι μια εμπειρία που ξεπερνά τη γεωγραφική αναφορά των 
ατόμων, καθώς και τη συμβιωτική διάσταση των κοινοτικών σχέσεων. Τούτο 
κατ’ άλλους μεν οδηγεί στην υποχρεωτική αναθεώρηση της έννοιας της κοι­
νότητας, κατ’ άλλους δε στον σχηματισμό ψευδο-κοινοτήτων (Jones 1998, 
Baym 1998, Kolko & Reid 1998, Smith & Kollock 1999).

Στην προσπάθειά του να διαφοροποιηθεί από τη γνωστική ανακλαστικό- 
τητα των Beck και Giddens και συνεχίζοντας τον σχετικό προβληματισμό που 
είχε θέσει από κοινού με τον Urry (1994: 31-59), ο Lash αναλαμβάνει να 
συγκροτήσει μια έννοια της κοινότητας, η οποία να μην είναι μια απλή 
συνένωση εξατομικευμένων υποκειμένων (1994: 144), αλλά ένα εννοηματο- 
μένο ‘εμείς’ που συγκροτείται από το habitus μιας κοινής πρακτικής γνώσης. 
Για τον Lash, επειδή στην εποχή μας έχουν κλονισθεί τα θεμέλια της ορθο- 
πραξίας, για τον σχηματισμό κοινοτήτων απαιτείται ένα είδος ‘ερμηνευτικής 
ανακλαστικότητας’ της σύγχρονης εμπειρίας του ‘αθεμελίωτου θεμελίου’ 
(groundless ground) της μεταμοντέρνας συλλογικότητας (1994: 168).

Το φαινόμενο που ο Maffesoli (1996) έχει αποκαλέσει ‘νέο-φυλετισμό’ 
συνιστά μιαν άλλη ακόμα εκδοχή της κοινότητας ως ταυτότητας στο νεο- 
πραγματικό κόσμο της ‘κοινωνίας των ομοιωμάτων’. Όσο αυξάνουν οι τά­
σεις εξατομίκευσης και οι διαδικασίες κοινωνικής ενσωμάτωσης απορυθμί- 
ζονται, τόσο οι περισσότερο πληττόμενοι τείνουν να αναπληρώσουν τη χα­



Παγκοσμιοποίηση, κοινότητα και δημόσως χώρος 63

μένη αίσθηση ταυτότητας. Το ιδιάζον χαρακτηριστικό των κοινοτήτων/νέο- 
φυλιόν που έτσι σχηματίζονται, κατά τον Maffesoli, είναι ότι στερούνται 
παράδοσης και θεσμοθετημένων μηχανισμοί εσωτερικού ελέγχου. Χωρίς 
παρελθόν και με αβέβαιο μέλλον, αποκλειστικός σχεδόν στόχος τους είναι 
να καταστήσουν εμφανή την ύπαρξή τους στο παρόν. Όπως το διατύπωσε ο 
Bauman (1995:157), για τις κοινότητες αυτές ισχύει απολύτως μια παραλλα­
γή της γνωστής φράσης του Καρτέσιου: ‘με προσέχουν, άρα υπάρχω’. Σε 
αντίθεση με τις ‘ανακλαστικές κοινότητες’ του Lash, οι νέο-φυλετικές κοινό­
τητες Maffesoli λειτουργούν ως ‘ψυχολογικό πλήθος’ που διέπεται από εφή­
μερες, διαρκώς αναδιατασσόμενες και μεταβατικές ταυτοποιήσεις.

Η σύντομη αυτή περιήγηση στις εννοιολογικές παραλλαγές της ‘κοινότη­
τας’ έγινε στο πεδίο της σύγχρονης κοινωνικής θεωρίας και των πολιτισμικών 
σπουδών. Φυσικά, σημαντικότατη παρουσία η έννοια αυτή έχει και στον 
χώρο της σύγχρονης πολιτικής και ηθικής θεωρίας και φιλοσοφίας, ιδιαίτερα 
μάλιστα στο πλαίσιο του διαλόγου μεταξύ φιλελευθερισμού και κοινοτισμού. 
Στον διάλογο αυτό ήδη αναφερθήκαμε. Εδώ θα αρκεσθούμε σε ορισμένα 
συμπληρωματικά σχόλια έτσι, ώστε να προχωρήσουμε κατόπιν στο τελευταίο 
μέρος της μελέτης αυτής.

Αναφέραμε προηγουμένως ότι οι διαδικασίες της παγκοσμιοποίησης 
προσφέρουν το υλικό υπόστρωμα για τη σύνθεση της ‘πολιτικής της ισότητας’ 
και της ‘πολιτικής της ταυτότητας’ μέσα από την εμπέδωση μιας ηθικής της 
διαφοράς. Διατυπώσαμε επίσης την άποψη ότι η εν λόγω ηθική προϋποθέτει 
την άμβλυνση της ακεραιοκρατίας τόσο από τη μεριά της πλειοψηφίας όσο 
και από τη μεριά των πολιτισμικών μειονοτικών (και οπωσδήποτε μειονεκτι­
κών) ομάδων. Σε αυτό ακριβώς το σημείο επιθυμούμε να σταθούμε για λίγο, 
ακριβώς γιατί άπτεται αρκετά, νομίζουμε, του επιχειρήματος ορισμένων 
θεωρητικών που πρόσκεινται κριτικά στον κοινοτισμό, όπως π.χ. ο Walzer, 
οι οποίοι προτείνουν μια ταυτόχρονη αναγνώριση δικαιωμάτων τόσο στις 
κοινότητες όσο και στα μέλη τους ατομικά. Για τον Walzer η κοινότητα δεν 
προηγείται του ατόμου, δεν αναγορεύεται σε πολυπολιτισμικό φετίχ. Ναι μεν 
οι κοινότητες δικαιούνται αναγνώρισης και μέσων προαγωγής της κουλτού­
ρας τους, πλην όμως αναγνωρίζεται στα μέλη τους το δικαίωμα να αποχωρή­
σουν. Επιπλέον, οι κοινότητες δεν μπορούν να ασκούν δημόσια εξουσία στο 
εσωτερικό τους. Όπως αναφέρει ο συγγραφέας,

‘οι παραδοσιακοί θα πρέπει να διδαχθούν την ανεκτικότητα έναντι των δικών 
τους- για τις διαφορετικές εκδοχές της δικής τους θρησκείας ή κουλτούρας’ 
(1998: 118).



64 Νίκος Δεμερτζής

Από αυτό προκύπτει ότι, για τον οποιοδήποτε συγκερασμό του κοινοτι- 
στικού και του φιλελεύθερου επιχειρήματος, η ιδεατής ‘φυσικής κοινότητας’ 
ως λίκνου πολιτισμικής κληρονομιάς δεν μπορεί να γίνει αποδεκτή. Και 
τούτο διότι, όπως αναφέρει ο Bauman (1997: 195), η ύπαρξη της κοινότητας 
και η συμμετοχή σε αυτήν είτε θα είναι αποτέλεσμα ελεύθερων ατομικών 
επιλογών6 (με όλη την αβεβαιότητα από την οποία συνοδεύονται οι ατομικές 
επιλογές σήμερα), είτε θα προηγείται κάθε ατομικής επιλογής ως ένα υπερ­
βατολογικό a priori που αξιώνει την απόλυτη αφοσίωση των μελών της.7 
Μόνο με την πρώτη εκδοχή της μπορεί η ‘κοινότητα’ να υπάρξει στην όποια 
σύγκλιση κοινοτιστών και φιλελευθέρων.8 Τούτο σημαίνει ότι (αυτο)απο- 
κλείονται εκείνες οι πολιτισμικές παραδόσεις που απορρίπτουν τη γενική 
δεσμευτική αρχή του σεβασμού της διαφοράς από όλους προς όλους.9

Όταν με αυτόν τον τρόπο θεσμίζεται η κοινότητα, τότε πράγματι η σύγ­
χρονη κοινωνία υφΐσταται ως πολυπολιτισμική και όχι ως ‘πολυκοινοτική’ 
(Bauman 1999: 197-9). Τότε η κοινωνία και οι επιμέρους κοινότητες επιτρέ­
πουν στα άτομα να αναπτύσσουν ικανότητες μάθησης και αναστοχασμού, 
καθώς και δεξιότητες για την πραγμάτωση των δυνατοτήτων τους σε συνθή­
κες θετικής ελευθερίας και διαπολιτισμικής επικοινωνίας. Τότε τα υποκεί­
μενα- μέλη κοινοτήτων είναι δυνατό να εμπειραθούν, έστω και δοκιμαστικά, 
ότι η ταυτότητά τους δεν είναι πλήρης, κλειστή και ολοκληρωμένη, χωρίς 
αυτό να τους προξενεί άγχος και τάσεις παλινδρόμησης σε αρχαϊκές μορφές 
έκφρασης του δίπολου ‘εμείς-αυτοί’.

Όμως, δεν θεσμίζεται ούτε και ορίζεται πάντοτε με τον ανοικτό αυτό 
τρόπο η κοινότητα. Τουναντίον, τις περισσότερες φορές, τόσο από συντηρη­
τικούς όσο και προοδευτικούς/ελευθεριακούς κύκλους, προβάλλεται ως πε­
ρίκλειστη και ‘φυσικοποιημένη’ πολιτισμική οντότητα που χρήζει διαιώνισης 
και προστασίας στο όνομα της αυθεντικότητας και της αυτοπραγμάτωσης των 
υποκειμένων. Έτσι, όταν στη φιλελεύθερη διάκριση ανάμεσα στην εθνική- 
πολιτική ταυτότητα και την εθνοτική-πολιτισμική ταυτότητα των ατόμων (ό­
που η μεν πρώτη αφορά αυστηρά τη δημόσια σφαίρα και προϋποθέτει την 
ουδετερότητα του κράτους, η δε άλλη περιορίζεται στον ιδιωτικό χώρο), 
ορισμένοι κοινοτιστές αντιπροτείνουν τη δημόσια αναγνώριση10 και, άρα, 
την κρατική προστασία των επιμέρους πολιτισμικών παραδόσεων, ακριβώς 
διότι η περιχαράκωση της πολιτισμικής ιδιαιτερότητας στον ιδιωτικό βίο 
ακυρώνει το αίτημα της αυτοπραγμάτωσης και της αυτο-έκφρασης, ανακύ­
πτει ένα εξαιρετικά δύσκολο πολιτικό και ηθικό πρόβλημα: μια κοινότητα 
δεν μπορεί να διεκδικεί τη δημόσια αναγνώριση και προστασία της όταν οι



Παγκοσμιοποίηση, κοινότητα και δημόσιος χώρος 65

πρακτικές που τηρούνται στο εσωτερικό της καταργούν ή αγνοούν αυτή 
ταύτη τη διάκριση δημόσιου και ιδιωτικού χώρου (Λάβδας 1999: 35-6).

Δεν αρκεί μόνο τα δυτικά κράτη να καλλιεργήσουν την πολιτική κουλτού­
ρα της ανοχής και τον πατριωτισμό του συντάγματος, προκειμε'νου να ενσω­
ματώσουν άτομα (με ή χωρίς την πλήρη ιδιότητα του πολίτη) διαφορετικής 
πολιτισμικής καταγωγής. Οφείλουν και τα άτομα αυτά να θεσμίσουν τις 
κοινότητες στις οποίες ανήκουν με ένα μη κοινοτιστικό τρόπο. Ως ανακλα­
στικές, δηλαδή, εθνο-θρησκευτικές κοινότητες, εντός των οποίων ο κοινωνι­
κός αποκλεισμός που βιώνουν τα μέλη τους να μην αντικατασταθεί (πράγμα 
που ούτως ή άλλως γίνεται) από την καταπίεση του συλλογικού ναρκισσισμού 
της κοινότητας (Bauman 1997: 31-3). Ανακλαστική και μη κοινοτιστική θέ- 
σμιση της κοινότητας σημαίνει, επίσης, ότι τα μέλη της συμφιλιώνονται με 
την παραδοχή της έλλειψης, με το αδύνατο της τέλειας και πλήρους συλλο­
γικής (αλλά και ατομικής) ταυτότητας, ακριβώς διότι τα υποκείμενα είναι 
διχασμένα και οι κοινωνικές ομάδες, μεγάλες και μικρές, χαρακτηρίζονται 
από εσωτερικές αντιθέσεις. Το ότι αρκετές θεμελιοκρατικές ομάδες που 
δραστηριοποιούνται σε δυτικές χώρες δεν είναι πρόθυμες να προσχωρήσουν 
στη λογική της ανακλαστικής κοινότητας, όπως και το γεγονός ότι οι πολιτι­
σμικές πλειοψηφίες στις χώρες αυτές επιδεικνύουν πενιχρά όρια ανεκτικό­
τητας και σεβασμού της διαφορετικότητας των ομάδων αυτών, μπορεί μεν να 
αποτελούν τα σημαντικότερα εμπόδια για την εμπέδωση αρχών και προτύ­
πων διαπολιτισμικής επικοινωνίας, πλην όμως δεν είναι τα μόνα. Είναι και 
οι ίδιοι οι κοινοτιστές διανοούμενοι, ακαδημαϊκοί, δικαστές και δημοσιολό- 
γοι που στο όνομα της διαφορετικότητας και του ηθικού αυτοπροσδιορισμού 
των ανθρώπων προωθούν μια μη κοινοτιστική αντίληψη της κοινότητας.

Το γεγονός ότι δεν έλκονται ιδιαίτερα από τις φιλελεύθερες επικλήσεις 
στον πατριωτισμό του συντάγματος δεν σημαίνει απαραιτήτους ότι οι κοινω­
νικές αυτές κατηγορίες στερούνται δημοκρατικής παιδείας (εκτός βεβαίως 
από τους διανοούμενους του διαφορικού ρατσισμού). Αλλ’ ούτε και σημαίνει 
ότι παρασύρονται απλώς από τις σειρήνες της μεταμοντέρνας ελευθεριότη­
τας. Η μέριμνα πολλών δικαστών σε δυτικά πολυπολιτισμικά κράτη να επι­
βάλλουν ρυθμίσεις που ευνοούν τη δημόσια προαγωγή επιμέρους πολιτισμι­
κών παραδόσεων (Κατσούλης 1999: 58 επ.), εκκινεί ακριβώς από το ενδια­
φέρον τους να διευρυνθεί η δημοκρατία και η ανοικτή κοινωνία. Η εκχώρηση 
πάντως, ή έστω η πρόθεση εκχώρησης δημόσιων προνομίων σε εθνο-θρη- 
σκευτικές κοινότητες οι πολιτισμικές προδιαγραφές των οποίων κινούνται 
εκτός της παράδοσης του κράτους δικαίου είναι γεγονός. Το γεγονός αυτό



66 Νίκος Δεμερτζής

δεν συνιστά παρανόηση, ιανοπροσωπία, κακοδικία ή, για να το ξαναπούμε, 
δείγμα ευένδοτης στάσης απέναντι στον μεταμοντερνισμό και τον σχετικι­
σμό. Εν είδει υποθέσεως εργασίας, θεωρώ πως ερμηνεύεται και αντλεί την 
καταγωγή του από την ίδια τη νεωτερική σύλληψη και θέσμιση του δημόσιου 
χώρου, όπως αυτή αναλύθηκε από τον Sennett.

Η συμβολή του Richard Sennett στην κατανόηση της κοινότητας και 
του δημόσιου χώρου

Στο βιβλίο του The Fall of Public Man, o Sennett, καθηγητής Κοινωνιολο- 
γίας στο Πανεπιστήμιο της Νέας Υόρκης, και εκπρόσωπος της γενιάς της 
New Left, αναλύει τις σχέσεις ιδιωτικής και δημόσιας σφαίρας κατά έναν 
τρόπο που διαφέρει από άλλες, πλέον καθιερωμένες, προσεγγίσεις με προε- 
ξάρχουσα εκείνη του Habermas (1989) αλλά και της Hannah Arendt 
(1958).11

Επιχειρώντας μια συμπύκνωση, του όλου εγχειρήματος του συγγραφέα 
θα λέγαμε τα εξής: Ο Sennett ξεκινά από το αυτονόητο ότι ως κοινωνικά 
όντα ζούμε δύο ζωές: μία ιδιωτική και μία δημόσια. Αλλά τα κριτήρια τα 
οποία έχουμε και τηρούμε στην ιδιωτική ζωή δεν μπορούν να βρουν εφαρ­
μογή, και δεν είναι δυνατόν να βρουν εφαρμογή, στη δημόσια σφαίρα. Αυτό 
όμως δεν σημαίνει ότι δεν μπορούμε να είμαστε και ειλικρινείς στη δημόσια 
ζωή. Δεν σημαίνει ότι η συμπεριφορά στον δημόσιο χώρο είναι πλαστή, μη 
αυθεντική ή τεχνητή, όπως θα έλεγαν παλιότερα οι ρομαντικοί και πολλοί 
από εμάς σήμερα. Στη βάση αυτής της αυτονόητης διάκρισης, ο Sennett 
προσπαθεί να κατασκευάσει μια ‘θεωρία της έκφρασης’ (a theory of 
expression). Μέσω αυτής της θεωρίας ο συγγραφέας προσπαθεί να ανασυ­
γκροτήσει μια τέχνη χειρισμού της παρουσίας στον δημόσιο χώρο, η οποία 
δεν στερείται εναίσθησης. Ως ξένοι ανάμεσα σε ξένους και τηρώντας μιαν 
απόσταση τόσο από το εγώ όσο και από τους άλλους, είναι δυνατόν να 
αντλήσουμε ικανοποίηση και να επενδύσουμε τις συναναστροφές μας στον 
δημόσιο χώρο με ηθικό περιεχόμενο. Αρκεί σ’ αυτό το περιεχόμενο να μην 
αναμεταφράζονται οι ηθικές δεσμεύσεις που χαρακτηρίζουν τις σχέσεις οι­
κειότητας του ιδιωτικού χώρου. Και τούτο διότι η κατάργηση της διαφοράς 
των διαφορετικών τύπων και κωδίκων έκφρασης στον δημόσιο και τον ιδιω­
τικό βίο είναι για τον Sennett μια πολιτισμική παλινδρόμηση, η κοινωνία 
παύει να είναι ‘εξευγενισμένη’ και ‘πολιτισμένη’ (υπό την έννοια που όρισε 
τις έννοιες αυτές ο Norbert Elias, στον οποίο ωστόσο ο Sennett δεν αναφέ­



Παγκοσμιοποίηση, κοινότητα και δημόσιος χώρος 67

ρεται). Το ζήτημα για τον Sennett έγκειται στο ότι δεν είναι αρκετό να 
αισθάνεται κανείς στον δημόσιο χώρο ‘γνήσια’, ακριβώς διότι από το συναί­
σθημα αυτό δεν έπεται ότι η έκφραση και η δημόσια συμπεριφορά θα ακο­
λουθήσουν αυτομάτως. Η έκφραση, λοιπόν, της αυθεντικότητας, είναι ζήτημα 
τέχνης και πολιτισμού, κάτι στο οποίο το υποκείμενο θα όφειλε να ασκηθεί.

Για τον αμερικανό κοινωνιολόγο, όμως, η τέχνη αυτή φαίνεται όχι απλώς 
να έχει αποδυναμωθεί, αλλά να έχει πλέον χαθεί ανεπιστρεπτί (1976: 313 
επόμ.& 1999: 394 επόμ.). Η απώλεια αυτή συντελείται με το πέρασμα από 
τον 18° στον 19° αιώνα, κατά τη μετάβαση, δηλαδή, από το ancient regime 
στη νεωτερικότητα. Ενώ στον 18° αιώνα, κατά τον Sennett, σημασία έχει τι 
έκανε κανείς, ανεξαρτήτως από τα ψυχολογικά του κίνητρα, στον 19° αιώνα, 
ουσιαστικά με τον Ρομαντισμό και μετά, ψυχολογιοποιείται η αποτίμηση της 
δημόσιας συμπεριφοράς έτσι, ώστε η πράξη να μη παίζει ρόλο αυτή καθαυτή 
όσο το κίνητρο. Ή, με διαφορετικούς όρους, στην κοινωνική συναναστροφή 
στον δημόσιο βίο δεν παίζει ρόλο πλέον τι κάνει κανείς, αλλά ποιος είναι 
αυτός που το κάνει. Σε αυτή τη μετατόπιση συμπυκνώνονται τεράστιες αλλα­
γές που οφείλονται σε δύο μείζονες μακρο-δομικούς παράγοντες: 1) στην 
έλευση του καπιταλισμού, και 2) στην αλλαγή σε αυτό που ο ίδιος ονομάζει 
‘εγκοσμιότητα’.

Με την τελική επικράτηση του καπιταλισμού δεν δεσπόζει απλώς η ανταλ­
λακτική σχέση ως οργανωτική αρχή της κοινωνίας, αλλά και ο μαζικο-αστυα- 
κός τρόπος ζωής, ο οποίος διαφέρει σχεδόν πλήρως από εκείνον του παλαιού 
καθεστώτος.12 Ενώ στον 18° αιώνα οι πόλεις με τις πλατείες, τα βουλεβάρτα 
και τις λεωφόρους, ήταν έτσι διαμορφωμένες ώστε να επιτρέπεται η συνα­
ναστροφή ξένων μεταξύ τους ατόμων, από τον 19° αιώνα και μετά στις πόλεις 
οι ανοικτοί χώροι είναι χώροι για να διαβαίνουν οι άνθρωποι, παρά για να 
μένουν και να συναναστρέφονται. Στο παλαιό καθεστώς του κοσμοπολιτι­
σμού στον δημόσιο χώρο, που διανοίγει η πολεοδομική συγκρότηση του 
κατασκευασμένου περιβάλλοντος, επιτρέπεται η συναναστροφή μεταξύ ξέ­
νων (strangers) που δεν νοιώθουν αλλότριοι (aliens). Ο ξένος, εδώ δεν ήταν 
ο παρείσακτος, αλλά ο πλάνητας κοσμοπολίτης. Στην πόλη του 18ου αιώνα 
οι ξένοι γνώριζαν την τέχνη του να επενδύουν ένα κάποιο πάθος στη σχέση 
τους απέναντι στον άλλον και, κυρίως, να αναλαμβάνουν με μεγαλοθυμία το 
ρίσκο της διάψευσης. Σ’ εκείνη την πόλη συναναστρέφονταν ξένοι, που κα­
λούνταν να διαχειριστούν τα συναισθήματα και τις συγκινήσεις τους με έναν 
τρόπο πολιτισμένα προσφιλή, πλην όμως όχι τόσο οικείο, ώστε να χαθεί η 
απόσταση του ενός από τον άλλον, κυρίως δε όμως η αίσθηση της αυτο-από-



68 Νίκος Δεμερτζής

στάσης (self- distance). Στην πόλη του 18ου αιώνα υπήρχε ένα συνεχές ανά­
μεσα στην αγορά, το θέατρο (στο οποίο ο συγγραφέας αφιερώνει αρκετές 
από τις σελίδες του βιβλίου του) και τη δημόσια παρουσία, όπου οι άνθρωποι 
διεκπεραίωναν ρόλους από τους οποίους αντλούσαν ικανοποίηση και δια 
των οποίων παρίσταναν συναισθήματα.13 Ο Ευρωπαϊκός 18°5 αιώνας ουσια­
στικά συνδυάζει την υποκριτική με την αυθορμησία: το άτομο εκφράζει τόσες 
και τέτοιες συγκινήσεις στον δημόσιο χώρο ώστε να διατηρεί το προσωπείο 
του ξένου χωρίς να το αναγορεύει σε σύμβολο αλλότριας ιδιότητας.

Όλα αυτά αλλάζουν άρδην με το πέρασμα στο 19° αιώνα και την επικρά­
τηση του καπιταλισμού. Οι πόλεις μεγεθύνονται απότομα, πολλαπλασιάζο- 
νται οι πολυκατοικίες και τα quartiers, η παραγωγή αυξάνει κατακόρυφα και 
η κατανάλωση αρχίζει να αποκτά μαζικό χαρακτήρα με την κατάργηση των 
υπαίθρων αγορών και τη δημιουργία των πολυκαταστημάτων (στα οποία 
καθιερώθηκε για πρώτη φορά αφενός μεν η έκθεση των αγαθών σε γυάλινες 
προθήκες, αφετέρου δε η δυνατότητα του πελάτη να τα επισκεφθεί δίχως να 
είναι υποχρεωμένος να αγοράσει). Ο συνωστισμός που επήλθε με τον βιο­
μηχανικό καπιταλισμό, συνοδευόμενος από ολοένα και μεγαλύτερη γραφειο­
κρατία στον τρόπο της πολιτικής κυριαρχίας, είχε ως συνέπεια μια δημόσια 
ζωή περισσότερο έντονη και λιγότερο κοινωνική.

Όι άνθρωποι σιγά-σιγά έχασαν την αμοιβαία λειτουργική επαφή τους εκτός 
οικίας. Υπήρχαν περισσότεροι ξένοι και ήσαν πιο απομονωμένοι’ (1976: 135 & 
1999: 178).

Έτσι, στο νέο αστυακό περιβάλλον, που βεβαίως διευρύνθηκε πολύ πε­
ρισσότερο στον 20ο αιώνα, αυξάνει η ορατότητα και μειώνεται η κοινωνικό­
τητα. Οι χώροι εργασίας σχεδιάζονται έτσι, ώστε να επιτρέπεται η αλληλο- 
παρατήρηση και ταυτόχρονα η απομόνωση εν μέσω κοινής θέας.14 Οι άν­
θρωποι ήλθαν πιο κοντά αλλά ταυτόχρονα έχασαν την ικανότητα να επικοι­
νωνούν στον δημόσιο χώρο. Η ισορροπία δημόσιας και ιδιωτικής γεωγρα­
φίας που υπήρχε στον Διαφωτισμό ανατρέπεται και η κοινωνία καθίσταται 
μια κοινωνία της οικειότητας, μια κοινωνία που καταστρέφεται και το ιδιω­
τικό και το δημόσιο.

Η ‘κοινωνία της οικειότητας’ όμως δεν θα μπορούσε να αναδυθεί μόνο 
μέσω των μεταβολών στο υλικό υπόστρωμα του βιομηχανικού καπιταλισμού. 
Απολύτως απαραίτητη συνισταμένη της όλης δυναμικής υπήρξε και η αλλαγή 
στην εγκοσμιότητα (secularity). Κατ’ αρχήν ‘εγκοσμιότητα’ στον Sennett εί­
ναι η πεποίθηση που έχουμε ενόσω ζούμε σχετικά με το γιατί τα πράγματα 
είναι όπως είναι (1976: 21 & 1999: 37). Ορίζει, δηλαδή, την έννοια αυτή όχι



Παγκοσμιοποίηση, κοινότητα και δημόσιος χώρος 69

τόσο βάσει της διάκρισης ιερού και εγκόσμιου, όσο με όρους κοσμοαντίλη­
ψης. Έγκοσμιότητα’ για τον Sennett είναι η κατανόηση της σύνολης φυσικής 
τάξης των πραγμάτων. Έτσι, στον 18° αιώνα η διάκριση (και η ισορροπία 
συνάμα) του ιδιωτικού από τον δημόσιο χώρο ήταν κάτι που ενέπιπτε στη 
φυσική Τάξη. Το ότι τα ιδιωτικά συναισθήματα ανήκουν στην οικογένεια ενώ 
το να συμπεριφέρεσαι πολιτισμένα με ξένους και να επιτελείς ρόλους είναι 
μέρος του πολιτισμού, θεσμιζόταν ως μια αρχή που δεν ετίθετο σε αμφισβή­
τηση. Η οικογένεια ήταν στο μέρος της φύσης, το εκτός πολιτισμού τμήμα της 
ανθρώπινης κατάστασης, το δημόσιο ήταν στο μέρος του πολιτισμού και η 
κατανομή αυτή αντικατόπτριζε τη φυσική τάξη των πραγμάτων.15

Η έγκοσμιότητα που εμφανίσθηκε κατά τον 19° αιώνα ήταν αρκετά δια­
φορετική. Βοηθούντος του θετικισμού και του εμπειρισμού, η φυσική και, 
κυρίως, η κοινωνική πραγματικότητα, οριζόταν και θεσμιζόταν στη βάση του 
εμμενούς, του άμεσου, του απτού γεγονότος, της αδιαμεσολάβητης αισθαντι- 
κότητας. Τα γεγονότα, οι συμπεριφορές και οι συγκινήσεις δεν εντάσσονταν 
σε μια υπερβατική φυσική τάξη πραγμάτων. Αποκτούσαν μιαν αυταξία, ένα 
αυθύπαρκτο νόημα έτσι, ώστε όλα να αξίζουν να μελετηθούν στις λεπτομέ- 
ρειές τους και κάθε τι να είναι δυνητικά σημαντικό. Αυτή η αναδόμηση του 
κώδικα της εγκόσμιας γνώσης επέφερε, κατά τον Sennett, σημαντικές επι­
δράσεις στη δημόσια ζωή: Εφόσον όλα αποκτούν αυτοδύναμη σημασία κα­
θίσταται εξαιρετικά δύσκολο να χαραχθεί μια διαχωριστική γραμμή ανάμε­
σα σε ό,τι σχετίζεται με τις ανάγκες των ατόμων και σε ό,τι είναι απρόσωπο 
και ανεξάρτητο από το άμεσο πεδίο της ατομικής-υποκειμενικής εμπειρίας. 
Αυτή ακριβώς η αδυναμία διαχωρισμού του προσωπικού από το απρόσωπο 
οδήγησε τον νεωτερικό άνθρωπο του 19ου αιώνα στο να δίνει σημασία στο 
υποκείμενο της πράξης και όχι στο πραχθέν. Δεν έχει πλέον τόσο σημασία 
τι κάνει κανείς όσο το κίνητρο της συμπεριφοράς του. Όπως χαρακτηριστι­
κά αναφέρει ο ίδιος ο συγγραφέας,

‘η προσωπικότητα παρουσιάσθηκε στον δημόσιο χώρο επειδή μια νε'α μη θρη­
σκευτική κοσμοθεώρηση εμφανίσθηκε ‘Αυτή η κοσμοθεώρηση αντικατε'στησε μια 
Τάξη της Φύσης με μια διευθέτηση των φυσικών φαινομένων. Η πίστη στην πρώτη 
εκδηλώθηκε αφ’ ης στιγμής ένα γεγονός ή συμβάν μπορούσε να μπει σ’ ένα γενικό 
σχήμα. Η πίστη στη δεύτερη άρχισε πρωιμότερα, όταν το γεγονός ή συμβάν 
γινόταν κατανοητό, κι έτσι έδειχνε πραγματικό, καθ’ αυτό και αφ’ εαυτού. Η 
πρώτη ήταν ένα δόγμα υπέρβασης της εγκοσμιότητας, η δεύτερη ένα δόγμα εμ- 
μένειας στην έγκοσμιότητα. Η προσωπικότητα ήταν μια μορφή αυτής της πίστης 
σε ένα εμμενές νόημα του κόσμου’ (1976: 150 & 1999: 196).

Υπό αυτές τις συνθήκες αίρεται η ίδια η αρχή της διάκρισης μεταξύ



70 Νίκος Αεμερτζής

δημόσιας και ιδιωτικής σφαίρας. Και τούτο διότι οτιδήποτε συντελείται στη 
δημόσια σφαίρα αποτιμάται με όρους ιδιωτικούς και ψυχολογικούς: ‘ποια τα 
κίνητρα του δράστη, πόσο αυθεντική είναι η εμπειρία του και πόσο αληθινή 
είναι η έκφρασή του;’. Στη διαμόρφωση των κριτηρίων αυτών συνέβαλε 
ουσιαστικά και ο Ρομαντισμός, ο οποίος, ως κριτική της καπιταλιστικής 
κοινωνίας, προέταξε την αξία του αυθεντικού εαυτού και της αμεσότητας των 
ανθρωπίνου σχέσεων απέναντι στην αλλοτρίωση των δυνάμεων της αγοράς 
και προώθησε τον ψυχολογισμό. Στον ρομαντικό τρόπο σκέψης, ο αυθεντι­
κός και γνήσιος εαυτός υπάρχει μόνο στην επικράτεια της οικειότητας των 
αδιαμεσολάβητων, υποτίθεται, σχέσεων. Εδώ ακριβώς όμως ο Sennett δια­
πιστώνει ένα μπλοκάρισμα καίριας σημασίας: Εφόσον απωλέσθηκε η κριτη- 
ριολογία της Τάξης της Φύσης και τα πάντα μπορεί να είναι σημαντικά, δεν 
μπορώ να είμαι σίγουρος για την τελική μου επιλογή, αφού σε τελευταία 
ανάλυση αδυνατώ να τα εξετάσω όλα. Ταυτόχρονα, επειδή η αυτό- αποκά­
λυψη και τα προσωπικά εσωτερικά κίνητρα αναγορεύθηκαν σε ύπατο κριτή­
ριο της δημόσιας παρουσίας, αναστέλλεται διαρκώς η έκφραση στον δημόσιο 
χώρο, αφού το υποκείμενο δεν γνωρίζει αν αυτό που θα εξωτερικεύσει θα 
είναι πράγματι ο αληθινός εαυτός του.

Από τη μια μεριά, λοιπόν, το άτομο καλείται να εκφράσει με αμεσότητα, 
οικειότητα και αυθεντικό τρόπο τον εσωτερικό εαυτό του δημοσίως, μια και 
οι αυτο-αποστασιοποιημένοι ρόλοι της δημόσιας σφαίρας του 18ου αιώνα δεν 
εμπνέουν πλέον. Από την άλλη μεριά, όμως, πάσχει από συναισθηματική 
απαιδευσία, αδυνατεί να γνωρίσει αν αυτό που αισθάνεται είναι όντως όλα 
όσα μπορεί να εκφράσει. Έτσι, όχι μόνο συγκροτείται και απέχει από κάθε 
εκδήλωση δημόσιας έκφρασης του εσωτερικού εαυτού (τυπικό παράδειγμα 
εδώ είναι η πειθαρχημένη βικτωριανή νοοτροπία της ντροπαλοσύνης), αλλά 
στο τέλος αδυνατεί και να αισθανθεί. Αναστέλλω διαρκώς την απόφαση για 
το τι θέλω, με αποτέλεσμα στο τέλος να μη θέλω τίποτα και να μην αισθάνο­
μαι τίποτα.16 Σε αυτό ακριβώς έγκειται το μπλοκάρισμα της ‘κοινωνίας της 
οικειότητας’: Ενώ το πρότυπο δημοσιότητας του παλαιού καθεστώτος απα- 
ξιώνεται λόγω Ρομαντισμού και ψυχολογισμού, ο νεωτερικός δημόσιος χώ­
ρος προσωποποιείται και μετατρέπει τον κοσμοπολίτη σε παθητικό θεατή 
του συλλογικού βίου, ο οποίος διακατέχεται από την επιθυμία να χρησιμο­
ποιήσει την ψυχική ζωή ως διαφυγή από έναν κενό κοινωνικό κόσμο και 
συνάμα ως μομφή εναντίον του .17 Σύμφωνα με τον Sennett, οι νέες βάσεις 
της δημόσιας κουλτούρας μπορούν να συνοψισθούν ως εξής: ‘φόβος για 
ακούσια έκθεση του χαρακτήρα, επιβολή της δημόσιας και ιδιωτικής εξεικό-



Παγκοσμιοποίηση, κοινότητα και δημόσιος χώρος 71

νισης, αμυντική αναδίπλωση από αισθήματα, και προ'ίούσα παθητικότητα’ 
(1976: 194 & 1999: 250).

Ταυτόχρονα, βεβαίως, αλλάζει άρδην η σημασία και η θέση της οικογέ­
νειας: Στην κοσμοθεώρηση του παλαιού καθεστώτος η οικογένεια εντασσό­
ταν σε έναν ιδιωτικό χώρο εκτός πολιτισμού. Στο κοινωνικό κοσμοείδωλο 
του βιομηχανικού καπιταλισμού, όμως, αναγορεύεται σε κέντρο του πολιτι­
σμού που προσφέρει τα πρότυπα αξιολόγησης (αυθεντικότητα, αυτό- έκφρα­
ση και οικειότητα) της δημόσιας συμπεριφοράς. Η οικογένεια καθίσταται 
υπόδειγμα καθορισμού των συγκινησιακά ‘γνήσιων’ σχέσεων. Έτσι, σύμφω­
να πάντα με τον Sennett, από τη σύμμιξη ιδιωτικού και δημόσιου χώρου 
καταστρέφονται αμφότεροι.

Από την αμοιβαία αυτή καταστροφή αναδεικνύεται αναπόδραστα η έν­
νοια και η αίσθηση της ‘κοινότητας’. Ο Sennett αναλύει την κοινότητα στο 
δέκατο και το δέκατο τρίτο κεφάλαιο του βιβλίου του. Από τις αναπτύξεις 
του θα συγκρατήσουμε εκείνες που συμβάλλουν στη διαύγαση του κεντρικού 
ερωτήματος που θέσαμε στην προηγούμενη ενότητα του άρθρου αυτού: στο 
ότι, δηλαδή, η αναβίωση του κοινοτισμού δεν αποτελεί απλώς τρέχουσα 
απάντηση στην παγκοσμιοποίηση, αλλά υποβαστάζεται από ευρύτερα και 
διαρκέστερα νοοτροπιακά δεδομένα. Για τον Sennett, λοιπόν, το ζήτημα 
τίθεται ως εξής: κατά έναν αδήριτο τρόπο, στην κοινωνία της οικειότητας 
επανακάμπτει το αίτημα της Gemeinschaft ως ακέραιης και ελεύθερης συ­
γκινησιακής επικοινωνίας με τους άλλους. Το κρίσιμο σημείο, βεβαίως, έ­
γκειται στο ποιοι είναι αυτοί οι ‘άλλοι’, πώς σχηματίζεται η συλλογική ταυ­
τότητα στην κοινωνία της οικειότητας. Σε αντίθεση προς ό,τι συνέβαινε κατά 
τον 18° αιώνα, όπου η αίσθηση της κοινότητας θεμελιωνόταν σε μια ρωμαλέα 
δημόσια ζωή και στη συνένωση της συμμετοχικής δράσης, στην κοινωνία της 
οικειότητας, όπου πρότυπο συμβίωσης και κοινωνικού δεσμού είναι η αμοι­
βαία ψυχική αποκάλυψη, η συλλογική ταυτότητα κατασκευάζεται με τα ερ­
γαλεία της φαντασίωσης και της προβολής. Στην κοινωνία αυτή συλλογική 
δράση και συλλογική ταυτότητα αποσυνδέονται (1976: 222-3 & 1999: 285).

Φυσικά, κάθε ομάδα και συλλογικότητα εδράζεται στην εικόνα που έχει 
και προσφέρει στα μέλη της. Η ιδιαιτερότητα, ωστόσο, της ‘κοινότητας’ στην 
κοινωνία της οικειότητας έγκειται στην περιστολή της διεκδίκησης των συλ­
λογικών συμφερόντων και στην εξύψωση της φαντασιακής συλλογικής προ­
σωπικότητας. Τούτο ήταν αναμενόμενο εφόσον, σύμφωνα με τον Sennett, η 
κοινωνική ζωή λογίζεται βάσει προσωπικών καταστάσεων και προσωπικών 
συμβόλων που οδηγούν στην ιδέα μιας συλλογικής προσωπικότητας πλασμέ­



72 Νίκος Δεμερτζής

νης και ερειδόμενης αποκλειστικά στα ενεργήματα της φαντασίας. Όταν μια 
κοινωνία δεν ανε'χεται την ξενότητα, τη διαφορά και την απόσταση προσπα­
θεί να καταστήσει οικεία τη μικρο-κλίμακα της ανθρώπινης εμπειρίας, να 
καταστήσει, δηλαδή, μια τοπικότητα ηθικά απαραβίαστη. Αυτό για τον 
Sennett συνιστά εξύμνηση του γκε'το και αποτελεί μια καταστροφική 
Gemeinschaft (1976: 295 & 1999:372). Η καταστροφικότητά της έγκειται στο 
ότι αποτρέπει τους ανθρώπους να ανοιχθοΰν στο άγνωστο και στον ξένο, να 
αναλάβουν ρίσκα και να αμφισβητήσουν τα αυτονόητό τους. Οι ενέργειες 
που αναλαμβάνει η κοινότητα αφορούν την οικονομία των συγκινήσεων, 
εξαγνίζοντας τα μέλη της και επιβάλλοντας την ομοιομορφία. Εξ ορισμού, 
λοιπόν, η κοινότητα βρίσκεται σε ‘εμπόλεμη κατάσταση με την κοινωνική 
πολυπλοκότητα’ (1976: 311 & 1999: 393).

Ορισμένοι κοινοτιστές, με ριζοσπαστικές καταβολές στην κουλτούρα της 
Νέας Αριστερός, προκρίνουν την τοπική κοινότητα έναντι της μεγάλης, α­
πρόσωπης και αλλοτριωτικής εμπορευματικής κοινωνίας. Σ’ αυτούς ο 
Sennett απαντά:

‘η συναισθηματική λογική της κοινότητας, εκκινώντας ως αντίσταση στα κακά του 
σύγχρονου καπιταλισμού, απολήγει σ’ ε'να παράδοξο είδος πολιτικής αναδίπλω­
σης: το σύστημα παραμένει αλώβητο, αλλά ίσως το εξαναγκάσουμε ν’ αφήσει 
ανέπαφη την ειρήνη του μικρού μας λειμώνα’ (1976: 296 & 1999: 373). Επίσης, 
‘όσο περισσότερο οι άνθρωποι βυθίζονται στα πάθη της κοινότητας, τόσο οι 
βασικοί θεσμοί της κοινωνικής τάξης παραμένουν ανέπαφοι’ (1976: 309 & 1999: 
390).

Ταυτόχρονα όμως η καταστροφικότητα της κοινότητας έγκειται και σε 
κάτι άλλο: λειτουργεί μέσα από μια συνεχή συγκινησιακή αμφιταλάντευση: 
από τη μια μεριά προσφέρει ανακούφιση και βεβαιότητες, από την άλλη, 
όμως, ασκεί έντονες επιτηρητικές λειτουργίες. Στο πλαίσιο της κοινότητας οι 
άνθρωποι είναι ταυτοχρόνως ευπροσήγοροι και ελεγκτικοί ο ένας προς τον 
άλλο. Έτσι, όσο εύκολα εφαρμόζεται η λογική της εκκαθάρισης και του 
αποκλεισμού στον έξω κόσμο (‘εμείς είμαστε αυθεντικοί, ο έξω κόσμος δεν 
ανταποκρίνεται σε ό,τι είμαστε’), τόσο εύκολα μπορεί να εφαρμοσθεί και 
στο εσωτερικό της κοινότητας. Η αδελφοσύνη συχνά μετατρέπεται σε αδελ- 
φοκτονία (1976:300 & 1999:379). Αυτό είναι κάτι που ουσιαστικά παραγνω­
ρίζουν οι καλοπροαίρετοι οπαδοί του κοινοτισμού.

Παρά το γεγονός ότι οι δομές οικονομικής και πολιτικής εξουσίας ανα­
πτύσσονται ολοένα και περισσότερο μέσα σε ένα διεθνές σύστημα, παρά το 
γεγονός, δηλαδή, ότι οι διαδικασίες της παγκοσμιοποίησης επιτείνονται, η



Παγκοσμιοποίηση, κοινότητα και δημόσιος χώρος 73

κοινότητα καθίσταται όπλο κατά της απρόσωπης (παγκόσμιας) κοινωνίας. Η 
ιδιότυπη αυτή επιστροφή στον ‘φυλετισμό’ (1976: 339 & 1999: 428) δεν είναι 
για τον Sennett ένα ατύχημα διαδρομής, ένα συμβεβηκός. Συνιστά απόρροια 
βαθύτερων μεταστροφών που έλαβαν χώρα στη νεωτερικότητα και αφορούν 
την αποτίμηση της κοινωνίας με ψυχολογικούς όρους και τον φόβο της απρό­
σωπης ζωής. Από την έποψη αυτή, η κοινωνία της οικειότητας είναι μια 
‘απολίτιστη’ κοινωνία.

Στο μέτρο που η μακρο-κοινωνιολογική ανάλυση του Sennett, ευσταθεί, 
θα μπορούσαμε βάσιμα να υποστηρίξουμε ότι ο τρέχων πολιτικός κοινοτι­
σμός δεν συνιστά απλώς αντίδραση και άμυνα στην παγκοσμιοποίηση και 
την πολυπολιτισμικότητα, αλλ’ ούτε και μια σύγχρονη ιδεολογία για την 
αναπαραγωγή του τρόπου κυριαρχίας στην ύστερη νεωτερικότητα. Πολλώ δε 
μάλλον, η υποστήριξη του κοινοτιστικού επιχειρήματος δεν οφείλεται σε 
‘εσφαλμένη’ ανάγνωση της παράδοσης του πολιτικού φιλελευθερισμού. Όλα 
αυτά μπορούν κατά περίπτωση βεβαίως να ισχύουν, πλην όμως εκείνο που 
τα θεμελιώνει και τα αναπαράγει είναι ένα ιστορικά βαθύτερο στρώμα κοι­
νωνικής εμπειρίας, η ‘τυραννία της οικειότητας’, που φυσικοποιεί και νομι­
μοποιεί την κοινοτιστική στάση. Φυσικά, την ίδια στιγμή δείχνει πόσο δύσκο­
λη είναι η κατίσχυση του πολιτικού φιλελευθερισμού και η ριζοσπαστική 
ανανέωση της ‘αριστερής’ κληρονομιάς του Διαφωτισμού.

Σημειώσεις

1. Εξ ου και οι όροι ‘πλανητοπικό’ ‘giocai’ και πλανητοπισμός (glocalization).
2. Η οποία πάντως δεν θα πρε'πει να εννοηθεί ως απλός αναδιπλασιασμός της συμβατικής 

αντίληψης της κοινωνίας, ως αναγωγή, δηλαδή, ενός περίκλειστου κανονιστικού και θεσμικού 
συστήματος στην κλίμακα της παγκοσμιότητας.

3. Η επίταση των διαδικασιών της παγκοσμιοποίησης στην ύστερη νεωτερικότητα επιφε'- 
ρει, σύμφωνα με τον Robertson (1992: 172) ορισμε'νες συνε'πειες στη συγκριτική με'θοδο των 
κοινωνικών επιστημών. Ενώ παλαιότερα στη συγκριτική κοινωνική ανάλυση το ζητούμενο 
ήταν η εύρεση κοινών στοιχείων με'σα από την εξε'ταση επιμε'ρους περιπτώσεων, ολοε'να και 
συχνότερα πια η κατάσταση τείνει να αντιστραφεί. Έτσι, εκείνο που επιδιώκεται πλε'ον με τη 
χρήση της συγκριτικής μεθόδου είναι ο εντοπισμός της μοναδικότητας και της ιδιαιτερότητας 
με'σα από την αυξανόμενη ομοιομορφία.

4. Για τις κύριες πλευρε'ς της διαμάχης αυτής βλ. το πολύ κατατοπιστικό βιβλίο των Mulhall 
& Swift (1997).

5. Για μια πολύ καλή κοινωνιολογική διαπραγμάτευση της ‘κοινότητας’ βλ. Bell & Newby 
(1971).

6. Και από την άποψη αυτή η ‘κοινότητα’ υφίοταται με τους όρους που ε'θεσε ο Lash ως 
ανακλαστική, δηλαδή, κοινότητα. Ασκώντας κριτική στους κοινοτιστε'ς, ο Connolly (1991: 90)



74 Νίκος Δεμερτζής

διατυπώνει το παρακάτω σχόλιο, το οποίο είναι αρκούντως διαφωτιστικό για τη συζήτησή μας: 
‘Το ίδιο το ιδεώδες της κοινότητας πιέζει αυτούς που το πρεσβεύουν ώστε να αντιμετωπίζουν 
την αρμονική συμμετοχή και τη συναίνεση όχι ως αμφισβητούμενους στόχους ανοικτούς σε 
διαπραγμάτευση με τη χρήση κάθε δημιουργικού και διαθέσιμου μέσου, αλλά ως όχημα που 
ανεβάζει την κοινότητα στο ύψος της πλήρους αρμονίας με το είναι’.

7. Είτε πρόκειται για διασπορικές κοινότητες, είτε για εθνο-θρησκευτικούς θεμελιωτι- 
σμούς, ή/και για τους ποικίλους εθνοτικούς εθνικισμούς (ethno-nationalisms), η αξίωση της 
αφοσίωσης των μελών στην κοινότητα ερείδεται σε μια συμβολική ανάκληση και εξαγνισμό 
του παρελθόντος, το οποίο υποτίθεται άτι επιστρέφει άθικτο, ως ασπίδα στην απειλή της 
παρακμασμένης Δύσης. Η επιστροφή στην παράδοση όμως είναι μια αυταπάτη: τα υποκείμενα 
απωθούν τον χρόνο που μεσολάβησε μέχρι τη στιγμή της ‘ανακάλυψης’ της παράδοσής τους 
και ξεχνούν ότι η εμπειρία αυτή είναι ήδη διαμεσολαβημένη και κατασκευασμένη συμβολικά. 
Οι όποιες παραδόσεις είναι πάντα αποτέλεσμα επιλεκτικής διεργασίας και ανασυγκρότησης.

8. Την προοπτική ενός τέτοιου συγκερασμού δείχνουν να απορρίπτουν οι Mulhall & Swift 
(1997: 353) καθώς αναφέρουν ότι ‘δεν μπορούμε να πούμε ούτε ότι δεν υπάρχει θεμελιώδης 
ασυμβατότητα ανάμεσα στον φιλελευθερισμό και τον κοινοτισμό ούτε ότι όποτε υπάρχει 
συμβατότητα μεταξύ τους ο πρώτος προορίζεται εξ ορισμού να επικρατήσει του δεύτερου’.

9. Όπως αναφέρει και ο Κατσούλης (1999: 62), το αίτημα της αναγνώρισης της διαφορε­
τικότητας που προβάλλεται από ορισμένες μουσουλμανικές κοινότητες διαφέρει από το αντί­
στοιχο αίτημα άλλων ομάδων όπως π.χ. οι μαύροι, οι ομοφυλόφιλοι κ.λπ. Οι τελευταίοι διεκ- 
δικούν την δημόσια αναγνώρισή τους προκειμένου να συμμετάσχουν με ίσους όρους στην 
εθνική ζωή. ‘Κανένα μέλος των ομάδων αυτών, ούτε και οι ίδιες οι ομάδες διεκδικούν την 
αναγνώριση δικαιωμάτων που δεν αναγνωρίζονται στους άλλους’. Αντίθετα οι ριζοσπαστικές 
μουσουλμανικές κοινότητες επιζητούν την αναγνώριση πολιτισμικών προνομίων που συχνά 
αντιβαίνουν την πολιτική κουλτούρα της νεωτερικότητας.

10. Γενικότερα για το ζήτημα της αναγνώρισης βλ. Χόνετ (2000: 127-153), ο οποίος 
επιδιώκει να συμπληρώσει- διορθώσει τον φορμαλισμό της χαμπερμασιανής θεωρίας της 
κοινωνικής δράσης και πολιτικής (διαδικαστική δημοκρατία) και να συνδυάσει την τυπική 
ισότητα με την ανθρώπινη αυτοπραγμάτωση, κάτι που δεν είναι ούτε τόσο αυτονόητο ούτε και 
τόσο λυσιτελές στην πολιτική πράξη.

11. Είναι αξιοπερίεργο πως ο Sennett δεν αναφέρεται στους δύο αυτούς συγγραφείς, 
δεδομένου ότι αρκετά θα μπορούσαν να συνδυασθούν με την ανάλυση του Habermas. Βεβαίως 
ο Sennett κάνει ιστορική μάκρο και μικρό- κοινωνιολογία, ενώ ο Habermas αναλύει το ζήτημα 
του μετασχηματισμού της δημόσιας σφαίρας κυρίως από τη σκοπιά της κοινωνικής θεωρίας 
και της πολιτικής φιλοσοφίας. Από την άλλη μεριά, θα μπορούσε κανείς να εντοπίσει έναν 
παραλληλισμό ανάμεσα στην προσέγγιση του Sennett και εκείνης της Arendt: Η Arendt κάνει 
την ανάλυσή της έχοντας ως θεωρητική εκκίνηση την Αρχαία Ελλάδα και εστιάζει στην 
αντιστροφή της εσωτερικής διάρθρωσης της Vita Activa. Η αντιστροφή αυτή οδηγεί σε μία 
σύμμειξη του δημόσιου και του ιδιωτικού χώρου, δηλαδή ουσιαστικά σε μια καταστροφή των 
ορίων, σε αυτό που η ίδια ονομάζει ‘κοινωνία’. Αλλά και ο Sennett καταλήγει σιο ίδιο 
συμπέρασμα, στο ότι, δηλαδή, έχουμε μια καταστροφή τόσο της δημόσιας όσο και της ιδιωτι­
κής σφαίρας, μόνο που σε αυτό καταλήγει εξετάζοντας το 18° και 19° αιώνα.

12. Να υπενθυμίσουμε εδώ ότι ο Senett, όπως και σε άλλα βιβλία, δίνει και εδώ ιδιαίτερη 
έμφαση στην κοινωνιολογία της πόλης (urban sociology).

13. Ασκώντας κριτική στον Goffman, ο Sennett αναφέρει (1976: 35-6 & 1999: 6-58) ότι η



Παγκοσμιοποίηση, κοινότητα και δημόσιος χώρος 75

παραδοσιακή κοινωνιολογική ανάλυση των ρόλων, και μάλιστα των ρόλων στον δημόσιο χώρο, 
παραγνωρίζει τελείως τα συναισθήματα. Κατά την άποψή του, η παραδοσιακή ανάλυση πα- 
ραμε'νει σε ένα επίπεδο ορθολογικό και δεν μπαίνει στο βάθος ακριβώς διότι επηρεασμένη 
από τον Goffman (ο οποίος είναι ένας ισορροπιστής) θεωρεί ότι όλα στην κοινωνία είναι 
μικρο-ρυθμίσεις εν καταστάσει. Προκειμε'νου να αποτρέψει την εντροπία, στον Goffman το 
άτομο καθίσταται ζογκλέρ, ένας ισορροπιστής ερεθισμάτων και αλληλενεργειών όπου στις 
συμβολικές μικροσυναναστροφές του προσπαθεί διαρκώς να προσαρμόζεται, χωρίς, όμως, 
τελικά και ουσιαστικά να αισθάνεται: ‘Στον κόσμο του Goffman, οι άνθρωποι έχουν συμπε­
ριφορές, όχι όμως και εμπειρίες’.

14. Μολονότι ο Sennett ουδέποτε αναφέρεται στον Foucault, είναι σαφές ότι η ανάλυσή 
του παραπέμπει στην πανοπτική μεταφορά του γάλλου στοχαστή, ως τρόπου οργάνωσης της 
νεωτερικής κοινωνίας.

15. Κατά τον ίδιο περίπου τρόπο που στην αρχαία πόλη-κράτος, κατά την Arendt, ο οίκος 
ανήκε στην ιδιωτική σφαίρα και η (πολιτική) δράση στη δημόσια.

16. Ως προς αυτό το σημείο ο Mestroviz (1997) φαίνεται να επιβεβαιώνει το επιχείρημα 
του Sennett, παρότι δεν τον αναφέρει στο κείμενό του. Στη σημερινή μεταμοντέρνα κοινωνία 
των πολλαπλών ταυτοτήτων και του νεο-φυλετισμου, οι πηγές των συγκινήσεών μας είναι 
αλληλοσυγκρουόμενες και όχι αρκετά ισχυρές ώστε να μας οδηγήσουν σε δράση. Βλέποντας 
τα πράγματα περίκλειστα σε μικρές ιδιωτικοποιημένες σφαίρες, βιώνουμε οιονεί συγκινήσεις 
που, σε τελευταία ανάλυση, καταστέλλουν την επιθυμία για δράση και κινητοποίηση και 
αναδεύουν κυνικές και σκεπτικιστικές διαθέσεις..

17. Αναφερόμενος στον David Riesman (1976: 5, 30-31 &1999: 18, 49-50), ο Sennett 
διατείνεται ότι ουσιαστικά αντιστρέφει τη γνωστή ερμηνεία του συμπατριώτη του για την 
πολιτισμική εξέλιξη της Αμερικανικής, αλλά κατ’ ουσίαν ολόκληρης της Δυτικής, κοινωνίας 
από τον τύπο του εσω-κατευθυνόμενου στον τύπο του ετερο- κατευθυνόμενου ανθρώπου. Για 
τον Sennett η μετάβαση από το παλαιό καθεστώς στη νεωτερικότητα αντιστοιχεί σε μια 
μετάβαση από τον εξωστρεφή κοσμοπολίτη στον εσωστρεφή θεατή της δημόσιας ζωής.

Βιβλιογραφικές Αναφορές

Anderson, Β. (1983). Imagined Communities. Reflections on the Origin and 
Spread of Nationalism. London: Verso.

Arendt, H. (1958). The Human Condition. Chicago: The University of Chica­
go Press [Η Ανθρώπινη Κατάσταση. Αθήνα: Γνώση. 1987].

Archer Μ. (1991). ’Sociology for one world: unity and diversity’. International 
Sociology 6(2).

Badie, B. (1993). Κουλτούρα και Πολιτική. Αθήνα: εκδ. Πατάκη.
Bauhn, Ρ., Lindberg, C. Lundberg, S. (1995). Multiculturalism and Nationhood 

in Canada. Lund: Lund University Press.
Bauman, Z. (1995). Life in Fragments. Essays in Postmodern Morality. London: 

Blackwell.



76 Νίκος Δεμερτζής

Bauman, Z. (1997). Postmodemity and its Discontents. Cambridge: Polity 
Press.

Bauman, Z. (1999). In Search of Politics. Cambridge: Polity Press.
Baym, N. (1998). ‘The Emergence of On-Line Community’. Στο: Jones, S. 

(Επιμ.). Cybersociety, σελ. 35-68.
Beck U. (1992). Risk Society. Towards a New Modernity. London: Sage Publi­

cations.
Beck U. (1996). Η Επινόηση του Πολιτικού. Για μια θεωρία τον εκσυγχρ­

ονισμού. Αθήνα: Νέα Σύνορα.
Beck U. (1999). Τι είναι Παγκοσμιοποίηση. Αθήνα: Καοτανιώτης
Bell, C. & Newby, Η. (1971). Community Studies. London: George Allen & 

Unwin.
Berger, P.-Luckmann, T. (1995). Modernity, Pluralism and the Crisis of Mea­

ning. Guetersloh: Bertelsmann Foundation Publishers.
Clarke, J. (1976). ‘Style’. Στο: Hall, S. & Jefferson, T. (επιμ.). Resistance 

through Rituals. Youth subcultures in post-war Britain. London: Hutchinson, 
σελ.175-191.

Cohen, A. (1985/1989). The Symbolic Construction of Community. London: 
Routledge.

Connolly, W. (1991). Identity Difference. Democratic Negotiations of Political 
Paradox. Ithaca: Cornel University Press.

Critcher, C. (1979). ‘Sociology, cultural studies and the post-war working 
class’. Στο: Clarke, J., Critcher, C. & Johnson, R. (επιμ.). Working Class 
Culture. Studies in history and theory. London: Hutchinson.

Crook, S., Pakulski,J. , Waters, M. (1992). Postmodernization. Change in Ad­
vanced Society . London: Sage Publications.

Habermas, J. (1989). The Stmctural Transformation of the Public Sphere: An 
Inquiry into a Category of Bourgeois Society. Cambridge: Polity Press

Habermas J. (1995). ‘Citizenship and National Identity: Some Reflections on 
the Future of Europe’. Στο: Dahbour - Ishay (επιμ.), The Nationalism 
Reader . New Jersey: Humanities Press, σελ. 333-343.

Hannerz, U. (1990). ‘Cosmopolitans and Locals in World Culture’. Στο: 
Featherstone (επιμ.) Global Culture, σελ. 237-251.

Harvey D. (1989). The Condition of Postmodernity . Oxford: Blackwell.
Χόνετ, A. (2000). Από την Επικοινωνία στην Αναγνώρηση. Αθήνα: Πόλις.
Δεμερτζής, Ν. (1996). Ο Λόγος του Εθνικισμού. Αθήνα: Αντ. Σάκκουλας.
Ετζιόνι, Α. (1998). Η Κοινωνία της Υπευθυνότητας. Αθήνα: Καστανιώτης.



Παγκοσμιοποίηση, κοινότητα και όημόαιος χώρος 77

Giddens, A. (1976). New Rules of Sociological Method. London: Hutchinson.
Giddens A. (1984). The Constitution of Society . London: Polity Press.
Giddens A. (1990). The Consequences of Modernity . London: Polity Press.
Giddens A. (1991). Modernity and Self-Identity. Self and Society in the Late 

Modern Age. London: Polity Press.
Featherstone Μ. (επιμ.) (1990). Global Culture. Nationalism, Globalization 

and Modernity . London: Sage Publications.
Featherstone M., Lash S. & Robertson Κ.(επιμ.) (1995), Global Modernities. 

London: Sage Publications.
Featherstone, M.(1995). Undoing Culture. Globalization, Postmodernism and 

Identity. London: Sage Publications.
Fish, S. (1980). Is There a Text in this Class? The Authority of Interpretive 

Communities. Cambridge: Harvard University Press.
Förnas, J. (1995). Cultural Theory & Late Modernity. London: Sage Publica­

tions.
Jones, S. (1998). ‘Information, Internet, and Community: Notes Toward an 

Understanding of Community in the Information Age’. Στο: Jones, 
8.(επιμ.). Cybersociety 2.0. Revisiting Computer-Mediated Communication 
and Community. London: Sage Publications, σελ. 1-34.

Κατσούλης, Η. (1999). Αντιστάσεις στην πολυπολιτισμικότητα. Επιστήμη και 
Κοινωνία, τχ. 2-3, 53-104.

Kellner D. (1992). ‘Popular Culture and the Construction of Postmodern 
Identities’. Στο: Scott Lash & Jonathan Friedman (επιμ.). Modernity and 
Identity . Oxford: Blackwell, 1992, σελ. 141-177.

Kolko, B. & Reid, E. (1998). ‘Dissolution and Fragmentation: Problems in 
On-Line Communities’. Στο: Jones, S. Cybersociety, σελ. 212-229.

Kymlicka, W. (1995). Multicultural Citizenship. Oxford: Clarendon Press.
Λάβδας, K. (1999). Η πολυπολιτισμικότητα και η θεωρητική κληρονομιά του 

εθνικού κράτους. Επιστήμη και Κοινωνία, τχ. 2-3, 27-52.
Lash, S. & Urry, J. (1987). The End of Organized Capitalism. Cambridge: 

Polity Press.
Lash, S. & Urry, J. (1994). Economies of Signs and Space. London: Sage 

Publications.
Lash, S. (1994). ‘Reflexivity and its Doubles: Structure, Aesthetics, Commu­

nity’. Στο Beck, U., Giddens, A. Lash, S. Reflexive Modernization. Politics, 
Tradition and Aesthetics in the Modern Social Order. Cambridge: Polity 
Press.



78 Νίκος Δ εμερτζής

Λίποβατς Θ.- Δεμερτζής Ν.(1994)., Δοκίμιο για την Ιδεολογία. Ένας Διά­
λογος της Κοινωνικής Θεωρίας με την Ψυχανάλυση. Αθήνα: Οδυσσέας.

MacIntyre, A. (1981). After Virtue. London: Duckworth.
Maffesoli, M. (1996). The Time of the Tribes. London: Sage Publications
Mestroviz, S. (1997). Postemotional Society. London: Sage Publications.
Mulhall, S. & Swift, A. (1997) Liberals & Communitarians (24 έκδοση ανατυ­

πωμένη). Oxford: Blackwell.
Pieterse, J. (1995). ‘Globalization as Hybridization’. Στο: Global Modernities 

σελ. 45- 68.
Robertson, R. (1992). Globalization. Social Theoiy and Global Culture. Lon­

don: Sage Publications.
Robins K. (1991), ‘Tradition and translation: national culture in its global 

context’. Στο: John Corner & Sylvia Harvey (επιμ.) Enterprise and Heritage. 
Crosscurrents of National Culture. London: Routledge, σελ. 21-44.

Ταίηλορ, T. (1997). Πολυπολιτισμικότητα (με σχόλια των K. A. Appiah, S. 
Rockefeller, Μ. Walzer, S. Wolf). Αθήνα: Πόλις.

Sennett, R. (1976). The Fall of Public Man. London: Faber and Faber [H 
Τυραννία της Οικειότητας. Αθήνα: Νεφέλη, 1999],

Smith, Μ. & Kollock, Ρ. (επιμ.). (1999). Communities in Cyberspace. London: 
Routledge.

Thompson, J. (1999) Νεωτερικότητα και Μέσα Επικοινωνίας (24 έκδοση). 
Αθήνα: Παπαζήσης.

Walzer, Μ. (1998). Περί Ανεκτικότητας. Για τον πολιτισμό της διαφοράς 
Αθήνα: Καστανιώτης.

Waters, Μ. (1995). Globalization. London: Routledge.
Willis, P. (1990). Common Culture. Bristol: Open University Press.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

