
  

  Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας

   Τόμ. 4 (2000)

   Κοινοτισμός

  

 

  

  Alan S. Kahan, Aristocratie Liberalism: The Social
and Political Thought of Jacob Burckhardt, John
Stuart Mill and Alexis de Tocqueville 

  Κώστας Λάβδας   

  doi: 10.12681/sas.747 

 

  

  Copyright © 2015, Κώστας Λάβδας 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Λάβδας Κ. (2015). Alan S. Kahan, Aristocratie Liberalism: The Social and Political Thought of Jacob Burckhardt, John
Stuart Mill and Alexis de Tocqueville. Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας, 4,
205–207. https://doi.org/10.12681/sas.747

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 16/01/2026 04:47:52



Βιβλιοκριτικές 205

Alan S. Kahan, Aristocratie Liberalism: The Social and 
Political Thought of Jacob Burckhardt, John Stuart Mill and 
Alexis de Tocqueville. (Oxford: Oxford University Press, 
1992) 220 σελ.

To σημαντικό αυτό βιβλίο του Alan Kahan δεν ε'τυχε δυστυχώς της προ­
σοχής που του αξίζει στην Ελλάδα, παρά το γεγονός ότι κοντεύει δεκαετία 
από τη δημοσίευση του. Αφορά μια πτυχή του φιλελευθερισμού την οποία ο 
συγγραφε'ας ονομάζει ‘αριστοκρατικό φιλελευθερισμό’. Ο πολιτικός φιλε­
λευθερισμός αποτελεί, ως γνωστόν, ένα εξαιρετικά ευρύ πεδίο θεωρητικού 
και πρακτικού προβληματισμού. Η αναγνώριση αυτής της ευρύτητας έχει 
δώσει το έναυσμα για πολλές και διαφορετικές προσεγγίσεις: ιστορικής 
συνέχειας ή ασυνέχειας του φιλελεύθερου εγχειρήματος, ουσιοκρατικής διε- 
ρεύνησης του χαρακτήρα του φιλελευθερισμού, συνάρτησής του με συγκε­
κριμένα ιστορικά περιβάλλοντα, απόπειρας τυπολογικής διασάφησης των 
διαφόρων εκδοχών του. Ακολουθώντας την προτροπή του Hans Rosenberg 
για την ανάγκη μιας εκλεπτυσμένης τυπολογίας του φιλελευθερισμού, ο 
Kahan εισάγει μια ακόμη τυπολογική διαφοροποίηση, αυτήν του ‘αριστοκρα­
τικού φιλελευθερισμού’. Σύμφωνα με τον συγγραφέα, ο σκοπός της μελέτης 
είναι διττός: επιχειρεί να συμβάλει τόσο στην τυπολογική ανάλυση όσο και 
στην ιστορική μελέτη του φιλελευθερισμού. Ο Kahan προτείνει μια ανάγνω­
ση του έργου των Tocqueville, J. S. Mill και Burckhardt, σύμφωνα με την 
οποία οι τρεις θεωρητικοί μπορούν να ενταχθούν σε μια παράδοση την οποία 
ο ίδιος ονομάζει παράδοση του ‘αριστοκρατικού φιλελευθερισμού’.

Εντοπίζοντας τις πηγές αυτής της παράδοσης στον Tocqueville και βασι­
ζόμενος σε μια διεξοδική ανάλυση των κειμένων, του λόγου και των επιχει­
ρημάτων των τριών θεωρητικών, ο συγγραφέας επιχειρεί μια πολύ ενδιαφέ­
ρουσα και εκλεπτυσμένη παρουσίαση του ‘αριστοκρατικού φιλελευθερι­
σμού’ ως παράδοσης η οποία συνιστά μια ‘ιδιαίτερη διάλεκτο του πολιτικού 
λόγου’. Το μεγαλύτερο μέρος του βιβλίου αφιερώνεται στην προσπάθεια να 
αναδειχτούν τρεις βασικές όψεις του ‘αριστοκρατικού φιλελευθερισμού’. Η 
πρώτη -και περισσότερο γνώριμη από τη βιβλιογραφία για τους θεωρητικούς 
αυτούς- αφορά την επιφυλακτική και υπό ορισμένες προϋποθέσεις και ε­
χθρική στάση τους απέναντι στη μαζική δημοκρατία. Ο Kahan είναι ιδιαίτε­



206 Επιστήμη και Κοινωνία

ρα προσεκτικός στο σημείο αυτό, επίσημαίνοντας τόσο τις ποικίλες και κάθε 
άλλο παρά μονοσήμαντες αιτίες αυτής της στάσης όσο και τις διάφορες 
δυνατότητες υπέρβασης της (π. χ. σε σχέση με το ρόλο της πολιτικής παι­
δείας). Η εξέταση του έργου του J. S. Mill, του ‘πλέον αισιόδοξου’ από τους 
τρεις θεωρητικούς του ‘αριστοκρατικού φιλελευθερισμού’, είναι, νομίζω, ι­
διαίτερα ενδιαφέρουσα από αυτή τη σκοπιά.

Η δεύτερη όψη του ‘αριστοκρατικού φιλελευθερισμού’ συνυφαίνεται με 
έναν ιδιότυπο ουμανισμό. Ο συγγραφέας εξηγεί ότι ο ουμανισμός των θεω­
ρητικών του ‘αριστοκρατικού φιλελευθερισμού’ έχει δύο πηγές. Η ανίχνευση 
της πρώτης πηγής μας οδηγεί στην παράδοση του πολιτικού ουμανισμού, η 
οποία εστιάζεται στις αναγεννησιακές αναγνώσεις του Αριστοτέλη, του Πο­
λύβιου και του Κικέρωνα. Η δεύτερη πηγή εντοπίζεται σε ορισμένες πτυχές 
του Διαφωτισμού και της Γαλλικής Επανάστασης, πτυχές οι οποίες μέτρια­
σαν τις ελληνικές και ρωμαϊκές επιδράσεις στον ουμανισμό. Η δύσκολη 
σχέση ουμανισμού και φιλελευθερισμού έχει δώσει λαβή σε σειρά ερμη­
νειών, ορισμένες από τις οποίες τείνουν να τονίζουν ιδιαίτερα τις διαφορές 
μεταξύ φιλελευθερισμού και ουμανισμού και να συνδέουν την παράδοση του 
ουμανισμού με διάφορες εκδοχές του κοινοτισμού. Όπως όμως έχει αποδε­
χτεί και ο Pocock στην κλασική μελέτη του για τον πολιτικό ουμανισμό (The 
Machiavellian Moment, 1975) η παράδοση του ουμανισμού δεν είναι απαραί­
τητα ασύμβατη με όλες τις μορφές του πολιτικού φιλελευθερισμού. Προχω­
ρώντας πολύ περισσότερο, ο Kahan επιχειρεί να δείξει ότι ο ‘αριστοκρατικός 
φιλελευθερισμός’ αποτελεί το κρίσιμο σημείο τομής μεταξύ ουμανισμού και 
φιλελευθερισμού.

Τέλος, ο συγγραφέας ασχολείται γενικότερα και με τις απαντήσεις του 
‘αριστοκρατικού φιλελευθερισμού’ απέναντι στην πρόκληση της νεωτερικό- 
τητας. Αυτό είναι ίσως και το λιγότερο πειστικό μέρος της ανάλυσης, στο 
μέτρο που ο Kahan τείνει να εξισώνει τη νεωτερικότητα με βασικές παρα­
μέτρους του φιλελευθερισμού. Το καταληκτικό κεφάλαιο (Conclusion: 
Toward a History of European Liberalism, 1830-1870) αποτελεί υπόδειγμα 
ώριμης και εκλεπτυσμένης διαπραγμάτευσης. Έχοντας υποστηρίξει, από την 
αρχή του βιβλίου, τη θέση ότι ο ‘αριστοκρατικός φιλελευθερισμός’ τον οποίο 
εισηγείται μπορεί να μας προσφέρει μια διαφορετική ‘ιστορική προοπτική’ 
για την ανάλυση των προβλημάτων και διλημμάτων του φιλελευθερισμού, ο 
συγγραφέας ανακεφαλαιώνοντας επισημαίνει τόσο τις δυνατότητες όσο και 
τα όρια της ανάλυσής του. Επισημαίνοντας τα μεθοδολογικά όρια της μελέ­
της του σε σχέση με την προσπάθεια τοποθέτησης του ‘αριστοκρατικού φι­



Βιβλιοκριτικές 207

λελευθερισμού’ στα πλαίσια της ιστορικής εξέλιξης του φιλελευθερισμού 
στις διάφορες εθνικές και ιδεολογικές εκδοχές του, ο Kahan διατυπώνει τα 
συμπεράσματα του επικεντρώνοντας ιδιαίτερα στις σχέσεις μεταξύ πολιτικού 
λόγου και ιστορικών συναφειών.

Είναι προφανές ότι η μελέτη του Kahan έχει αρκετά κοινά σημεία με 
άλλα σχετικά πρόσφατα και επίσης σημαντικά έργα στον χώρο του πολιτικού 
και ηθικού φιλελευθερισμού, τα οποία επιχειρούν να αναδιατυπιόσουν τον 
πολιτικό φιλελευθερισμό ως θεωρία η οποία δεν ταυτίζεται απαραίτητα με 
την ‘αρχή της ουδετερότητας’ αλλά αποδέχεται αξίες (κλασικό, ήδη, παρά­
δειγμα η μελέτη του S. Macedo, Liberal Virtues). Η προβληματική αυτή είναι 
εξαιρετικά ενδιαφέρουσα, μεταξύ άλλων και διότι μοιάζει να αγγίζει τα όρια 
του πολιτικού και ηθικού φιλελευθερισμού. Πρόσφατες απόπειρες επεξερ­
γασίας μιας νέο-ρεπουμπλικανικής πολιτικής θεωρίας (Ρ. Pettit, B. Brugger 
κ. α.), οι οποίες εν μέρει βασίζονται στις γνώριμες νέο-ρεπουμπλικανικές 
προσεγγίσεις στη θεωρία του δικαίου των τελευταίων δεκαπέντε ετών, υπο­
γραμμίζουν αυτό ακριβώς το ερώτημα των ορίων του φιλελευθερισμού. Η 
νέο-ρεπουμπλικανική σχολή τονίζει την ανάγκη οικοδόμησης μιας διαφορε­
τικής προσέγγισης, στη βάση ενός συνδυασμού αρχών του ουμανισμού και 
αναδιατύπωσης της έννοιας της αρνητικής ελευθερίας, την οποία ο Pettit και 
άλλοι νέο-ρεπουμπλικάνοι αντιλαμβάνονται ως ελευθερία από κάθε μορφής 
κυριαρχία.

Ανεξάρτητα από το εάν κανείς τελικά αποδέχεται την άποψη του Kahan 
για την ευρύτητα του πολιτικού και ηθικού φιλελευθερισμού, ή συμφωνεί με 
τους νέο-ρεπουμπλικάνους και την προσπάθεια υπέρβασης των ορίων του 
φιλελευθερισμού από τη σκοπιά μιας νέο-ρεπουμπλικανικής προσέγγισης 
που όμως δεν παύει να είναι προσκολλημένη στην ελευθερία, το Aristocratic 
Liberalism αποτελεί μια σημαντικότατη συμβολή στη θεωρητική συζήτηση.

Κώστας Λάβδας

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

