
  

  Science and Society: Journal of Political and Moral Theory

   Vol 12 (2004)

   Neo-populism

  

 

  

  Populism and ressentiment: A contribution of the
(political) sociology of emotions 

  Νίκος Δεμερτζής   

  doi: 10.12681/sas.768 

 

  

  Copyright © 2015, Νίκος Δεμερτζής 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Δεμερτζής Ν. (2015). Populism and ressentiment: A contribution of the (political) sociology of emotions. Science and
Society: Journal of Political and Moral Theory, 12, 75–114. https://doi.org/10.12681/sas.768

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 25/01/2026 23:11:06



Λαϊκισμός και μνησικακία.
Μια συμβολή της (πολιτικής) 
κοινωνιολογίας των συγκινήσεων.

Νίκος Δεμερτζής*

Ως πολιτικό φαινόμενο, ο λαϊκισμός ε'χει μελετηθεί πρωτίστως από τη συγκριτική 
πολιτική και την πολιτική κοινωνιολογία. Ιδιαίτερη έμφαση έχει δοθεί στις δομικές, 
ιδεολογικές και ρηματικές του όψεις και πολύ λιγότερη στις συναισθηματικές του βάσεις. 
Στην Ελλάδα, αντικείμενο επιστημονικής ανάλυσης έγινε ο λαϊκισμός στα τέλη κυρίως 
της δεκαετίας του 1980 και στις αρχές της δεκαετίας του 1990. Φαίνεται, όμως, ότι στις 
μέρες μας το ενδιαφέρον αναζωπυρώνεται. Στο άρθρο αυτό επισημαίνεται η σημασία 
των συναισθημάτων στην ανάλυση του λάϊκιστικοΰ φαινομένου εν γένει. Κατόπιν, βάσει 
της θεωρίας του Max Scheler για τη μνησικακία (ressentiment) αναλύεται ο ελληνικός 
μεταπολιτευτικός λαϊκισμός, όπως αυτός εκφράστηκε από το ΠΑΣΟΚ του Ανδρέα Πα- 
πανδρέου. Βασική θέση του άρθρου είναι ότι, κατά τη διάρκεια της δικτατορίας, τα 
πολιτικώς περιθωριοποιημένα αλλά κοινωνικο-οικονομικώς ενσωματωμένα εαμογενή 
μικροαστικά στρώματα ανέπτυξαν μια βαθιά αίσθηση αδυναμίας και αδιέξοδης φιλεκδι- 
κίας, η οποία, με τον χρόνο, συνέβαλε στην αντιστροφή της αξιοδότησής τους: αντί να 
προσβλέπουν προς τα πάνω, αξιολόγησαν θετικά τους από κάτω, τον ‘λαό’. Η μεταξίωση 
αυτή λειτούργησε ως το συναισθηματικό κλίμα εντός του οποίου εκκολάφθηκε η λάίκι- 
στική ρητορική του ΠΑΣΟΚ της δεκαετίας του 1980. Όταν, όμως, με την άνοδο του 
κόμματος αυτού στην εξουσία άλλαξε η δομή των πολιτικών ευκαιριών, τα ριζοσπαστι- 
κοποιημένα μικροαστικά στρώματα απέβαλαν τη μνησίκακη στάση και υιοθέτησαν ανοι­
κτά πρακτικές που εμπνέονταν από εκδικητικότητα.

* Καθηγητής Πανεπιστημίου Αθηνών

Επιστήμη και Κοινωνία Τεύχος 12/2004



76 Νίκος Δ εμερτζής

Το θεωρητικό πλαίσιο: προς μια πολιτική κοινωνιολογία των συγκι­
νήσεων (;)

Αφότου καθιερώθηκε από τα με'σα της δεκαετίας του 1980, η κοινωνιο- 
λογία των συγκινήσεων (sociology of emotions) αναπτύσσεται διαρκώς και 
επηρεάζει το σύνολο του κλάδου (Kemper 1990, 1991; Wouters 1992; 
Barbalet 1998; Williams 2001). Η ερευνητική ατζέντα της έχει πολλαπλασια- 
στεί και εξειδικευθεί με πολλές ερμηνευτικές γέφυρες για την ανάλυση 
κοινωνικών φαινομένων που τυπικά βρίσκονται εκτός της δικαιοδοσίας της: 
π.χ., η ανάλυση της ιδεολογίας, όχι απλώς ως ενός συστήματος αποφάνσεων 
που ερμηνεύει και δικαιώνει τις κοινωνικές αντιφάσεις, αλλά και ως συστή­
ματος που υπαγορεύει κανόνες του συναισθάνεσθαι (Hochschild 1990). Η 
ποικιλία των ερευνητικών ερωτημάτων και των αναλυτικών της πλαισίων 
είναι τέτοια ώστε, όπως έχει ειπωθεί (Williams 2001: 1), η κοινωνιολογία 
των συγκινήσεων να έχει πέσει θύμα της ίδιας της επιτυχίας της.

Ανεξαρτήτως αυτού όμως, η σημασία του αιτήματος ‘bring emotions back 
in’ έγκειται στο ότι η μελέτη των συγκινήσεων βοηθά στην καλύτερη κατα­
νόηση της κοινωνικής δράσης και της λειτουργίας των κοινωνικών θεσμών. 
Και τούτο διότι η συγκίνηση συνιστά τον αναπόσπαστο κρίκο που συνδέει το 
υποκείμενο της δράσης με τις κοινωνικές δομές, ακριβώς επειδή ο άνθρωπος 
δεν αισθάνεται σε κοινωνικό κενό. Τόσο στις διαπροσωπικές σχέσεις όσο 
και σε μακροκοινωνικό επίπεδο, οι συγκινήσεις προσφέρουν την ψυχική 
πρώτη ύλη με την οποία τα υποκείμενα επενδύουν με νόημα και αξιολόγηση 
τη δράση τους (συμπάθεια, εμπιστοσύνη, ελπίδα, θυμό, ενθουσιασμό, αγα­
νάκτηση, κ.λπ.). Το ‘πώς’ και το ‘γιατί’ της κοινωνικής δράσης και της ανα­
παραγωγής του συστήματος φωτίζεται καλύτερα όταν ιδωθούν και υπό το 
πρίσμα της λογικής των συγκινήσεων. Βεβαίως, τούτο ίσχυε ανέκαθεν. Η 
διαφορά έγκειται στο αυξημένο ειδικό βάρος που αποκτούν στην κοινωνιο­
λογική ανάλυση, καθώς και στον ολοένα και περισσότερο διεπιστημονικό 
χαρακτήρα της εννοιολόγησής τους.

Τούτων δοθέντων, εντύπωση προκαλεί το γεγονός ότι δεν έχει γίνει ακό­
μη λόγος για μια πολιτική κοινωνιολογία των συγκινήσεων. Και τούτο διότι 
η συναισθηματική παράμετρος υπήρχε ανέκαθεν στην πολιτική κοινωνιολο- 
γία. Ας πάρουμε τα κυριότερα γνωστικά αντικείμενα της πολιτικής κοινω- 
νιολογίας: πολιτική εξουσία, πολιτικά κόμματα, εκλογική και πολιτική συ­
μπεριφορά, πολιτική κουλτούρα, κοινωνικά κινήματα, δημόσια σφαίρα και 
κοινή γνώμη, πολιτική αλλαγή και συγκρούσεις, πολιτική της ταυτότητας και



Λαϊκισμός καί μνησικακία 11

ούτω καθεξής (Bottomore 1979, Lenk 1990, Nash 2000). Σε όλα ανεξαιρέτως 
η συναισθηματική παράμετρος είναι παρούσα, αλλού λιγότερο άλλου περισ­
σότερο. Όταν, αίφνης, οι Almond & Verba (1964: 14) για τη μελε'τη της 
πολιτικής κουλτούρας περιλαμβάνουν τους ‘θυμικούς’ (affective) προσανα­
τολισμούς σε πολιτικά αντικείμενα, όταν η Σχολή του Michigan αναγόρευε 
την κομματική ταύτιση σε κεντρικό ερμηνευτικό παράγοντα της εκλογικής 
συμπεριφοράς, όταν πιο παλιά ο Gramsci (χχ: 26) αναφερόταν στο ‘οργανω­
μένο πολιτικό πάθος’ με το οποίο η δράση ξεπερνά τους ατομικούς υπολογι­
σμούς μέσα σε μια ‘πυρακτωμε'νη ατμόσφαιρα’ αισθημάτων και επιθυμιών ή, 
όταν ακόμη παλαιότερα, ο Marx (1844/1978: 27-8) ανε'φερε ότι για την ταύ­
τιση του επιμέρους συμφέροντος μιας τάξης με το συμφέρον ολόκληρης της 
κοινωνίας απαιτείται ‘μια στιγμή ενθουσιασμού’, όταν έγκριτοι αναλυτές 
(Wilson 1973: 32 επ., Pakulski 1991: 60-3) θεωρούν πως γενεσιουργός παρά­
γοντας των κοινωνικών κινημάτων είναι η δυσφορία, το ‘ήθος της αλληλεγ­
γύης’ και το ‘ήθος της σύγκρουσης’ που εκφράζουν ηθική διαμαρτυρία, όταν 
από τις αρχές της δεκαετίας του 1990 γίνεται λόγος για ‘αντι-κομματικό 
συναίσθημα’ και ‘κομματικό κορεσμό’ ως φαινομένων αποσταθεροποίησης 
των παγιωμένων ευρωπαϊκών κομματικών συστημάτων (Poguntke 1996), ό­
ταν, τέλος, τόσο μεγάλη συζήτηση διεξάγεται χρόνια τώρα για τη σημασία 
της εμπιστοσύνης ως υποστηρικτικού και του κυνισμού ως υπονομευτικού 
παράγοντα της δημοκρατίας (Cappella & Jamieson 1997, Warren 1999), είναι 
προφανές πως η συναισθηματική παράμετρος ήταν και είναι ενεργή στις 
θεματικές της πολιτικής κοινωνιολογίας. Παρόλα αυτά, δεν της έχουν απο­
δοθεί τα εύσημα που δικαιούται, είτε διότι συνυπολογίζεται ως μία εκ των 
πολλών μεταβλητών της πολιτικής συμπεριφοράς είτε διότι, απλούστατα, 
αγνοείται.

Θεωρώ πως η περιθωριοποίηση των συγκινήσεων και των συναισθημά­
των1, ειδικά στην πολιτική κοινωνιολογία, οφείλεται σε μεγάλο βαθμό: α) 
στην απέκδυση του Πολιτικού από τη διάσταση του πάθους τόσο γιατί αυτό 
παρέπεμπε σε ρομαντικές και ουτοπικές αντιλήψεις ξένες προς τη νεωτερική 
δημόσια σφαίρα, όσο και λόγω της εν πολλοίς εργαλειακής και ουδέτερης- 
διαδικαστικής αντίληψης περί πολιτικής, αντίληψης δημοφιλούς τόσο περί τα 
τέλη της δεκαετίας του 1960 όσο και στις μέρες μας (Habermas 1970, Mouffe 
2004)· β) στην επικυριαρχία του ‘συμφέροντος’ έναντι του ‘πάθους’ ως εξη­
γητικού παράγοντα του πολιτικού πράττειν, ήδη από τα μέσα του 18ου αιώνα 
(Hirschman 2003)· και γ) στην επί πολλών ετών δεσπόζουσα θεωρία της 
ορθολογικής επιλογής (rational choice theory) σε πολύ μεγάλο αριθμό τμη­



78 Νίκος Δεμερτζής

μάτων Πολιτικής Επιστήμης στις ΗΠΑ και την Ευρώπη, στο πλαίσιο της 
οποίας τα συναισθήματα είτε θεωρούνται στοιχεία ανορθολογικότητας είτε 
εκλαμβάνονται ως δεδομένα αντικειμενικά στοιχεία που δεν επηρεάζουν τον 
εξ ορισμού ‘ορθολογικό’ τρόπο σκέψης του δράστη (Barbalet 1998: 29 επ., 
Williams 2001: 15-6).

Και όμως, λαμβάνοντας κανείς υπόψη ότι ο σκληρός θεματολογικός πυ­
ρήνας της πολιτικής κοινωνιολογίας είναι η κατανομή, η αποδοχή και η 
άσκηση της πολιτικής εξουσίας, θα ανε'μενε καλύτερη τύχη για τη συναισθη­
ματική παράμετρο στον βαθμό που και μέσω των συναισθημάτων εξασφαλί­
ζεται σε κάθε κοινωνία η αναπαραγωγή του τρόπου πολιτικής κυριαρχίας. 
Τι νόημα έχει, αίφνης, η κυριαρχία (ως υποταγή και συμμόρφωση) ή η 
αυθεντία (ως εθελούσια υπακοή) δίχως την καταλυτική μεσολάβηση του 
θυμικού; Τι θα μπορούσε, τελικά, να είναι μια πολιτική κινητοποίηση, μια 
εξέγερση ή μια επανάσταση, ας πούμε, χωρίς το συγκινησιακό της φορτίο; 
Φαίνεται ότι μέχρι τώρα οι πολιτικοί κοινωνιολόγοι το θεωρούσαν δεδομένο 
και αυτονόητο: κινητοποίηση = συναίσθημα. Και γι’ αυτό το άφηναν ουσια­
στικά αδιερεύνητο. Πόσο δε μάλλον για τις περιόδους πολιτικής ακινησίας.

Μια πιθανή ‘πολιτική κοινωνιολογία των συγκινήσεων’ (ή των συναισθη­
μάτων, political sociology of emotions) θα έπρεπε, πάντως, να διαφοροποιη­
θεί από μια εξίσου πιθανή ‘συναισθηματική πολιτική κοινωνιολογία” 
(emotive political sociology). Και τούτο διότι η δεύτερη θα ανήγαγε τα πολι­
τικά φαινόμενα κατά μονιστικό τρόπο στις συγκινήσεις και τα συναισθήματα. 
Απεναντίας, η πρώτη θα εξέταζε τα πολιτικά φαινόμενα και από τη σκοπιά 
της συναισθηματικής παραμέτρου. Δεν είναι, όμως, και τόσο αυτονόητη μια 
πιθανή καθιέρωση της πολιτικής κοινωνιολογίας των συγκινήσεων, ακόμη 
και αν διατυπωνόταν σχετικό αίτημα από την ακαδημαϊκή κοινότητα. Και 
δεν είναι, διότι η όποια πολιτική κοινωνιολογία των συγκινήσεων δεν θα 
ήταν δυνατόν να αποσπασθεί από τον κορμό της πολιτικής κοινωνιολογίας 
εν γένει, όπως έγινε στην περίπτωση της κοινωνιολογίας των συγκινήσεων. 
Παραδόξως, η ‘πολιτική κοινωνιολογία των συγκινήσεων’ δεν μπορεί παρά 
να είναι ισοδιάστατη προς την πολιτική κοινωνιολογία (όπως και αν εννοη­
θεί αυτή). Η πολιτική κοινωνιολογία των συγκινήσεων δεν είναι ‘άλλη’ από 
την καταγωγική της επιστημονική πειθαρχία (την πολιτική κοινωνιολογία). 
Η διαφορά μάλλον έγκειται στο ‘θυμικό φίλτρο’ από το οποίο η εκάστοτε 
πολιτική κοινωνιολογία θα εξετάζει από τούδε τα αντικείμενά της. Αυτό θα 
προσπαθήσω να κάνω και εγώ στο υπόλοιπο μέρος του παρόντος άρθρου,



Λαϊκισμός και μνησικακία 79

αναλύοντας τον ελληνικό λαϊκισμό βάσει του συναισθήματος της μνησικα- 
κίας.

Περί μνησικακίας (ressentiment)

Όπως αναφε'ρει ο Barbalet (1998: 63), εν αντιθέσει προς τα περισσότερα 
συναισθήματα, η ‘μνησικακία’ έχει τύχει επαρκούς κοινωνιολογικής ανάλυ­
σης. Βεβαίως, η έννοια εισήχθη από τη φιλοσοφία του Nietzsche το 1887 
(.Γενεαλογία της Ηθικής) και έκτοτε σταδιοδρόμησε στο έργο αρκετών άλλων 
φιλοσόφων, κοινωνιολόγων και ψυχολόγων. Δεν είναι απορίας άξιον, λοι­
πόν, γιατί δεν υπάρχει γενική συμφωνία ως προς το περιεχόμενό της καθώς 
ο καθένας, από τη σκοπιά της ειδίκευσής του, την αντιλαμβάνεται με διαφο­
ρετικό τρόπο. Σε γενικές γραμμές θα έλεγα πως στη σχετική βιβλιογραφία 
παρουσιάζονται δύο ειδών χρήσεις της ‘μνησικακίας’: η ‘νιτσεϊκή’ και η ‘μη 
νιτσεϊκή’. Σύμφωνα με την πρώτη, η ‘μνησικακία’ είναι ένα συναίσθημα των 
αδυνάμων που grosso modo ακολουθούν τη λογική της ‘αλεπούς και των 
άγουρων σταφυλιών’. Σύμφωνα με τη δεύτερη, ‘μνησικακία’ σημαίνει συναι­
σθηματική εναντιότητα σε άνισες και άδικες καταστάσεις. Τόσο οι μη νιτσεϊ- 
κές όσο και οι νιτσεϊκές προσεγγίσεις εκλαμβάνουν τη μνησικακία ως ένα 
συναίσθημα δυσφορίας, το οποίο θεμελιώνεται πρωτογενώς στη λύπη. Εκεί 
που αποκλίνουν οι μη νιτσεϊκές από τις νιτσεϊκές προσεγγίσεις είναι στην 
ενεργητική ή παθητική δράση από την οποία συνοδεύεται και την οποία 
προκαλεί η μνησικακία. Σύμφωνα με ορισμένες μη νιτσεϊκές προσεγγίσεις, 
αν και δυσάρεστο συναίσθημα, η μνησικακία οδηγεί σε ενεργητική στάση 
και δράση. Αντιθέτως, στις νιτσεϊκές προσεγγίσεις η μνησικακία συνάπτεται 
με την παθητικότητα: η μνησικακία είναι η ηθική των αδύναμων πλασμάτων 
‘που τους έχει απαγορευθεί η πραγματική αντίδραση, η πράξη’ (Nietzsche, 
1970: 35). Στη σκέψη του γερμανού φιλοσόφου, ο μνησίκακος άνθρωπος 
διέπεται από μια φοβισμένη χαμέρπεια που εμφανίζεται ως ταπεινοσύνη, η 
υποταγή του μπροστά σε αυτούς που μισεί γίνεται υπακοή, η αδυναμία του 
μετατρέπεται κατ’ ευφημισμό σε υπομονή ή ακόμη και αρετή. Το βασικό 
χαρακτηριστικό του μνησίκακου ανθρώπου του Nietzsche είναι μια μεταμ­
φιεσμένη εκδικητικότητα που οδηγεί σε αδράνεια (ό.π.: 133).

Ο χώρος δεν μου επιτρέπει να αναφερθώ αναλυτικά στις θέσεις κοινω­
νιολόγων και φιλοσόφων που χρησιμοποιούν την έννοια με τον πρώτο 
(Merton, Sombart κ.ά.) και τον δεύτερο τρόπο (Rawls, Strawson, Barbalet, 
κ.ά.). Ειδική έμφαση πάντως θα δοθεί στις απόψεις του Max Scheler, ακρι­



80 Νίκος Λιμερτζής

βώς επειδή στην επόμενη ενότητα θα χρησιμοποιηθεί στην ερμηνεία του 
ελληνικού λαϊκισμού. Δεν θα γίνει κάποια ιδιαίτερη μνεία στις απόψεις του 
Nietzsche για τη μνησικακία, καθώς εκλαμβάνονται εδώ ως λίγο-πολύ γνω­
στές και δεδομένες.

Προτού προχωρήσουμε, όμως, επιβάλλεται μια επισήμανση στην ορολο­
γία. Η ελληνική λέξη ‘μνησικακία’ είναι απόδοση της γαλλικής λέξης 
ressentiment που προέρχεται από το λατινικό resentire (αισθάνομαι). Τη λέξη 
αυτή χρησιμοποίησε ο Nietzsche στη Γενεαλογία της Ηθικής και την κατέστη­
σε technicus terminus. Ο γαλλικός όρος ενσωματώθηκε αμετάφραστος στα 
γερμανικά, όπου η πλησιέστερη νοηματικά λέξη είναι η ‘Groll’. Μολονότι 
δεν υπάρχει λέξη που να αποδίδει πλήρως το σύνθετο περιεχόμενο της 
ressentiment, παραπλανητικά προβάλλεται στα αγγλικά το ‘resentment’ ως η 
σωστή μετάφραση της γαλλικής. Το αγγλικό ‘resentment’ προέρχεται από το 
ρήμα resent που σημαίνει είμαι χολωμένος, το φέρω βαρέως, δυσανασχετώ, 
με πειράζει. Το νόημα αυτό, όμως, συνιστά μέρος μόνο του περιεχομένου της 
ressentiment και μάλιστα όχι του ουσιωδέστερου. Ο γαλλικός όρος έχει εντα­
χθεί και προσαρμοσθεί γραμματικά στο ισπανικό και στο ιταλικό λεξιλόγιο 
ως resentimiento και resentimento αντιστοίχως, αφού όμως έχει απωλέσει 
μεγάλο μέρος του αρχικού του νοήματος, πλησιάζοντας το αγγλικό 
resentment. Στη σουηδική γλώσσα, στους ακαδημαϊκούς κύκλους, η γαλλική 
ressentiment χρησιμοποιείται αυτούσια, παραπέμποντας στο νόημα που της 
έδωσε ο Nietzsche.

Το θέμα, βέβαια, δεν είναι απλώς πώς θα μεταφραστεί ο τεχνικός αυτός 
όρος, αλλά ποιο ακριβώς περιεχόμενο θα προσλάβει. Στα ελληνικά, μάλιστα, 
υπάρχει ένα πρόβλημα. Παρόλο που έχει επικρατήσει η ‘μνησικακία’2, ίσως 
η παλαιότερη επιλογή της ‘μεταξίωσης’ από τον Λεμπέση (1963: 9, 33) να 
ήταν πλησιέστερη στο αρχικό νιτσεϊκό περιεχόμενο του όρου. Το γιατί θα το 
καταλάβουμε αργότερα, όταν θα αναφερθούμε στις απόψεις του Scheler. 
Προσώρας αρκεί να επισημάνουμε ότι στην ετυμολογία του γαλλικού όρου 
(re-sentiment) δηλώνεται η ανα-βίωση, το ‘ξανά’ μιας θυμικής αντίδρασης 
-πρόκειται για ένα ανα-συναίσθημα. Πρέπει, επίσης, να σημειώσουμε ότι 
στα αρχαία (Αριστοτέλης 1381b 5) αλλά και στα νέα ελληνικά, κατά κυριο­
λεξία ‘μνησικακία’ σημαίνει τη συνοδευόμενη από πληγωμένο εγωισμό ανά­
μνηση του κακού που έχει γίνει σε κάποιον. Πιθανώς ο Καραποστόλης (1987: 
90) είναι πιο εύστοχος με τον ‘χόλο’ όταν ερμηνεύει τη ressentiment του 
Scheler. Δεν είναι, όμως, βέβαιο ότι πράγματι αποδίδεται έτσι πιστότερα η 
ressentiment, καθώς ‘χόλος’ σημαίνει άγριο θυμό, μίσος, κακία και πικρία. Σε



Λαϊκισμός και μνησικακία 81

κάθε περίπτωση, λοιπόν, οφείλουμε να είμαστε προσεκτικοί στο περιεχόμε­
νο της ‘μνησικακίας’ ως τεχνικού κοινωνιολογικού όρου, προκειμε'νου να 
αποφευχθεί η ‘ορολογική σπατάλη’ σε μια πολύ κρίσιμη και χρήσιμη έννοια. 
Στο θέμα αυτό, πάντως, θα επανέλθουμε αργότερα.

Η νιτσεϊκή προσέγγιση του Scheler

Ο Max Scheler (1874-1928) κληρονομεί από τον Nietzsche την αρνητική 
αυτή αντίληψη περί μνησικακίας, πλην όμως αποποιείται τη νιτσεϊκή γενεα­
λογική εξήγηση και ασχολείται με το όλο ζήτημα όσο κανείς άλλος. Κατ’ 
αυτόν, δεν είναι η χριστιανική κοσμοαντίληψη και, ειδικά, η χριστιανική 
έννοια της αγάπης που γεννά τη δουλοπρεπή μνησίκακη στάση. Η χριστια­
νική ηθική θεμελιώνεται στον πλούτο της ανοικτής ψυχής και δεν έχει σχέση 
με τη στενόκαρδη και καταπιεσμένη βλέψη της μνησικακίας3. Για τον Scheler 
η γενεαλογία της μνησικακίας βρίσκεται στην αστική ηθική που διαμορφώ­
θηκε σταδιακά από τον 13ο αιώνα και κορυφώθηκε με τη Γαλλική Επανά­
σταση (1961: 81-2). Ασκώντας και έμμεση κριτική στην καντιανή κατηγορική 
προσταγή, υποστηρίζει ότι, ενδεχομένως, ο χριστιανισμός να έχει μολυνθεί 
από τον νεωτερικό φιλανθρωπισμό: δεν αγαπάω τον άλλον ως απτό, μονα­
δικό και συγκεκριμένο πρόσωπο, αλλά ως εκπρόσωπο της αφηρημένης αν­
θρωπότητας, αγαπώ τον άνθρωπο εν γένει. Κατά τα άλλα, συμφωνεί σε όλα 
με τον Nietzsche. Δεν διαφωνούν ως προς το αν υπάρχει και πώς ορίζεται η 
μνησικακία, αλλά ως προς τα αίτια της εμφάνισής της.

Ας πάρουμε, όμως, τα πράγματα από την αρχή. Κατά πρώτον, ο Scheler 
θεωρούσε ότι τα συναισθήματα και οι συγκινήσεις δεν είναι υποδεέστερα 
της λογικής αλλά, απεναντίας, πρέπει να εξισώνονται επιστημολογικά με 
αυτή. Ως θεμελιωτής της κοινωνιολογίας της γνώσης, θεωρούσε πως Λόγος 
και Συγκίνηση έχουν την ίδια σημασία στον τρόπο που οι άνθρωποι προσεγ­
γίζουν την πραγματικότητα, η γνώση της λογικής είναι άλλου τύπου γνώση 
από τη γνώση που αποκτά ο άνθρωπος ενορατικά διά των συγκινήσεων 
(1928/1989: 35 επ.). Κατά δεύτερο λόγο, και όπως φαίνεται από το πρώτο 
κεφάλαιο του βιβλίου (1961: 43-78) που έχει τίτλο Η φαινομενολογία και η 
χοινοϊνιολογία της μνησικακίας, ο Scheler δεν ήταν ένας φιλόσοφος ο οποίος 
κινείτο στο αφαιρετικό επίπεδο των αξιών ή έστω ένας ψυχολογίζων φιλό­
σοφος ο οποίος προσπαθούσε να μελετήσει την ιδιωτική εμπειρία του μνη­
σίκακου ατόμου. Στοχεύει παραπέρα, καταδεικνύοντας πώς το ατομικό και 
το συλλογικό διαπλέκονται, ώστε από ατομική κατάσταση του νου (individual



82 Νίκος Αεμερτζής

state of mind) η μνησικακία να μεταστοιχειώνεται σε νοοτροπία4. Τρίτον, 
για τον Scheler, που εδώ μεθοδολογικά υιοθετεί την προσέγγιση της φαινο­
μενολογικής ψυχολογίας του Jaspers, η μνησικακία συνιστά μια ενότητα 
εμπειρίας και δράσης. Προκαταρκτικά, θα λε'γαμε πως στην ανάλυση του η 
μνησικακία είναι η επαναλαμβανόμενη και ενιαία βιωματική εμπειρία μιας 
συγκίνησης η οποία δεν έχει συγκεκριμε'νο αποδε'κτη (όπως έχει π.χ. ο φθό­
νος και το μίσος) και χαρακτηρίζεται από εχθρότητα.

Πιο συγκεκριμένα τώρα, δύο είναι κατά τον Scheler οι αναγκαίες συνθή­
κες, το sine qua non, για την ανάδευση της μνησικακίας. Η πρώτη είναι μια 
μη εκδραματιζόμενη φιλεκδικία, ένα μη εκπληρωμένο και καταπιεσμένο 
αίτημα εκδίκησης. Δεύτερη αναγκαία συνθήκη είναι μια χρόνια εσωτερικευ- 
μένη αδυναμία και αίσθηση ανημπόριας και έλλειψη ικανότητας να επηρεά­
σεις τα πράγματα5. Έτσι, λοιπόν, ενώ θέλεις να εκδικηθείς, νιώθεις ότι δεν 
μπορείς να κάνεις κάτι για αυτό.

Αν και αναφέρεται (ό. π.: 46-48) σε συγγενή αρνητικά συναισθήματα στην 
εκδήλωση των οποίων παρατηρείται μια κλιμάκωση (κακία, δυσαρέσκεια, 
φθόνος, ζηλοτυπία, κακεντρέχεια, μοχθηρία, ζήλια, χαιρεκακία), δεν τα ταυ­
τίζει ούτε τα εξισώνει προς τη μνησικακία. Ναι μεν μπορεί να αποτελούν 
στάδια για τον προοδευτικό σχηματισμό της, πλην όμως για να μιλήσει κανείς 
για μνησικακία πρέπει να αποκλείσει δύο περιπτώσεις: τη γνήσια ηθική 
υπέρβασή τους μέσω της συγχώρεσης ή της εσωτερικής κάθαρσης, από τη 
μια μεριά, και την ενεργή έκφρασή τους, από την άλλη. Όταν αμφότερα 
απουσιάζουν, τότε αναδύεται η μνησικακία. Και τούτο διότι προϋποθέτει την 
ένταση των παραπάνω συναισθημάτων που αξιώνουν εκδίκηση και, ταυτό­
χρονα, την καταλυτική αδυναμία έκφρασής τους, λόγω φόβου, ή/ και φυσικής 
ή πνευματικής μειονεξίας. Απηχώντας πλήρως τον Nietzsche, ο Scheler δη­
λώνει ανοικτά πως ‘η μνησικακία περιορίζεται κυρίως στους υπηρέτες και 
τους υποχείριους, σε όλους εκείνους που εξάπτονται ματαίως από τη βουκέ- 
ντρα της εξουσίας’ (ό. π.: 48).

Χωρίς ο ίδιος να τις χαρακτηρίζει έτσι, από την επιχειρηματολογία του 
προκύπτουν και ορισμένες ικανές συνθήκες για την καλλιέργεια της μνησι- 
κακίας (ό. π.: 49 επ.). Η πρώτη είναι η απόκλιση ανάμεσα στην προσλαμβα­
νόμενη ισότητα όσον αφορά την κοινωνική θέση και τα δικαιώματα που 
απορρέουν από την ιδιότητα του πολίτη και την πραγματική δύναμη του 
ατόμου να τα απολαύσει. Η απόκλιση αυτή, αναφέρει ο Scheler (ό.π. 50, 69), 
λειτουργεί ως ψυχολογικός δυναμίτης καθώς στις πολιτικές δημοκρατίες της 
νεωτερικότητας δομικό στοιχείο είναι η απόσταση ανάμεσα στην τυπική-



Λαϊκισμός και μνησικακία 83

φορμαλιστική και την ουσιαστική ισότητα. Από μόνη της η συνθήκη αυτή θα 
οδηγούσε σε φθόνο6, σε ταξικό μίσος ή ηθική αγανάκτηση, αν δεν επικαθο- 
ριζόταν από χρόνια εσωτερικευμένη αδυναμία (δεύτερη αναγκαία συνθήκη).

Η δεύτερη ικανή συνθήκη, συναφής με την προηγούμενη, είναι ότιπρε'πει 
να υπάρχει σύγκριση. Αν δεν συγκρίνεις τον εαυτό σου με άλλους δεν μπο­
ρείς να νιώσεις αυτά τα εχθρικά συναισθήματα από τα οποία συμποσούται 
η μνησικακία. Δηλαδή, δεν μπορείς να νιώσεις εκδικητικότητα, φθόνο, ζηλο­
τυπία ή μοχθηρία αν δεν συγκριθείς με άλλους. Και ο άλλος μπορεί να είναι 
ένα άτομο, μπορεί να είναι όμως και μια ομάδα αναφοράς, ιδιαίτερα μάλιστα 
σε ανοικτές κοινωνίες που χαρακτηρίζονται από χαλαρή ταξική διαφορο­
ποίηση και κάθετη κινητικότητα7.

Τρίτη, τέλος, ικανή συνθήκη είναι ο αμετάκλητος χαρακτήρας της αδικίας 
την οποία νιώθεις ότι υφίστασαι. Η εκάστοτε αδικία, από την οποία εκκινεί 
η φιλέκδικη διάθεση, πρέπει να βιώνεται ως πεπρωμένο, ως κάτι που δεν 
αλλάζει με τίποτα. Μέσω, λοιπόν, του συνδυασμού των ικανών και ανα­
γκαίων αυτών συνθηκών αναδεικνύεται η κατά Scheler μνησικακία. Όταν 
δεν συντρέχουν οι συνθήκες αυτές δεν μπορούμε να μιλάμε για μνησικακία 
με το ειδικό, τεχνικό, νόημα της λέξης.

Ποιες είναι όμως οι ενδοπροσωπικές διεργασίες στον μνησίκακο άνθρω­
πο; Η απάντηση του Scheler κινείται στη νιτσεϊκή γραμμή, την οποία όμως 
τραβά ακόμη μακρύτερα. Θεωρεί ότι η μνησίκακη στάση οδηγεί σε μια 
αντιστροφή των αξιών. Επειδή ο μνησίκακος άνθρωπος δεν διαθέτει τις 
ηθικές αρετές και τις ψυχολογικές δεξιότητες (π.χ. πίστη, υψηλή αυτοεκτίμη­
ση, μηχανισμούς εξιδανίκευσης) αλλά ούτε και τα κοινωνικά εφόδια προκει- 
μένου να διαχειριστεί την πίεση που του ασκεί η μειονεκτική κοινωνική του 
θέση -αλλά και η, ούτως ή άλλως, πάντα και πανταχού παρούσα υπαρξιακή 
αγωνία (ό. π.: 52)-, προβαίνει σε μια χρόνια αναδίπλωση στον εαυτό του 
αποφεύγοντας να εκδραματίσει την φιλέκδικη διάθεσή του. Με τον τρόπο 
αυτό, λέει ο Scheler, αυτοδηλητηριάζεται ηθικά. Ενώ αρχικά θαυμάζει τις 
αξίες και τα προνόμια τα οποία δεν διαθέτει (κύρος, μόρφωση, πλούτο, 
καταγωγή, ομορφιά, νιάτα, κ.λπ.), επειδή ακριβώς δεν μπορεί να τα αποκτή­
σει τα ακυρώνει, αξιοδοτώντας τα ακριβώς αντίθετα. Επειδή η μνησικακία 
δεν είναι οργή ή μίσος που έχει ημερομηνία λήξης και συγκεκριμένους 
αποδέκτες, αλλά είναι μια χρόνια συναισθηματική διάθεση με ασαφείς απο­
δέκτες η οποία διαπλάθεται από τον αδιέξοδο μηρυκασμό καταπιεσμένων 
αρνητικών θυμικών αντιδράσεων, συνεπάγεται την αντιστροφή των αξιών 
προκειμένου το άτομο να αντεπεξέλθει τις ακυρώσεις που βιώνει. Στην αρχή



84 Νίκος Δεμερτζής

θαυμάζω τον πλούσιο, τον ωραίο, τον αριστοκράτη, τον μορφωμένο, τον 
διάσημο, κ.λπ. Επειδή, όμως, εξ ορισμού δεν μπορώ να γίνω σαν και αυτούς 
και δεν μπορώ να τους συναγωνιστώ ανακλάται μέσα μου μια σιωπηλή ε- 
χθροπάθεια, μια καταπιεσμένη φιλεκδικία για κάτι που μου υπεξαιρέθηκε 
ενώ το δικαιούμην. Έτσι, σιγά-σιγά, αυτό που θαύμαζα αρχίζω να το υποτι­
μώ. Με ψυχαναλυτικούς όρους, θα λέγαμε πως πρόκειται για σχηματισμό εξ 
αντιδράσεως, έναν μηχανισμό άμυνας σε πιέσεις που δέχεται ο ψυχισμός. 
Βέβαια, σε καθαρά ατομικό επίπεδο, για τον Scheler η εν λόγω μεταξίωση 
είναι ένα είδος αυτοθεραπείας. Ωστόσο, ο γερμανός κοινωνιολόγος επικε­
ντρώνεται στη μελέτη κοινωνικών και πολιτισμικών φαινομένων και, ως εκ 
τούτου, θεωρεί ότι η μνησίκακη νοοτροπία αλλάζει ολόκληρο το σύστημα των 
αξιών του πολιτισμού, καθώς και το πώς αντιμετωπίζεται η εξουσία, η γνώση, 
η ιστορική μνήμη, η κοινωνική εξέλιξη, η κοινωνική ιεραρχία και ούτω κα­
θεξής.

Το ότι ο Scheler προσπερνά τον Nietzsche έγκειται στο ότι η αντιστροφή 
των αξιών στην οποία αναφέρεται δεν σημαίνει ότι σε τρέχοντα χρόνο ο 
μνησίκακος άνθρωπος έχει επίγνωση της θετικότητας των αξιών τις οποίες 
αντιμάχεται. Δεν πρόκειται για μια συμφεροντο-λογική στάση. Ο μνησίκακος 
άνθρωπος δεν είναι ο ορθολογικός δράστης που αντιδρά σύμφωνα με τη 
λογική των ‘άγουρων σταφυλιών’. Δεν πρόκειται, όμως, ούτε και για κυνισμό. 
Δεν είναι ότι ο μνησίκακος ξέρει και αναγνωρίζει τις αξίες αλλά συμπερι- 
φέρεται ως να μην τις ήξερε ή να μην τις αναγνώριζε (ξέρει και αποδέχεται, 
δηλαδή, τη μόρφωση ως αυταξία, πλην όμως επειδή δεν μπορεί ο ίδιος να 
μορφωθεί την απαξιώνει τοποθετώντας στη θέση της την αυθορμησία, ας 
πούμε, του λαϊκού ανθρώπου). Αλλά ούτε και υποκριτής είναι ο μνησίκακος. 
Δεν αντιστρέφει τις αξίες προσχηματικά (ό.π.: 77).

Αυτό που εννοεί ο Scheler με τη μνησίκακη ‘μεταξίωση’ (transvaluation), 
είναι μία κατά κυριολεξία υποκατάσταση: οι παλιές αξίες να μένουν στο 
παρασκήνιο του ψυχισμού, σε ένα θολό τοπίο της ψυχής, έτσι ώστε ο μνησί­
κακος άνθρωπος να μην τις βλέπει καθώς κινείται σε ένα άλλο επίπεδο 
αξιών, τις οποίες έχει αναγάγει σε θετικό κανονιστικό πλαίσιο αναφοράς (ό. 
π.: 60)8. Για τον Scheler, ο μνησίκακος άνθρωπος είναι ειλικρινής μεν, αλλά 
αξιακώς μεταλλαγμένος.

Μετά από την ανατομική εξέταση της έννοιας της μνησικακίας, ο Scheler 
προβαίνει σε συγκεκριμένες αναλύσεις κοινωνιολογικών τύπων μνησικα- 
κίας. Βεβαίως, οι αναλύσεις του είναι αναγκαστικά ιδιοτυπικές, καθώς η 
πραγματικότητα είναι πολύ πιο σύνθετη. Η δράση και οι συγκινήσεις τελούν



Λαϊκισμός και μνησικακία 85

σε συνεχή ροή, για τη συγκρότηση των κοινωνικών συνθηκών απαιτείται η 
σύρρευση πολλών και διαφορετικών παραγοντικών ροών. Ως εκ τούτου, ο 
Scheler αποφεύγει κάθε συναισθηματικό αναγωγισμό και μονισμό, μια και 
οι περιπτώσεις που σχολιάζει δεν αντιπροσωπεύουν αμιγώς μνησίκακες, 
αλλά φορτισμένες με μνησικακία κοινωνικές καταστάσεις (ό.π.: 61). Οι γυ­
ναίκες ως ‘αδύναμο’ και σχεδόν μονίμως καταπιεσμένο φύλο- οι παλιότερες 
γενιές έναντι των νέων- οι ρομαντικοί διανοούμενοι που γοητεύονται από 
περασμένες εποχές γιατί απεχθάνονται τη δική τους- ο (θρησκευτικός) απο­
στάτης που εξυψώνει την αξία της νέας του πίστης για να ανταγωνιστεί την 
παλαιά· οι παρακμάζουσες τάξεις και τα μικροαστικά στρώματα που δεν 
μπορούν να συμμετάσχουν δημιουργικά στην εθνική ζωή και ασκούν δριμεία 
κριτική στις ανώτερες τάξεις στο όνομα της δημοκρατίας ή του σοσιαλισμού- 
το υστερότοκο τέκνο έναντι του πρωτότοκου προνομιούχου που οφείλει να 
αγαπά τον αδελφό τους ενώ, στο βάθος, έχει κάθε δικαίωμα να αισθάνεται 
οργισμένος- η μεγαλύτερη σε ηλικία σύζυγος έναντι του νεώτερου συζύγου- 
η πεθερά που επιχαίρει την ύπαρξη της νύφης γιατί δεν της επιτρέπεται να 
νιώσει ζήλια- τα κόμματα που παραμένουν μονίμως εκτός του νυμφώνος της 
κυβερνητικής εξουσίας και υιοθετούν αντισυστημική συμπεριφορά έναντι 
των κυβερνητικών- η κληρική και καλογερίστικη αποστροφή στα εγκόσμια 
που γίνεται όχι λόγω της αγάπης του Θεού αλλά εξαιτίας του κρυμμένου 
μίσους για τον συνάνθρωπο -όλα αυτά είναι περιπτώσεις του δημόσιου και 
ιδιωτικού βίου οι οποίες δομούν και δομούνται από τη μνησίκακη διάθεση, 
τον βασανιστικό μηρυκασμό καταπιεσμένων αρνητικών συναισθημάτων τα 
οποία εκφράζονται με ανεστραμμένο (όχι απλώς μεταμφιεσμένο) αξιολογι­
κό τρόπο.

Προς μια αποτίμηση

Όπως αναφέρθηκε, βασικό διαφοροποιητικό στοιχείο των νιτσεϊκών και 
των μη νιτσεϊκών προσεγγίσεων της μνησικακίας είναι η σύναψη του ηθικού 
αυτού συναισθήματος με ενεργητική και παθητική στάση αντιστοίχους. Και 
είναι η διαφορά αυτή που καθορίζει τη διάσταση ως προς το εννοιολογικό 
περιεχόμενο του όρου. Συναπτόμενη με την ενεργητικότητα, η μνησικακία 
ορίζεται ως ηθική αγανάκτηση, ως νέμεση και ως οργή. Συναπτόμενη με την 
παθητικότητα, ορίζεται à la Nietzsche και Scheler. Αν και, όπως αναφέρει ο 
Barbalet (1998: 63), δεν είναι ανάγκη να υποστασιοποιείται και να καθηλώ­
νεται το περιεχόμενο των εννοιών γενικώς, δεν βρίσκω, ειδικά για την εν



86 Νίκος Αεμερτζής

λόγω έννοια, αποχρώντα λόγο να εγκαταλειφθεί το εννοιολογικό περιεχό­
μενο της ‘μνησικακίας’ ως terminus technicus. Επειδή, ήδη από τον Αριστο­
τέλη, υπάρχει η έννοια της ηθικής αγανάκτησης (νέμεσις) και της οργής, θα 
μπορούσε κάλλιστα να παραμείνουν εν χρήσει στην κοινωνιολογική (και 
ηθικο-φιλοσοφική) ανάλυση χωρίς να επιβαρύνουμε τη ‘μνησικακία’ με ένα 
νόημα που εξ αρχής ουδέποτε είχε.

Επειδή, όμως, ως έναν σημαντικό βαθμό η ανανοηματοδότηση του όρου 
ως ‘ηθική αγανάκτηση’ καλώς ή κακώς έχει επέλθει, θα έπρεπε ίσως να 
παραμείνει η ’μνησικακία’ ως ressentiment, αμετάφραστη. Στα ελληνικά, ο­
ποτεδήποτε χρησιμοποιείται η σελεριανή έννοια θα μπορούσε ίσως η ελλη­
νική απόδοση να συνοδεύεται από τον γαλλικό όρο εν παρενθέσει. Όπως 
δεν μπορεί να μεταφραστεί η γερμανική λέξη Schadenfreude σε άλλες ευρω­
παϊκές γλώσσες -παρά μόνο ίσως στην ελληνική ως ισοδύναμη της ‘χαιρεκα- 
κίας’ (υπό την έννοια ότι κάποιος χαίρεται για τα δεινά που υφίσταται 
δικαίως κάποιος άλλος)9-, θα έπρεπε η ressentiment, ως τεχνικός όρος, να 
διατηρείται αμετάφραστη και η ‘μνησικακία’ (resentment) να εκλαμβάνεται 
ως συνώνυμη της ηθικής αγανάκτησης, της πίκρας, της πίκας, της οργής και 
του ηθικού θυμού. Εφόσον πρόκειται για δύο έννοιες με διαφορετικό και, 
μάλιστα, αντιθετικό περιεχόμενο, θα έπρεπε ίσως να σημαίνονται και με 
διαφορετικό τρόπο. Πόσο μάλλον που, όπως αναφέρει και ο Portman (2000: 
118), η ειρωνεία είναι πως όσο εκφράζεται και εκδραματίζεται η resentment 
(μνησικακία, ηθική αγανάκτηση), τόσο περιστέλλεται η ressentiment, ακριβώς 
λόγω της αντιστρόφως ανάλογης σχέσης ενεργητικότητας και παθητικότητας 
που τις διέπει.

Σε κάθε περίπτωση, όμως, οφείλει κανείς να διευκρινίζει τον τρόπο με 
τον οποίο εννοεί τον όρο προκειμένου να τον χρησιμοποιήσει στην ανάλυση 
συγκεκριμένων κοινωνικών και πολιτικών φαινομένων. Προτού κλείσω την 
ενότητα αυτή ας μου επιτραπεί μια συνοπτική περιγραφή της μνησικακίας 
(;ressentiment). Κατανοώ, λοιπόν, τη μνησικακία ως ένα δυσάρεστο δευτερο­
γενές ηθικό συναίσθημα χωρίς συγκεκριμένους αποδέκτες, το οποίο λειτουρ­
γεί ως χρόνια επαναβίωση καταπιεσμένης και αδιέξοδης φιλεκδικίας, εχθρό­
τητας, ζήλιας και αγανάκτησης, εξαιτίας της αδυναμίας που νιώθει το υπο­
κείμενο να τις εκφράσει έτσι, ώστε στο επίπεδο των αξιών να απαρνείται ό,τι 
ασυνείδητα επιθυμεί.

Βάσει του ορισμού αυτού προχωρώ ευθύς αμέσως στην ερμηνεία του 
ελληνικού μεταπολιτευτικού λαϊκισμού.



Λαϊκισμός και μνησικακία 87

Λαϊκισμός: ένα φορτισμένο από μνησικακία πολιτικό φαινόμενο

Οι περισσότεροι εκ των αναλυτών του συμφωνούν ότι ο λαϊκισμός είναι 
μια από τις πλέον απείθαρχες έννοιες της πολίτικης κοινωνιολογίας. Ούτως 
ή άλλως, διαφορετικές θεωρητικές σχολές -όπως είναι π.χ. ο λειτουργισμός 
ή ο μαρξισμός- την αντιλαμβάνονται διαφορετικά. Επιπροσθέτως, έχουν 
κατά καιρούς χρησιμοποιηθεί αρκετά και, κυρίως, αλληλένδετα κριτήρια 
προκειμένου να κατασκευασθούν τυπολογίες του λαϊκισμού, ιδιαίτερα μάλι­
στα όταν αυτός μελετάται συγκριτικά. Τα τυπολογικά κριτήρια είναι συνή­
θως πολιτικά (δεξιός, αριστερός, επαναστατικός, ρομαντικός λαϊκισμός), 
κοινωνιο-χωρικά (αστεακός, αγροτικός λαϊκισμός) και γεωπολιτικά (λατι­
νοαμερικανικός, βορειοαμερικανικός, τριτοκοσμικός, βαλκανικός, κ.λπ.). 
Βάσει αυτών των κριτηρίων ο λαϊκισμός μπορεί αφενός μεν να αναλυθεί 
συνδυαστικά ως πολιτικός λόγος, ως ιδεολογία, ως κίνημα, ως κόμμα, ως 
καθεστώς, ως πρακτική, ως κώδικας ή ως σύνδρομο (Wiles 1969), ως μια 
διάσταση της πολιτικής κουλτούρας (Worsley 1969: 245), αφετέρου δε να 
συναναλυθεί από κοινού με άλλα συναφή πολιτικά φαινόμενα όπως είναι, 
πρωτίστως, ο εθνικισμός, ο φασισμός, ο ρατσισμός, η επανάσταση, οι εξε­
γέρσεις, η κοινωνικό- οικονομική ανάπτυξη, κ.λπ.

Δεν είναι λίγοι εκείνοι που υποστηρίζουν ότι ανεξαρτήτως της ποικιλο- 
μορφίας με την οποία εκδηλώνεται -για την ακρίβεια πρόκειται για λαϊκι­
σμούς-, είναι πολύ μικρός ο αριθμός των παραγόντων που, σε τελευταία 
ανάλυση, συγκροτούν τη λαϊκιστική πλατφόρμα: η εναντίωση στους θεσμούς 
της αντιπροσωπευτικής δημοκρατίας, η ηθικοποίηση και μυθοποίηση της 
λαϊκής θέλησης, η χρήση του ‘λαού’ ως θεμελιώδους έννοιας, η χαρισματική 
ηγεσία, η εκ των άνω πολιτική ενσωμάτωση των λαϊκών στρωμάτων.

Δεν είναι τυχαίος, λοιπόν, ο όγκος της βιβλιογραφίας που έχει παραχθεί 
γύρω από τον λαϊκισμό, ούτε βεβαίως και οι διαφωνίες ως προς την εννοη- 
μάτωσή του (Canovan 1981: 3-16). Σκοπός της δικής μου παρέμβασης δεν 
είναι να σχολιάσω την εφ’ όλης της ύλης συζήτηση περί λαϊκισμού, αλλά να 
φωτίσω μια λίγο διερευνημένη πλευρά της: τη θυμική διάσταση του λαϊκιστι- 
κού φαινομένου, με ειδική αναφορά στην ελληνική περίπτωση.

Η θυμική παράμετρος στην ανάλυση του λαϊκισμού

Θα ξεκινήσω τη σύντομη αυτή ενότητα με μια διαπιστωτική παρατήρηση: 
σε όλες σχεδόν τις ερμηνείες του λαϊκισμού, η θυμική παράμετρος περιλαμ­



Νίκος Δεμερτζής

βάνεται άλλοτε με καμουφλαρισμένο και άλλοτε με ημιτελή τρόπο. Αν και 
ουδείς εκ των αναλυτών θα ήταν πρόθυμος να διαγράψει την παράμετρο 
αυτή, λίγοι είναι εκείνοι που την προσέγγισαν συστηματικά, οι περισσότεροι 
αρκέστηκαν απλώς στην ‘αυτονόητη’ και υπαινικτική της παρουσία. Η ειδική, 
μέσα στην ανάλυση του λαϊκισμού, θεματοποίηση των συναισθημάτων απου­
σιάζει διότι, ούτως ή άλλως, όπως ήδη έχει αναφερθεί, για πάρα πολλά 
χρόνια δεν ετύγχαναν ειδικής μεταχείρισης στο πλαίσιο της κοινωνιολογικής 
ανάλυσης εν γένει.

Έτσι, λοιπόν, συχνά οι συγκινήσεις και τα συναισθήματα χρησιμοποιού­
νται με μετωνυμικό τρόπο. Η ανάλυση, δηλαδή, ενός εκάστου λαϊκισμού 
διενεργείται με τη χρήση γενικών θυμικών κατηγοριών και όχι μέσω της 
ερμηνείας συγκεκριμένων συναισθημάτων. Τα συγκεκριμένα και επιμέρους 
συναισθήματα καμουφλάρονται κάτω από γενικόλογες περιγραφές της ‘υπο­
κειμενικής’ διάστασης του φαινομένου. Λόγου χάρη, έχει υποστηριχθεί ότι 
στην ανάδυση του βορειοαμερικανικού και λατινοαμερικανικού λαϊκισμού 
συνέβαλε η ‘δυσφορία’ των αγροτικών και μικροαστικών στρωμάτων στις 
εφαρμοζόμενες οικονομικές πολιτικές και τους θεσμούς του πολιτικού συ­
στήματος, καθώς και η ‘αντιπάθεια’ και η ‘αλλοτρίωση’ που ένιωθαν έναντι 
των ελίτ εξουσίας (Hennessy 1969: 29, 46, Taggart 2000: 43). ’Δυσφορία’, 
‘αλλοτρίωση’ και ‘αντιπάθεια’, όμως, είναι γενικές θυμικές κατηγορίες κάτω 
από τις οποίες μπορεί να υποκρύπτεται ένα ριπίδιο συγκεκριμένων συναι­
σθημάτων όπως είναι π.χ. το μίσος, η οργή, η αγανάκτηση, η θλίψη, κ.λπ.

Στην ερμηνεία του ρωσικού, και όχι μόνον, λαϊκισμού ως κεντρική ανα­
λυτική κατηγορία αναφέρεται η ρομαντική ιδεοποίηση της αγροτικής κοινό­
τητας και η μυθοποίηση του ‘λαού’ (Walicki 1969: 79, Taggart 2000: 46). Αυτά 
όμως είναι μηχανισμοί παραγωγής φαντασιακών κατασκευών που εμμέσως 
μόνο παραπέμπουν στα ‘πραγματικά’ συναισθήματα, τα οποία ουσιαστικά 
συνιστούν την ‘πρώτη ύλη’ τους: χαρά, ελπίδα, νοσταλγία, θαυμασμός, υπε­
ρηφάνεια, αγαλλίαση, κ.λπ. Παρομοίως, όταν συχνά αναφέρεται το φαντα- 
σιακό στοιχείο των λάίκιστικών κινητοποιήσεων, υπό την έννοια μιας συλλο­
γικής ταύτισης που θεμελιώνεται στον πολλαπλασιασμό του Ιδανικού του 
Εγώ των υποκειμένων ή, ακόμη, και όταν γίνεται λόγος για το ίδιο το όνομα, 
το κύριο δηλαδή σημαίνον ‘λαός’, διά του οποίου τίθενται σε ενέργεια λάί- 
κές-ταξικές εγκλήσεις (Worsley 1969: 244, Laclau 1977:143-198, 2004, Σοφός 
1994), αποκομίζει κανείς την εντύπωση ότι η έμφαση δίδεται στην περιγραφή 
των μηχανισμών ταυτοποίησης και όχι στα συνοδό συναισθήματα που τους 
τροφοδοτούν.



Λαϊκισμός και μνησικακία 89

Όπως προανέφερα, εκτός από τις μετωνυμικές παρατηρούνται και ατε­
λείς χρήσεις των συναισθημάτων στην ανάλυση του λαϊκισμού. Αυτό αίφνης 
συμβαίνει με την ιδέα του ‘μυθικού λίκνου’ (heartland), το οποίο ο Taggart 
(2000: 95-98,117) θεωρεί εκ των ων ουκ άνευ στοιχείο του λαϊκισμού. Πε'ραν 
όμως της φαντασιακής της υπόστασης, κατά τα άλλα ο Taggart αφήνει αδιευ­
κρίνιστο το συγκινησιακό περιεχόμενο της εν λόγω ιδε'ας. Περίπου το ίδιο 
συμβαίνει με τη ‘λαϊκιστική διάθεση’ (mood) που προκρίνει η Canovan 
(1999) ως θεμελιώδους συστατικού των λάίκιστικών κινητοποιήσεων. Για την 
έγκριτη θεωρητικό του λαϊκιστικού φαινομένου, η λαϊκιστική πολιτική δεν 
μπορεί παρά να στηρίζεται σε ‘εντεινόμενες συγκινήσεις’ γύρω από χαρισμα­
τικούς ηγέτες, ‘ενθουσιασμό’ και αυθορμησία. Και τούτο όχι μόνο στις ιστο­
ρικές περιπτώσεις αντιδραστικού λαϊκισμού (ναζισμός, βοναπαρτισμός, 
κ.λπ.), αλλά και στους ‘υγιείς’ λαϊκισμούς που εμφανίζονται στις δυτικές 
δημοκρατίες και στοχεύουν στη ‘λυτρωτική αναβίωση’ της πολιτικής, πέραν 
του διαχειριστικού και πραγματιστικού στυλ διακυβέρνησης. Εκτός, όμως, 
από τη γενική αυτή επίκληση, η Canovan δεν προβαίνει στη συγκεκριμενο­
ποίηση της συγκινησιακής ‘διάθεσης’ στον λαϊκισμό.

Βεβαίως, τίθεται ένα ‘γιατί’. Γιατί η θυμική παράμετρος στη θεωρητική 
ανάλυση του λαϊκισμού αναπτύσσεται υποτονικά, ενώ η λειτουργία της στην 
πραγματική πολιτική διαδικασία είναι τόσο έντονη; Νομίζω πως εκτός από 
την παραμελημένη θέση των συναισθημάτων στην κοινωνιολογική ανάλυση 
εν γένει, τούτο οφείλεται και στο ότι αρκετοί θεωρητικοί που ασχολήθηκαν 
και ασχολούνται με το θέμα κινούνται πιο πολύ σε αφαιρετικό-γενικευτικό 
και μακροσκοπικό επίπεδο και λιγότερο στο επίπεδο της μικροκλίμακας των 
συγκινήσεων και των συναισθημάτων. Η μικροανάλυση, ως γνωστόν, απαιτεί 
ποιοτικά μεν μεθοδολογικά εργαλεία, πλην όμως διαφορετικά από εκείνα 
της μακροσκοπικής προσέγγισης: ανάλυση λόγου, ντοκουμέντων, συνεντεύ­
ξεις, κ.λπ. Έτσι, μελετώντας κατά κανόνα τον λαϊκισμό σε επίπεδο κοινωνι­
κών δομών μέσω της ιστορικής κοινωνιολογικής προσέγγισης και της συγκρι­
τικής ανάλυσης, παραγκωνίζεται αναγκαστικά η θυμική του διάσταση. Ωστό­
σο, έχει προ πολλού επισημανθεί η ανάγκη της άρσης του χάσματος ανάμεσα 
στο μακρο- και στο μικρο-αναλυτικό επίπεδο (Giddens 1984: 139-144) και η 
μελέτη του λαϊκισμού δεν θα πρέπει να εξαιρεθεί. Μάλιστα, η άρση αυτή 
εξυπηρετείται με την κοινωνιολογική μελέτη των συγκινήσεων ακριβώς διότι 
συνδέει την υποκειμενική δράση με τις κοινωνικές δομές. Οφείλω να πω ότι 
εστιάζοντας και στα συναισθήματα κατά τη μελέτη του λαϊκισμού, εκείνο που 
ενδιαφέρει δεν είναι η ψυχοσωματική αιτιολογία των ατομικών διαθέσεων



90 Νίκος Αεμερτζής

-κάτι που ο James (1999: 44- 5) θα αποκαλούσε ‘ιατρικό υλισμό’- αλλά η 
διατομική πνευματική και ηθική τους σημασία. Με άλλα λόγια, εκείνο που 
εν προκειμε'νω ενδιαφέρει στη μελε'τη των συγκινήσεων είναι η πληρέστερη 
in situ κατανόηση του νοήματος (ή των νοημάτων) του εκάστοτε λαϊκισμού. 
Αυτό το είχε υπογραμμίσει από νωρίς ο Minogue (1969:197), χωρίς πάντως 
να βρει πολλούς μιμητές προς την κατεύθυνση αυτή: Ή κατανόηση του (λαϊ- 
κιστικού) κινήματος συνεπάγεται την ανακάλυψη των συναισθημάτων που 
κινητοποιούν τους ανθρώπους’.

Η θέση αυτή σημαίνει ότι, στην πράξη, δεν είναι ένα αλλά αρκετά, πλην 
όμως ενδοσυσχετισμένα, συναισθήματα που επιτρέπουν την ανάδυση και την 
αναπαραγωγή του λαϊκισμού ως πρακτικής, ως κινήματος, ως κόμματος και 
ως καθεστώτος. Πόσο μάλλον που ο λαϊκιστικός ιδεολογικός λόγος (ή /και 
κώδικας) συναρθρώνεται με άλλες ιδεολογίες και προσαρμόζεται κατά χα- 
μαιλεοντικό τρόπο σε ποικίλα πολιτικά, θρησκευτικά και κοινωνικά περιβάλ­
λοντα (Taggart 2000: 2-4, 55). Έτσι, λοιπόν, στο πλαίσιο συγκεκριμένων 
λαϊκισμών που ευδοκιμούν σε συγκεκριμένες εθνικές πολιτικές κουλτούρες, 
μπορεί κανείς κάλλιστα να βρει ένα ριπίδιο συναισθημάτων που περιλαμβά­
νει τη νοσταλγία, το άγχος, την αβοηθησία, το μίσος, τη φιλεκδικία, την 
έκσταση, τη μελαγχολία, την οργή, τον φόβο, την αγανάκτηση, τον φθόνο, τη 
χαιρεκακία και τη μνησικακία. Σε ορισμένα εξ αυτών αναφέρεται και ο 
Minogue (1969: 197, 206, 207).

Ειδικά στη μνησικακία, στην οποία θα καταφύγουμε για να εξηγήσουμε 
τον μεταπολιτευτικό ελληνικό λαϊκισμό, αναφέρθηκε ο Shils (1956: 15) προ- 
κειμένου να ερμηνεύσει την αμερικανική πολιτική σκηνή της δεκαετίας του 
1950 και, ειδικότερα, τον μακαρθισμό και τη διείσδυση των μυστικών υπη­
ρεσιών στην κοινωνική ζωή των ΗΠΑ. Θεωρεί πως ο μακαρθισμός δεν ήταν 
κεραυνός εν αιθρία, αλλά απόρροια μιας μακράς συντηρητικής παράδοσης 
αντιδιανοουμενισμού, επαρχιώτικης ζηλοφθονίας και κακεντρέχειας απένα­
ντι στους ξένους και τους αστούς. Επιπλέον, συμπύκνωσε μια μακρά αντιπα­
λότητα ανάμεσα στους πολιτικούς και τους επιστήμονες. Κατά τον αμερικανό 
κοινωνιολόγο, η παράδοση αυτή έλκει την καταγωγή της από τον αγροτικό 
αμερικανικό λαϊκισμό του 19ου αιώνα (ό. π.: 98), ο οποίος δεν περιέχει μόνο 
προοδευτικά στοιχεία. Από την ενάργεια της ανάλυσής του δε, μπορεί κανείς 
να αποκομίσει και μια γενικότερη θεωρητική αποτίμηση του λαϊκισμού ως 
πολιτικού φαινομένου. Έτσι, μεταξύ άλλων, θεώρησε πως ο λαϊκισμός είναι

‘μια ιδεολογία της μνησικακίας ενάντια στο κοινωνικό καθεστώς που επιβάλ-



Λαϊκισμός και μνησικακία 91

λεται από τη μακροχρόνια κυριαρχία μιας τάξης, η οποία πιστεύεται ότι ε'χει 
το μονοπώλιο της εξουσίας, της ιδιοκτησίας και της κουλτούρας’ (ό.π. 100-1).

Ο λαϊκισμός των μεσοδυτικών και νότιων περιοχών των ΗΠΑ είναι ενά­
ντια στους αντιπροσωπευτικούς θεσμούς και υπέρ μιας ‘ουσιαστικής’ δικαιο­
σύνης, όπου τον πρώτο λόγο θα έχει ο απλός άνθρωπος του λαού. Για τον 
Shils (ό.π.: 101), αυτό συνιστά περίπτωση ‘ανεστραμμένης ανισότητας’: ο 
μνησίκακος λαϊκισμός δεν επιφέρει την ισότητα και το κράτος δικαίου, αλλά 
επιδιώκει την εναλλαγή σχέσεων ανισότητας όπου τη θέση του ‘κατεστημέ­
νου’ καταλαμβάνει ο ‘λαός’. Σε αυτό συμβάλλει και ο Τύπος, ο οποίος εστιά­
ζει σε σκάνδαλα και ανθρώπινες ιστορίες που γεννούν ηθική οργή (ό. π.: 
144-5). Έτσι, ο λαϊκισμός των πολιτικών συνάπτεται με τον λαϊκισμό του 
Τύπου.

Ο ελληνικός λαϊκισμός στον αστερισμό της μνησικακίας

Από τα τέλη της δεκαετίας του 1970 και εντεύθεν, με κορύφωση ίσως την 
πενταετία 1989-93, ο λαϊκισμός γενικώς και ο ελληνικός λαϊκισμός ειδικότε­
ρα συγκέντρωσαν το έντονο ενδιαφέρον της εγχώριας πολιτικής κοινωνιο- 
λογίας, αλλά και των ιστορικών, των ανθρωπολόγων και άλλων εκπροσώπων 
των κοινωνικών και ανθρωπιστικών επιστημών. Ως επί το πλείστον, η θεω­
ρητική και εμπειρική έρευνα εστιάσθηκε στον λαϊκισμό του ΠΑΣΟΚ καθόλη 
τη δεκαετία του 1980, αρχής γενομένης από διανοούμενους της Αριστερός, 
οι οποίοι προσπάθησαν να εξηγήσουν την ταχύτατη ανοδική πορεία του 
κόμματος αυτού στην εξουσία και να το διαφοροποιήσουν από τον σοσιαλι­
στικό, σοσιαλδημοκρατικό, αριστερό και ‘προοδευτικό’ χώρο. Σε όλη αυτή 
την περίοδο, πλήθος βιβλίων, επιστημονικών άρθρων, συλλογικών τόμων, 
διδακτορικών διατριβών σε ελληνικά και ξένα πανεπιστήμια, δημοσιογραφι­
κών κειμένων και ραδιοφωνικών εκπομπών λόγου αφιερώθηκαν στην εξή­
γηση του ελληνικού λαϊκισμού υιοθετώντας ποικίλες και ενίοτε εναλλακτικές 
θεωρητικές και μεθοδολογικές προσεγγίσεις (μαρξιστικές, μεταμαρξιστικές, 
λειτουργιστικές, συγκριτικές, ιστορικές, δομιστικές, ανθρωπολογικές, κ.λπ.).

Είναι προφανές ότι στο παρόν κείμενο δεν είναι δυνατόν ούτε και πρέπει 
να γίνει συστηματική αναφορά στις αναλύσεις αυτές. Θα αρκεσθώ μόνο να 
υπομνηματίσω το άρθρο των Λυριντζή και Σπουρδαλάκη (1993), στο οποίο 
επισκοπείται η ελληνική επί του θέματος βιβλιογραφία κατά τη περίοδο 
1977-93, τον συλλογικό τόμο του Clogg (1993) και την πρόσφατη εργασία του



92 Νίκος Δεμερτζής

Πανταζόπουλου (2001). Θεωρώντας γνωστό το ε'ργο αυτό, θα προβώ στη 
συνε'χεια σε ορισμένα πλαισιωτικά σχόλια γύρω από τον ελληνικό λαϊκισμό 
αξιοποιώντας, ίσως κατά τρόπο σχηματικό, τα κριτήρια του Wiles (1969).

Στο γνωστό του κείμενο, ο Wiles απομόνωσε είκοσι τέσσερα στοιχεία που 
κατά την άποψή του συγκροτούν τον λαϊκιστικό κώδικα. Τα στοιχεία αυτά 
αναδεικνύονται μέσα από τη βασική παραδοχή ότι το ‘καλό’ είναι με το 
μέρος των παραδόσεων της πλειοψηφίας του απλού λαού (Wiles 1969: 166). 
Φυσικά, δεν είναι απαραίτητο να συνυπάρχουν όλα αυτά τα στοιχεία σε κάθε 
κίνημα ή πολιτικό πρόγραμμα προκειμένου αυτό να χαρακτηρισθεί λαϊκιστι- 
κό. Επιμέρους συνδυασμοί που εξαρτώνται από τη συγκυρία, την πολιτική 
κουλτούρα και το διεθνές περιβάλλον μπορούν κάλλιστα να αναδείξουν τη 
λάίκιστική φυσιογνωμία ενός κινήματος, κόμματος ή προγράμματος αρκεί, 
βεβαίως, κάθε φορά, να ενδημεί η παραπάνω βασική παραδοχή10. Από τα 
είκοσι τέσσερα, λοιπόν, ιδεοτυπικά στοιχεία του Wiles, είμαι της γνώμης ότι 
τα δώδεκα εντοπίζονται οπωσδήποτε στην ελληνική περίπτωση:

1. Ως ιδεολογία, ο λαϊκισμός χαρακτηρίζεται από χαλαρότατα και ασά­

φεια.
2. Όπως και άλλοι λαϊκισμοί, ο ελληνικός λαϊκισμός είναι πολύ περισσό­

τερο ηθικιστικός και λιγότερο προγραμματικός. Δεν ενδιαφέρει τόσο η απο- 
τελεσματικότητα και η ορθολογική συνέπεια λόγων και έργων, όσο η εμμονή 
σε μια ‘ηθική του φρονήματος’, η οποία πηγάζει από τη μυθική αυτοϊδεοποίη- 
ση του ‘λαού’ (Λίποβατς 1991: 218) και το ‘αυταπόδεικτο’ δίκαιο των ‘λαϊκών 
αιτημάτων’. Ο ηθικισμός του ελληνικού λαϊκισμού της δεκαετίας του 1980 
εκφράστηκε με την ‘υπερπολιτικοποίηση’ του εκλογικού σώματος υπό την 
έννοια της προσκόλλησης στο κράτος, το οποίο γίνεται αντιληπτό ως πεδίο 
άντλησης προνομίων, προστασίας και κύρους (Σπουρδαλάκης 1988:110-111, 
Δεμερτζής 1990: 85). Όπως έχει δείξει ο Thompson (1971, 1978), στην 
‘ηθική οικονομία’ οι φτωχές λαϊκές μάζες προσανατολίζονται στην αγορά ως 
καταναλωτές που ζητούν ‘δίκαιες τιμές’, ως φορολογούμενοι που πιέζουν για 
απαλλαγές και μειωμένα φορολογικά βάρη και ως εργαζόμενοι που ζητούν 
προστασία των επαγγελματικών τους δικαιωμάτων. Προσανατολίζονται, ά- 
ρα, στον πατερναλιστικό και παρεμβατικό ρόλο του κράτους βάσει εξω-οι- 
κονομικών ηθικών κριτηρίων. Τηρουμένων των ιστορικών διαφορών και των 
χρονικών αποστάσεων, κάτι αντίστοιχο συνέβη στην περίπτωση του ελληνι­
κού λαϊκισμού11.

3.0 ηθικισμός συνδέεται με μια εργαλειακή αντίληψη τον κράτους. Όταν 
τους αφορά άμεσα, οι λαϊκιστές θέλουν το κράτος αρωγό και όχι ισχυρό: η



Λαϊκισμός και μνηαικακία 93

κυβέρνηση οφείλει να κάνει ό,τι οι ίδιοι δεν μπορούν να πετύχουν από μόνοι 
τους. Όταν, όμως, πρόκειται για υποθε'σεις που δεν τους αφορούν άμεσα, 
δεν αντιλέγουν σε ισχυρές και αυταρχικές κρατικές παρεμβάσεις όπως είναι 
π.χ. η καταστολή εξωσυστημικών πολιτικών διαμαρτυριών, απεργιών που δεν 
ελέγχονται από τα επίσημα συνδικάτα, κ.λπ.

4. Βεβαίως η χαρισματική ηγεσία δεν θα μπορούσε να λείπει από την 
κωδικοποίηση του ελληνικού λαϊκισμού. Ως ηγετική προσωπικότητα, ο Αν- 
δρέας Παπανδρέου ήταν, για μια εικοσαετία, ο συνδετικός κρίκος του ίδιου 
του ΓΊΑΣΟΚ, όντας για τις μάζες αντικείμενο άμεσης ταύτισης και μοχλός 
πολιτικών ανατροπών (Κατσούλης 1996).

5. Ο αντι-όιανοουμενισμός και η αριστοφοβία είναι ένα άλλο κλασικό 
σύμπτωμα του λαϊκισμού. Δια στόματος Ανδρέα Παπανδρέου: ‘τα μεγάλα 
συνθήματα βγήκαν από αγώνες, δεν βγήκαν σε γραφείο, από καμιά ελίτ. 
Βγήκαν στα χωριά, στα χωράφια, στα εργοστάσια, στις γειτονιές’ (αναφέρε- 
ται στο Πανταζόπουλος 2001: 153).

6. Η αποστροφή στους τεχνοκράτες είναι ένα άλλο συναφές στοιχείο του 
ελληνικού λαϊκισμού: ‘Θέλουμε τη δημιουργία επιστημόνων και όχι τεχνο­
κρατών, οι οποίοι να ζουν στην Ελλάδα και την πονούν, που να εκφράζουν 
τον παλμό του λαού’, αναφέρει ο Παπανδρέου (Πανταζόπουλος 2001: 153).

7. Η αντίθεση στο κατεστημένο υπήρξε μόνιμη επωδός του ελληνικού 
λάίκιστικού λόγου με χαρακτηριστικότερη έκφραση την αντίθεση ανάμεσα 
στους προνομιούχους και τους μη προνομιούχους Έλληνες. Στη λαϊκιστική 
λογική το ‘κατεστημένο’ είναι ο απαραίτητος όρος για την κατανόηση του 
κόσμου βάσει του δίπολου Εμείς’-“ Αυτοί’ (Hoggart 1958/1984: 72 επ.).

8. Και ο ελληνικός λαϊκισμός αποφεύγει την ταξική γλώσσα ακριβώς 
επειδή πάνω και πέρα από τις τάξεις υπάρχει ο πανπεριέχων ‘λαός’. Έτσι, 
μπορεί να ευνοεί τις προστριβές και τις εξεγέρσεις του πλήθους, πλην όμως 
δεν μπορεί να είναι επαναστατικός και να στηρίζει οργανωμένες συγκρού­
σεις συμφερόντων.

9. Ο ελληνικός λαϊκισμός είναι περισσότερο αστεακός, λαϊκισμός δηλαδή 
των πόλεων, και λιγότερο της υπαίθρου. Το ακροατήριό του, ωστόσο, απο- 
τελείται πρωτίστως από σχετικά πρόσφατους, εξ υπαίθρου, εσωτερικούς με­
τανάστες, οι οποίοι προσδίδουν στην ελληνική κοινωνία μια μετα-αγροτική 
υφή.

10. Ο ελληνικός λαϊκισμός είναι πρωτίστως μικροαστικός, συνιστά την 
πολιτική κουλτούρα του μικροαστισμού (Δεμερτζής 1996).



94 Νίκος Δεμερτζής

11. Όπως σας περισσότερες περιπτώσεις, ο λαϊκισμός στην Ελλάδα συ­
νοδεύεται από ρατσιστικές (και εθνικιστικές) αντιλήψεις.

12. Αν και εναντιώνεται στην προσλαμβανόμενη, όσο και αφηρημένη, 
ανισότητα μεταξύ προνομιούχων και μη προνομιούχων, ο λαϊκισμός στην 
Ελλάδα φαίνεται να επικυρώνει παραδοσιακές ανισότητες που τον ευνοούν: 
οι σχέσεις ανάμεσα στα δύο φύλα, η ανισοτιμία πόλης-υπαίθρου, η παραοι­
κονομία, η εκμετάλλευση της παιδικής εργασίας, η υποτελής κοινωνική θέση 
των οικονομικών μεταναστών και προσφύγων είναι αρκούντως ενδεικτικά 
παραδείγματα. Κατά κανόνα, οι περιπτώσεις αυτές δεν θίγονται από τη 
λάίκιστική κριτική.

Είναι πρόδηλο ότι όλα αυτά εγγράφονται στο ευρύτερο πλαίσιο της ελ­
ληνικής πολιτικής κουλτούρας στον χρόνο της μέσης και της μακράς διάρ­
κειας, καθώς επίσης και στις ιδιαιτερότητες του ελληνικού κοινωνικού σχη­
ματισμού (νόθα αστικοποίηση, ημιπεριφέρεια, κ.λπ.). Και, φυσικά, δεν μπο­
ρούν παρά να προϋποθέτουν και να γεννούν ποικίλα συναισθήματα, ηθικά 
και μη ηθικά, συμπληρωματικά αλλά και ανταγωνιστικά. Λόγου χάρη, η 
συνωμοτική θεωρία της ιστορίας και των διεθνών σχέσεων12, μονίμως τρο­
φοδοτούμενη από την ‘εξάρτηση’, συνιστά μια πρωτόλεια μορφή εξηγητικού 
συλλογισμού που αναπηδά από το άγχος που νιώθουν οι άνθρωποι απέναντι 
σε, πραγματικά ή φαντασιακά, ανεξέλεγκτες καταστάσεις. Η αδυναμία που 
βιώνουν οδηγεί σε άγχος αβοηθησίας και δυσανεξία. Οι ίδιοι, όμως, αυτοί 
άνθρωποι, κάτω από άλλες συνθήκες, μπορεί να αισθανθούν τον εαυτό τους 
ανίκητο, ιδιαίτερα όταν, ακολουθώντας τον ηγέτη, θεωρήσουν ότι έχουν το 
πάνω χέρι απέναντι στο ‘κατεστημένο’.

Η νοσταλγία είναι ένα άλλο συναίσθημα που προκαλεί και προκαλείται 
από τον λαϊκισμό των Νεοελλήνων. Και τούτο, όπως προαναφέρθηκε, όχι 
τόσο ως πολιτική ιδεολογία, όσο ως πολιτιστική αναφορά. Το εν λόγω συ­
ναίσθημα εξηγείται από την ειδική σχέση του λαϊκισμού με την παράδοση. 
Ούτως ή άλλως, είτε πρόκειται για αναπτυσσόμενες είτε για αναπτυγμένες 
χώρες, ο λαϊκισμός αναδύεται ως έμμεση απάντηση σε προβλήματα που 
ανακύπτουν από τις συνέπειες του εκσυγχρονισμού (Stewart 1969: 180-1). 
Συνέπειες, που αφορούν εντάσεις ή/ και κρίσεις που πηγάζουν από τη θέση 
μιας χώρας στον διεθνή καταμερισμό εργασίας και συμβολικού κεφαλαίου 
αφενός, και από κοινωνικές, περιφερειακές, διαταξικές και ενδοταξικές 
ανισότητες στο εσωτερικό της αφετέρου. Γι’ αυτό και λάίκιστικά φαινόμενα 
δεν παρατηρούνται αποκλειστικά στις κοινωνίες της ημι-περιφέρειας, αλλά 
και στις χώρες του κέντρου (Μουζέλης 1987).



Λαϊκισμός και μνησικακία 95

Η ελληνική περίπτωση, πάντως, εμπίπτει ανέτως στη χορεία των λαϊκι­
σμών της ημιπεριφέρειας όπου οι μάζες εντάσσονται στο πολιτικό σύστημα 
μέσα από κάθετες συσσωματώσεις και κινητοποιήσεις που βασίζονται στη 
λογική της ισοδυναμίας, εν αντιθέσει προς την οριζόντια (ταξικού) τύπου 
ενσωμάτωση που θεμελιώνεται στη λογική της διαφοράς και της συνάρθρω­
σης επιμέρους συμφερόντων (Mouzelis 1985). Κατά επιλεκτικό τρόπο, ο 
λαϊκισμός στηρίζει την κινητοποιητική αυτή διαδικασία στην αναβίωση πα­
ραδοσιακών αξιών και προτύπων. Σύμφωνα με τον Stewart (1969:182,187), 
ως προς αυτό τα λαϊκιστικά κινήματα χαρακτηρίζονται από ιανοπροσωπία: 
από τη μια μεριά πιστεύουν ότι μπορούν να ελέγξουν τη διαδικασία εκσυγ­
χρονισμού, από την άλλη όμως χαράσσουν μια ορισμένη συνέχεια με πλευρές 
της παραδοσιακής κουλτούρας η οποία, ωστόσο, έχει ήδη επηρεασθεί και 
διαβρωθεί από νεωτερικά στοιχεία.

Θεωρώ πως η ‘σύνθεση’ αυτή αποτελεί παραδειγματική περίπτωση αυτού 
που από δεκαπενταετίας περίπου έχω αποκαλέσει ‘ανεστραμμένο συγκρητι­
σμό’: από το ότι, δηλαδή, η εκσυγχρονιστική κουλτούρα στην Ελλάδα δεν 
‘πατάει’ στην παράδοση προκειμένου να ριζώσει και να ανθίσει, αλλά από 
το ότι η παράδοση τρέφεται και ανανεώνεται από τον εκσυγχρονισμό (Δε- 
μερτζής 1990). Σε πολιτιστικό επίπεδο αυτό εκφράζεται με μια νοσταλγική 
επινόηση της ‘λαϊκής παράδοσης’, την ελληνολατρία, την επίκληση της ρω­
μιοσύνης, τη λαϊκότροπη χρήση της δημοτικής γλώσσας (Λυκιαρδόπουλος: 
1988), την ανασημασιοδότηση του ρεμπέτικου (Σοφός 1994). Σε βαρυσήμα­
ντα κείμενα του Ανδρέα Παπανδρέου τονίζεται η ανάγκη για μια ‘νέα εθνική 
αγωγή του ρωμαλέου προοδευτικού εθνικισμού μιας Ελλάδας ανεξάρτητης’ 
και προωθείται η ιδέα ότι ‘υπάρχει κάτι που λέγεται ελληνική προσωπικότη­
τα... που εκφράζει την κοινή μας προέλευση στην ελληνική γη... αυτή η 
“ελληνικότητα”, αυτή η “ρωμιοσύνη” μας είναι το σημείο τομής τόσο της 
παράδοσης μας όσο και των στόχων μας’ (Πανταζόπουλος 2001: 112). Με­
ταξύ άλλων, σε πολιτικό επίπεδο ο συνδυασμός παράδοσης και εκσυγχρονι­
σμού εκφράστηκε με τη μετεξέλιξη των παλαιών προσωποπαγών δικτύων 
εκλογικής πελατείας σε δίκτυα κομματικής πελατείας (Lyrintzis 1984) που 
διευκολύνθηκε από τη μετατροπή του ΠΑΣΟΚ σε κόμμα-καρτέλ. Επίσης, 
εκφράζεται με μια σύγκλιση του παραδοσιακού ελληνικού κρατισμού με νέες 
μορφές παρεμβατικού κράτους (Χαραλάμπης 1989: 111). Γενικότερα, ο λαϊ­
κισμός του ΠΑΣΟΚ εκφράζει μια αλλαγή στη συνέχεια των παραδοσιακών 
πολιτικών δομών την οποία, όμως, σε τελευταία ανάλυση εμπεδώνει και 
αναπαράγει (Papadopoulos 1989). Είναι ακριβώς η συνάρθρωση πολιτικού



96 Νίκος Αεμερτζής

και πολιτιστικού λαϊκιστικού λόγου που μετατρέπει τη νοσταλγία σε υλική 
δύναμη, που επιτρέπει τη μετατροπή ενός ατομικού συναισθήματος ανέφι­
κτης, σε τελευταία ανάλυση, επιστροφής σε έναν χαμένο παράδεισο σε συλ­
λογικό φαινόμενο. Μήπως, εξάλλου, είναι τυχαίο που συστηματικά το ΠΑ- 
ΣΟΚ αυτο-προβάλλεται ως κληρονόμος της εαμικής παράδοσης και της γε­
νιάς του Πολυτεχνείου, προωθώντας παράλληλα, στα λόγια κυρίως, ‘την 
εγχώρια κουλτούρα και τον λαϊκό πολιτισμό’ (Πανταζόπουλος 2001: 167);

Εξίσου, όμως, σε υλική δύναμη μετατρέπεται και η μνησικακία ως ψυχι­
κός μηχανισμός και συναίσθημα (υπό την έννοια της ‘διάθεσης’ και του 
‘συγκινησιακού κλίματος’), που στη μετεμφυλιακή Ελλάδα υποδαύλισε τον 
λαϊκισμό ως κίνημα, ως λόγο και ως πρακτική. Τούτο θα προσπαθήσω να 
υποστηρίξω συνδυάζοντας τις θέσεις ορισμένων αναλυτών της ελληνικής 
κοινωνίας που αναφέρονται στην τριακονταετία 1950-1980 (Τσουκαλάς, 
Μουζέλης, Χαραλάμπης, Ελεφάντης, Καραποστόλης) με περιγραφές από 
ορισμένα λογοτεχνικά κείμενα που αναφέρονται στην ίδια περίοδο και εκ­
φράζουν τη νοοτροπία σε επίπεδο καθημερινής ζωής. Πρόκειται για τα Βαμ­
μένα Κόκκινα Μαλλιά του Μουρσελά και το μυθιστόρημα Οι Φρουροί της 
Αχαϊας του Αθανασιάδη, που γυρίστηκαν σε τηλεοπτικές σειρές και για τις 
συλλογές πεζογραφημάτων του Ιωάννου Η Πρωτεύουσα των Προσφύγων και 
Εφήβων και μη, που αναφέρονται στην προπολεμική και στη μεταπολεμική 
Θεσσαλονίκη. Για τα τρία τελευταία έλαβα υπόψη και τις αναλύσεις του 
Μαγκλιβέρα (1996). Κάνοντας χρήση του μεθοδολογικού εργαλείου της α­
νάλυσης λογοτεχνικών τεκμηρίων στοχεύω στη διαύγαση των θεωρητικών 
αναλύσεων και στην καλύτερη αποκωδικοποίηση και ανασυγκρότηση του 
νοήματος της κοινωνικής δράσης για την παραπάνω περίοδο.

Παρόλο που εμφανίζεται και στην ύπαιθρο (Παπαταξιάρχης 1990: 154-8 
και 332 επόμ.), ο μεταπολεμικός λαϊκισμός είναι, όπως είπαμε, ένα κατεξο- 
χήν αστεακό και μικροαστικό πολιτικό φαινόμενο. Ως γνωστόν, η ισχυρή 
παρουσία μικροαστικών στρωμάτων συνιστούσε ανέκαθεν δομικό χαρακτη­
ριστικό του ελληνικού κοινωνικού σχηματισμού (Φίλιας 1976: 50-65, Τσου­
καλάς 1977: 191-208). Σύμφωνα με τον Τσουκαλά (1977: 205), ως το 1922, η 
απουσία βιομηχανικού προλεταριάτου συμβαδίζει με την απουσία μεγάλων 
ημιπρολεταριοποιημένων άνεργων μαζών αλλά και με πολυπληθή μικροαστι­
κά στρώματα ‘που αναπτύσσονται αδιάκοπα στη διάρκεια του αιώνα’. Μά­
λιστα, σε όλη τη διάρκεια του 20ού αιώνα, λόγω της κοινωνικής τους αμφι­
ταλάντευσης και της εσωτερικής τους ανομοιομορφίας, τα στρώματα αυτά 
άλλοτε υιοθέτησαν συντηρητικές-αυταρχικές και άλλοτε ριζοσπαστικές πο­



Λαϊκισμός και μνησικακία 97

λιτικές επιλογές και αντιλήψεις. Ειδικά δε κατά τον Μεσοπόλεμο, τα μικροα­
στικά στρώματα στήριξαν τον αντι-βενιζελισμό, πολλά από τα στρατιωτικά 
πραξικοπήματα και τις στασιαστικές κινήσεις που είχαν ως αποτέλεσμα την 
κατάλυση της Β' Ελληνικής Δημοκρατίας. Στον αντίποδα, όμως, των αυταρ­
χικών εκείνων επιλογών, τα μικροαστικά στρώματα ήταν που στήριξαν μα­
ζικά το επιτυχημένο κίνημα του 1909, κάτι που αποτέλεσε έκφραση ριζοσπα- 
στικοποίησής τους.

Αμέσως μετά τον Β' Παγκόσμιο Πόλεμο και τον Εμφύλιο, αυξάνεται 
σημαντικά ο αριθμός και το ειδικό κοινωνικό βάρος των μικροαστικών στρω­
μάτων. Μέσα σε δεκαπέντε χρόνια πραγματοποιήθηκε μια τεραστίων δια­
στάσεων αγροτική έξοδος προς τα μεγάλα αστικά κέντρα και, κυρίως, την 
Αθήνα και τη Θεσσαλονίκη που απορρόφησαν το 65% των μετακινουμένων 
(Καραποστόλης 1984: 109). Φυσικά, σε αυτούς πρέπει να προστεθεί και το 
ένα εκατομμύριο περίπου νέων ανθρώπων που μεταξύ 1955 και 1970 μετα- 
νάστευσαν σε διάφορες βιομηχανικές χώρες της Ευρώπης. Αν όχι το μεγα­
λύτερο, οπωσδήποτε ένα πολύ μεγάλο τμήμα των μετακινούμενων αγροτών 
απορροφήθηκε στον ευρύτερο δημόσιο τομέα13. Πολλοί χειρώνακτες απα­
σχολήθηκαν στον κλάδο των οικοδομών, άλλοι ενσωματώθηκαν σε ‘ελεύθε­
ρα’ μεταπρατικά επαγγέλματα και σχετικά λίγοι σε παραγωγικούς οικονομι­
κούς τομείς (Lyrintzis 1987, 1993). Για τους περισσότερους, λοιπόν, η αγρο­
τική έξοδος σήμανε μια γρήγορη πορεία ανοδικής κοινωνικής κινητικότητας, 
καθόσον από την κατάσταση του φτωχού αγρότη μετατοπίστηκαν στη θέση 
του ‘πολυσθενούς’ μικροαστού, συχνά προσαρτημένου σε δίκτυα πολιτικής 
πατρωνείας (Ελεφάντης 1991: 26-37, 41).

Στη Θεσσαλονίκη, με την οικονομική άνοδο των τελευταίων δεκαετιών, έχει 
απλωθεί μία πολυάριθμη μικροαστική ή ψευδό μικροαστική τάξη [όπου] οι 
νέοι πλούσιοι δεν έχουν παλιώσει ακόμα, ώστε να βαρυνθούν τις υλικές απο­
λαύσεις και εκπλήξεις και να αναζητήσουν τα πνευματικά αγαθά’ (Ιωάννου 
1984: 98).

Όταν, μάλιστα, από τις αρχές της δεκαετίας του 1960, αυξήθηκαν σημα­
ντικά οι καταναλωτικές δαπάνες κύρους, οι νεοέλληνες μικροαστοί, κάτοχοι 
οι περισσότεροι αγροτικών μικροιδιοκτησιών, άρχισαν να απολαμβάνουν 
την ‘επιτυχία’ και την ’αναγνώριση’, να αποκτούν αυτο-εκτίμηση, ιδιαίτερα 
εξ αντανακλάσεως, όταν βλέπουν τα παιδιά τους να διαπρέπουν στα ‘γράμ­
ματα’.

[Στη Θεσσαλονίκη της δεκαετίας του 1950] ‘μεγάλη υπόληψη είχε το επάγγελ­
μα του γιατρού. Κατόπιν ερχόταν του δικηγόρου. Του καθηγητή ήταν πολύ



98 Νίκος Δεμερτζής

πολύ ξεπεσμένο οικονομικά, του δασκάλου ακόμα χειρότερα. Και φυσικά οι 
μεγάλοι... μάς πίεζαν να γίνουμε γιατροί ή δικηγόροι. Η μανία με το Πολυτε­
χνείο παρουσιάστηκε αργότερα, όταν άρχισε η ανοικοδόμηση της χώρας’ 
(Ιωάννου 1984: 30). [Στην Αθήνα, την ίδια περίοδο, ο αφηγητής στο μυθιστό­
ρημα του Μουρσελά δηλώνει:] ‘εγώ βέβαια ποτέ δεν ονειρεύτηκα να γίνω 
δικαστικός. Η μάνα μου το ονειρεύτηκε. Ούτε δικηγόρος. Και αυτό όνειρο της 
μάνας μου.’ (Μουρσελάς 1989: 62).

Όλα αυτά όμως είχαν και ε'χουν το κόστος τους. Η ταχύτατη γεωγραφική 
και κοινωνική κινητικότητα, όπως αυτή πραγματοποιήθηκε στο συγκεκριμέ­
νο πλαίσιο του ‘δύσμορφου καπιταλισμού’ και του ‘αυταρχικού εκσυγχρονι­
σμού’, επέφερε μια ρευστότητα στις κοινωνικές ταυτότητες, επίταση του 
παραδοσιακού προνεωτερικού ατομικισμού, καθώς και ατυπία του θεσμικού 
και κανονιστικού πλαισίου (Καραποστόλης 1987: 38-40). Αν τα μικροαστικά 
στρώματα εν γένει βιώνουν ούτως ή άλλως μια αιωρούμενη κοινωνική ταυ­
τότητα, ειδικά τα νεοπαγή μικροαστικά στρώματα της Ελλάδας του 1950 και 
του 1960, λόγω ακριβώς της ταχύτατης ανέλιξής τους και του ασυνάρτητου 
τρόπου λειτουργίας του πολιτικού και οικονομικού συστήματος (κράτος ε­
κτάκτου ανάγκης, πελατειακά δίκτυα, παραοικονομία, μεταπρατισμός, 
κ.λπ.), εισπράττουν ακόμη μεγαλύτερη πίεση και αβεβαιότητα. Δημιουργεί- 
ται η ψευδαίσθηση της απρόσκοπτης αρπαγής ευκαιριών και μιας ισότητας 
στις βλέψεις και τις αξιώσεις. Τούτο είχε ως αποτέλεσμα η ‘επιτυχία’ και η 
‘αναγνώριση’ να ψαλιδίζονται, να υπονομεύονται από μια αδιόρατη απειλή 
φθονερής υπεξαίρεσης:

‘οι άλλοι δεν πρέπει να προχωρήσουν σε τίποτε περισσότερο από μας ή σε 
τίποτε άλλο, μολονότι βέβαια είναι διαφορετικά άτομα, με διαφορετικές εσω­
τερικές παρορμήσεις’ (Ιωάννου 1984: 102).

Όλα δείχνουν να κινούνται σε ένα ‘αδιαχώρητο’ κοινωνικό περιβάλλον 
(Καραποστόλης 1985: 52, 86 επ.). Καταγράφεται, δηλαδή, ένα χάσμα ανάμε­
σα στην αντικειμενική οικονομική επιτυχία και την υποκειμενική της πρόσ­
ληψη, η οποία ήδη έχει αρχίσει να τελεί υπό το βάρος της μνησικακίας. 
Γράφει ο Ιωάννου (1984: 102):

‘Θεωρείσαι άριστος στους κύκλους της λαϊκής αυτής ηθικής ... όταν είσαι 
πάντα ένα καλοκουρντισμένο ρολογάκι, που μάλιστα δεν ενοχλεί με τους χτύ­
πους του. Στολίζεσαι τότε με τα επίθετα ‘σεμνός’, ‘μετρημένος’, ‘ταχτικός’. 
Αντίθετα είσαι ύποπτο πρόσωπο, άξιο σκωμμάτων και κατατρεγμού, όταν 
έχεις οραματισμούς, σχέδια και υψηλές επιδιώξεις. Τότε μάλλον πρέπει να 
υποταχτείς ή να φύγεις’.



Λαϊκισμός και μνησικακία 99

Πέρα και δίπλα, όμως, από το συναισθηματικό κόστος της μόνιμης διέ­
γερσης, της αβεβαιότητας, της αντιζηλίας και της ενεργητικο-επιθετικής στά­
σης απέναντι στα πράγματα, για μια σημαντική -τη σημαντικότερη, ίσως- 
μερίδα των μικροαστικών στρωμάτων υπήρξε και ένα άλλο ανθρώπινο κό­
στος: ο φόβος που προκαλούσαν οι κατασταλτικοί μηχανισμοί του μετεμφυ- 
λιακου κράτους. Και τούτο διότι το πρώτο κύμα της εσωτερικής μετανάστευ­
σης είχε πρωτίστως ‘πολιτικά αίτια και συγκροτήθηκε κυρίως από εαμικούς 
πληθυσμούς που δεν μπορούσαν πλέον να σταθούν στην επαρχία’ (Φίλιας 
1976: 62). Θα έλεγε κανείς πως είχε αρχίσει να λιγοστεύει το οξυγόνο από 
τη ζωή της ύπαιθρης χώρας. Επρόκειτο για τους ηττημένους του Εμφυλίου, 
τις χιλιάδες εκείνες των αριστερών που ακυρώθηκαν ηθικά, περιθωριοποιή­
θηκαν πολιτικά, στιγματίσθηκαν κοινωνικά και εξουθενώθηκαν προσωπικά, 
αναγκαζόμενοι να βρουν καταφύγιο στην πόλη. Τόσο στους ίδιους όσο, 
κυρίως, στους άμεσους απογόνους τους, η ήττα λειτούργησε ως ‘πολιτιστικό 
τραύμα’, ως επίπονο, δηλαδή, συμβάν η αναδρομική επεξεργασία του οποίου 
στη μνήμη και στον λόγο προκαλεί ανακατατάξεις στη συλλογική ταυτότητα 
μιας ομάδας14. Ο αντικομμουνισμός και η εθνικοφροσύνη διαπότισαν το 
σύνολο σχεδόν του ηγεμονικού πολιτικού λόγου και τις λειτουργίες του κρά­
τους, το οποίο, αν και τυπικά δημοκρατικό, για πολλά χρόνια υπήρχε ως 
κράτος εκτάκτου ανάγκης (Τσουκαλάς 1974: 89-93). Ουσιαστικά, δεν υπήρχε 
χώρος στη δημόσια σφαίρα για τους αριστερούς, οι οποίοι αντιμετωπίζονταν 
ως πολίτες δεύτερης κατηγορίας (πιστοποιητικά κοινωνικών φρονημάτων, 
κ.λπ.). Η πολιτική περιθωριοποίηση τους προξενούσε φόβο, θυμό, αμηχανία 
και άγχος:

‘... την ίδια στιγμή άρχισε και ο φόβος μου. Έτσι και με κάρφωνε κάποιος... 
δεν με έσωζε τίποτα. Είμαι που είμαι χαρακτηρισμένος, να βγει κι από πάνω 
ότι διαφώτιζα ένα φιλήσυχο πολίτη σαν τον Πέππα; ’[αναρωτιέται ο αφηγητής 
στο βιβλίο του Μουρσελά για τον οποίο η οικογένεια του αγωνιοΰσε:] Άν 
απολυθεί τόσο βαριά χαρακτηρισμένος, δε θα έχει μέλλον το παιδί’. Προς 
τούτο παρεμβαίνει ο θείος Ανέστης, εφοριακός, ‘αντιφατικό πρόσωπο, κομ­
μουνιστής που ανένηψε οικειοθελώς, πρώην άθεος και πρώην χαρτοπαίκτης, 
μέχρι τα τριάντα του. Έκτοτε νομοταγής και θεοφοβούμενος’. Ο Ανέστης, 

‘φίλος του αστυνομικού διευθυντή στην Ασφάλεια Πειραιώς’ μεσολάβησε για 
τον αποχαρακτηρισμό του. Από Γάμμα κατηγορίας ύποπτος, γινόμουν Βήτα. 
Πλησίαζα δηλαδή τψ Έψιλον, που σ’ αυτήν πια ανήκουν εκείνοι που δε 
σκοπεύουν να ανατρέψουν το καθεστώς, που τα κουτσοβολεύουν μαζί του’. 
[Μέσα σε εκείνο το κλίμα, ακόμα και η αιφνιδιαστική ματαίωση ενός γάμου 
ήταν πρόβλημα ζωής ή θανάτου όταν οι συγγενείς της νύφης τύχαινε να είναι



100 Νίκος Δεμερτζής

στο στρατόπεδο των εθνικοφρόνων και ο γαμπρός από την άλλη μεριά:] ‘Θεέ 
και κύριε’ όλο να λέει η μάνα μου, ενώ ταυτόχρονα της ανάγγελνα και τη 
ματαίωση του γάμου. Ο Αγησίλαος από δίπλα να τρέμει από το φόβο του. 
-Μανολόπουλε, τη βάψαμε. Έτσι και μας καρφώσουν στο Τμήμα, καήκαμε.
Η μάνα μου, με το που άκουσε ’Τμήμα’, λιποθύμησε’ (Μουρσελάς 1989: 60-2, 
110-11).

Ουσιαστικά, μέχρι τα τέλη της δεκαετίας του 1950 τα περιθώρια για 
οποιονδήποτε ε'ντονο λόγο αμφισβήτησης του μετεμφυλιακού κατεστημε'νου 
ήταν εξαιρετικά ασφυκτικά (Τσουκαλάς 1986: 36). Από τις αρχές, όμως, της 
κρίσιμης δεκαετίας του 1960 τα περιθώρια αυτά διευρύνονται καθώς, η Έ­
νωση Κέντρου αμφισβητεί την κυριαρχία της EPE, αφενός, και η οικονομική 
ανάπτυξη στον τριτογενή και κατασκευαστικό, κυρίως, τομέα επιτρέπει τη 
μαζική και ταχύτατη ένταξη των εσωτερικών μεταναστών στην αγορά εργα­
σίας, αφετέρου. Υπήρχε, ωστόσο, μια αγεφύρωτη αντίφαση: ενώ η οικονο­
μική ενσωμάτωση προχωρά και συγκροτεί προϋποθέσεις κοινωνικής συναί­
νεσης και προϊούσας απο-εαμοποίησης των μικροαστικών μαζών, η δομή του 
μετεμφυλιακού κράτους (παλάτι, στρατός, εθνικοφροσύνη, κ.λπ.) δεν επέ­
τρεπε την άρση του πολιτικού αποκλεισμού τους. Οι μικροαστικοποιηθέντες 
ηττημένοι του Εμφυλίου, ενσωματωμένοι ήδη στην αγορά και στον κατανα­
λωτικό τρόπο ζωής, αξίωναν ηθική αναγνώριση και πολιτική εκπροσώπηση 
πέραν των παραδοσιακών πελατειακών δικτύων τα οποία, ούτως ή άλλως, 
λίγο μόνο μπορούσαν να αξιοποιήσουν λόγω της πρωτοκαθεδρίας των εθνι- 
κοφρόνων. Εις μάτην, όμως, καθώς ο τρόπος πολιτικής κυριαρχίας έθετε 
εμπόδια στον τρόπο παραγωγής (Χαραλάμπης 1989: 196-8, 224) οδηγώντας 
σε μιαγενικευμένη κατάσταση ανορθολογικότητας του όλου συστήματος. Το 
μπλοκάρισμα αυτό, έκφραση της κρίσης εκσυγχρονισμού και αποτροπής σύ­
μπηξης ενός νέου κοινωνικού συμβολαίου, ριζοσπαστικοποίησε τα εαμογενή 
μικροαστικά στρώματα καθώς ο φόβος τους μετατράπηκε βαθμηδόν σε ηθική 
οργή και μνησίκακη αγανάκτηση (resentment). Ακριβώς επειδή άλλαξε η 
δομή των κοινωνικών ευκαιριών τους15, μπόρεσαν να εκφράσουν τη συσσω- 
ρευμένη συγκινησιακή ενέργεια και να μετατρέψουν το συναίσθημα της 
αγανάκτησης σε υλική-πολιτική διεκδικητική δύναμη: γιατί πού αλλού θα 
στηριζόταν και πώς αλλιώς θα εκφράζονταν οι λαϊκές κινητοποιήσεις για το 
114, το βασιλικό πραξικόπημα και τον Ανένδοτο; Πού αλλού, παρά σε ένα 
κράμα αγανάκτησης και ελπίδας;

Και, όμως, οι κινητοποιήσεις εκείνες είχαν τα όριά τους. Από τη μια 
μεριά, με δεδομένη την εξουδετέρωση της Αριστερός, ήταν ο ίδιος ο μικρό-



Λαϊκισμός και μνησικακία 101

ιδιοκτησιακός και επαμφορετίζων χαρακτήρας των μικροστικών μαζών που 
τελικά ευνοούσε περισσότερο τις ‘προστριβές’ παρά τις οργανωμένες συ­
γκρούσεις (Καραποστόλης 1987: 25 επ.). Οι προστριβές ανακυκλώνουν την 
κοινωνική αρνητικότητα χωρίς να τη μετασχηματίζουν, πρόκειται για μια 
αναοριοθετημένη αντιπαλότητα που προκύπτει από τη θεσμική ταλάντωση 
αφενός, και την πολυσθένεια και, άρα, ατυπία των κοινωνικο-οικονομικών 
ταυτοτήτων και συμφερόντων αφετέρου. Αντιπαλότητα που, συχνά, εξαντλεί­
ται σε διαξιφισμούς καθώς εμφορείται από ασάφεια στις προθέσεις και 
αστάθεια στις ιδέες των πρωταγωνιστών. Για να λάβει χώρα μια σύγκρουση, 
υποστηρίζει ο Καραποστόλης (1987: 34-5, 39, 47), απαραίτητο είναι οι επι­
θετικές εκατέρωθεν πράξεις να υποστηρίζονται από σαφείς προθέσεις και 
σχετικά σταθερά αισθήματα. Στις προστριβές αυτού του τύπου οι υποστηρί­
ξεις λείπουν. Πρόκειται, θα έλεγα, για μια μισόκαρδη και ημι-εκτονωμένη 
αντιπαλότητα, για μια ανολοκλήρωτη εκδικητικότητα που προκαλεί μια σει­
ρά από θυμικές ανακυκλώσεις, για την επιθετικότητα εντός μιας ανθρωπό­
μορφης κοινωνίας που δεν ξέρει από πού άρχισε και πού θα τερματίσει. 
Έχω την αίσθηση, λοιπόν, πως η μικροαστική ηθική αγανάκτηση του 1960 
οδήγησε σε κινητοποιήσεις και διεκδικήσεις που, εκτός από τη διευθετημένη 
στοχοθεσία που διέθεταν, ήταν επηρεασμένες και από το πνεύμα των προ­
στριβών.

Αυτό ήταν το πρώτο όριο. Το άλλο ήταν η ακαμψία και η μονοσημαντό- 
τητα του μετεμφυλιακού τρόπου πολιτικής κυριαρχίας. Υπό την προοπτική 
της απώλειας του ελέγχου στις προγραμματισμένες για τον Μάιο του 1967 
βουλευτικές εκλογές, το πραξικόπημα του Απριλίου κατάργησε στην πράξη 
κάθε διέξοδο δημοκρατικής ενσωμάτωσης των μη εθνικοφρόνων στο πολιτι­
κό σύστημα και ακύρωσε κάθε διάθεση περαιτέρω μαζικής διαμαρτυρίας.

[Στη μυθιστορία του Αθανασιάδη, η δικτατορία περιγράφεται ως περίοδος 
ασφυκτικής αστυνόμευσης όπου] ‘η μίση Ελλάδα έχει γεμίσει σπιούνους’, οι 
πολίτες οδηγούνται στην αστυνομία ‘για εξακρίβωση της ταυτότητας’... ‘μέσα 
στα κρατητήρια της ΕΣΑ γίνονται ακατονόμαστα βασανιστήρια, που θυμίζουν 
Γκεστάπο’ (Αθανασιάδης 1992: Β 449, 479).

Εννοείται, φυσικά, ότι οι συνέπειες της επτάχρονης δικτατορίας ήταν 
κολοσσιαίες σε όλα τα επίπεδα του συλλογικού βίου. Δεν είναι τυχαία η 
φράση του Τσουκαλά (1986:17) ότι ‘ως προς τις ιδεολογικές και πολιτισμικές 
του συνέπειες, ο ελληνικός εμφύλιος πόλεμος έληξε μόνο το 1974’. Και τούτο 
γιατί οι όποιες δυνατότητες άρσης των συνεπειών του με κοινοβουλευτικά 
μέσα εξανεμίσθηκαν από τη δικτατορία. Από τη σκοπιά της πολιτικής κοι-



102 Νίκος Δεμερτζής

νωνιολογίας των συγκινήσεων και των συναισθημάτων, οι επιπτώσεις του 
στρατιωτικού καθεστώτος ήταν πολλαπλές. Θα εστιάσω σε μία που θεωρώ 
εξαιρετικής σημασίας στο συγκείμενο της ανάλυσής μου. Όπως ήταν φυσι­
κό, στα αριστερόστροφα στρώματα του πληθυσμού που είχαν στελεχώσει και 
στηρίξει κοινωνικά το ΕΑΜ, την ΕΔΑ και την ΕΚ, επανήλθε ο φόβος και η 
ανασφάλεια. Στο πολιτιστικό τραύμα του Εμφυλίου, προστέθηκε το τραύμα 
της επιβολής της δικτατορίας. Διαμορφώθηκε, έτσι, μια πεποίθηση πεπρω­
μένου πολιτικής ανισότητας και αδυναμίας ανατροπής του. Η ταπείνωση των 
ηττημένων του Εμφυλίου δεν ήρθη αλλά, απεναντίας, επιτάθηκε. Κληροδο­
τήθηκε μάλιστα στην επόμενη γενιά, η οποία αμέσως μετά τη δικτατορία 
συγκρότησε τα νέα μορφωμένα μικρομεσαία στρώματα (δικηγόροι, γιατροί, 
μηχανικοί, καθηγητές μέσης εκπαίδευσης, κ.λπ.) που αργότερα υποστήριξαν 
με θέρμη το ΠΑΣΟΚ του Ανδρέα Παπανδρέου. Για τους υπόλοιπους, η 
δικτατορία αντιμετωπίσθηκε με ανοχή. Είναι ενδεικτικό το συμπέρασμα του 
Μαγκλιβέρα (1996: 535) βάσει της ανάλυσης του μυθιστορήματος του Αθα- 
νασιάδη: η Αχάία ήταν μια

‘κοινωνία μαθημένη να υποτάσσεται εκάστοτε στους όποιους κρατούντες, φά­
νηκε να προσαρμόστηκε με ευκολία στη δικτατορία, αφού η έννοια της αυτο­
διάθεσης δεν της ήταν πολύ οικεία’.

Ταυτόχρονα πάντως, οι μικροαστικοποιημένοι κληρονόμοι του Εμφυλίου, 
στην πλειοψηφία τους, παρά την εντεινόμενη πολιτική περιθωριοποίηση, 
αποδέχονταν σταδιακά την οικονομία της αγοράς στην οποία εντασσόταν 
ενεργητικά και με εξωθεσμικό κυρίως τρόπο (παραοικονομία, μεταπρατι- 
σμός, φοροδιαφυγή, κ.λπ.). Η οικονομική ευρωστία δεν συμβάδιζε με την 
πολιτική και, εν τη ευρεία εννοία, δημόσια αναγνώρισή τους.

Για τα μικροαστικά στρώματα διαμορφώνεται έτσι ένα κοινωνικό πεδίο 
επικαθοριζόμενο από δύο αντιθέσεις: την αντίθεση ανάμεσα στην πολιτική 
συνείδηση και την πραγματική οικονομική συμπεριφορά σε τρέχοντα χρόνο 
από τη μία, και την αξίωση ισοπολιτείας και την ανικανότητα επιβολής της 
από την άλλη. Κατά τη διάρκεια κυρίως της δικτατορίας, οι δύο αυτές αντι­
θέσεις επιφέρουν ειδικές συνέπειες στο θυμικό των εν λόγω στρωμάτων. 
Κατ’ αρχήν, ως προς την πρώτη αντίθεση: η αυξανόμενη οικονομική ευμά­
ρεια (ιδιόκτητο διαμέρισμα, αυτοκίνητο, τηλεόραση, εξοχικό, κ.λπ.) επέφερε 
ανακούφιση από την ανέχεια και, κυρίως, από τον φόβο της επιστροφής στην 
προτεραία κατάσταση του φτωχού εσωτερικού μετανάστη και του ακόμη 
φτωχότερου αγρότη. Η ανακούφιση αυτή επέτεινε την αίσθηση ασφάλειας



Λαϊκισμός καί μνησικακία 103

και της αισιοδοξίας ως προς την κοινωνικο-οικονομική θέση. Παράλληλα, 
όμως, το τραύμα της ήττας και η ταπείνωση που συνεπάγεται η πολιτική 
περιθωριοποίηση τους υποχρεώνει να εμφανίζονται και να νιώθουν ως άλλοι 
από αυτό που οικονομικά είναι. Το τραύμα του Εμφυλίου και της δικτατορίας 
δεν είναι ένα παρελθοντικό παρόν, αλλά ένα παροντικό παρελθόν. Είναι, 
δηλαδή, ζωντανό και παράγει συναισθήματα και συμπεριφορές, ‘αναντίστοι- 
χες’ προς την τρέχουσα οικονομική κατάσταση και την καταναλωτική ικανό­
τητα των δρώντων μικροαστικών υποκειμένων.

Ως εκ τούτου, η αδικαιολόγητη μεμψιμοιρία και αυτο-θυματοποίηση δεν 
σπανίζει στις καθημερινές τους συναναστροφές.

[Εκτός ίσως του αφηγητή, αλλά προπαντός του κεντρικού ήρωα του μυθιστο­
ρήματος, του Λούη, όλα τα με'λη της παρε'ας που απαρτίζουν το σκηνικό στα 
Βαμμένα Κόκκινα Μαλλιά, κινούνται σε μια τε'τοια αμφιθυμική ατμόσφαιρα: 
όλοι τους αριστεροί από τα τέλη της δεκαετίας του ’40, άλλος λιγότερο άλλος 
περισσότερο πατά την περίοδο της δικτατορίας ενσωματώθηκαν στο σύστημα 
διατηρώντας την παλιά πολιτική ταυτότητα ως ένα περίπου άδειο πέλυφος.
Να πως περιγράφεται ειρωνικά ο Λιαπόπουλος, γιος εκτελεσθέντος:] ‘ο αυ- 
τοόημιούργψος της παρέας. Το αντιπροσωπευτικό δείγμα του Έλληνα που με 
το τίποτα κατακτά και το φεγγάρι... Πλούσιος έγινε. Εφοπλιστής έγινε, και τι 
δεν έγινε. Τίποτα δεν τον σταμάτησε. Και το πιο σπουδαίο, παρ’όλα τα πλούτη 
του, δεν εγκατέλειψε ούτε τις ιδέες του ούτε το κόμμα του. Ακλόνητος στις 
αρχές του’ (Μουρσελάς 1989: 386). [Ο ίδιος μάλιστα δηλώνει:] Εντάξει, δε 
λέω, να μην πιούμε και το αίμα του εργάτη... δε λέω, αριστεροί υπήρξαμε και 
αριστεροί είμαστε, αλλά -πώς να το κάνουμε- ...ο εργάτης σήμερα δεν είναι ο 
ιδεολόγος που ξέραμε. Δεν ξέρεις σε τι κολοφάρα εξελίχθηκε. Τεμπελίκι και 
άγιος ο Θεός’ (ό.π.: 321-2). [Όταν ένας άλλος γιος εκτελεσθέντος, ο καθηγη­
τής πανεπιστημίου Λάζαρης, προσκαλεί τους υπόλοιπους σε βεγγέρες με την 
παρουσία ‘χρειαζούμενων’ χουντικών, ο Λιαπόπουλος λέει στον αφηγητή:] 
'Μανολόπουλε, ξευτιλιστήκαμε, αλλά στο κάτω κάτω εμείς τον οβολό μας στην 
πατρίδα των δώσαμε, και επιπλέον άλλο οι ιδέες και άλλο το επάγγελμα’ (ό.π.: 
338). [Εξάλλου,] ‘μήπως πρόκειται να αλλάξουμε ιδεολογία εμείς, επειδή θα 
πιούμε ένα κρασάκι μαζί τους; Δε βαριέσαι... Ούτε και πρόκειται να κυκλο­
φορήσουμε στο Σύνταγμα μαζί τους’ (ό.π.: 339-40). [Όταν αποκαλύπτεται ότι 
στο μαγαζί του ο Παναγιώταρος είχε κρεμασμένη φωτογραφία του βασιλιά 
απαντά αντεπιτιθέμενος:] Έ, και να κρέμασα σε μια στιγμή αδυναμίας και 
φόβου το βασιλιά, τι έγινε;... Τη σανίδα σωτηρίας όλοι τη θέλουμε’ (ό.π.: 367). 
[Ενώ λοιπόν προσβλέπουν άνωθεν, εργαλειακά χρησιμοποιούν το σύστημα 
ενώ την ίδια στιγμή επικαλούνται το αριστερό τους παρελθόν].

Δεν είναι τυχαίο που μέχρι και τη δεκαετία του 1990, σπανίως δε ακόμη



104 Νίκος Δεμερτζής

και τώρα, σε γιορτές και δεξιώσεις εύπορων μεσο-αστικών οικογενειών των 
βορείων ή/ και των νοτίων προαστίων της Αθήνας η καταληκτική ευωχία 
γίνεται υπό τους ήχους της ‘Δραπετσώνας’, παλιότερα μάλιστα και με αντάρ­

τικα.
Η παράδοξη ε'κβαση της πρώτης αντίθεσης τροφοδοτεί το αποτέλεσμα της 

δεύτερης: η αντίθεση ανάμεσα στην επιθυμία πολιτικής και ηθικής αναγνώ­
ρισης και στην αδυναμία επιβολής της, σε συνδυασμό με τη χρόνια και 
τραυματική επαναβίωση αδιέξοδης φιλεκδικίας, εχθρότητας, ζήλιας και α­
γανάκτησης, γεννά ressentiment, χόλο. Θεωρώ πως εδώ η ανάλυση του 
Scheler βρίσκει παραδειγματική εφαρμογή. Η πολιτική περιθωριοποίηση και 
το μετεμφυλιακό κατεστημένο εκλαμβάνεται πλέον ως αναπότρεπτη μοίρα, 
στη βιωμένη αδικία δεν αντιπαρατίθεται μια στάση ενεργητική και δραστή­
ρια, ‘τα όνειρα’ δεν ‘παίρνουν εκδίκηση’. Ταυτόχρονα, τα μικροαστικά στρώ­
ματα αυθυποβάλλονται σε μια καθοριστικού τύπου μεταξίωση: ενώ παραδο­
σιακά είναι στη ‘φύση’ τους να προσβλέπουν στους ‘επάνω’, στην ανώτερη 
τάξη, λόγω ακριβώς της μνησικακίας (ressentiment) αξιοδοτούν τους από 
‘κάτω’. Διατρέχοντας τον κίνδυνο της σχηματοποίησης, θα έλεγα πως ένα 
σημαντικό μέρος της διεκδικητικής προδικτατορικής αγανάκτησης 
(resentment), κατά τη διάρκεια της δικτατορίας εξατμίζεται και μεταστοι­
χειώνεται σε μνησικακία (ressentiment), σε μνησίκακο χόλο.

Είμαι της γνώμης πως αυτός ο ψυχικός μηχανισμός της μεταξίωσης υπήρ­
ξε το κοίτασμα από το οποίο άντλησε ο μεταδικτατορικός λαϊκισμός ως 
ιδεολογία, ως πρακτική και ως κίνημα. Δεν νομίζω ότι ο ‘λαός’ θα αποκτούσε 
τόσο γρήγορα μυθική αξία αν δεν είχε προηγουμένως υποβληθεί σε μνησί­
κακη μεταξίωση. Στον βαθμό που τα ριζοσπαστικοποιημένα μικροαστικά 
στρώματα δεν μπόρεσαν να γίνουν ‘κατεστημένο’ ανέδειξαν τον ‘λαό’ σε 
ύπατη νομιμοποιητική και ηθική αναφορά. Με άλλα λόγια, η μνησικακία 
λειτούργησε ως όρος, ως συνθήκη του δυνατού για την εκκόλαψη και δια­
μόρφωση του μεταπολιτευτικού λαϊκισμού. Φυσικά, δεν ήταν η μοναδική. Με 
συγκρητικό τρόπο, μαζί με άλλες, όπως είναι π.χ. η πληβειακή κουλτούρα, η 
εντοπιότητα, και η κοινοτιστική παράδοση, συνέβαλε στη συγκρότηση της 
‘πολιτικής του συναισθήματος’ στην Ελλάδα (Παπαταξιάρχης 1990: 157), 
βασική έκφανση του οποίου υπήρξε ο λαϊκισμός.

[Δεν είναι τυχαίο που οι παθητικοποιημένοι ήρωες του Μουρσελά, η ‘παρέα 
των αχρείων’ (ό.π.: 342), αδυνατούν να διαχειρισθούν την ενεργή στάση ελευ­
θερίας του κεντρικού ήρωα. Ο Λούης, πληρώνοντας το κόστος με ανέχεια, 
αρρώστιες και αβεβαιότητα, παραμένει αυθεντικός και αδέσμευτος, εκτός



Λαϊκισμός και μνησικακία 105

συστήματος. Τα εχθρικά συναισθήματα προς το πρόσωπό του οφείλονται 
πρωτίστως στη μνησικακία και δευτερευόντως στον φθόνο και τη χαιρεκακία 
τους: ό,τι δεν μπορούν να πετύχουν το απαξιώνουν:] ‘το ‘που θα πάει, πόσο θ’ 
αντέξεις; ήταν και το μοναδικό θέμα συζήτησης στην τελευταία βεγγέρα της 
παρέας... Μα, τον πούστη, μέχρι πότε θα τη βγάζει έτσι; Έτσι ανεύθυνα θέλω 
να πω’, [αναρωτιέται ο Λάζαρης, για να δηλώσει λίγο αργότερα:] Τι το 
πέρασε; Όλα έχουν τα όριά τους. Ή θα παραδεχθεί πως είναι τρελός ή θα 
λιώσει ο πούστης. Όλοι νερώσαμε το κρασί μας. Αυτός γιατί όχι δηλαδή;’ (ό.π.: 
372-3). [Για τον πλέον σταλινικό της παρέας, τον Αντωνιάδη,] ‘οΛούης είχε 
τελειώσει: Τέρμα. Δεν τα τρώμε πια τα ωραία του. Άχρηστος. Όχι μόνο 
άχρηστος. Και επικίνδυνος. Δεν ενηλικιώθηκε ποτέ’ (ό.π.: 352). [Απευθυνόμε­
νος στον αφηγητή και εξάδελφο του Λούη, ο Λιακόπουλος ξεσπά όταν εκεί­
νος τους εκφράζει τον θαυμασμό του για τον ήρωα λέγοντας ότι δεν είναι 
σίγουρος αν τελικά ο αδέσμευτος Λούης είναι υπαρκτό ή φανταστικό πρόσω­
πο δικής τους επινόησης:] ‘Δε μας τα λες καλά, Μανολόπουλε. Αυτός μάλλον 
μπερδεύει τη φαντασία με τη ζωή του, όχι εμείς ... Και να του πεις να πάψει 
να μας διασύρει και να μας λέει κολοαστούς’ (ό.π.: 340). [Ο ίδιος μάλιστα ο 
αφηγητής (ο Μουρσελάς;) κάποτε σκέφθηκε χωρίς όμως ποτέ να το πει ανοι­
κτά:] ‘Για στάσου, ρε Λούη. Στο κάτω κάτω ποιος είσαι; Όλοι λίγο πολύ 
γονατίζουμε. Μια ζωή θα τη βγάζεις στη ζούλα;’ (ό.π.: 130). [Ωστόσο ο ίδιος, 
σε μια κορυφαία στιγμή του μυθιστορήματος, διαπιστώνει ότι] ‘όλοι εξαρτού- 
σαν κατά κάποιον τρόπο τη δικαίωση της ζωής τους από το πώς θα τελείωνε 
οΛούης τη δική του... Όλους τους έδενε το κοινό μίσος. Αν και δε θα το ’λεγα 
μίσος. Συγκεχυμένα συναισθήματα. Θαυμασμός, μίσος, φθόνος, αλλά κυρίως 
ένα κρυφό ανομολόγητο δέος. Κανείς όεν του συγχωρούσε πως... τολμούσε να 
πηγαίνει κόντρα σε όλα εκείνα για τα οποία αυτοί χαράμισαν τη ζωή τους’ 
(ό.π.: 373-4). [Δεν θα πρόδιδα φαντάζομαι το πνεύμα του μυθιστορήματος αν 
έλεγα πως το συναίσθημα στο οποίο αναφέρεται ο Μουρσελάς είναι τελικά 
η μνησικακία (ressentiment)].

Με την άνοδο, τώρα, του ΠΑΣΟΚ στην εξουσία άλλαξε η δομή των 
πολιτικών ευκαιριών για τα εαμογενή κυρίως μικροαστικά στρώματα. Η 
πολιτική που ακολούθησε ο Ανδρέας Παπανδρέου (αναγνώριση της εθνικής 
αντίστασης, κομματικό πελατειακό σύστημα) καθώς και ο λόγος περί προνο­
μιούχων και μη προνομιούχων Ελλήνων παραγκώνισε τη μνησικακία. Οι 
αλλαγές στο πολιτικό προσωπικό και στο σύστημα διακυβέρνησης έσυραν 
από την πολιτική αφάνεια τα μικροαστικά στρώματα, τα οποία λειτούργησαν 
ως τάξη-στήριγμα του μπλοκ εξουσίας, για να χρησιμοποιήσω μια έννοια του 
Νίκου Πουλαντζά. Σε μεγάλο βαθμό, η παθητική μνησικακία αντικαταστά- 
θηκε από την ανοικτή εκδικητικότητα: οι κλαδικές, οι ‘πρασινοφρουροί’ και



106 Νίκος Δεμερτζής

η άλωση του κρατικού μηχανισμού από τα κομματικά στελέχη, ήταν η απο­
ζημίωση για τα ‘πέτρινα χρόνια’ της πολιτικής περιθωριοποίησης των κληρο­
νόμων του Εμφυλίου16. Η προδικτατορική διεκδικητικότητα μεταστοιχειώνε­
ται σε μεταπολιτευτική εκδικητικότητα.

[Κατ’ αναλογία, αυτό αντιστοιχεί στην επιθετικότητα του Ζανή Καζιάνη, νό­
θου παιδιού της οικογε'νειας Νέξη-Βίλλη-Καζιάνη, πρωταγωνιστή στους 
Φρουρούς της Αχαϊας. Με την εργατικότητα και τον αμοραλισμό του αναδη­
μιούργησε την οικογενειακή οινοποιία αλλά] ‘όσο και νάχε συναίσθηση της 
αξιοσύνης τον, αντιπαθούσε πολύ τ’ αδέλφια τον, γιατί είχαν μεγαλώσει μέσα 
στα πλούτη, ενώ εκείνος είχε περάσει τα παιδικά χρόνια τον φτωχός και 
νόθος’. [Εκείνα με τη σειρά τους φρόντιζαν] ‘να του θυμίζουν κάθε μέρα πως 
ήταν μπάσταρδος’ (Αθανασιάδης 1992: Β’531, 538). [Η επιθετική σεξουαλι­
κότητα απέναντι στην εξαδε'λφη του Μελιώ, ‘γνήσια’ απόγονο της οικογέ­
νειας, και η σκληρότητα απέναντι στα αδέλφια του όταν βρέθηκε σε θέση 
ισχύος, φανερώνουν ένα άσβεστο πάθος εκδίκησης που πηγάζει από συ­
μπλέγματα κοινωνικής μειονεξίας, παρόμοια με εκείνα του Χήθκλιφ στα Α­
νεμοδαρμένα Ύψη της Emily Brontë. Αν δεν του δινόταν η ευκαιρία να 
προκόψει, ίσως τα επιθετικά του συναισθήματα για την οικογένεια να μετα­
στρέφονταν σε μνησικακία].

Και πάλι, όμως, οι αντιπαλότητες δεν διεξήχθησαν με όρους σύγκρουσης 
αλλά με όρους προστριβής. Ο λαϊκισμός στηρίχθηκε και αναπαρήγαγε τη 
θεσμική ατυπία και τον ανθρωπομορφισμό της ελληνικής κοινωνίας, οπότε 
η επιστροφή στην κομφορμιστική τελικά λύση των προστριβών ήταν αναμε­
νόμενη. Ωστόσο, σε αυτό συνέβαλε και η κληρονομιά της μνησικακίας κατά 
τη διάρκεια της δικτατορίας: μηρυκασμός αρνητικών συναισθημάτων με α­
σαφείς αποδέκτες.

Αντί επιλόγου

Βάσει της θεωρίας του Scheler, προσπάθησα μέχρι τώρα να απομονώσω 
και να ερμηνεύσω τον ρόλο της ‘μνησικακίας’ (ressentiment) στην εκκόλαψη 
του μεταπολιτευτικού λαϊκισμού. Φαίνεται ότι το συναίσθημα αυτό αναπτύσ­
σεται, υποχωρεί και αντικαθίσταται από άλλα (φόβος, εκδικητικότητα, αγα­
νάκτηση, κ.ά.), σε μια ιστορική διαδρομή τριάντα χρόνων, συμβάλλοντας στη 
διαμόρφωση συλλογικών ταυτοτήτων και στην εμπέδωση πολιτικών θεσμών 
και λειτουργιών. Το επιχείρημά μου, όμως, δεν μπορεί παρά να χαρακτηρί­
ζεται από σχηματικότητα καθώς, στην πραγματική ζωή, οι συγκινήσεις και



Λαϊκισμός και μνησικακία 107

τα συναισθήματα τελούν και εκφράζονται σε συνεχή ροή και δύσκολα απο­
μονώνονται. Εννοείται, βεβαίως, ότι τα όσα διατύπωσα θα πρε'πει να αντι­
μετωπιστούν ως προκαταρκτικε'ς θε'σεις που εγγράφονται σε ένα σχετικά νέο 
στην Ελλάδα επιστημονικό πεδίο και χρήζουν περαιτέρω επεξεργασίας και, 
προπαντός, εμπειρικής υποστήριξης.

Σημειώσεις

1. Στην κοινωνιολογία των συγκινήσεων, οι όροι ‘συγκίνηση’ (emotion), συναίσθημα 
(affect, sentiment, feeling) και ‘πάθος/η’ (passion) εκλαμβάνονται ως ισοδύναμοι. Είναι αλή­
θεια πως οι όροι αυτοί στην ψυχολογική βιβλιογραφία δεν ταυτίζονται, πλην όμως στα κοινω­
νιολογικά, ανθρωπολογικά αλλά και φιλοσοφικά συμφραζόμενα η εννοιολογική εξομοίωσή 
τους δεν φαίνεται να προκαλεί αξεπέραστες δυσκολίες. Πρβλ. Kemper 1987, Shott 1979.

2. Βλ. την ελληνική ε'κδοση του βιβλίου του Σε'λερ (2002) με τίτλο Ο Μνησίκακος Άνθρω­
πος. Η ελληνική μετάφραση ε'γινε από την γαλλική ε'κδοση. Ο έγκριτος μεταφραστής έχει 
αποδώσει καλά το δύσκολο κείμενο του Scheler, πλην όμως ήδη φιλτραρισμένο από τη γαλλική 
έκδοση, με αποτέλεσμα ενίοτε να πάσχει στην ακριβολογία και να κερδίζει στην καλλιέπεια. 
Στο παρόν κείμενο έχω λάβει υπόψη την αγγλική ε'κδοση (1961), η οποία είχε επιθεωρηθεί, 
μεταξύ άλλων, από τους Robert Merton και Herbert Marcuse. Προσφάτως, η μεταφράστρια 

του Hirschman (2003:174,181) αποδίδει μάλλον ατυχώς την ressentiment ως ‘έμμεση προσβο­
λή’. Λίγο παλαιότερα, ο μεταφραστής του Sombart (1998: 345), παρόλο που ο γερμανός 
κοινωνιολόγος χρησιμοποίησε αυτούσιο τον γαλλικό όρο, την απέδωσε ως ’κοινωνική ζηλο- 
φθονία’, όρο που δεν αγκαλιάζει, όπως θα διαπιστωθεί αργότερα, το νόημα της ressentiment.

3. Να σημειωθεί πως όταν πρωτοκυκλοφόρησε το 1912 το βιβλίο του, ο Scheler ήταν ένας 
βαθύτατα προβληματιζόμενος προτεστάντης που λίγα χρόνια αργότερα (1920) θα ασπαζόταν 
τον καθολικισμό για να εγκαταλείψει κατόπιν (το 1924) κάθε θεϊστική αναφορά χάριν ενός 
βιταλιστικού πανθεϊσμού. Εξ αυτού δικαιολογείται η από μέρους του υπεράσπιση της χριστια­
νικής ηθικής.

4. Από την άποψη αυτή, η θεωρητική προσέγγιση του Scheler δεν εξαντλείται στο επίπεδο 
των κοινωνικών ρόλων, όπως λανθασμένα, κατά τη γνώμη μου, εκτιμά ο Barbalet (1998: 64) 
και εν μέρει οι προλογίζοντες το βιβλίο Lewis Coser και Williams Holdheim. Ο Scheler δεν 
κάνει μικροκοινωνιολογία.

5. Η υποκειμενική αίσθηση αδυναμίας (powerlesness) είναι βασική μεταβλητή στη μελέτη 
της πολιτικής κουλτούρας και, ιδιαίτερα, της πολιτικής αλλοτρίωσης και του κυνισμού που 
διέπει πολλά από τα δυτικά πολιτικά συστήματα.

6. Για τον Αριστοτέλη, το λυπηρό συναίσθημα του φθόνου κατευθύνεται προς τους ομοίους 
ή εκείνους που το άτομο θεωρεί ομοίους και όχι τους ανώτερους (1387b 21- 28). Αρκεί εδώ 
η υπενθύμιση του τεράστιου έργου του Alexis Clerel de Tocqueville στη Δημοκρατία στην 
Αμερική γύρω από τη επιρροή που ασκεί η ισότητα των συνθηκών στις συνήθειες, τα συναι­
σθήματα και τα ήθη των δημοκρατικών κοινωνιών, δαυλίζοντας προπάντων τη φιλοδοξία και 
τον φθόνο (1997: 681-683).

7. Η μνησικακία, όπως και η ζηλοφθονία, δαψιλεύει σε κοινωνίες τυπικής ισότητας με 
ανοδική και καθοδική κινητικότητα και συνάπτεται με πλέγματα μειονεκτικότητας λόγω της



108 Νίκος Δεμερτζής

αβεβαιότητας των μετεξελισσόμενων προσωπικών ταυτοτήτων και της ρευστότητας των ρό­
λων. Το άγχος που συνεπάγονται, αναφε'ρει ο Λεμπε'σης (2001: 35), δημιουργεί στα άτομα 
νευρώσεις με καθημερινε'ς συνε'πειες στη ζωή τους. Μια τέτοιου κατηγορία νεύρωσης είναι 
και η ‘ταξική νεύρωση’, όπως αυτή έχει αναλυθεί προσφυώς από τον Vincent de Gaulejac 
(1990). Πρόκειται για τη διασταύρωση ενός μπλοκαρίσματος στην ψυχοσεξουαλική ανάπτυξη 
του ατόμου με ένα μπλοκάρισμα του κοινωνικού εαυτού υπό συνθήκες καθοδικής αλλά και 
ανοδικής κοινωνικής κινητικότητας. Η ταξική νεύρωση μπορεί να συναναλυθεί και μέσα από 
τη μελέτη της μνησικακίας.

8. Τώρα μπορεί να καταλάβει ο αναγνώστης την ακριβολογία της μετάφρασης της 
ressentiment από τον Λεμπέση. Βλ. παραπάνω.

9. Εδώ η έμφαση πρέπει να δοθεί στο ‘δικαίως’, στο περί δικαιοσύνης αίσθημα που 
συνοδεύει την εκδικητική χαρά που βιώνει κανείς αντικρίζοντας τα παθήματα ενός τρίτου 
(‘ήθελε και τά παθε’, ‘ας πρόσεχε’). Αν δεν υπήρχε η διάσταση της δικαιοσύνης θα επρόκειτο 
απλώς για κακεντρέχεια. Για μια οξυδερκέστατη ανάλυση της Schadenfreude, βλ. John 
Portman (2000). Επί παραδείγματι, η στάση που εξέφρασε το ΚΚΕ (‘δεν χαιρόμαστε αλλά 
ούτε και λυπούμαστε’) και ο αρχιεπίσκοπος Χριστόδουλος (‘οργή Θεού’) για την επίθεση 
στους δίδυμους πύργους της 11ης Σεπτεμβρίου κινούνται στα όρια της κακεντρέχειας και της 
Schadenfreude (χαιρεκακίας).

10. Συμπληρωματικά, θα έλεγα ότι σημασιακή προκειμένη της εν λόγω παραδοχής είναι 
το σημαίνον ‘λαός’. Όπως έχει ήδη αναφερθεί, η χρήση του ‘λαού’ είναι αναγκαία (όχι όμως 
και ικανή) συνθήκη για τη διαμόρφωση του λαϊκιστικού λόγου και πρακτικής.

11. Η σύνδεση ‘πληβειακής κουλτούρας’ και λαϊκισμού δεν έγινε από τον ίδιο τον 
Thompson, αλλά από τον Λιάκο (1989). Ο Thompson χρησιμοποίησε την έννοια για να 
ερμηνεύσει την αγανάκτηση (resentment), τις εξεγέρσεις και την εναντιωματική κουλτούρα 
των κατώτερων εργαζόμενων στρωμάτων (τεχνίτες) στην Αγγλία του 18ου αιώνα που αντιστέ­
κονταν στη διαδικασία (αυτο)μετασχηματισμού τους σε προλεταριάτο (εργατική τάξη), κάτι 
που συνεχίστηκε μέχρι και το πρώτο τέταρτο του 19ου αιώνα (Thompson 1963/1980: 810-13, 
913-14). Αντίστοιχη ανάλυση έκανε και ο Bauman (1982:34 επ.). Η χρήση της εν λόγω έννοιας, 
λοιπόν, πρέπει να γίνεται όχι κατ’ αναγωγή αλλά κατ’ αναλογία: λαμβάνοντας, δηλαδή, υπόψη 
τα διαφορετικά περιβάλλοντα και αποφεύγοντας τους αναχρονισμούς. Υπ’ αυτή την έννοια, 
ίσως να μην είναι άδικη η κριτική του Ελεφάντη (1991: 319-20) στον Λιάκο σύμφωνα με τον 
οποίο ‘ο λαϊκισμός αποτελεί μιαν επανεπεξεργασία της ηθικής αντίληψης της οικονομίας και 
της κοινωνίας, αλλά σε συνθήκες που η επαναφορά της δεν είναι πλέον δυνατή’ (Λιάκος 1989: 
28). Όντως, στην περίπτωση του μεταπολιτευτικού λαϊκισμού μπορεί να μην υπήρχε σαφές 
ουτοπιστικό όραμα επιστροφής που να λειτουργούσε ως φαντασιακό αντίβαρο στην ‘απο-η- 
θικοποίηση’ της οικονομίας. Μπορεί, κατά βάση, να έχει δίκιο ο Ελεφάντης ότι δεν διατυπώ­
θηκε ηθική αξίωση και νοσταλγία μιας παλαιάς κοινωνικο-οικονομικής τάξης πραγμάτων. ‘Τα 
μικροαστικά στρώματα δεν προσδοκούσαν το ξεπέρασμα του μικροαστισμού τους, αλλά αντί­
θετα την κατασφάλισή τους’ (Ελεφάντης 1991: 320). Θεωρώ, όμως, ότι το στοιχείο της ‘ηθικής 
οικονομίας’ δεν πρέπει εξ αυτού να απορριφθεί συλλήβδην. Το κρίσιμο σημείο δεν είναι η 
προς τα πίσω βλέψη για την κατοχύρωση κοινωνικο-οικονομικών προνομίων, αλλά το ηθικό 
περιεχόμενο του κρατοκεντρικού προσανατολισμού: ο πατερναλιστικός του χαρακτήρας. Από 
την έποψη αυτή, η σχέση πληβειακής κουλτούρας και λαϊκισμού είναι υπαρκτή και κατανοή- 

σιμη.
12. Σύμφωνα με τον Minogue (1969: 207), η συνωμοτική θεωρία είναι για την πολιτική ό,τι



Λαϊκισμός και μνηαικακία 109

ο ανιμισμός στην επιστήμη: αθεμελίωτη εμμονή σε ‘αιτίες’ που, σε τελευταία ανάλυση, λει­
τουργούν ως αυτο-εκπληρούμενες προφητείες.

13. ‘Μερικά χρόνια μετά το τε'λος του πολε'μου, το ε'να τρίτο περίπου των μισθωτών στις 
πόλεις και ίσως το μισό των μη χειρώνακτων μισθωτών ήταν άμεσα ή ε'μμεσα εξαρτημε'νο από 
το κράτος’ (Τσουκαλάς 1986: 91).

14. Για την έννοια του ‘πολιτιστικού τραύματος’, βλ. Eyerman (2001: 1-22).
15. Όπως αναφε'ρει ο Τσουκαλάς (1974: 103), η ταχεία οικονομική άνοδος κατά τη 

διάρκεια της δεκαετίας του 1960 έφερε στο προσκήνιο νέα μικρομεσαία στρώματα που λει­
τούργησαν ως κοινωνική δύναμη που επανέφερε στην κυβέρνηση την Ένωση Κέντρου το 
1963.

16. Μεταξύ άλλων, στο επίπεδο του λόγου, η εκδικητικότητα αυτή εκφράστηκε με την ίδια 
τη χρήση των λέξεων λαός και λαϊκός μια και αυτές είχαν περίπου εξοστρακισθεί από το 
λεξιλόγιο της εθνικοφροσύνης (Τσουκαλάς 1986: 35-6).

Βιβλιογραφικές αναφορές

Αθανασιάδης, Τ. (1992). Οι Φρουροί της Αχαϊας. Τόμοι 2, 3η έκδ. Αθήνα: 
Εστία

Almond, G., & Verba, S. (1964). The Civic Culture. Boston: Little Brown
Αριστοτέλης (330 π.χ.). Ρητορική. Μετάφραση Η. Ηλιού. Αθήνα: Ζαχαρό- 

πουλος
Barbalet, L. Μ., (1998) Emotion, Social Theory, and Social Structure. A Ma- 

crosociological Approach. Cambridge: Cambridge University Press
Bauman, Z., (1982). Memories of Class. The Prehistory and After-life of Class. 

London: Routledge.
Bottomore, T., (1979). Political Sociology. London: Hutchinson
Canovan, M., (1981). Populism. London: Junction
Canovan, M. (1999). ‘Trust the People! Populism and the Two Faces of 

Democracy’, Political Studies, XLVII, σελ. 2-16.
Cappella, J. & Jamieson, H. K., (1997). Spiral of Cynicism. The Press and the 

Public Good. New York & Oxford: Oxford University Press.
Clogg, R., επιμ., (1993). Greece, 1981-89. The Populist Decade. New York: St. 

Martin’s Press.
Δεμερτζής, N., (1990). Ή ελληνική πολιτική κουλτούρα στη δεκαετία του ’80’ 

στο: Λυριντζής X. & Νικολακόπουλος Η., επιμ., Εκλογές και Κόμματα 
στη Δεκαετία του '80. Αθήνα: Θεμέλιο, σελ. 70-96.

Δεμερτζής, Ν., (1996). Ή πολιτική κουλτούρα του μικροαστισμού’ στο: Πα- 
πασπηλιόπουλος, Σ., επιμ., ΠΑΣΟΚ. Κατάκτηση και Άσκηση της Εξου­
σίας. Αθήνα: Σιδέρης, σελ. 63-66.



110 Νίκος Δεμερτζής

Ελεφάντης, Α. (1991). Στον Αστερισμό τον Λαϊκισμού. Αθήνα: Ο Πολίτης.
Eyerman, R., (2001). Cultural Trauma. Slavery and the Formation of African 

American Identity. Cambridge: Cambridge University Press.
Gaulejac, de, V., (1990). Η Ταξική Νεύρωση. Μετάφραση: A. Βερβερίδης, 

Επιμε'λεια: Κ. Ναυρίδης. Αθήνα: Παπαζήσης.
Giddens, A., (1984). The Constitution of Society. Oxford: Polity Press
Gramsci, A. (χχ). Για τον Μακιαβέλη. Αθήνα: Ηριδανός
Habermas, J. (1970). Toward a Rational Society. Boston: Heinemann
Hennessy, A., (1969). ‘Latin America’ στο: Ionescu G. & Gellner E., επιμ., 

Populism. Its Meanings and National Characteristics. Hertfordshire: The 
Garden City Press, σελ. 28-61.

Hirschman, A., (2003). Τα Πάθη και τα Συμφέροντα. Θεσσαλονίκη: Παρα­
τηρητής.

Hochschild, A. R., (1990). ‘Ideology and Emotion Management: A Perspec­
tive and Path for Future Research’ στο: Kemper, Th., επιμ., Research 
Agendas in the Sociology of Emotions. New York: State University of New 
York Press.

Hoggart, R., (1958/1984). The Uses of Literacy. Middlesex: Peregrine Books
James, W., (1999). Οι Παραλλαγές της Θρησκευτικής Εμπειρίας (τόμος A). 

Αθήνα: Printa
Ιωάννου, Γ., (1984). Η Πρωτεύουσα των Προσφύγων. Αθήνα: Κε'δρος.
Ιωάννου, Γ., (1985). Εφήβων και μη. Αθήνα: Κε'δρος.
Καραποστόλης, Β. (1984). Η Καταναλωτική Συμπεριφορά στην Ελληνική Κοι­

νωνία 1960-1975. Αθήνα: ΕΚΚΕ.
Καραποστόλης, Β. (1985). Η Αδιαχώρητη Κοινωνία. Αθήνα: Πολΰτυπο
Καραποστόλης, Β. (1987). Συμβίωση και Επικοινωνία στην Ελλάδα. Αθήνα: 

Γνώση.
Κατσούλης, Η., (1996). Ό ρόλος και η σημασία της χαρισματικής ηγεσίας 

στην ελληνική μεταβατική κοινωνία’ στο: Παπασπηλιόπουλος, Σ., επιμ., 
ΠΑΣΟΚ. Κατάκτηση και Άσκηση της Εξουσίας. Αθήνα: Σιδε'ρης, σελ. 
24-40.

Kemper, Th. (1987). ‘How Many Emotions Are There? Wedding the Social 
and the Autonomic Components’ στο: American Journal of Sociology. 
93(2), σελ. 263- 89.

Kemper, Th. (1990), επιμ. Research Agendas in the Sociology of Emotions. New 
York: State University of New York Press.

Kemper, Th., (1991). ‘An Introduction to the Sociology of Emotions’ στο:



Λαϊκισμός και μνησικακία 111

Strongman, Κ., επιμ., International Review of Studies on Emotion, τόμ. 1, 
New York: John Wiley, σελ. 301-49.

Laclau, E., (1977). Politics and Ideology in Marxist Theory. Capitalism, Fascism, 
Populism. London: Verso

Laclau, E. (υπό ε'κδοση, 2004) ‘Populism: What’s in a Name?’, erro: Panizza, 
F. επιμ., Populism and the Mirror of Democracy, London: Verso.

Λεμπέσης, E., (2001). Μύθος και Πραγματικότης της Αστικής Κοινωνίας. 
Αθήνα: Οι εκδόσεις των φίλων.

Lenk, Κ. (1990). Πολιτική Κοινωνιολογία. Επιμε'λεια-Πρόλογος Η. Κατσού- 
λης. Θεσσαλονίκη: Παρατηρητής.

Λιακός, Α. (1989). ‘Περί Λαϊκισμού’, erro: Τα Ιστορικά, τχ. 10, σελ. 13-28.
Λίποβατς, Θ., (1991). Ό Λαϊκισμός. Μια ανάλυση από τη σκοπιά της πολι­

τικής ψυχολογίας’ στο: Λίποβατς, Θ., Ζητήματα Πολιτικής Ψυχολογίας. 
Αθήνα: Εξάντας, σελ. 214-222.

Λυκιαρδόπουλος, Γ., (1988). Η ‘Ρωμιοσύνη’ στον Παράδεισο. Σημειώσεις για 
μια κριτική τον νεοελληνικού αντι-διανοονμενισμού. Αθήνα: Έρασμος

Λυριντζής, X. & Σπουρδαλάκης Μ. (1993). ‘Περί Λαϊκισμού: Μια σύνθεση 
με αφορμή την ελληνική βιβλιογραφία’ erro: Ελληνική Επιθεώρηση Πολι­
τικής Επιστήμης, τχ. 1, σελ. 133-162.

Lyrintzis, Ch., (1984). ‘Political Parties in Post-Junta Greece: A case of ‘bu­
reaucratic clientelism?’ στο: Pridham, G., επιμ., The New Mediterranean 
Democracies. Regime transition in Spain, Greece and Portugal. London: 
Frank Cass, σελ. 99-118.

Lyrintzis, Ch., (1987). ‘The Power of Populism: the Greek case’ στο: European 
Journal of Political Research. 15, σελ. 667-686.

Lyrintzis, Ch., (1993). ‘PASOK in Power: From ‘Change’ to Disenchantment’ 
erro: Clogg, R., επιμ., (1993).Greece, 1981-89. The Populist Decade. New 
York: St. Martin’s Press, σελ. 26-46

Μαγκλιβέρας, Δ., (1996). Η Νεοελληνική Κοινωνία τον Εικοστού Αιώνα μέσα 
από το Μυθιστόρημα. Αθήνα: Οι Εκδόσεις των Φίλων.

Marx, Κ. (1844/1978). Κριτική της Εγελιανής Φιλοσοφίας του Κράτους και 
του Δικαίου.Μετάφραση: Μπάμπης Λυκούδης. Αθήνα: Παπαζήσης

Minogue, Κ., (1969). ‘Populism as a Political Movement’ erro: Ionescu G. & 
Gellner E., επιμ., Populism. Its Meanings and National Characteristics. 
Hertfordshire: The Garden City Press, σελ. 197-211.

Mouffe, Ch. (2004). To Δημοκρατικό Παράδοξο. Αθήνα: Πόλις
Mouzelis, N., (1985). On the Concept of Populism: Populist and Clientelist



112 Νίκος Αεμερτζής

Models of Incorporation in Semiperipheral Polities’ στο: Politics and 
Society, τόμ. 14 (3), σελ. 329-348.

Μουζέλης, N. (1987). Κοινοβουλευτισμός και Εκβιομηχάνιση στην Ημι-Περι- 
φέρεια. Αθήνα: Θεμέλιο.

Μουρσελάς, Κ., (1989). Βαμμένα Κόκκινα Μαλλιά. Αθήνα: Κέδρος
Nash, Κ., (2000). Reading in Contemporary Political Sociology. Oxford: Black- 

well
Nietzsche, F., (1970). Γενεαλογία της Ηθικής. Μετάφραση: Άρης Δικταίος. 

Αθήνα: Γκοβόστης.
Papadopoulos, Y., (1989). ‘Parties, the State and Society in Greece: Conti­

nuity within Change’ στο: West European Politics, τόμ. 12 (2), σελ. 55-71.
Pakulski, J., (1991). Social Movements. The Politics of Moral Protest. Melbour­

ne: Longman
Πανταζόπουλος, A., (2001).71 α το λαό και το Έθνος’. Η στιγμή Ανόρέα 

Παπανδρέου 1965-1989. Αθήνα: Πόλις
Παπαταξιάρχης, Ευθ. (1990). ‘Πολιτική και Αγροτικός Σχηματισμός στη 

Νεοελληνική Κοινωνία’, στο: Κομνηνού, Μ. & Παπαταξιάρχης Ευθ., ε- 
πιμ., Κοινότητα, Κοινωνία και Ιδεολογία. Αθήνα: Παπαζήσης, σελ. 135- 
169.

Poguntke, Th., (1996). ‘Anti-party sentiment - Conceptual thoughts and em­
pirical evidence: Explorations into minefield’ στο European Journal of 
Political Research. 29: 319-344.

Portman, J., (2000).When Bad Things Happen to Other People. London: Rout- 
ledge

Scheler, M., (1961). Ressentiment. Glencoe: Free Press
Σέλερ, M., (2002). Ο Μνησίκακος Άνθρωπος. Μετάφραση: Κ. Παπαγιώρ- 

γης. Αθήνα: Τνδικτος
Shils, Ε., (1956). The Torment of Secrecy: the background and consequences of 

American security policies. London: Heinermann
Shott, S. (1979). ‘Emotion and Social Life: A Symbolic Interactionist Analysis’ 

στο: American Journal of Sociology. 84(6), σελ. 1317-1334.
Sombart, W., (1913/1998). Ο Αστός. Πνευματικές προϋποθέσεις και ιστορική 

πορεία του δυτικού καπιταλισμού. Μετάφραση: Κ. Κουτσουρέλης. 
Αθήνα: Νεφέλη.

Σοφός, Σ., (1994). ‘Λαϊκή ταυτότητα και πολιτική κουλτούρα στη μεταδικτα- 
τορική Ελλάδα: προς μια πολιτισμική προσέγγιση του λαϊκιστικοΰ φαινο-



Λαϊκισμός και μνησικακία 113

μενού’ στο: Δεμερτζής, Ν., επιμ. Η Ελληνική Πολιτική Κουλτούρα Σήμερα. 
Αθήνα: Οδυσσέας, σελ. 133-157.

Σπουρδαλάκης Μ. (1988). Ελλάδα 2000: Δρέποντας τους καρπούς της α-πο- 
λιτικής υπερ-πολιτικοποίησης’ οτο: Κατσούλης Η. κ.ά., Η Ελλάδα προς το 
2000. Αθήνα: Παπαζήσης, σελ. 108-118.

Stewart, A. (1969). ‘The Social Roots’ στο: Ionescu G. & Gellner E., επιμ., 
Populism. Its Meanings and National Characteristics. Hertfordshire: The 
Garden City Press, σελ. 180-196.

Taggart, P., (2000). Populism. Buckingham: Open University Press.
Thompson, E.P., (1963/1980). The Making of the English Working Class. 

Middlesex: Penguin Books.
Thompson, E.P., (1971). ‘The Moral Economy of the English Crowd in the 

Eighteenth Century’ στο: Past & Present, N. 50, σελ. 76-136.
Thompson, E.P., (1978). ‘Eighteenth-century English society: class struggle 

without class?’ στο: Social History, τόμ. 3 (2), σελ. 133-165.
Tocqueville, A., (1997). Η Δημοκρατία στην Αμερική. Εισαγωγή: Γ. Μανιά­

της, Μετάφραση: Μπ. Λυκούδης. Αθήνα: Στοχαστής.
Τσουκαλάς, Κ., (1974). Η Ελληνική Τραγωδία. Αθήνα: Ολκός
Τσουκαλάς, Κ., (1977). Εξάρτηση και Αναπαραγωγή. Ο κοινωνικός ρόλος 

των εκπαιδευτικών μηχανισμών στην Ελλάδα (1830-1922). Αθήνα: Θεμέ­
λιο.

Τσουκαλάς, Κ., (1986). Κράτος, Κοινωνία, Εργασία στη Μεταπολεμική Ελ­
λάδα. Αθήνα: Θεμέλιο.

Walicki, A., (1969). ‘Russia’, στο: Ionescu G. & Gellner E., επιμ., Populism. 
Its Meanings and National Characteristics. Hertfordshire: The Garden City 
Press, σελ. 62-96.

Warren Μ., επιμ. (1999). Democracy & Trust. Cambridge: Cambridge Univer­
sity Press.

Wiles, P., (1969). ‘A Syndrome, Not a Doctrine: Some elementary theses on 
polpulism’ στο: Ionescu G. & Gellner E., επιμ., Populism. Its Meanings and 
National Characteristics. Hertfordshire: The Garden City Press, σελ. 166- 
179.

Williams, J. S., (2001). Emotion and Social Theory. London: Sage Publica­
tions.

Wilson, J., (1973). Introduction to Social Movements. New York: Basic Books
Worsley, P., (1969). ‘The Concept of Populism’ στο: Ionescu G. & Gellner E.



114 Νίκος Αεμερτζής

επιμ., Populism. Its Meanings and National Characteristics. Hertfordshire: 
The Garden City Press, σελ. 212-250.

Wouters, C, (1992). On Status Competition and Emotion Management: The 
Study of Emotions as a New Field’ στο: Featherstone, Μ., επιμ., Cultural 
Theory and Cultural Change. London: Sage Publications, σελ. 229-252.

Φιλίας, B., (1976). Δοκίμια Κοινωνιολογίας. Αθήνα: Μπουκουμάνης
Χαραλάμπης, Δ., (1989). Πελατειακές Σχέσεις και Λαϊκισμός. Η εξωθεσμική 

συναίνεση στο ελληνικό πολιτικό σύστημα. Αθήνα: Εξάντας.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

