
  

  Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας

   Τόμ. 12 (2004)

   Νεο-λαϊκισμός

  

 

  

  Αντινομίες του φορμαλισμού: η κατά Laclau
θεώρηση του λαϊκισμού και ο ελληνικός
θρησκευτικός λαϊκισμός 

  Γιάννης Σταυρακάκης   

  doi: 10.12681/sas.770 

 

  

  Copyright © 2015, Γιάννης Σταυρακάκης 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Σταυρακάκης Γ. (2015). Αντινομίες του φορμαλισμού: η κατά Laclau θεώρηση του λαϊκισμού και ο ελληνικός
θρησκευτικός λαϊκισμός. Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας, 12, 149–172.
https://doi.org/10.12681/sas.770

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 18/01/2026 16:12:31



Αντινομίες του φορμαλισμού: η κατά 
Laclau θεώρηση του λαϊκισμού και ο 
ελληνικός θρησκευτικός λαϊκισμός

Γιάννης Σταυρακάκης*

Το έργο του Ernesto Laclau αποτελεί μια πολύ συχνή και σταθερή αναφορά σχεδόν 
σε κάθε συζήτηση περί λαϊκισμού. Το κείμενο που ακολουθεί επιχειρεί αρχικά να σκια­
γραφήσει και να ανασυστήσει τις σημαντικότερες θεωρητικές και αναλυτικές συνιστώσες 
της προσέγγισης αυτής που φαίνεται να διατηρεί, μέχρι και σήμερα, τη σημασία και την 
εγκυρότητά της. Ιδιαίτερη έμφαση αποδίδεται στα σχετικά κείμενα του Laclau από τη 
δεκαετία του 1970, αλλά και στα συμπεράσματα της μεταγενέστερης έρευνάς του, που 
συνθέτουν ένα ιδιαίτερα αποτελεσματικό πλαίσιο για την ανάλυση του λαϊκιστικού λό­
γου. Η υπόθεση αυτή θεμελιώνεται περαιτέρω, στο δεύτερο μέρος του κειμένου, μέσα 
από την ανάλυση ενός πρόσφατου εμπειρικού παραδείγματος, της πολιτικοποίησης του 
λόγου της Εκκλησίας της Ελλάδος και του αρχιεπισκόπου Χριστόδουλου.,Τέλος, το 
καταληκτικό τμήμα του άρθρου αφιερώνεται στην ανάλυση των πιο πρόσφατων γραπτών 
του Laclau περί λαϊκισμού, στα οποία επιχειρείται η ενίσχυση του μορφικού/τυπικού ή 
και φορμαλιστικού χαρακτήρα του επιχειρήματος του. Ενώ η γενικότερη ανάλυση του 
λαϊκιστικού λόγου από τον Laclau συνιστά μια σημαντική πρόοδο στην εννοιολόγηση 
αυτής της ολισθηρής έννοιας, από την άλλη, οι πρόσφατες απόψεις του για τον λαϊκισμό 
ίσως να αποκαλύπτουν τα όρια μιας καθαρά φορμαλιστικής προσέγγισης του φαινομέ­

νου.

* Δρ. Πολιτικής Επιστήμης, Ερευνητής Πανεπιστημίου Essex.

Επιστήμη και Κοινωνία Τεύχος 12/2004



150 Γιάνχ’ης Στανρακάκης

Εισαγωγή

Σχεδόν όλες οι επιστημονικές δημοσιεύσεις περί λαϊκισμού, βιβλία και 
άρθρα, συμμερίζονται μια μάλλον απαισιόδοξη οπτική που επισημαίνει την 
ουσιώδη αμφισβητησιμότητα [essential contestability] της έννοιας, τα χάσμα­
τα ανάμεσα στις διαφορετικές προσεγγίσεις του λαϊκισμού, τις δυσκολίες 
στην επεξεργασία ενός κοινά αποδεκτού και λειτουργικού ορισμού του, 
κ.ο.κ. Όπως επισημαίνει η Margaret Canovan, παρά τη συχνή χρήση του, ο 
όρος ‘παραμε'νει ιδιαίτερα ασαφής και αναφε'ρεται, εντός διαφορετικών 
πλαισίων, σε μια ποικιλία φαινομένων που ξαφνιάζει’ (Canovan 1981: 3). Η 
ίδια, μάλιστα, καταλήγει με την ομολογία ότι θα μπορούσε ‘να αμφισβητηθεί 
ακόμη και το αν σημαίνει οτιδήποτε’ (Canovan 1981: 5). Ο Laclau, για να 
αναφερθούμε στην άλλη κλασσική παραπομπή των συζητήσεων περί λαϊκι­
σμού, επίσης περιγράφει την έννοια ως πολύχρηστη, αλλά απροσδιόριστη. 
‘Λίγοι όροι έχουν χρησιμοποιηθεί τόσο πλατιά στη σύγχρονη πολιτική ανά­
λυση, αν και λίγοι έχουν οριστεί με λιγότερη ακρίβεια’, συμπεραίνει (Laclau 
1983α: 162). Και βέβαια, δεν πρόκειται για ένα συμπέρασμα που περιορίζε­
ται στις δεκαετίες του 1970 ή του 1980. Έχουμε να κάνουμε με μια άποψη 
που εξακολουθεί να είναι η κρατούσα, όπως προκύπτει από ένα πρόσφατο 
εγχειρίδιο του βρετανικού Open University για την έννοια: Ό λαϊκισμός είναι 
μια δύσκολη, ολισθηρή έννοια’ (Taggart 2000: 2).

Είναι, όμως, αυτή η πλήρης εικόνα; Τρεις ολόκληρες δεκαετίες θεωρητι­
κής δουλειάς και πολίτικο-ιστορικής ανάλυσης δεν άφησαν κανένα ίχνος; 
Δεν βοήθησαν καθόλου στη διευκρίνιση του status της συγκεκριμένης κατη­
γορίας και της χρησιμότητάς της για τις κοινωνικές επιστήμες; Οπωσδήποτε 
η Canovan μοιάζει να θέτει ένα νόμιμο ερώτημα: υπάρχει τίποτε κοινό σε 
όλα τα λαϊκιστικά φαινόμενα; Άν σκάψουμε αρκετά βαθιά, μπορούμε να 
βρούμε κάποιον κεντρικό πυρήνα, μια εσωτερική ουσία που τα ενώνει;’ 
(Canovan 1981: 3). Αναμφίβολα, η -σχεδόν αντι-ουσιοκρατική- απάντησή 
της δεν θα πρέπει να μας ξαφνιάζει: είναι αδύνατον ‘να βρούμε μια μοναδική 
ουσία πίσω από όλες τις καθιερωμένες χρήσεις του όρου’ (Canovan 1981: 7). 
Ευρισκόμενη σε αδυναμία να εντοπίσει μια ουσία αυτού του είδους, η 
Canovan εμπλέκεται σε ένα τυπολογικό, ταξινομικό εγχείρημα που αφήνει 
ακόμη και την ίδια ανικανοποίητη (Canovan 1981: 301). Έτσι, η απαισιοδο­
ξία και τα αδιέξοδα παραμένουν.

Μήπως, όμως, δεν είναι αναγκαίο να σκάψουμε τόσο βαθιά; Μήπως θα 
έπρεπε να ξεκινήσουμε από τη θέση ότι βαθιές ουσίες δεν υπάρχουν πουθε­



Αντινομίες τον φορμαλισμού 151

νά ως τέτοιες; Ισως να είναι περισσότερο δόκιμο να ξεκινήσουμε από μια 
απλή σνμπτωματική [symptomal] ανάγνωση της δόμησης του λόγου (οριοθε­
τώντας, για παράδειγμα, το status του ‘λαού’ ως σημαίνον) και, έπειτα, να 
προχωρήσουμε στην ανίχνευση των τρόπων [modalities] του λόγου με τους 
οποίους είναι δυνατόν να συνδέεται ο λαϊκισμός. Στην πραγματικότητα, η 
απαισιόδοξη άποψη μοιάζει να αγνοεί μια αργή κίνηση που τείνει, πάντως, 
να δικαιώσει και να αναπτύξει περαιτέρω μια από τις προσεγγίσεις στον 
λαϊκισμό που κυριάρχησαν στη σχετική συζήτηση κατά τις δεκαετίες του 1970 
και 1980. Αναφέρομαι στη θεωρία του λαϊκισμού που εισήγαγε ο Ernesto 
Laclau στα κείμενα του ‘Προς μια θεωρία του λαϊκισμού’ [‘Towards a Theory 
of Populism’] (Laclau 1983α) και ‘Λαϊκιστική ρήξη και λόγος’ [‘Populist 
Rupture and Discourse’] (Laclau 1983β). Στο κείμενο που ακολουθεί θα 
παρουσιάσω τα κεντρικά σημεία της προσέγγισης του Laclau, όπως αρθρώ­
νεται σε αυτές τις παρεμβάσεις του, δίνοντας έμφαση στον μορψικό/τνπικό 
[formal] χαρακτήρα της, και θα προσπαθήσω να δείξω ότι οι κύριες αναλυ­
τικές της προκείμενες διατηρούν, μέχρι και σήμερα, την εγκυρότητά τους. 
Αν, μάλιστα, μπολιαστούν με τα συμπεράσματα της ύστερης δουλειάς του, 
μας προσφέρουν ένα ιδιαίτερα αποτελεσματικό πλαίσιο για την ανάλυση του 
λάίκιστικού λόγου. Θα προσπαθήσω να τεκμηριώσω αυτή την άποψη μέσα 
από την ανάλυση ενός εμπειρικού παραδείγματος, εκείνου της πρόσφατης 
πολιτικοποίησης του λόγου της Εκκλησίας της Ελλάδος και του αρχιεπίσκο­
που Χριστόδουλου. Έπειτα, θα προχωρήσω σε μια πραγμάτευση των πιο 
πρόσφατων γραπτών του Laclau περί λαϊκισμού, στα οποία επιχειρείται η 
περαιτέρω ενίσχυση του μορφικού/τυπικού χαρακτήρα του επιχειρήματος 
του. Ενώ η εν γένει ανάλυση του λαϊκιστικού λόγου από τον Laclau συνιστά 
μια σημαντική πρόοδο στην εννοιολόγηση αυτής της ολισθηρής έννοιας, από 
την άλλη οι πρόσφατες απόψεις του για τον λαϊκισμό ίσως να αποκαλύπτουν 
τα όρια μιας καθαρά μορφικής προσέγγισης του φαινομένου, τα όρια του 
φορμαλισμού.1

Η πρώιμη θεωρία του Laclau για τον λαϊκισμό

Πέρα από τις (νεο)μαρξιστικές του συνιστώσες,2 που σήμερα μοιάζουν 
ίσως λίγο ξεπερασμένες, ο πυρήνας της πρώιμης θεωρίας του Laclau για τον 
λαϊκισμό διατηρεί ακόμη την εγκυρότητά και επικαιρότητα του. Τι ακριβώς 
υποστηρίζει ο Laclau; Πρώτα από όλα, ότι κανείς οφείλει να λαμβάνει υπόψη 
του το πολιτικό υποκείμενο που εγκαλεί και στο οποίο απευθύνεται ένας



152 Γιάννης Σταυρακάκης

δεδομένος πολιτικός λόγος: είναι το έθνος, το κομβικό σημείο του εθνικι­
σμού; Μήπως είναι μια συγκεκριμένη τάξη ή άλλο τμήμα του πληθυσμού; Ή 
πρόκειται για τον ‘λαό’; Σύμφωνα με τον Laclau, ‘παρά τις ποικίλες χρήσεις 
του όρου, συναντάμε σε όλες τους την κοινή αναφορά σε μιαν αναλογική 
βάση που είναι ο λαός ... είναι αναμφισβήτητο ότι η αναφορά στον “λαό” 
παίζει ένα κεντρικό ρόλο στον λαϊκισμό’ (Laclau 1983α: 186-7). Εντούτοις, 
η κεντρική θέση ενός σημαίνοντος, όπως ο ‘λαός’, δεν φαίνεται αρκετή για 
να δικαιολογήσει -ως μοναδικό κριτήριο- την απόδοση σε έναν λόγο της 
λαϊκιστικής ετικέτας. Χρειάζεται και κάτι ακόμη. Όπως ο ίδιος ο Laclau 
επισημαίνει, ‘δεν είναι η απλή παρουσία λαϊκο-δημοκρατικών εγκλήσεων σε 
έναν λόγο που τον κάνει λαϊκιστικό και αν, εντούτοις, γνωρίζουμε ότι ο 
λαϊκισμός συνδέεται άμεσα με την παρουσία του “λαού” στον λόγο αυτό,... 
[η] θέση μας είναι ότι ο λαϊκισμός συνίσταται στην ανασύνθεση των λαϊκο- 
δημοκρατικών εγκλήσεων ως πλέγμα αντιθετικό προς την κυρίαρχη ιδεολο­
γία’ (Laclau 1983α: 194). Συμπερασματικά, η θέση του Laclau είναι ότι ‘ο 
λαϊκισμός αρχίζει στο σημείο όπου τα λαϊκο-δημοκρατικά στοιχεία παρου­
σιάζονται ως μια ανταγωνιστική επιλογή εναντίον της ιδεολογίας του άρχο- 
ντος συγκροτήματος’ (Laclau 1983α: 195).

Ας μην βιαζόμαστε, όμως. Για να κατανοήσουμε και να αξιολογήσουμε 
τις θέσεις του Laclau οφείλουμε να τις εξετάσουμε βήμα-βήμα και με κάποια 
λεπτομέρεια. Εκείνο που θα ισχυριστούμε σε τούτο το τμήμα του κειμένου 
είναι ότι το έργο του Laclau μας προσφέρει μια προσέγγιση στον λαϊκισμό 
που είναι θεωρητικά θεμελιωμένη και πρωτότυπη, μια προσέγγιση που όχι 
μόνον είναι σε θέση να ξεπεράσει ή να ενσωματώσει τις βασικότερες κριτι­
κές που της έχουν απευθυνθεί, αλλά μπορεί να εξελιχθεί και έχει όντως 
αναπτυχθεί περαιτέρω προς όφελος της σύγχρονης πολιτικής ανάλυσης.

1. Αν και μεγάλο μέρος του κειμένου του 1977 (Laclau 1983α) αφιερώ­
νεται στη σημασία της κοινωνικής τάξης, είναι προφανές ότι ο πυρήνας της 
προσέγγισής του, όσον αφορά τον ορισμό του λαϊκισμού -και τα σχετικά 
κριτήρια που εισάγει- εντοπίζεται πέρα από μια τόσο στενή -αν και όχι 
αδιάφορη- οπτική. Είναι, φυσικά, απολύτως δόκιμη η ανάλυση και η κριτική 
αυτής της επιμέρους διάστασης του επιχειρήματος του Laclau,3 αυτό, όμως, 
δεν θα πρέπει να μας κάνει να χάνουμε εκείνο που πραγματικά διαφορο­
ποιεί την προσέγγισή του και το οποίο παραμένει απολύτως επίκαιρο: την 
προσέγγιση στον λαϊκισμό ως μορφή λόγου [discourse]. Εξάλλου, ο ίδιος ο 
Laclau απομακρύνθηκε σταδιακά από την ταξική προβληματική, όχι μόνο σε 
ένα πλήθος μεταγενέστερων κειμένων (Laclau και Mouffe 1985), αλλά ήδη



Αντινομίες του φορμαλισμού 153

από το κείμενό του του 1980 με τίτλο ‘Λαϊκιστική ρήξη και λόγος’ (Laclau 
1983β). Είναι, επίσης, χαρακτηριστικό ότι ‘αν και η πρόσφατη δουλειά του 
Laclau δεν ασχολείται ειδικά με τον λαϊκισμό, περιέχει όμως ενδιαφέρουσες 
ιδέες για μια νέα εννοιολόγησή του, που συμπληρώνει την προγενέστερη 
ανάλυσή του ... και ίσως προσφέρει έναν περισσότερο περιεκτικό ορισμό του 
λαϊκισμού’ (Lyrintzis 1987: 685).

2. Τι ακριβώς, όμως, παραμένει τόσο ενδιαφέρον στη ρηματική 
[discursive] θεωρία του λαϊκισμού που αρθρώνει ο Laclau; Κατ’αρχάς, αν και 
η οπτική του είναι πρωτίστως θεωρητική -και σε αυτό θα επιστρέφουμε 
παρακάτω- επιτυγχάνει να συνδέσει τη θεωρητική ανάλυση με το πεδίο της 
πολιτικής πρακτικής: η θεωρία του Laclau είναι αντι-περιγραφιστική [anti- 
descriptivist] στον βαθμό που δεν ψάχνει να “ορίσει” τον λαϊκισμό [τουλάχι­
στον, όχι με έναν ουσιοκρατικό, αναγωγικό τρόπο], αλλά μάλλον να μελετή­
σει πολιτικά κινήματα που έχουν ήδη αυτοπροσδιοριστεί ως λαϊκιστικά μέσα 
από την κοινή τους αναφορά στον “λαό”’ (Westlind 1996:60). Υπό την έννοια 
αυτή, το σημείο εκκίνησης δεν είναι κάποια εσωτερική, σκοτεινή ουσία-κρι- 
τήριο που επιβάλλει το ταξινομικό σύστημα του κάθε πολιτικού αναλυτή, 
αλλά η τριβή με τη οημαίνουσα πραγματικότητα των ίδιων των πολιτικών 
αγώνων.

3. Μήπως, όμως, έτσι η οπτική της ανάλυσης περιορίζεται στο επίπεδο 
της ιδεολογίας;4 Αν όντως συνέβαινε αυτό, θα δημιουργούσε ορισμένα προ­
βλήματα, όπως εκείνο που επισημαίνει ο Νίκος Μουζέλης ο οποίος υποστη­
ρίζει πως η ‘ιδεολογική’ προσέγγιση του Laclau παραμένει ‘τόσο γενική που 
έχει εφαρμογή σχεδόν σε κάθε σύγχρονο πολιτικό κίνημα’ (Mouzelis 1985: 
330, Μουζέλης 1989: 24). Ο Μουζέλης προτείνει την υπέρβαση αυτής της 
δυσκολίας μέσα από την εισαγωγή πρόσθετων κριτηρίων πέρα από το ιδεο­
λογικό πεδίο, κυρίως εκείνου της οργανωτικής δομής: Όι οργανωτικές δομές 
τέτοιων κινημάτων πρέπει να λαμβάνονται επίσης υπόψη, ιδίως ο τύπος 
εξουσιαστικής σχέσης ανάμεσα σε ηγέτες, στελέχη και οπαδούς’ (Mouzelis 
1985: 330, Μουζέλης 1989: 24). Εντούτοις, μετακινούμενος από το πεδίο της 
θεωρίας της ιδεολογίας σε εκείνο μιας θεωρίας του λόγου, με το να τονίζει 
δηλαδή την έννοια του λόγου αντί για εκείνην της ιδεολογίας, ο Laclau -ιδίως 
στο έργο του από τη δεκαετία του 1980 μέχρι και σήμερα- προσφέρει έναν 
τρόπο ενσωμάτωσης των σημαντικών παρατηρήσεων του Μουζέλη εντός της 
ρηματικής προβληματικής για την ανάλυση του λαϊκισμού. Για παράδειγμα, 
όπως παρατηρεί στο βιβλίο του Hegemony and Socialist Strategy που έγραψε 
μαζί με την Chantal Mouffe, ο λόγος δεν θα πρέπει να γίνεται κατανοητός



154 Γιάννης Στανρακάκης

ως ταυτόσημος με τη γλώσσα ή το κείμενο. Ο λόγος, κατά τη θεώρηση του 
Laclau, αναφέρεται σε δίκτυα νοήματος που συναρθρώνουν τόσο γλωσσικά 
όσο και εξω-γλωσσικά στοιχεία (Laclau and Mouffe 1985). Δεν είναι μόνον 
λέξεις, εκφερόμενα και ιδέες, αλλά και πρακτικές που συνδέονται άμεσα με 
τις ρηματικές λογικές που τις διαμορφώνουν (Lyrintzis 1990: 51). Επιλέον, 
δεν είναι καν αναγκαίο να καταφΰγουμε στο Hegemony and Socialist Strategy 
για να καταλήξουμε σε αυτό το συμπέρασμα. Και αυτό γιατί ήδη προϋπάρχει 
στα ίδια τα πρώιμα γραπτά του Laclau για τον λαϊκισμό. Στο κείμενο του 
1980 ισχυρίζεται τα ακόλουθα αναφορικά με το νόημα της έννοιας του λόγου:

Με τον όρο “λόγος” δεν εννοώ αυτό που αναφέρεται στο κείμενο [texte] με 
τη στενή έννοια, αλλά το σύνολο των φαινομένων κοινωνικής παραγωγής 
νοήματος που συγκροτεί μιαν κοινωνία σαν τέτοια. Δεν θεωρείται, λοιπόν, ο 
λόγος ως επίπεδο ή διάσταση του κοινωνικού αλλά, αντίθετα, ως ταυτόσημος 
με το κοινωνικό σαν τέτοιο. Επομένως, ο λόγος δεν συνιστά μιαν υπερδομή, 
καθόσον αποτελεί αυτή καθαυτή τη συνθήκη κάθε κοινωνικής πρακτικής ή, 
ακριβέστερα, καθόσον κάθε κοινωνική πρακτική συγκροτείται σαν τέτοια 
στον βαθμό που παράγει νόημα. (Laclau 1983β: 225)5

Ο Μουζέλης έχει δίκιο όταν επισημαίνει πως οι θεματικές που αναδει- 
κνύει ο Laclau6 έχουν ένα συγκεκριμένο προφίλ: ‘στο οργανωτικό επίπεδο 
συγκλίνουν σε έναν τύπο δομής εξουσίας που είναι αρκετά διακριτός από 
εκείνον άλλων ριζοσπαστικά προσανατολισμένων λαϊκών κινημάτων και 
κομμάτων’ (Mouzelis 1985: 341). Ωστόσο, δεδομένης της γενικότερης εξέλι­
ξης της προσέγγισης του Laclau, αυτή η παρατήρηση είναι δυνατόν να εκλη- 
φθεί ως κριτική μόνον αν ο λόγος αναχθεί στην ιδεολογία. Είδαμε, όμως, ότι 
ο Laclau, ήδη από το 1980, αντιλαμβάνεται τον λόγο σε αντιδιαστολή προς 
την ιδεολογία. Στην περίπτωση αυτή, οι οργανωτικές διαστάσεις των λάίκι- 
στικών κινημάτων δεν θα πρέπει να ερευνώνται ανεξάρτητα από τη δόμηση 
του λαϊκιστικού λόγου, αλλά ως συνιστώσες των λόγων μέσα από τους ο­
ποίους συγκροτούνται αυτά τα κινήματα και οι αντίστοιχες πολιτικές ταυτό­
τητες (Σοφός 1994: 140-1). Με άλλα λόγια, ‘η οργάνωση των πολιτικών 
κινημάτων θα πρέπει να γίνει κατανοητή ως στοιχείο ενός ευρύτερου πεδίου 
του λόγου που ενσωματώνει τόσο οργανωτικά όσο και γλωσσικά στοιχεία’ 
(Westlind 1996: 91). Αυτή ακριβώς η οπτική επιτρέπει στον Λυριντζή να 
συμπεράνει ότι ο λαϊκισμός δεν είναι ούτε ένα σύνολο συγκεκριμένων ιδεο­
λογικών περιεχομένων, ούτε ένα δεδομένο οργανωτικό σχήμα, αλλά μάλλον 
μια λογική του λόγου, ένας τρόπος παράστασης του κοινωνικού και πολιτι­



Αντινομίες του φορμαλισμού 155

κού πεδίου που, αναμφίβολα, επηρρεάζει και τους δύο αυτούς χώρους (Λυ- 
ριντζής 1990: 47-8).7

Το γεγονός βε'βαια ότι ο λόγος συγκροτείται ως δίκτυο νοήματος προϋ­
ποθέτει μια διαδικασία συνάρθρωσης, μιας συνάρθρωσης νοήματος που εί­
ναι δυνατόν να συσταθεί μόνον μέσα από την αναφορά σε κεντρικά σημαί­
νοντα, εκείνα που ο Lacan ονομάζει points-de-capiton και τα οποία, στο 
λεξιλόγιο των Laclau και Mouffe, γίνονται ‘κομβικά σημεία’ (nodal points). 
Στο σημείο αυτό μπορεί κανείς να παραθέσει τις σχετικές γραμμές από το 
Hegemony and Socialist Strategy: ‘Κάθε λόγος συγκροτείται ως μια προσπά­
θεια κυριάρχησης του πεδίου της ρηματικότητας [discursivity], σύλληψης της 
ροής της διαφοράς, κατασκευής ενός κέντρου. Θα ονομάσουμε τα προνομια­
κά σημεία του λόγου αυτής της μερικής καθήλωσης, κομβικά σημεία. (Ο 
Lacan επέμενε σε αυτές τις μερικές καθηλώσεις μέσα από την έννοια του 
των points de capiton, δηλαδή των προνομιακών σημαινόντων που καθηλώ­
νουν το νόημα μια σημαίνουσας αλυσίδας)’(ίηοώιι και Mouffe 1985: 112). 
Επομένως, εάν υπάρχει λαϊκισμός ως διακριτή νοηματική μορφή, τότε θα 
πρέπει να αντιστοιχεί σε όλους εκείνους τους λόγους στους οποίους ο ‘λαός’ 
λειτουργεί ως point de capiton, λόγους που περιλαμβάνουν τον ‘λαό’ στην 
ομάδα των κυρίων σημαινόντων τους.

4. Αν, ωστόσο, η δομική θέση του ‘λαού’ ήταν αρκετή για να ορίσουμε τον 
λαϊκισμό, τότε η πλειοψηφία των πολιτικών λόγων στη νεωτερικότητα μάλλον 
θα ανήκαν στη λαϊκιστική πολιτική οικογένεια. Ο Laclau ήταν εξαρχής εν 
γνώσει αυτού του προβλήματος. Εξού και η εισαγωγή ενός δεύτερου κριτη­
ρίου για την οριοθέτηση του λαϊκισμού: Τια να υπάρξει μια λαϊκή θέση, είναι 
ανάγκη ένας λόγος να διχοτομεί την κοινωνία μεταξύ κυρίαρχων και κυριαρ­
χούμενων, δηλαδή το σύστημα ισοδυναμιών να αρθρώνει την κοινωνία στο 
σύνολο της γύρω από έναν θεμελιώδη ανταγωνισμό’ (Laclau 1983β: 232). 
Αναμφίβολα, εκείνο που προσδίδει στον ‘λαό’ την πολιτική του σημασία και 
την ηγεμονική του δύναμη εντός των λαϊκιστικών λόγων, είναι η ανταγωνι­
στική τους (ανα)παράσταση. Αυτό το δεύτερο κριτήριο, όχι μόνο επαληθεύε­
ται ακόμη και από τις πιο απλοϊκές κοινωνιολογικές παρατηρήσεις, αλλά 
-όπως είδαμε και με τη θέση του ‘λαού’ ως κομβικού σημείου/ point de 
caption- είναι ιδιαίτερα στέρεα αγκιστρωμένο στη θεωρία του λόγου, την 
ψυχανάλυση και τη σημειολογία. Ακροθιγώς, θα λέγαμε ότι βασίζεται στη 
διάκριση ανάμεσα σε δύο αντιθετικές λογικές οργάνωσης του λόγου που 
ενυπάρχουν σε κάθε ρηματικό μόρφωμα νοήματος: τη διαφορά και την ισο- 
δνναμία. Η λογική της διαφοράς, η οποία τείνει να επεκτείνει εκείνο που οι



156 Γιάννης Σταυρακάκης

γλωσσολόγοι ονομάζουν συνταγματικό πόλο της γλώσσας (τον άξονα της 
μετωνυμίας στη λακανική θεώρηση του νοήματος), κυριαρχεί σε λόγους που 
τονίζουν το στοιχείο της περιεκτικότητας: τη συνεχή συνάρθρωση όλο και 
περισσότερων στοιχείων (πολιτικών αιτημάτων, ιδεολογικών αρχών, κλπ.) 
που εντάσσονται σε μια σχέση συνδυαστική. Η λογική της ισοδυναμίας, από 
την άλλη, που συνδέεται με τον παραδειγματικό πόλο της γλώσσας (τον 
άξονα της μεταφοράς στη λακανική ιδιοποίηση του Jakobson), απομειώνει 
τον αριθμό των διαφορικών θε'σεων που είναι δυνατόν να συνδυαστούν σε 
έναν λόγο, οδηγώντας σε μια παρατακτική διαίρεση του πολιτικού πεδίου 
που απλοποιεί τους πολιτικούς αγώνες σε έναν ανταγωνισμό ανάμεσα σε 
‘εμάς’ και ‘αυτούς’, στο καλό και το κακό (Laclau και Mouffe 1985: 130, 
Stavrakakis 1999: 76).

Ο Laclau κάνει χρήση της θεωρητικής διάκρισης μεταξύ των δύο αυτών 
λογικών έτσι ώστε να προχωρήσει σε μια τεκμηριωμένη εννοιολόγηση του 
γενικά αποδεκτού ‘αντιελιτισμού’, του ανταγωνιστικού χαρακτήρα κάθε λαϊ- 
κιστικού λόγου. Σύμφωνα με αυτή την άποψη, η λογική που κυριαρχεί εδώ 
είναι εκείνη της ισοδυναμίας: ο λαϊκισμός ορίζεται από τη λογική της απλο­
ποίησης και διχοτόμησης του κοινωνικού και πολιτικού πεδίου και, έτσι, 
διαφοροποιείται από τη λογική της διαφοράς (Λυριντζής 1990: 49). Από την 
άλλη μεριά, οι λόγοι της ενσωμάτωσης στοχεύουν στην αντικατάσταση του 
ανταγωνισμού από την ενότητα, της ισοδυναμίας από τη διαφορά. Ο Laclau 
παραθέτει παραδείγματα και από τις δύο αυτές στρατηγικές από τον 19ο 
αιώνα: ‘[ο λόγος της ρήξης] βασίζεται στην επέκταση του συστήματος των 
ισοδυναμιών -όπως, για παράδειγμα, ο λόγος του χαρτισμού στην Αγγλία, 
του ματσινισμού στην Ιταλία και της γιακωβινικής παράδοσης στη Γαλλία. 
[Ο λόγος της ενσωμάτωσης] βασίζεται στη συνάρθωση ενός όλο και συνθε­
τότερου συστήματος διαφορών, όπως ο συντηρητικός λόγος του Disraeli, ο 
λόγος του Bismarck και της συντηρητικής πρωσσικής επανάστασης ή ο τραν- 
σφορμιστικός λόγος του Giolitti στην Ιταλία. Αυτός ο δεύτερος τύπος λόγου 
δεσπόζει στην Ευρώπη τα τελευταία εκατό χρόνια’ (Laclau 1983β: 233).8

Υπό την έννοια αυτή, η κατά Laclau θεωρία του λόγου για τον λαϊκισμό 
φαίνεται πως είναι η μόνη που συνδυάζει τη θεωρητική ενάργεια -χωρίς 
παραχωρήσεις σε οποιαδήποτε μορφή ιδεαλισμού ή αναγωγισμού- και τη 
στέρεη θεωρητική έδραση, με μια ασυνήθιστη ευαισθησία απέναντι στις 
πραγματικότητες των πολιτικών αγώνων όπως λαμβάνουν χώρα σε μια πολ­
λαπλότητα ιστορικών πλαισίων. Επιπλέον, ‘αποκαθαρμένη’ από κάποιους 
αναχρονισμούς που σχετίζονται με την επικέντρωση στη συζήτηση περί τα­



Αντινομίες του φορμαλισμού 157

ξικού αναγωγισμού -που δεν διαθε'τει πλε'ον την ίδια επικαιρότητα- και 
ενισχυμένη από το μεταγενε'στερο ε'ργο των Laclau και Mouffe, είναι σε θε'ση 
να ενσωματώσει τις περισσότερες από τις κριτικές παρατηρήσεις που της 
έχουν απευθυνθεί (όπως εκείνη του Μουζέλη). Είναι δε ενδεικτικό της επι- 
καιρότητας του πρώιμου έργου του Laclau ότι, πολύ πρόσφατα, ακόμη και η 
θέση της Canovan -που τώρα αναπτύσσεται σε ένα επίπεδο που η ίδια 
αποκαλεί ‘δομικό’- φαίνεται να ξεπερνά τις προγενέστερες επιφυλάξεις της 
και να αναδεικνύει τα ίδια κριτήρια ως κεντρικά, ερχόμενη έτσι πολύ εγγύ­
τερα στην αρχική θέση του Laclau. Αυτό είναι εμφανές, για παράδειγμα, στο 
παράθεμα που ακολουθεί από ένα σημαντικό κείμενό της περί λαϊκισμού που 
δημοσιεύθηκε το 1999:

‘Νομίζω ότι είναι δυνατόν να επιτευχθεί ένα ξεκαθάρισμα αν αποστρέψουμε 
την προσοχή μας από την ιδεολογία και τα περιεχόμενα των πολιτικών των 
λαϊκιστικών κινημάτων και την επικεντρώσουμε σε δομικούς παράγοντες. Ο 
λαϊκισμός στις σύγχρονες δημοκρατικές κοινωνίες είναι προτιμότερο να γίνε­
ται αντιληπτός ως κάθε έκκληση προς τον ‘λαό’ ενάντια τόσο στην κατεστη­
μένη δομή εξουσίας και στις κυρίαρχες ιδέες και αξίες της κοινωνίας ... 
Ενέχει κάποια μορφή εξέγερσης κατά της κατεστημένης δομής εξουσίας στο 
όνομα του λαού’ (Canovan 1999: 3).

Εξάλλου, η προσέγγιση του Laclau, ίσως περισσότερο από κάθε άλλη, 
έχει βρει εφαρμογή σε μια συνεχώς αυξανόμενη ποικιλία εμπειρικών ανα­
λύσεων συγκεκριμένων ιστορικών εμπειριών με δόκιμα αποτελέσματα 
(Lyrintzis 1987, Λυριντζής 1990, Σοφός 1994, Westlind 1996, Barros και 
Castagnola 2000, Panizza 2001, για να αναφέρουμε μερικές μόνον). Στην 
ενότητα που ακολουθεί θα παρουσιάσω συνοπτικά ένα παράδειγμα μιας 
ανάλυσης αυτού του είδους το οποίο ελπίζω ότι θα αναδείξει με ανάγλυφο 
και χειροπιαστό τρόπο τα ‘προτερήματα’ της συγκεκριμένης -μορφικής ή και 
δομικής- ανάλυσης του λαϊκισμού από τη σκοπιά μιας θεωρίας του λόγου.

Ο λόγος της Εκκλησίας της Ελλάδος και του Αρχιεπισκόπου: θρη­
σκευτικός λαϊκισμός;

Ένα από τα πιο εντυπωσιακά χαρακτηριστικά που σημάδεψαν την πολι­
τική ζωή και τη δημόσια συζήτηση στην Ελλάδα στο τέλος του εικοστού 
αιώνα υπήρξε αναμφίβολα η ‘πολιτικοποίηση’ του λόγου της Εκκλησίας. 
Όπως είναι γνωστό, η πολιτικοποίηση αυτή ακολούθησε την απόφαση της 
κυβέρνησης Σημίτη -συνεπικουρούμενη από σχετική απόφαση της Αρχής



158 Γιάννης Σταυρακάκης

Προστασίας Προσωπικών Δεδομένων- να αφαιρέσει την αναφορά του θρη­
σκεύματος από τις αστυνομικές ταυτότητες. Η απόφαση προκάλεσε μια εντο­
νότατη αντίδραση από την πλευρά της Εκκλησίας η οποία, υπό την ηγεσία 
του νεοεκλεγέντος αρχιεπισκόπου Χριστόδουλου, αποδύθηκε στη διοργάνω­
ση μαχητικών και πολυπληθών λαοσυνάξεων στην Αθήνα και τη Θεσσαλο­
νίκη, σε παρεμβάσεις στα MME, αλλά και στη συλλογή υπογραφών για τη 
διενέργεια δημοψηφίσματος πάνω στο ζήτημα της προαιρετικής αναγραφής 
του θρησκεύματος. Στις 28 Αυγούστου 2001, η Εκκλησία ανακοίνωσε πως ο 
αριθμός των υπογραφών που είχαν συλλεγεί έφθανε τις 3.008.901, αριθμός 
σίγουρα εντυπωσιακός. Εντούτοις, αυτή η φάση κινητοποίησης έλαβε ‘άδο­
ξο’ τέλος όταν, τον Σεπτέμβριο του 2001, η θέση της Εκκλησίας περί προαι­
ρετικής αναγραφής κρίθηκε αντισυνταγματική από το Συμβούλιο της Επι­
κράτειας, ενώ η προσπάθεια διενέργειας δημοψηφίσματος για ένα θέμα που 
άπτεται θεμελιωδών δικαιωμάτων και με βάση μια διαδικασία που δεν προ- 
βλέπεται από το σύνταγμα, συνάντησε την αποφασιστική άρνηση του Προέ­
δρου της Δημοκρατίας.

Πώς θα πρέπει να ερμηνεύσουμε, ως πολιτικοί και κοινωνικοί αναλυτές, 
τα γεγονότα αυτά; Το πρώτο συμπέρασμα που φάνηκε να συμμερίζονται οι 
περισσότεροι σχολιαστές -δημοσιογράφοι, αλλά και πανεπιστημιακοί- ήταν 
ότι έχουμε να κάνουμε με μια οξεία ‘πολιτικοποίηση’ του λόγου της Εκκλη­
σίας. Πράγματι, η πολιτικοποίηση αυτή είναι τόσο εμφανής στον λόγο του 
Αρχιεπισκόπου που κανείς πια δεν μοιάζει να ξαφνιάζεται από αυτή. Είναι, 
μάλιστα, χαρακτηριστικό ότι, αν και ορισμένες φορές η Εκκλησία αρνείται 
κάθε εμπλοκή σε ‘πολιτικά’ ζητήματα, ο ίδιος ο Αρχιεπίσκοπος έχει αποδε­
χθεί την πολιτική διάσταση των παρεμβάσεων του, τουλάχιστον στην ευρεία 
έννοια της (Χριστόδουλος 2000α: 66, Χριστόδουλος 2001α: 17). Έτσι, η 
πολιτικοποίηση καθεαυτή είναι κάτι που θα πρέπει να θεωρούμε ως το 
πρώτο δεδομένο. Ωστόσο, δεν πρόκειται ούτε για κάτι καινούργιο ούτε για 
κάτι που εξέπληξε όσους είχαν ακόμη και στοιχειώδη γνώση της ιστορικής 
πορείας των σχέσων εκκλησίας-κράτους στην Ελλάδα. Και αυτό γιατί η 
κληρονομιά του εκκλησιαστικού θεσμού στον ελληνικό χώρο είναι μια κλη­
ρονομιά πολιτικής ορθοδοξίας (Αγουρίδης 2000: 360) που πηγάζει από το 
βυζαντινό και το οθωμανικό παρελθόν και έλαβε καινούργια χαρακτηριστι­
κά υπό τον έλεγχο του νέου ελληνικού κράτους μετά την Επανάσταση. Κατά 
τη διάρκεια του εικοστού αιώνα, η ανοιχτή πολιτικοποίηση της Εκκλησίας 
πήρε μια σειρά από διαφορετικές μορφές: από το ανάθεμα του Βενιζέλου 
μέχρι τον ενεργό ρόλο στην ιδεολογική μάχη εναντίον του κομμουνισμού



Αντινομίες του φορμαλισμού 159

κατά τον Εμφύλιο και την αναπαραγωγή του χουντικού ιδεολογήματος Ελ­
λάς Ελλήνων Χριστιανών’ κατά την περίοδο της δικτατορίας.

Έτσι, το επίδικο ζήτημα που θέτουν οι πρόσφατες κινητοποιήσεις δεν 
είναι τόσο η πολιτικοποίηση του εκκλησιαστικού λόγου καθεαυτή, κάτι που 
θα πρε'πει να θεωρείται λίγο-πολύ σύμφητο με τη θεσμική διάρθρωση και τις 
ιστορικε'ς παρακαταθήκες της Εκκλησίας της Ελλάδος -χωρίς αυτό, βεβαίως, 
να συνεπάγεται και αποδοχή αυτής της κατάστασης. Είναι, με άλλα λόγια, 
αναμφισβήτητος -και δεν θα έπρεπε να ξαφνιάζει- ο πολιτικός ρόλος που ο 
Αρχιεπίσκοπος και ορισμένοι κύκλοι της εκκλησιαστικής ιεραρχίας επιφυ­
λάσσουν για τους εαυτούς τους. Από τη σκοπιά μιας εναργούς ανάλυσης του 
φαινομένου, τα κρίσιμα ζητήματα είναι άλλα: τι τύπος πολιτικής αρθρώνεται 
εδώ; Πώς μεταδίδεται και εδραιώνεται αυτός ο πολιτικός ρόλος; Ποιά είναι 
η μορφή του λόγον μέσω της οποίας συγκροτείται και εγκαλεί το κοινό στο 
οποίο απευθύνεται; Όπως είναι γνωστό, ο λόγος του Αρχιεπισκόπου έγινε 
αντικείμενο πολλαπλών αναλύσεων. Πολλοί επαίνεσαν τον πατριωτισμό και 
την πιστότητα του στην ‘απειλούμενη’ παράδοση. Άλλοι, όμως, επέκριναν 
τον εθνικιστικό, στερεοτυπικό, φονταμενταλιστικό, συντηρητικό και, τέλος, 
λαϊκιστικό χαρακτήρα του. Αυτή η τελευταία διάσταση είναι εκείνη που 
μοιάζει ικανή να διαφωτίσει τα ερωτήματα που θέσαμε, όχι μόνον αναφορι­
κά με το συγκεκριμένο περιεχόμενο του λόγου του Αρχιεπισκόπου, αλλά και 
αναφορικά με τις λογικές συνάρθρωσης που τον δομούν και του επιτρέπουν 
να εγκαλεί εκείνον που, όπως θα δούμε, συνιστά τον βασικό του στόχο: τον 
‘λαό’.

Για να διαγνώσουμε με κάποια ασφάλεια κατά πόσον ο λόγος της Εκκλη­
σίας της Ελλάδος συνιστά λαϊκιστικό λόγο, θα χρησιμοποιήσουμε τα μορφι­
κά/ δομικά κριτήρια της θεώρησης του Ernesto Laclau. Τα κριτήρια αυτά 
που, όπως είδαμε, εδράζονται σε θεωρητικές προκείμενες αυστηρά και στέ­
ρεα οριοθετημένες και έχουν ‘δοκιμασθεί’ επιτυχώς σε μια ποικιλία εμπει­
ρικών αναλύσεων, αναμένεται να καθοδηγήσουν την ανάλυση που ακολου­
θεί με αποτελεσματικό τρόπο, χωρίς να βιάζουν τη σημαίνουσα πραγματικό­
τητα του υπό μελέτη λόγου. Με άλλα λόγια, η προσπάθειά μας θα είναι η 
συνάντηση, η επαφή ανάμεσα στις αναλυτικές υποθέσεις του Laclau και στον 
λόγο του Αρχιεπισκόπου, για να εξετάσουμε με συγκροτημένο τρόπο αν 
υφίσταται συμφωνία και σύμπτωση μεταξύ των δύο ή όχι. Αυτό θα μας 
επιτρέψει να θεμελιώσουμε με αξιώσεις θεωρητικής και αναλυτικής εγκυρό- 
τητας, πέρα από ακατέργαστες εμπνεύσεις δημοσιογραφικού τύπου, το συ­
μπέρασμα ότι ο λόγος της Εκκλησίας είναι κατεξοχήν λαϊκιστικός. Επομέ­



160 Γιάννης Σταυρακάκης

νως, τα κεντρικά ερωτήματα που θα διερευνηθούν είναι τα εξής: Αποτελεί ο 
λόγος του Αρχιεπισκόπου και της ιεραρχίας λαϊκιστικό λόγο; Πληροί τα δύο 
κριτήρια που θέτει η προσέγγιση του Laclaii: την κομβική αναφορά στον ‘λαό’ 
και την ανταγωνιστική δόμηση στη βάση μιας λογικής της ισοδυναμίας; Εξαι- 
τίας των περιορισμών της ε'κτασης που επιβάλει ένα κείμενο αυτού του 
είδους, δεν θα κατορθώσω βεβαίως να παρουσιάσω και να αναλύσω με 
λεπτομέρεια τον λόγο της Εκκλησίας. Θα περιοριστώ, λοιπόν, στα απολύτως 
αναγκαία, τα οποία ωστόσο φρονώ ότι αποκαλύπτουν αρκετά για τη ρημα­
τική του συνάρθρωση και θα επιτρέψουν την εξαγωγή ασφαλών σχετικών 
συμπερασμάτων.9

Ας αρχίσουμε, λοιπόν, από το πρώτο ερώτημα, το status του ‘λαού’ στον 
λόγο του Αρχιεπισκόπου. Πριν από την κρίση των αστυνομικών ταυτοτήτων, 
ο λαός δεν καταλαμβάνει καμιά προνομιακή θέση στον λόγο αυτό. Είναι, 
λοιπόν, η συγκυρία της κρίσης που οδηγεί τον Αρχιεπίσκοπο στη ριζοσπα- 
στικοποίηση της ρητορικής του και στην ανάγκη να απευθυνθεί απευθείας 
στον ‘λαό’. Τώρα, ο λαός αποκτά κεντρική θέση στον λόγο του, καθίσταται 
ένα από τα κύρια σημαίνοντά του, μια πανταχού παρούσα αναφορά που 
απαντά πολλαπλώς σε κάθε παράγραφο, αν όχι σε κάθε πρόταση, των κει­
μένων και των ομιλιών του. Στη λαοσύναξη της Αθήνας, για παράδειγμα, το 
μήνυμα είναι απολύτως ξεκάθαρο: η Εκκλησία ‘τίθεται και πάλιν επικεφαλής 
του πιστού Λαού στην αγωνιώδη προσπάθειά του να υπερασπισθή την πνευ­
ματική αυτοσυνειδησία του’ (Χριστόδουλος 2000γ: 309). Το κύριο μέλημα 
του Αρχιεπισκόπου είναι η εκπλήρωση του καθήκοντος της Εκκλησίας απέ­
ναντι στον ‘λαό του Θεού’ και την πατρίδα (Χριστόδουλος 2000α: 72). Αντι­
προσωπεύει και υπερασπίζει τον λαό από την επίθεση μιας αθεϊστικής κυ­
βέρνησης που αγνοεί και υπονομεύει την ουσιακή ελληνικότητα που εγγυά- 
ται η ελληνοχριστιανική παράδοση. Στο πλαίσιο αυτό, η ‘εκσυγχρονιστική’ 
κυβέρνηση καυτηριάζεται στη βάση της υποτιθέμενης απόστασής της από τον 
λαό. Σύμφωνα με τον Αρχιεπίσκοπο, οι έλληνες εκσυγχρονιστές χαρακτηρί­
ζονται από έναν τρόπο ζωής απομακρυσμένο από τον λαό, απομονωμένο από 
του λαϊκούς καθημερινούς τρόπους ζωής, ‘από την ψυχή και την καρδιά του 
Λαού’ (Χριστόδουλος 2000α: 52-3). Αυτό ακριβώς, εντός του συγκεκριμένου 
σύμπαντος του λόγου, εξηγεί -και καταδικάζει- την αντι-εκκλησιαστική τους 
εκστρατεία. Παράλληλα, νομιμοποιεί και δικαιώνει τη δική του αντίδραση.

Η Εκκλησία παρουσιάζεται εδώ ως ο αυτονόητα προνομιακός εκπρόσω­
πος και εκφραστής του λαού, από τη στιγμή που κλήρος και λαός σχεδόν 
εξομοιώνονται: Ό κλήρος μας είναι κομμάτι του Λαού μας, ζυμωμένο με τον



Αντινομίες του φορμαλισμού 161

Λαό, εργαζόμενος για τον Λαό, προερχόμενος από τον Λαό’ (Χριοτόδουλος 
2000γ: 311). Ο κλήρος αποτελείται από ‘αφιερωμένα πρόσωπα στο Θεό και 
στον Λαό Του’ (Χριστόδουλος 2000γ: 322). Αρθρώνεται, λοιπόν, ένας ισχυ­
ρότατος δεσμός μεταξύ της φωνής του λαού και της φωνής του Θεού. Με το 
να εμφανίζονται, μάλιστα, ως διαστάσεις επικαλυπτόμενες επιτρέπουν στον 
Αρχιεπίσκοπο να ενσαρκώνει και τις δύο χωρίς αντιφάσεις. Έτσι, η φωνή 
του λαού μετουσιώνεται για τον Αρχιεπίσκοπο σε φωνή Θεού: Ή φωνή σας 
είναι και φωνή Θεού’ (Χριστόδουλος 2000γ: 327), ας μην ξεχνάμε δε ότι vox 
populi vox dei είναι ένα κλασικό λαϊκιστικό μοτίβο (Canovan 1999: 10).

Σε κάθε περίπτωση, μπορούμε με ασφάλεια να ισχυριστούμε ότι ο ‘λαός’ 
όντως συνιστά κομβική αναφορά, ένα point de capiton, στον πολιτικοποιημέ­
νο λόγο της ελληνικής Εκκλησίας όπως εκφράζεται από την κεφαλή της κατά 
την επίμαχη περίοδο. Για να θεμελιώσουμε, όμως, επαρκώς την υπόθεση 
περί λαϊκιστικού χαρακτήρα του λόγου αυτού, είναι αναγκαίο να εξετάσουμε 
και τη λογική της σημασίας που δομεί τη νοηματική οργάνωση και συνάρθω- 
σή του. Είναι ο λόγος του Αρχιεπισκόπου ένας λόγος ανταγωνιστικά δομη­
μένος σύμφωνα με την κατά Laclau λογική της ισοδυναμίας;

Όπως και με τις συνεχείς αναφορές στον λαό, είναι δυνατόν να θεωρή­
σουμε την κρίση των ταυτοτήτων ως την κρίσιμη καμπή που σηματοδοτεί μια 
ορατή αλλαγή και από αυτή τη σκοπιά. Περιγράφοντας τη στάση της Εκκλη­
σίας προ της κρίσης, ο ίδιος ο Αρχιεπίσκοπος επισημαίνει ότι δεν ήταν 
ανταγωνιστική προς την πολιτεία αφού κάτι τέτοιο θα έβλαπτε τον ‘λαό’, 
έναν λαό που, στην Ελλάδα, είναι συγχρόνως πολίτης του κράτους αλλά και 
πιστός της Εκκλησίας (Χριστόδουλος 2000α: 35). Η κρίση, όμως, σηματοδο­
τεί την υιοθέτηση από τον εκκλησιαστικό λόγο μιας καθαρά ανταγωνιστικής 
έως και διχαστικής στάσης. Ο ανταγωνισμός που εισάγεται είναι πάντοτε 
ανάμεσα στον λαό (και τον άμεσο, ιερό εκπρόσωπο του, τον Αρχιεπίσκοπο) 
από τη μια μεριά, και το κράτος, την κυβέρνηση και όλες τις κοινωνικές 
δυνάμεις που υποστηρίζουν τις αποφάσεις της από την άλλη. Ο εχθρός είναι 
η εκκοσμικευμένη εξουσία που ‘αυτονομείται από τον Θεό και τον Λαό και 
δεν διαλέγεται με την Εκκλησία για θέματα που αφορούν στον Λαό’ (Χρι­
στόδουλος 2000β: 299). Αυτή η στάση επιχειρείται να θεμελιωθεί και ιστο­
ρικά. Σύμφωνα με την επιχειρηματολογία του Αρχιεπισκόπου, η ιστορία 
επιβεβαιώνει πως η εκκλησία πάντοτε δεχόταν επιθέσεις εξαιτίας της άρνη­
σής της να ‘εκσυγχρονισθεί’ και να δεχθεί τις εντολές της κοσμικής εξουσίας, 
εντολές που καταπατούσαν τον ‘Νόμο του Θεού’ (Χριστόδουλος 2001β: 8). 
Γίνεται δε ξεκάθαρο πως υπάρχουν συγκεκριμένες διαστάσεις της κυβέρνη­



162 Γιάννης Σταυρακάκης

σης και των κοινωνικών της συμμαχιών που αποτελούν τους κυριότερους 
στόχους του Αρχιεπισκόπου, διαστάσεις που απαρτίζουν μια διακριτη αλυ­
σίδα ισοδυναμιών. Επιπλε'ον, η αλυσίδα αυτή εμφανίζεται στον δραματο- 
ποιημένο οιονεί-εσχατολογικό λόγο του Αρχιεπισκόπου να συμπεριλαμβάνει 
τις ‘Δυνάμεις του Κακού’, που ‘θε'λουν να καταστήσουν αυτόν τον τόπο 
άθρησκο, αχάριστο και αγνώμονα και προσπαθούν να αποχριστιανοποιή- 
σουν και να αποορθοδοξοποιήσουν την κοινωνία μας’ (Ελευθεροτυπία 
26/6/2000). Ποιες ακριβώς είναι όμως αυτές οι δυνάμεις του κακού, ο αντα­
γωνιστικός εχθρός της Εκκλησίας και του ‘λαού του Θεού’;

Ο εκσυγχρονισμός είναι, βεβαίως, μια από αυτές, καθώς παρουσιάζεται 
ως φορέας εθνικής και ηθικής παρακμής (Ελευθεροτυπία 8/10/2001). Μια 
άλλη είναι, συχνά, οι διανοούμενοι. Στη λαοσύναξη της Θεσσαλονίκης η 
θεματική αυτή είναι προεξάρχουσα: ‘Δυστυχώς μερικοί διανοούμενοι μας, η 
ιντελιγκέντσια όπως λέγεται, θέλουν πεισματικά να αγνοούν ... τον ρόλο της 
Εκκλησίας στη διαφύλαξη της Παράδοσης μας’ (Χριστόδουλος 2000β: 296). 
Και καταλήγει: ‘Στους προοδευτικούς αυτούς τεχνοκράτες, που θέλουν καλά 
και σώνει να μετατρέψουν την Ελλάδα σε χώρα που δεν θα αναγνωρίζει την 
Ορθοδοξία και δεν θα στηρίζεται σε αυτή, λέμε ξεκάθαρα: Ματαιοπονείτε 
... Ο Λαός του Θεού δεν σας ακολουθεί. Θα μείνετε και πάλι μόνοι σας. Δεν 
εκφράζετε τον Λαό ... Αντιστέκεται στα σχέδια σας όλος ο άλλος ελληνικός 
Λαός’ (Χριστόδουλος 2000β: 298). Ακόμα πιο αποκαλυπτικό από το ανταγω­
νιστικό περιεχόμενο του λόγου είναι το γενικότερο στυλ και, ιδίως, οι πολε­
μοχαρείς μεταφορές ή αναφορές που είναι αναρίθμητες. Ένα ανταγωνιστι­
κό κλίμα πολέμου και αδιάκοπου αγώνα κυριαρχεί παντού, με τα μοναστήρια 
να μετατρέπονται σε ‘άπαρτα κάστρα’ (Χριστόδουλος 2000β: 291) στην πάλη 
ανάμεσα στους ‘διαφωτιστές’ και την παράδοση (Χριστόδουλος 2000α: 59), 
και τον λαό να καλείται να μην υποστείλει τις σημαίες και τα λάβαρα (Χρι­
στόδουλος 2000β: 308). Δεν είναι μάλιστα σύμπτωση ότι ο ίδιος ο Αρχιεπί­
σκοπος προσέφερε την πιο γλαφυρή αποτύπωση αυτού του κλίματος κραδαί- 
νοντας το λάβαρο της Επανάστασης του 1821, ένα συμβολικά επενδεδυμένο 
έμβλημα του απελευθερωτικού αγώνα εναντίον των Οθωμανών, στη λαοσύ­
ναξη της Αθήνας. Από μια σημειωτική σκοπιά, οι στόχοι της κίνησης αυτής 
είναι προφανείς. Ένας νέος ανταγωνισμός μπολιάζεται σε ένα σύστημα 
σημασιοδότησης που ανήκει σε ένα διαφορετικό πλαίσιο και διαφορετική 
εποχή έτσι ώστε να ιδιοποιηθεί μέρος της κινητοποιητικής του δύναμης και 
της λαϊκής του αίγλης.

Δεν υπάρχει, επομένως, αμφιβολία ότι ο λόγος του Αρχιεπισκόπου οργα­



Αντινομίες τον φορμαλισμού 163

νώνεται σύμφωνα με ένα αμιγώς ανταγωνιστικό σχήμα. Διακρίνει Εμάς, τις 
δυνάμεις του Καλού (τον Λαό που ενσαρκώνει η Εκκλησία με τη βοήθεια/ 
εγγύηση του Θεού) από Αυτούς, τις δυνάμεις του Κακού (την άθεη, εκσυγ­
χρονιστική και αυταρχική κυβέρνηση και τους υποστηρικτές της, όπως οι 
διανοούμενοι), σχηματίζοντας έτσι δύο αλυσίδες ισοδυναμιών που αντιμάχο­
νται η μία την άλλη. Γίνεται, λοιπόν, προφανές από την ανάλυση που προη- 
γήθηκε ότι ο ‘πολιτικοποιημένος’ λόγος του Αρχιεπισκόπου και της ιεραρ­
χίας της Εκκλησίας της Ελλάδος όντως συνιστά λόγο λαϊκιστικό. Πληροί και 
τα δύο κριτήρια της κατά Laclau προσέγγισης του λαϊκισμού: την κεντρική 
αναφορά στο σημαίνον ‘λαός’ και μια ανταγωνιστική δόμηση του πεδίου του 
λόγου στη βάση σχημάτων ισοδυναμίας. Υπό την έννοια αυτή, η μελέτη του 
θρησκευτικού λαϊκισμού στην Ελλάδα επιβεβαιώνει ότι τα δύο μορφικά /τυ­
πικά κριτήρια του Laclau είναι σε θέση να καθοδηγήσουν με τρόπο δόκιμο 
και παραγωγικό τη διερεύνηση του λάίκιστικού χαρακτήρα συγκεκριμένων 
λόγων, σεβόμενα παράλληλα τη σημαίνουσα ιδιαιτερότητά τους, αλλά και να 
αναδείξουν τα δομικά τους χαρακτηριστικά, επιτρέποντας έτσι συγκριτικές 
αναλύσεις και ευρύτερα θεωρητικά συμπεράσματα.

Τα όρια του φορμαλισμού

Σε ετούτη την ενότητα θα περάσω σε μια ανάλυση του πιο πρόσφατου 
έργου του Ernesto Laclau για το ζήτημα του λαϊκισμού. Αναφέρομαι, κυρίως, 
στο άρθρο του ‘Populism: What’s in a name?’, του οποίου επίκειται η έκδοση 
σε έναν συλλογικό τόμο που επιμελείται ο Francisco Panizza (Laclau 2004α). 
Φαίνεται, μάλιστα, ότι το κείμενο αυτό εμπεριέχει τα βασικότερα σημεία 
ενός βιβλίου που ολοκληρώνει αυτή την εποχή ο Laclau με τίτλο The Populist 
Reason. Αν και το επιχείρημα που αναπτύσσεται στο άρθρο είναι δυνατόν 
να ειδωθεί ως η μετεξέλιξη προγενέστερων τάσεων στο έργο του, εντούτοις 
εισάγει ορισμένες αξιοσημείωτες μεταλλαγές που είναι ανάγκη να συζητη­
θούν και να αξιολογηθούν τόσο ως προς τον θεωρητικό νεωτερισμό τους όσο 
και, κυρίως, ως προς τις συνέπειές τους για την εμπειρική έρευνα.

Η πρόσφατη εργασία του Laclau για τον λαϊκισμό αποτελεί μια προσπά­
θεια περαιτέρω ενίσχυσης της μορφικής/ τυπικής προσέγγισής του στο εν 
λόγω φαινόμενο, μια προσπάθεια ακόμη μεγαλύτερου τονισμού του φορμα­
λιστικού της χαρακτήρα. Εκείνο που προτάσσει είναι μια αυστηρά τυπική 
προσέγγιση, όπως το θέτει ξεκάθαρα:



164 Γιάννης Στανρακάκης

‘η έννοια του λαϊκισμού που προτείνω είναι αυστηρά μορφική/ τυπική, μιας 
και όλα τα διακριτικά της γνωρίσματα συνδε'ονται αποκλειστικά με ε'ναν 
συγκεκριμε'νο τρόπο συνάρθρωσης -την προτεραιότητα της λογικής της ισο­
δυναμίας πάνω σε εκείνην της διαφοράς- ανεξάρτητα από τα συγκεκριμε'να 
περιεχόμενα που συναρθρώνονται’ (Laclau 2004α: 10).

Αυτή η κίνηση του Laclau ενέχει μια σειρά από ενδιαφέρουσες συνεπα­
γωγές, όπως την εναργέστερη ανάπτυξη της λογικής της ισοδυναμίας ως 
κεντρικής συνιστώσας κάθε λαϊκιστικού λόγου. Ωστόσο, χαρακτηρίζεται ε­
πίσης από μια σχετική συρρίκνωση των κριτηρίων που ο ίδιος θέτει στο 
προγενέστερο έργο του. Αν και η ανταγωνιστική διχοτόμηση του κοινωνικού 
πεδίου παραμένει κομβική, η κεντρική αναφορά στο σημαίνον ‘λαός’ λίγο- 
πολΰ αντικαθίσταται από την παραγωγή κενών σημαινόντων γενικά. Αυτός 
ο μετασχηματισμός σχετίζεται με το πέρασμα από μια οντική σε μια οντολο­
γική σύλληψη του λαϊκισμού -πέρασμα που συνιστά τον εκπεφρασμένο στό­
χο του Laclau. Με άλλα λόγια, ο λαϊκισμός ως τρόπος συνάρθρωσης του 
λόγου δεν συνδέεται πια με τη συγκεριμένη θέση, την τοπολογία του point 
de capiton ‘λαός’.

Το προτέρημα των πρόσφατων σκέψεων του Laclau είναι, βεβαίως, ότι 
αναδεικνύουν τις λαϊκιστικές διαστάσεις όλων των πολιτικών συναρθρώ­
σεων που αντιπαρατίθενται σε κυρίαρχα ηγεμονικά μπλοκ, που αντιστέκο­
νται στην αντι-πολιτική λογική της διαχείρισης. Ένας λαϊκιστικός τρόπος 
συνάρθρωσης εμφανίζεται όταν το θεσμικό/ διαχειριστικό σύστημα -μια τά­
ξη [order] που θεμελιώνεται στη λογική της διαφοράς- αποτυγχάνει να εν­
σωματώσει μια ποικιλία κοινωνικών αιτημάτων τα οποία, έτσι, μετασχηματί­
ζονται σε μια αλυσίδα ισοδυναμιών που εισάγουν ένα εσωτερικό σύνορο, 
οδηγώντας στη λαϊκιστική ρήξη: ‘Ααϊκοί λόγοι που υπακούουν στη λογική 
της ισοδυναμίας χωρίζουν, με αυτόν τον τρόπο, το κοινωνικό σε δύο στρα­
τόπεδα: την εξουσία και τον λαουτζίκο [underdog]’ (Laclau 2004α: 5). Σε 
αυτό ακριβώς το σημείο, η διαφοροποίηση από το πρώιμο έργο του καθίστα­
ται περισσότερο ορατή: τώρα, τέτοιες αλυσίδες ισοδυναμιών είναι δυνατόν 
να συναρθρώνονται γύρω από, δυνητικά, οποιοδήποτε σημαίνον που επιτυγ­
χάνει να ηγεμονεύσει ένα ανταγωνιστικό πεδίο. Συνεπάγεται ότι ‘το να 
αναρωτιόμαστε αν ένα κίνημα είναι ή δεν είναι λαϊκιστικό σημαίνει, στην 
πραγματικότητα, ότι ξεκινάμε από το λάθος ερώτημα. Το ερώτημα που θα 
έπρεπε να ρωτάμε είναι, αντιθέτως, το ακόλουθο: σε ποιο βαθμό είναι ένα 
κίνημα λαϊκιστικό;’ (Laclau 2004α: 11). Η απάντηση είναι εξίσου ξεκάθαρη: 
‘Ένα κίνημα ή μια ιδεολογία -ή, για να τα υπαγάγουμε υπό το κοινό τους



Αντινομίες του φορμαλισμού 165

γένος, ένας λόγος [discourse]- θα είναι περισσότερο ή λιγότερο λαϊκιστικός 
ανάλογα με τον βαθμό στον οποίο τα περιεχόμενά του συναρθρώνονται στη 
βάση λογικών ισοδυναμίας’ (Laclau 2004α: 12). Έτσι, ο λαϊκισμός καθίστα­
ται συνώνυμος με την ίδια την πολιτική. Αυτό δεν συνιστά κριτικό σχόλιο. 
Πρόκειται για κεντρική θέση του επιχειρήματος του Laclau: ‘μήπως δεν 
γίνεται, έτσι, ο λαϊκισμός συνώνυμος της πολιτικής; Η απάντηση μπορεί να 
είναι μόνον καταφατική’ (Laclau 2004α: 13).

Η ανάλυση αυτή αναδεικνύει τον πανταχού παρόντα χαρακτήρα του λαϊ­
κισμού στην πολιτική ζωή, κάτι που συχνά απωθείται σε ‘ορθόδοξα’ ρεύματα 
της πολιτικής θεωρίας που πρεσβεύουν μια συναινετική και μετα-ανταγωνι- 
στική οπτική του κοινωνικού. Μπορεί, επίσης, να λειτουργήσει διορθωτικά 
σε σχέση με τις μετα-δημοκρατικές τάσεις που κυριαρχούν στις δυτικές κοι­
νωνίες. Δεν είναι, λοιπόν, καθόλου περίεργο που και η Margaret Canovan 
υποστηρίζει, σήμερα, παρόμοιες απόψεις. Στο πρόσφατο έργο της, η διάκρι­
ση που εισαγάγει ο Laclau ανάμεσα στην πολιτική και τη διαχείριση λαμβά­
νει τη μορφή ενός συνεχούς παιχνιδιού μεταξύ των δύο προσώπων της δημο­
κρατίας, της πραγματιστικής [pragmatic] και της λυτρωτικής [redemptive] 
διάστασης. Το συμπέρασμα στο οποίο καταλήγει η Canovan είναι, τελικά, 
πολύ κοντά σε εκείνο που προκύπτει από το κείμενο του Laclau:

Υποστήριξα ότι η συζήτηση περί λαϊκισμού διαφωτίζει την αναπόδραστη 
αμφισημία της δημοκρατίας. Η ε'νταση ανάμεσα στα δύο της πρόσωπα είναι 
μια συνεχής πρόσκληση για λαϊκιστική κινητοποίηση. Αλλά προσπάθειες να 
αποδράσουμε σε μια καθαρά πραγματιστική ερμηνεία της δημοκρατίας είναι 
απατηλές, μιας και η δύναμη και η νομιμοποίηση της δημοκρατίας ως πραγ­
ματιστικού συστήματος συνεχίζει να εξαρτάται, τουλάχιστον εν μέρει, από τα 
λυτρωτικά της στοιχεία. Αυτό πάντοτε αφήνει χώρο για τον λαϊκισμό που 
συνοδεύει τη δημοκρατία ως η σκιά της’ (Canovan 1999: 16).

Εντούτοις, στην προσπάθειά του να αρθρώσει μια αυστηρά μορφική/ 
τυπική προσέγγιση στον λαϊκισμό, η πρόσφατη θεωρητικοποίηση του Laclau 
-ιδίως η μεταβολή της θέσης του αναφορικά με τη σημασία της θέσης του 
σημαίνοντος ‘λαός’- ίσως να ενέχει ορισμένες αμφίσημες συνέπειες ως προς 
τη λειτουργικότητα και χρησιμότητα της έννοιας στην πολιτική ανάλυση. Για 
να το θέσουμε απλά, το κρίσιμο ερώτημα είναι το εξής: αν ο λαϊκισμός 
γίνεται συνώνυμος της πολιτικής, και αν οποιοδήποτε σημαίνον -και όχι 
μόνον ο ‘λαός’- είναι δυνατόν να λειτουργεί ως κομβικό σημείο ενός λάίκι- 
στικού λόγου, πώς μπορούμε εννοιολογικά να διακρίνουμε έναν λόγο που 
αρθρώνεται στη βάση της λογικής της ισοδυναμίας και συναρθρώνεται γύρω



166 Γιάννης Σταυρακάκης

από τον ‘λαό’ -όπως ο λόγος της Εκκλησίας της Ελλάδος κατά την περίοδο 
των πρόσφατων κινητοποιήσεων- από οποιονδήποτε άλλον λόγο που θεμε­
λιώνεται πάλι στον άξονα της ισοδυναμίας, αλλά χωρίς να εγκαλεί τον ‘λαό’ 
ως τέτοιον; Ενώ, σύμφωνα με την προγενέστερη θέση του Laclau, μόνον η 
πρώτη περίπτωση θα μας επέτρεπε να μιλήσουμε για έναν πραγματικά λαϊ- 
κιστικό λόγο, τώρα και οι δύο θα μπορούσαν να περιγραφούν ως λαϊκιστικοί 
και, μάλιστα, πιθανόν στον ίδιο βαθμό (αν και οι δύο διαπνέονται από μια 
εξίσου ισχυρή λογική ισοδυναμίας). Με άλλα λόγια, ο κίνδυνος εδώ είναι η 
απώλεια της εννοιολογικής ιδιαιτερότητας του λαϊκισμού ως εργαλείου ε­
μπειρικής πολιτικής ανάλυσης. Εξάλλου, ίσως είναι δυνατόν να διατηρήσου­
με τη γόνιμη -τόσο αναλυτικά όσο και πολιτικά- διάκριση ανάμεσα στην 
πολιτική και τη διαχείριση με την απλή σύνδεσή τους με τις λογικές της 
ισοδυναμίας και της διαφοράς αντιστοίχως, χωρίς δηλαδή να θυσιάσουμε τα 
οφέλη από την προγενέστερη -περισσότερο εντοπισμένη και εμπειρικά πιο 
εναργή- εννοιολόγηση του λαϊκισμού από τον Laclau. Για όλους αυτούς τους 
λόγους, είναι μάλλον προτιμότερη μια σύλληψη του λαϊκισμού ικανή να δια­
μεσολαβεί ανάμεσα στο οντολογικό και το οντικό επίπεδο, εκείνο δηλαδή 
της σημαίνουσας πραγματικότητας των καθημερινών πολιτικών αγώνων, ι­
κανή να λειτουργεί ως άρθρωση της θεωρητικής ανάλυσης και του πολιτικού 
πράττειν. Υπό την έννοια αυτή, η αναφορά στη δομική θέση του σημαίνοντος 
‘λαός’ παραμένει απολύτως κομβικό κριτήριο στην ανάλυση του λαϊκισμού, 
μαζί φυσικά με εκείνο της λογικής της ισοδυναμίας.

Θα ήθελα να ολοκληρώσω την επιχειρηματολογία αυτού του κειμένου με 
την εισαγωγή μιας ακόμη διάστασης η οποία, ενδεχομένως, ψηλαφεί έναν 
ακόμη περιορισμό που αφορά κάθε φορμαλιστική προσέγγιση του λαϊκιστι- 
κού λόγου. Κατά τη μελέτη του λαϊκιστικού λόγου της Εκκλησίας της Ελλά­
δος που προηγήθηκε, με απασχόλησε ιδιαίτερα ένα επιπλέον χαρακτηριστι­
κό του λόγου του Αρχιεπισκόπου -κάτι που τον διαφοροποιούσε με τον πιο 
απόλυτο και καταφανή τρόπο από τον τεχνοκρατικό, διαχειριστικό, ουδέτε­
ρο και ‘ψυχρό’ λόγο του ‘αντίπαλου’ κυβερνητικού ‘εκσυγχρονισμού’. Ανα- 
φέρομαι, φυσικά, στον συναισθηματικά φορτισμένο, παθιασμένο χαρακτήρα 
του, χαρακτήρα που καλύπτει μια σειρά από συμπεριφορές -από τα δάκρυα 
που πλειστάκις συνοδεύουν τα πύρινα εθνεγερτικά κυρήγματά του μέχρι και 
τα περίφημα ανέκδοτά του. Αυτό το στοιχείο είναι κάτι που έχει επισημανθεί 
και αναφορικά με άλλους λαϊκιστικούς λόγους. Για παράδειγμα, η αναλυτική 
μελέτη του καναδικού Reform Party από τον Trevor Harrison φέρει τον 
ενδεικτικό τίτλο Με παθιασμένη ένταση [Of Passionate Intensity], αν και η



Αντινομίες του φορμαλισμού 167

διάσταση αυτή δεν θίγεται αναλυτικά στο κείμενο (Harrison 1995). Εκείνο, 
πάντως, που ενδιαφέρει από τη δική μας σκοπιά, είναι ότι μια προσέγγιση 
που επικεντρώνεται σχεδόν αποκλειστικά στη σημαίνουσα/ συναρθρωτική 
πλευρά της δόμησης του πολιτικού λόγου δεν μοιάζει επαρκώς εξοπλισμένη 
για να ερμηνεύσει και να ενσωματώσει στην ανάλυσή της αυτή τη, σημαντική 
νομίζουμε, επιπλέον διάσταση. Το πρόβλημα είναι πως η προτεραιότητα στη 
δόμηση της σημασίας, του πολιτικού νοήματος, δεν λαμβάνει επαρκώς υπόψη 
το συναισθηματικό [affective] υπόβαθρο των πολιτικών ταυτίσεων. Η υπόθε­
ση που επιχειρώ να προτάξω στο κλείσιμο του κειμένου αυτού είναι, πολύ 
απλά, ότι θα έπρεπε, ίσως, να ορίσουμε τον λαϊκισμό όχι μόνον αναφορικά 
με τα χαρακτηριστικά της δόμησής του ως λόγου, αλλά και αναφορικά με την 
ένταση των συναισθημάτων που επενδύονται σε αυτόν -τόσο από τους ηγέτες 
που τον εκπέμπουν όσο και από τους οπαδούς που εγκαλούνται και εμπλέ­
κονται σε νέες ισχυρές ταυτίσεις. Η Margaret Canovan αγγίζει αυτό το 
ιδιαίτερα κρίσιμο -αλλά, εν πολλοίς, απωθημένο- ζήτημα όταν μιλά για μια 
διακριτή ‘λαϊκιστική διάθεση’, για ένα ‘επιπλέον συναισθηματικό συστατικό’ 
που χαρακτηρίζει τον λαϊκισμό:

Ή λαϊκιστική πολιτική δεν είναι η συνήθης πολιτική της ρουτίνας. Έχει την 
ανανεωτική μυρωδιά ενός κινήματος, ενδυναμωμένου από τον ενθουσιασμό 
που προσελκύει συνήθως α-πολιτικούς ανθρώπους στην πολιτική αρένα. Αυτό 
το επιπλέον συναισθηματικό συστατικό έχει τη δύναμη να μετατρέψει την 
πολιτική σε μια εκστρατεία για τη σωτηρία της πατρίδας ή για την επίτευξη 
μιας μεγάλης αλλαγής. Με αυτή τη διάθεση συνδέεται και η τάση για επικέ­
ντρωση των εξημένων συναισθημάτων πάνω στο πρόσωπο του χαρισματικού 
αρχηγού. Η προσωποποιημένη πολιτική είναι ένα φυσικό συνεπακόλουθο της 
αντίδρασης απέναντι στην πολιτική της ρουτίνας’ (Canovan 1999: 6).

Βεβαίως, το ερώτημα που απομένει -και το οποίο υπερβαίνει τα περιθώ­
ρια τούτου του κειμένου- είναι: πώς ακριβώς οφείλουμε να προσεγγίσουμε 
αυτή τη συναισθηματική διάσταση πέρα από τον κοινότοπο συναισθηματισμό 
που πολιορκεί τελευταία τις κοινωνικές επιστήμες. Στο σημείο αυτό η θεωρία 
του λόγου υποδεικνύει -και πάλι- μια γόνιμη κατεύθυνση. Στο πρόσφατο 
έργο της, για παράδειγμα, η Chantal Mouffe επισημαίνει ότι ‘τα πάθη και τα 
συναισθήματα’ παίζουν έναν κεντρικό ρόλο στην εξασφάλιση της προσήλω­
σης σε συγκεκριμένα πολιτικά εγχειρήματα (Mouffe 2000: 95). Θεωρεί μά­
λιστα τα ‘πάθη’ -και αναφέρεται, φυσικά, στα πάθη ‘που παράγουν συλλογι­
κές μορφές ταύτισης’- μια από τις κινητήριες δυνάμεις της πολιτικής δράσης 
(Mouffe 2001: 11). Από τη μεριά του, ο Ernesto Laclau, έχει επίσης επιση-



168 Γιάννης Σταυρακάχης

μάνει τη σημασία αυτής της διάστασης. Σε ένα πολύ πρόσφατο κείμενό του 
-την εκτενή απάντηση σε μια σειρά κριτικών κείμενων που περιλαμβάνονται 
στον υπό ε'κδοση τόμο The Ladern Critical Reader, στην οποία θέτει με τον 
πιο διαυγή και κατηγορηματικό τρόπο τη μελλοντική ερευνητική ατζέντα για 
τη θεωρία του λόγου- αναγνωρίζει πως ‘υπάρχει κάτι στο πεδίο της ηγεμο­
νίας και της ρητορικής που δεν μπορεί να εξηγηθεί χωρίς τον διαμεσολαβη- 
τικό ρόλο των συναισθημάτων’ (Laclau, 2004β: 49). Στο ίδιο κείμενο εισάγει 
μια απολύτως κρίσιμη διάκριση ανάμεσα στη μορφή [form] και την ισχύ 
[force] ενός λόγου:

Εκείνο που η ρητορική μπορεί να εξηγήσει είναι τη μορφή που παίρνει μια 
επικαθορίζουσα επένδυση, αλλά όχι την ισχύ που δικαιολογεί την επένδυση 
καθεαυτή και την αντοχή της στον χρόνο. Στο σημείο αυτό, είναι ανάγκη να 
ληφθεί και κάτι άλλο υπόψη. Κάθε επικαθορισμός απαιτεί, εκτός από μετα­
φορικές συμπυκνώσεις, και καθεκτικές επενδύσεις. Με άλλα λόγια, κάτι που 
ανήκει στην τάξη των συναισθημάτων [affect] κατέχει πρωτεύοντα ρόλο στην 
κατασκευή του κοινωνικού από τον λόγο. Ο Freud το γνώριζε πολύ καλά: ο 
κοινωνικός δεσμός είναι δεσμός λιμπιντινικός. Και το συναίσθημα, όπως ήδη 
επισήμανα, δεν είναι κάτι που προστίθεται στη σημασιοδότηση, αλλά κάτι που 
είναι σύμφητο με αυτή. Αν λοιπόν αντιλαμβάνομαι τη ρητορική ως οντολογικά 
πρωτεύουσα στην εξήγηση των διεργασιών που χαρακτηρίζουν και των μορ­
φών που λαμβάνει η ηγεμονική κατασκευή της κοινωνίας, θεωρώ την ψυχα­
νάλυση ως τον μόνο δόκιμο δρόμο για την εξήγηση των ενορμήσεων που 
υποβόσκουν σε κάθε κατασκευή αυτού του είδους -την θεωρώ, μάλιστα, ως 
τη μόνη γόνιμη προσέγγιση για την κατανόηση της ανθρώπινης πραγματικό­
τητας (Laclau 2004β: 48-9).

Δεν υπάρχει αμφιβολία ότι αυτές οι μελλοντικές ερευνητικές κατευθύν­
σεις δεν μπορούν παρά να οφελήσουν και την ανάλυση του λαϊκισμού, στον 
βαθμό που, ενδεχομένως, θα προσφέρουν τρόπους ενσωμάτωσης της συναι­
σθηματικής διάστασης των λαϊκιστικών ταυτίσεων στην ιδιαίτερα παραγωγι­
κή προσέγγιση του φαινομένου στην οποία επικεντρώθηκε τούτο το κείμε­
νο.10

Σημειώσεις

1. Για τον τρόπο με τον οποίο αντιλαμβάνεται ο Laclau τον φορμαλισμό -που στο έργο 
του, αλλά και στο πλαίσιο τούτου του κειμένου δεν έχει κατ’ ανάγκη αρνητική έννοια- βλ. 
Laclau 1997: 199-209.

2. Σχεδόν το μισό από το κείμενό του του 1977 είναι αφιερωμένο στο ζήτημα της ταξικής



Αντινομίες του φορμαλισμού 169

πολιτικής και της σχέσης της με τον λαϊκισμό, σε μια προσπάθεια αποφυγής του ταξικού 
αναγωγισμού και ανάδειξης του συναρθρωτικού χαρακτήρα των δεσμών μεταξύ ταξικών και 
λαϊκών εγκλήσεων.

3. Για μια, λίγο-πολύ, ισορροπημε'νη κριτική, βλ. Westlind 1996: 88-90.
4. Αυτό συμβαίνει, για παράδειγμα, στην περίπτωση του Donald MacRae που αντιλαμβά­

νεται την ιδεολογία ως κάτι που περιορίζεται στο ιδεατό, σχεδόν φιλοσοφικό επίπεδο 
(MacRae 1969: 153-165).

5. Για να επιστρέφουμε στο ζήτημα του οικονομικού αναγωγισμού, ο Laclau υποστηρίζει 
εδώ ότι οι ίδιες οι οικονομικές πρακτικε'ς θα πρε'πει να αντιμετωπίζονται ως λόγος (Laclau 
1980: 86). Για το θε'μα αυτό, βλ. επίσης Daly, 1991.

6. Στην ανάγνωσή του οι ίδιες θεματικές επισημαίνονται και από την Canovan (Mouzelis 
1985: 330). Αυτό το συμπε'ρασμα βασίζεται κυρίως στη φράση της ότι ‘όλες οι μορφε'ς λαϊκι­
σμού χωρίς εξαίρεση ενέχουν κάποια μορφή εκθείασης και έκκλησης στον ‘λαό’ και είναι όλες 
με τον ένα ή τον άλλο τρόπο αντι-ελιτιστικές’ (Canovan 1981:294). Στην πραγματικότητα όμως, 
στο πρώιμο έργο της Canovan τα κριτήρια αυτά δεν λαμβάνουν καμιά θεωρητική θεμελίωση 
ούτε και λειτουργικό ραφινάρισμα. Και όχι μόνον αυτό: παραμένουν ‘ασαφή και αμφίσημα’ 
και, έτσι, όχι και τόσο χρήσιμα στην προσπάθεια ανάπτυξης μιας συνεκτικής προσέγγισης του 
λαϊκισμού (Canovan 1981: 294-5 , 298). Ως εκ τούτου, είναι κατά κάποιον τρόπο αδόκιμο να 
ομαδοποιούνται οι πρώιμες προσεγγίσεις του Laclau και της Canovan αναφορικά με την 
αποδοχή των δύο εν λόγω κριτηρίων. Η στάση τους απέναντι σε αυτά είναι τελείως διαφορε­
τική, και μόνον στο έργο του Laclau αναγνωρίζονται ως ο πυρήνας μια θεώρησης του λαϊκι­
σμού με σημαντικές αναλυτικές συνεπαγωγές.

7. Σε ένα προγενέστερο κείμενό του, ο Λυριντζής το θέτει με τον ακόλουθο τρόπο: ‘Δεν 
είναι συγκεκριμένες ιδέες ή μια συγκεκριμένη ομάδα πολιτικών [policies] που χαρακτηρίζουν 
τον λαϊκισμό, αλλά η εσωτερική του λογική, ο τρόπος με τον οποίο αναπαριστά και οργανώνει 
το κοινωνικό και πολιτικό πεδίο’ (Lyrintzis 1987: 669).

8. Η διάκριση ανάμεσα στη διαφορά και την ισοδυναμία, η θεωρητική της έδραση και η 
χρησιμότητά της για την πολιτική ανάλυση, αναλύονται περαιτέρω με αναφορά σε συγκεκρι­
μένα εμπειρικά παραδείγματα στο Stavrakakis 1999: 57-59, 76- 78.

9. Για μια περισσότερο λεπτομερή ανάλυση του επεισοδίου με τις ταυτότητες, της ιστορι­
κής πλαισίωσής του, αλλά κυρίως του λόγου του Αρχιεπισκόπου, βλ. Stavrakakis 2003α και 
2003β.

10. Για τον τρόπο με τον οποίο η ψυχανάλυση, στη φροϋδική και τη λακανική παράδοση, 
συμμαχεί με τη θεωρία του λόγου για να διαφωτίσει το ζήτημα των συναισθημάτων και τις 
πολιτικές του διαστάσεις, βλ. Glynos και Stavrakakis, 2003, και Stavrakakis 2004.

Βιβλιογραφικές αναφορές

Αγουρίδης, Σ. (2000). Ή Εκκλησία ως Φορέας Άσκησης Εξουσίας’. Σε 
Δομές και Σχέσεις Εξουσίας στη Σύγχρονη Ελλάδα, Ιδρυμα Σάκη Καρά- 
γιωργα, τ. 7. Αθήνα.

Barros, S. και Castagnola, G. (2000). ‘The Political Frontiers of the Social: 
Argentine Politics after Peronist Populism (1955-1973)’. Σε Howarth, D.,



170 Γιάννης Στανρακάκης

Norval, A. και Stavrakakis, Y. (επιμ.) Discourse Theory and Political An­
alysis. Manchester: Manchester University Press.

Canovan, M. (1981). Populism. London: Junction Books.
Canovan, M. (1999). ‘Trust the People! Populism and the Two Faces of 

Democracy’. Political Studies, XLVII, σελ. 2-16.
Daly, G. (1991). ‘The Discursive Construction of Economic Space’. Economy 

and Society, τ. 20, αρ.1, σελ. 79-102.
Glynos, J. και Stavrakakis, Y. (2003). ‘Encounters of the Real Kind: Sussing 

out the Limits of Laclau’s Embrace of Lacan’. Journal for Lacanian Studies, 
αρ. 1, σελ. 110-128.

Harrison, T. (1995). Of Passionate Intensity: Right-Wing Populism and the 
Reform Party of Canada. Toronto: Toronto University Press.

Howarth, D. και Stavrakakis, Y. (2000). ‘Introducing Discourse Theory and 
Political Analysis’. Σε Howarth, D., Norval, A. και Stavrakakis, Y. (επιμ.) 
Discourse Theory and Political Analysis. Manchester: Manchester Univer­
sity Press.

Laclau, E. (1983α). ‘Προς μια Θεωρία του Λαϊκισμού’. Σε Laclau, Ε., Πολι­
τική και Ιδεολογία στη Μαρξιστική Θεωρία: Καπιταλισμός, Λαϊκισμός, 
Φασισμός. Μτφ. Γρηγόρης Ανανιάδης. Θεσσαλονίκη: Σύγχρονα Θέματα.

Laclau, Ε. (1983β). ‘Λαϊκιστική Ρήξη και Λόγος’. Σε Laclau, Ε., Πολιτική και 
Ιδεολογία στη Μαρξιστική Θεωρία: Καπιταλισμός, Λαϊκισμός, Φασισμός. 
Μτφ. Γρηγόρης Ανανιάδης. Θεσσαλονίκη: Σύγχρονα Θέματα.

Laclau, Ε. και Mouffe, C. (1985). Hegemony and Socialist Strategy. London: 
Verso.

Laclau, E. (1997). ‘Για την Έννοια του Λόγου’. Σε Laclau, Ε., Για την 
Επανάσταση της Εποχής Μας. Εισαγ.-μτφ. Γιάννης Σταυρακάκης. Αθήνα: 
Νήσος.

Laclau, Ε. (υπό έκδοση, 2004α). ‘Populism: What’s in a Name?’. Σε Panizza, 
F. (επιμ.) Populism and the Mirror of Democracy. London: Verso.

Laclau, Ε. (υπό έκδοση, 2004β). ‘Glimpsing the Future: A Reply’. Σε 
Critchley, S. και Marchart, Ο. (επιμ.) The Laclau Critical Reader. London: 
Routledge.

Lyrintzis, C. (1987). ‘The Power of Populism: The Greek Case’. European 
Journal of Political Research, αρ. 15, σελ. 667-686.

Λυριντζής, Χρ. (1989). Λαϊκισμός: η έννοια και οι πρακτικές. Σε Ελληνική 
Εταιρεία Πολιτικής Επιστήμης, Εκλογές και Κόμματα στη Δεκαετία του



Αντινομίες του φορμαλισμού 171

’80. Εξελίξεις και Προοπτικές τον Πολιτικού Συστήματος. Αθήνα: Θεμέ­
λιο.

MacRae, D. (1969). ‘Populism as an Ideology’. Σε Ionescu, G. και Gellner, 
E., Populism: Its Meanings and National Characteristics. London: Weiden­
feld and Nicholson.

Mouffe, Ch. (2000). The Democratic Paradox. London: Verso.
Mouffe, Ch. (2001). ‘Democracy - Radical and Plural’, συνέντευξη στο CSD 

Bulletin, τ. 9, αρ. 1, σελ. 10-13.
Mouzelis, N. (1985). On the Concept of Populism: Populist and Clientelist 

Modes of Incorporation in Semiperipheral Politics’. Politics and Society, x. 
14, αρ. 3, σελ. 329-347.

Μουζέλης, N. (1989). Ό λαϊκισμός. Νέος Τρόπος Ένταξης των Μαζών στις 
Πολιτικές Διαδικασίες;’ Σε Μουζέλης, Ν., Λίποβατς, Θ. και Σπουρδαλά- 
κης, Μ., Λαϊκισμός και Πολιτική. Αθήνα: Γνώση.

Panizza, F. (2000). ‘Neopopulism and its limits in Collor’s Brazil’. Bulletin of 
Latin American Research, αρ. 19, σελ. 177-192.

Σοφός, Σ. (1994). ‘Λαϊκή Ταυτότητα και Πολιτική Κουλτούρα στη μετα-δι- 
κτατορική Ελλάδα: Προς μια Πολιτιστική Προσέγγιση του Φαινομένου 
του Λαϊκισμού’. Σε Δεμερτζής, Ν. (επιμ.) Η Ελληνική Πολιτική Κουλτού­
ρα Σήμερα. Αθήνα: Οδυσσέας.

Stavrakakis, Y. (1999). Lacan and the Political. London: Routledge.
Stavrakakis, Y. (2003a). ‘Religious Populism and Political Culture: The 

Greek Case’. South European Society and Politics, x. 7, αρ. 3, σελ. 29-52.
Stavrakakis, Y. (2003β). ‘Religion and Politics: On the ‘Politicization’ of 

Greek Church Discourse’. Journal of Modern Greek Studies, τ. 21, σελ. 
153-181.

Stavrakakis, Y. (υπό έκδοση, 2004). ‘Passions of Identification: Discourse, 
Enjoyment and European Identity’. Σε Howarth, D. και Torfing, J. (επιμ.) 
Discourse Theory and European Politics. London: Paigrave.

Taggart, P. (2000). Populism. Buckingham: Open University Press.
Westlind, P. (1996). The Politics of Popular Identity. Lund: Lund University 

Press.
Worsley, P. (1969). ‘The Concept of Populism’. Σε Ionescu, G. και Gellner, 

E., Populism: Its Meanings and National Characteristics. London: 
Weidenfeld & Nicholson.

Χριστόδουλος, Αρχιεπίσκοπος (2000α). ‘Πρόλογος Β' εκδόσεως’ (Προσφώ­
νηση ενώπιον της Ιεράς Συνόδου της Ιεραρχίας της Εκκλησίας της Ελλά­



172 Γιάννης Στανρακάκης

δος, 11/10 2000). Σε: Ιερά Σύνοδος της Εκκλησίας της Ελλάδος, Εκκλησία 
και Ταυτότητες. Αθήνα: Κλάδος Εκδόσεων Επικοινωνιακής και Μορφω­
τικής Υπηρεσίας της Εκκλησίας της Ελλάδος.

Χριστόδουλος, Αρχιεπίσκοπος (2000β). ‘Ομιλία του Μακαριωτάτου Αρχιε­
πισκόπου Αθηνών και Πάσης Ελλάδος κ.κ. Χριστοδούλου στη Λαοσύνα­
ξη της Θεσσαλονίκης, 14 Ιουνίου 2000’. Σε: Ιερά Σύνοδος της Εκκλησίας 
της Ελλάδος, Εκκλησία και Ταυτότητες. Αθήνα: Κλάδος Εκδόσεων Επι- 
κοινωνιακής και Μορφωτικής Υπηρεσίας της Εκκλησίας της Ελλάδος.

Χριστόδουλος, Αρχιεπίσκοπος (2000γ). ‘Ομιλία του Μακαριωτάτου Αρχιε­
πισκόπου Αθηνών και Πάσης Ελλάδος κ.κ. Χριστοδούλου στη Λαοσύνα­
ξη της Αθήνας, 21 Ιουνίου 2000’. Σε Ιερά Σύνοδος της Εκκλησίας της 
Ελλάδος. Εκκλησία και Ταυτότητες.Αθήνα: Κλάδος Εκδόσεων Επικοινω- 
νιακής και Μορφωτικής Υπηρεσίας της Εκκλησίας της Ελλάδος.

Χριστόδουλος, Αρχιεπίσκοπος (2001α). Συνέντευξη στον Θ. Λάλα. Βη- 
/.lagasino, Το Βήμα, 11 Φεβρουάριου 2001.

Χριστόδουλος, Αρχιεπίσκοπος (2001β). Συνέντευξη στον Γ. Παπαθανασό- 
πουλο. Ταυτότητα, 16 Μαρτίου 2001.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

