
  

  Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας

   Τόμ. 12 (2004)

   Νεο-λαϊκισμός

  

 

  

  Το αέναο παιγνίδι των διαφορών 

  Ιωάννα Τσιβάκου   

  doi: 10.12681/sas.775 

 

  

  Copyright © 2015, Ιωάννα Τσιβάκου 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Τσιβάκου Ι. (2015). Το αέναο παιγνίδι των διαφορών. Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής
Θεωρίας, 12, 249–282. https://doi.org/10.12681/sas.775

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 17/01/2026 18:10:15



Το αέναο παιγνίδι των διαφορών

Ιωάννα Τσιβάκου’

Αφορμή για τη συγγραφή αυτού του άρθρου υπήρξαν δύο παρατηρήσεις του Urlich 
Beck: η πρώτη αναφέρεται στην ανεπάρκεια των κωδικοποιημένων διπολικών διαφορών 
(που συγκρότησαν, κατά καιρούς, διάφοροι κοινωνικοί στοχαστε'ς) να εξηγήσουν τις 
λειτουργίες των κοινωνικών συστημάτων η δεύτερη, στην ανάγκη για αντικατάσταση 
αυτού του τρόπου κοινωνιολογικής προσε'γγισης, του βασισμένου στις διπολικές αντιθέ­
σεις, με έναν πιο εύπλαστο και πλουραλιστικό που θα κατευθύνεται από την αρχή της 
συμπληρωματικότητας. Προκειμένου να υποστηριχθεί πως η διαφορά, τουλάχιστον στον 
Luhmann, αναφέρεται αφ’ εαυτής στη συμπληρωματικότητα και στη σχέση και όχι στην 
αντίθεση, το άρθρο προβαίνει σε θεωρητική ανασκόπηση της εν λόγω έννοιας από την 
οπτική κυρίως της κυβερνητικής δευτέρας τάξεως και της θεωρίας για τα κοινωνικά 
συστήματα του Luhmann. Σχολιάζοντας κριτικά τα υπέρ και τα κατά της συστημικής 
προσέγγισης, και συμφωνώντας με τον Beck όσον αφορά το μονοδιάστατο των δυαδικών 
κωδίκων του Luhmann, το άρθρο αντί για την εγκατάλειψη των διαφορών, πράγμα 
αδύνατον, προτείνει η κοινωνιολογική σκέψη να στραφεί στην παρατήρηση των πολλα­
πλών διαφορών οι οποίες, συναρμοσμένες σε αξιολογικούς άξονες, παρέχουν στα κοι­
νωνικά συστήματα τα αναγκαία στοιχεία για τη διαφοροποίηση και αναπαραγωγή τους. 
Τέλος, υποδεικνύοντας ως μέσο ανάδειξης των κοινωνικών συστημάτων τις κοινωνικές 
έλλογες πρακτικές, το άρθρο υπαινίσσεται ότι οι τελευταίες είναι επίσης οι τόποι ανά­
δειξης των παρατηρητών, ήτοι όσων έχουν τη δυνατότητα να προβαίνουν σε επιλογές. Οι 
πρακτικές μπορεί να λειτουργούν βάσει διαφορών, αλλά όπως μπορεί κανείς να συμπε- 
ράνει, λόγω του ότι χαρακτηρίζονται από την ανθρώπινη ανάγκη για συνεργασία και

* Επισκέπτρια καθηγήτρια στο τμήμα Πολιτισμού, Μέσων και Επικοινωνίας του Παντείου 
Πανεπιστημίου.

Επιστήμη και Κοινωνία Τεύχος 12/2004



250 Ιωάννα Τσιβάκον

κοινωνικότητα, αφήνουν περιθώρια για την εισαγωγή της βούλησης στο παιγνίδι των 
διαφορών.

Εισαγωγή

Για τους υποστηρικτές του συστημικού παραδείγματος και, μάλιστα, των 
αυτοαναφερομένων συστημάτων, το ζήτημα της μορφής εξακολουθεί πάντα 
να αποτελεί παράδοξο. Ωστόσο, τα συνδεδεμένα με τη μορφή θέματα της 
διαφοράς (ιδίως παρατήρησης και ενοποίησης της διαφοράς), παρότι συνι- 
στούν επιστημολογικές θεμελιώσεις για όσους προβληματίζονται πάνω σε 
μακροκοινωνικές διαδικασίες, δεν θα με απασχολούσαν εκ νέου (Τσιβάκου 
1997) αν δεν με προκαλούσε η πρόταση του Urlich Beck για αντικατάσταση 
αυτού του θεμελιακού τρόπου λογικής και γλώσσας με έναν άλλον που να 
στηρίζεται, αντί στη διαφορά, στη συμπληρωματικότητα, αντί στο είτε-είτε, 
στο και αυτό και το άλλο (Beck 1996). Όσο και αν ο Beck προσπαθεί να 
αποδείξει πως η μεθοδολογική αλλαγή που προτείνει δεν είναι παρά ανα­
γκαία συνέπεια των ήδη δρομολογημένων κοινωνικών μεταβολών, έχω την 
αίσθηση πως, μέσα από την πρότασή του για το και, ξεπροβάλλει η παλιά 
επιθυμία για την παύση των διαφορών, τη σύλληψη και ενοποίηση του κό­
σμου ως ‘οργανικού’ όλου.

Το επίθετο ‘οργανικό’ έρχεται να υποδηλώσει τη μεταφορά του σώματος 
που αξιοποιήθηκε συχνά από την κοινωνιολογική και φιλοσοφική σκέψη για 
την κατανόηση του κοινωνικού γίγνεσθαι. Ο διαμελισμός του σώματος σε 
όργανα και η επανένωση των οργάνων στην ενιαία μορφή του σώματος, 
χρησιμέυσε συχνά στην ανθρώπινη σκέψη προκειμένου να εκφρασθεί η ου­
τοπική επιδίωξη για έναν μη διασπασμένο κόσμο. Ωστόσο, οι κοινωνικές 
ουτοπίες για να αποφύγουν την ακινησία μιας οριστικής και παγιωμένης 
μορφής, συνοδέυσαν την τελική ολοκλήρωση των κοινωνικών σχηματισμών 
με μέτρα οργάνωσης και τήρησης της ευταξίας, αποφεύγοντας έτσι αυτό που 
με ειλικρίνεια αποδέχεται ο Bataille: πως η τελική μορφή δεν είναι παρά 
αυτή του θανάτου. Είναι αλήθεια πως η τέχνη, στην προσπάθειά της να 
αποκαταστήσει το ακρωτηριασμένο σώμα, πρόβαλε αντ’ αυτού ένα τυφλό, 
μουγκό, χωρίς λειτουργίες σώμα (Artaud 1970). Απέναντι σε αυτή την εφιαλ­
τική φαντασίωση, η σύγχρονη κοινωνιολογία δείχνεται πολύ πιο μετριοπα­
θής και αρκείται στη χαρμόσυνη λογική του και.

Ο Beck γνωρίζει πως η πλήρης άρνηση της διαφοράς και η χωρίς όρια 
προσχώρηση στη λογική του και θα οδηγούσε πιθανόν σε εννοιολογικό α­



Το αέναο παιγνίδι των διαφορών 251

μάλγαμα όπου όλα θα φάνταζαν θαμπά, αφού οι μορφές θα βυθίζονταν σε 
έναν αδιαφοροποίητο πολτό νοήματος. Γι’ αυτό δεν καταφέρεται ανοιχτά 
εναντίον της διαφοράς, χωρίς ωστόσο να προχωρεί και σε ενδελεχή εξέτασή 
της υπό το φως των νέων δεδομένων αν το έπραττε, θα εξαναγκαζόταν να 
συμφωνήσει πως δεν πρόκειται για διάζευξη αντιθέτων, για τη ριζική δηλαδή 
προτίμηση κάποιου πράγματος και την απόρριψη ενός άλλου, αλλά για σχέση 
και την ανάδειξη των πραγμάτων ως αποτέλεσμα σχέσεων. Πίσω από την 
εκάστοτε παρουσιαζόμενη όψη των πραγμάτων, πίσω από τη γλωσσική τους 
έκφραση, κρύβεται πάντα μια άλλη όψη, η οποία δεν εμφανίζεται μεν, αλλά 
εν τούτοις συνιστά το σημασιολογικό τους υπόστρωμα ή, καλύτερα, το έτερό 
τους ήμισυ με το οποίο η φανερωμένη όψη βρίσκεται σε συνεχή συνομιλία 
και μόνο μέσα από αυτή τη συνομιλία το πράγμα ολοκληρώνεται και καθί­
σταται κατανοητό.

Ο όλος προβληματισμός του Beck στηρίζεται στον ισχυρισμό ότι όλες οι 
νεωτερικές δυαδικές διακρίσεις αποδιαρθρώνονται, με συνέπεια τα όρια 
που τις συγκροτούσαν να χάνουν την ακαμψία τους και το σαφές περίγραμμά 
τους. Επί αιώνες, προκειμένου να προχωρήσει η ανθρώπινη σκέψη, θεμελια­
κά εννοιολογικά ζεύγη όπως φύση-κοινωνία, εθνικό-παγκόσμιο, αρσενικό- 
θηλνκό, σταθερότητα-αλλαγή, χρόνος-χώρος, εργασία-σχόλη, δημόσιο-ώιωτι- 
κό, Αριστερά-Δεξιά, πόλεμος-ειρήνη, αγορά-ιεραρχίες και ένα σωρό άλλα, 
λειτούργησαν ως διαμεσολαβητές ανάμεσα στην ανθρώπινη γνωσιακή ικα­
νότητα και την πραγματικότητα και, αφ’ ετέρου, ως αξιολογικά κριτήρια για 
την εκτίμηση της τελευταίας. Σήμερα, οι εν λόγω συμβολικές κατηγορίες 
αποκτούν ασαφή μορφή και περιεχόμενο, καθώς τα όριά τους εξαϋλώνονται 
στον ορίζοντα του κοινωνικού νοήματος. Το αποτέλεσμα είναι η βεβαιότητα 
των παλαιών διχοτομιών να έχει αντικατασταθεί από την αβεβαιότητα ενός 
πλουραλισμού απόψεων, πιθανώς έγκυρων αλλά ασθενώς νομιμοποιημένων. 
Η αποδυνάμωση των νεωτερικών θεσμών (όπως η πυρηνική οικογένεια, το 
εθνικό κράτος και, ιδίως, το κράτος πρόνοιας, η κοινωνική ασφάλιση και η 
δημόσια υγεία, το σύστημα της επιστήμης και της γνώσης) στέρησαν από τις 
διπολικές συμβολικές κατηγορίες τα θεμέλια από όπου οι ατομικές και συλ­
λογικές αποφάσεις αντλούσαν τη νομιμοποίησή τους.

Ιδιαίτερα επικριτικός γίνεται ο Beck όταν αναφέρεται στους δυαδικούς 
κώδικες του Luhmann και στον ρόλο τους για τη διαφοροποίηση της κοινω­
νίας σε λειτουργικά υποσυστήματα. Ως γνωστόν, ο Luhmann υποστηρίζει 
πως η κοινωνία σήμερα, την εποχή της λειτουργικής διαφοροποίησης, υπο­
διαιρείται σε λειτουργικά υποσυστήματα εξειδικευμένα ως προς τις ποικίλες



252 Ιωάννα Τσιβάκου

κοινωνικές λειτουργίες. Η διαφοροποίηση του κάθε κοινωνικού, λειτουργι­
κού υποσυστήματος επιτελείται επί τη βάσει εσωτερικών μηχανισμών αυτοα­
ναφοράς συμπτυγμε'νων σε δυαδικούς κώδικες και προγράμματα. Τέτοιοι 
κώδικες είναι, επί παραδείγματι, για την οικονομία ‘η ικανότητα για πληρω­
μές/ η μη ικανότητα για πληρωμές’, για την πολιτική ‘η κατοχή θέσεων εξου­
σίας/ η μη κατοχή θέσεων εξουσίας’, για τη δικαιοσύνη ‘το νόμιμο/ το μη 
νόμιμο (ή παράνομο)’. Αντί της συατημικής διαφοροποίησης, ο Beck διαπι­
στώνει ένα είδος ‘συστημικής συναρμογής’, η οποία επιτρέπει την αυτονομία 
των διαφόρων πεδίων της δράσης και, ταυτόχρονα, τον συντονισμό τους. 
Συγκεκριμένα αναφέρει (Beck 1996:117): ‘Δεν γίνονται άραγε παντού πραγ­
ματικοί πειραματισμοί του “και”, όπου εφαρμόζονται, συνδυάζονται και συγ­
χωνεύονται οι “δυαδικοί κώδικες”, τους οποίους οι απλές θεωρίες του εκ- 
συγχρονισμού νοούν ως αυστηρά διαχωρισμένους μεταξύ τους;’

Δυστυχώς, σκέψεις όπως οι παραπάνω δεν οδηγούν τον Beck στην προ­
σπάθεια συγκρότησης ενός άλλου αναλυτικού υποδείγματος, ικανού να αντι­
καταστήσει το πρότυπο των δυιστικών, συμβολικών διακρίσεων το οποίο έχει 
αξιοποιηθεί για την περιγραφή των νεωτερικών βεβαιοτήτων. Και όμως, στο 
ίδιο βιβλίο από το οποίο συλλέξαμε το παραπάνω απόσπασμα, μερικές σε­
λίδες πιο κάτω, υπαινίσσεται ένα αναλυτικό πρότυπο που, δυστυχώς, από ό,τι 
ξέρουμε, δεν έχει θελήσει μέχρι στιγμής να επεξεργασθεί περαιτέρω. Συ­
γκεκριμένα, γράφει (Beck 1996: 216): ‘Δεν είναι λίγο βαρετό (λοιπόν καλά, 
αυτή δεν είναι επιστημονική κατηγορία), δεν είναι, ας πούμε λίγο, απλου- 
στευτικό να περιοριζόμαστε πάντα στην περιγραφή της διάλυσης του παλιού 
κόσμου σε “δυαδικούς κώδικες”; Δεν είναι καιρός να σπάσουμε αυτό το 
κοινωνιολογικό ταμπού της απλούστευσης και να αναρωτηθούμε, για παρά­
δειγμα, γύρω από τις συνθέσεις κωδίκων, να αναζητήσουμε πού και πώς 
εφαρμόζονται αυτές ήδη σήμερα;’

Η φράση ‘συνθέσεις κωδίκων’ δεν είναι το και. Είναι ο_πλουραλισμός των 
διαφορών και η συνάρθρωσή τους σε όλον ή άξονα διαφορών, ικανό να 
διασπά και να συσσωματώνει την κοινωνική πραγματικότητα. Με αυτή του 
τη ρηξικέλευθη πρόταση, ηθελημένα ή αθέλητα, ο Beck υπαινίσσεται τον 
τρόπο που θα πρέπει πλέον να υιοθετούμε στις κοινωνιολογικές μας αναλύ­
σεις. Ο τρόπος αυτός δεν συνίσταται στην πλήρη απόρριψη της διαφοράς, 
αλλά στην κατασκευή ενός μεθοδολογικού και αναλυτικού προτύπου που θα 
μας καθοδηγεί στην ολοκλήρωση και κατανόηση των πραγμάτων του κόσμου 
μέσα από τις πολλαπλότητες των διαφορών τους. Σκέψεις για τη συγκρότηση 
ενός παρόμοιου προτύπου έχω ήδη διατυπώσει αναλυτικά (Τσιβάκου 2003).



Το αέναο παιγνίδι των διαφορών 253

Με το παρόν άρθρο επιχειρηματολογώ εκ νε'ου για αυτό το πρότυπο αναλύο­
ντας πληρέστερα την έννοια της διαφοράς, τη μη δυνατότητα αποφυγής της, 
αλλά και την ικανότητά της να ελίσσεται προσφέροντας η ίδια ευκαιρίες για 
λειτουργικές ενοποιήσεις, υποκείμενες πάντα σε προσωρινότητα.

Κατόπιν αυτού, το κείμενο αρθρώνεται ως ακολούθως: στο πρώτο κεφά­
λαιο ο αναγνώστης εισάγεται στη θεματική της διαφοράς ή της διάκρισης. 
Στο δεύτερο, αναδύεται το παράδοξο της δυαδικής διάκρισης και, ιδίως, της 
παρατήρησης. Στο τρίτο, τη θέση του παρατηρητή καταλαμβάνει το σύστημα 
και γίνεται αναφορά στην ερμηνεία του συστήματος ως παρατηρητή σύμφω­
να με την εκδοχή του Luhmann. Στο τέταρτο και πέμπτο κεφάλαιο, η διαφο­
ρά λειτουργεί ως τρόπος παρατήρησης της κοινωνίας. Εξηγείται η διαφορο- 
ποιητική λογική επί τη βάσει της οποίας συγκροτούνται οι δυαδικοί κώδικες 
του Luhmann ως αξιολογικά μέσα για την αναπαραγωγή των κοινωνικών 
υποσυστημάτων, η ανεπάρκειά τους να ανταποκριθούν στα σύγχρονα κοινω­
νικά φαινόμενα, και προτείνεται ένα άλλο πρότυπο αξιολογικών μέσων. Στο 
έκτο κεφάλαιο, σχολιάζεται εκτενέστερα το προταθέν πρότυπο αξιολογικών 
μέσων σε σχέση με την πρόταση του Beck για μετάβαση από ένα μεθοδολο­
γικό σχήμα βασισμένο στην αντίθεση των δυαδικών διακρίσεων σε ένα άλλο, 
εμπνεόμενο από τις έννοιες της συμπληρωματικότητας και του πλουραλι­
σμού. Η ανάλυση ολοκληρώνεται με την επιλογή, υπό μορφή παραδειγμάτων, 
ορισμένων απόψεων του Beck και τον σχολιασμό τους υπό το πρίσμα της 
προηγηθείσας ανάλυσης.

Προσεγγίζοντας τη ‘διαφορά’

Η έννοια της διαφοράς δεν εμφανίστηκε στην ιστορία της σκέψης μόνο 
κατά τον 20ό αιώνα. Αν ο αποδομισμός μας έδειξε ότι η μεταφυσική της 
παρουσίας δεν είναι παρά η σκόπιμη απόκρυψη της διαφοράς, η έμφαση στη 
μία όψη των πραγμάτων και η απόκρυψη της άλλης, με σκοπό η πρώτη, 
φανερωμένη όψη να ανάγεται σε απόλυτη αλήθεια, η διαλεκτική από τον 19ο 
αιώνα ήδη μας είχε προετοιμάσει για τη λειτουργία της διαφοράς και τη 
θεμελίωσή της πάνω στο αέναο παιγνίδι της θετικότητας με την αρνητικότη- 
τα. Το διπολικό ζεύγος του αφέντη-δούλον στον Hegel, του Εγώ και Μη Εγώ 
στον Fichte, αποτελούν τέτοιες προσπάθειες, από τις οποίες άντλησε ο Marx 
για να οικοδομήσει την θεωρία του για την κοινωνική αλλαγή. Αποδεχόμενος 
τη λογική των διαφορών, ο Marx συγκρότησε το δικό του δίπολο θετικότη- 
τας-αρνητικότητας, θέτοντας στα δύο σκέλη της διαφοράς τις έννοιες έργα-



254 Ιωάννα Τσιβάκου

ηκή-καπιταλιστική τάξη. Ο θετικός πόλος είναι πάντοτε αυτός που διενεργεί 
τη διάκριση και την παρατήρηση, που παίρνει τις πρωτοβουλίες προκειμένου 
να ορίσει τα όρια της διαφοράς. Από τη δική του κίνηση πραγματοποιείται 
η διάσπαση της ολότητας, από τη δική του οριοθέτηση ο αρνητικός πόλος 
αποσύρεται στα ενδότερα του νοήματος, νευοντας πίσω από το προσκήνιο 
της σκέψης και της ζωής. Η βούληση, πάλι, της θετικότητας ευθυνεται για 
την επανένωση θετικού-αρνητικον, ώστε να επιτευχθεί η ενότητα των δύο 
πόλων και μία νέα σύνθεση, ήτοι μια νέα μορφή, να εμφανισθεί στον ορίζο­
ντα με τις δύο της όψεις να ερωτοτροπούν υπαινικτικά η μία με την άλλη.

Η δημιουργία της διαφοράς, ύστερα από διακρίσεις και παρατηρήσεις 
που διενεργεί ο πρώτος πόλος επί του δεύτερου, και στη συνέχεια η άρση 
της παράγουν, ωστόσο, ένα παράδοξο (το γνωστό παράδοξο του κουρέα ή 
του ψεύτη) διαπιστωμένο ήδη από την εποχή του Ξενοφάνη. Αμέσως πιο 
κάτω, και προκειμένου να εξηγήσουμε σε τι έγκειται το παράδοξο, θα ανα­
φερθούμε στην κλασική διαφορά νποκείμενο-κόσμος για να δούμε πώς το 
παράδοξο υποφώσκει μέσα στη διαφορά και πώς αναδύεται στην επιφάνεια 
κατά την επανάληψη των διακρίσεων.

Εάν η παρατήρηση του κόσμου τελείται από το υποκείμενο, τότε η ενότητα 
του κόσμου διασπάται και εμφανίζεται το ζεύγος νποκείμενο-κόσμος. Σύμφω­
να με αυτή τη διάκριση, το υποκείμενο παρατηρεί τον κόσμο ως αντικείμενο, 
άρα πρέπει το ίδιο να βρίσκεται έξω από τον κόσμο. Ωστόσο, δεν είναι 
δυνατόν να υπάρχει κόσμος χωρίς το υποκείμενο, κατά συνέπεια, η παρατή­
ρηση του κόσμου θα πρέπει να περιέχει και το υποκείμενο. Πώς, όμως, το 
υποκείμενο θα μπορέσει να παρατηρήσει τον κόσμο αν το ίδιο βρίσκεται μέσα 
στον κόσμο; Για να παρατηρήσει και τον εαυτό του θα πρέπει να τον αντιμε­
τωπίσει ως αντικείμενο, και τότε διαπιστώνεται η αδυναμία να παρατηρεί 
κάποιος τον εαυτό του τη στιγμή που τον παρατηρεί ως αντικείμενο.

Το παραπάνω παράδειγμα μας δείχνει ότι η αυτοπαρατήρηση συνιστά 
ατέρμονη διαδικασία καθώς ο αυτοπαρατηρούμενος παρατηρητής εισέρχε­
ται σε σπείρα διακρίσεων και παρατηρήσεων διά των οποίων τα όρια του 
κόσμου συνεχώς διευρύνονται, χωρίς ωστόσο να καθίστανται πιο προσιτά.

Η πλήρης εκδίπλωση του παράδοξου της διάκρισης και της παρατήρησης 
συνέβη τον 20ό αιώνα, αφού πέρασε από τα δίκρανα των μαθηματικών και 
της γλώσσας (αναφέρομαι ενδεικτικά στους Frege, Russell, Gödel, Kantor, 
για τα μαθηματικά και στους Saussure και Wittgenstein για τη γλώσσα). 
Παρά το ότι υπήρξε γενική αποδοχή της θέσης ότι το πρώτο σκέλος της 
διαφοράς παρατηρεί το δεύτερο, εν τούτοις όλοι χρειάστηκε να μετρηθούν



Το αέναο παιγνίδι των διαφορών 255

και να δώσουν τις δίκες τους απαντήσεις στο δίλημμα της μορφής, δηλαδή 
της σύνθεσης των δύο σκελών της διαφοράς προκειμένου η διασπασμένη 
ολότητα να επανενωθεί.

Στο δίλημμα της μορφής, ο Derrida και οι αποδομιστε'ς εν γε'νει απαντούν 
με την εισαγωγή της διαφωράς στο αε'ναο παιγνίδι των διαφορών. Ο όρος 
‘διαφωρά’ (μετάφραση του γαλλικού differance) παίζει με τις δύο έννοιες 
του différer: ω^διαφορά και ως αναβολή (προσωρινή αναστολή) προκειμέ- 
νου να εκφράσει αυτό το κάτι, το πάντοτε ασταθε'ς και αιωρούμενο, το 
ανίκανο να ολοκληρωθεί που εγκλείει η διαφορά και που συνεχώς υποσκά­
πτει την ακινησία της μορφής. Για τους αποδομιστές δεν τελείται μια νέα 
ολοκλήρωση, αλλά μόνο συνεχής εκτύλιξη διαφορών, καθώς με'σα σε κάθε 
διαφορά ήδη υπομιμνήσκει ή έχει, προς το παρόν, αναβληθεί κάτι άλλο, η 
διαφωρά η οποία, αν και δεν είναι λέξη, έννοια ή αρχή, έχει ωστόσο τη 
δύναμη να οδηγεί το θετικό ζεύγος της διαφοράς σε επόμενη διάκριση και 
από εκεί σε νέο ζεύγος διαφορών, εντός του οποίου η διαφωρά θα κείτεται 
πάλι κρυμμένη αλλά αισθητή, και αυτό εις το διηνεκές.

Ακριβώς λόγω αυτής της συνεχούς ακολουθίας των διαφορών, ο Derrida 
δεν δέχεται την έννοια της διαφοροποίησης και, συνεπώς, της ενσωμάτωσης 
(Derrida 1973:143). Κατ’ αυτόν ουδέποτε υπήρξε ένα όλον που διασπάστηκε 
στα μέρη του, παρά εξ αρχής η διαφωρά παρήγαγε διαφορές, με αποτέλεσμα 
το είναι να μη φτάνει ποτέ στο μη είναι, το παρόν να μην είναι ποτέ ολόκληρο 
παρόν, η μορφή ως ολοκλήρωση της διαφοράς μηδέποτε να πραγματοποιεί­
ται. Κατόπιν αυτού, το δίλημμα της μορφής μετατρέπεται στην ακόλουθη 
απορία: είναι παντελώς αδύνατη η ολοκλήρωση ή, μήπως, η ολοκλήρωση 
επιτυγχάνεται χωρίς εν τούτοις η κίνηση των διαφορών να σταματήσει; Μή­
πως, δηλαδή, θα ήταν καλύτερα να δούμε ότι οι έννοιες ολοκλήρωση και 
διάσπαση αποτελούν μόνιμο και αεί επαναλαμβανόμενο ζεύγος διαφορών, 
σκοπός του οποίου είναι η συνεχής υποκίνηση διαφορών;

Το θέμα της συνένωσης των δύο σκελών της διαφοράς ή της διάκρισης το 
αντιμετώπισαν οι συστημικοί θεωρητικοί της κυβερνητικής δευτέρας τάξεως 
(Bateson, Von Foerster, Maturana, Varela, κ.ά.) επιμένοντας στην έννοια 
του παρατηρητή. Το ερώτημα που με σαφήνεια διατυπώθηκε είναι: ποιος 
είναι ο παρατηρητής της διαφοράς; Αν ο αποδομισμός συνέβαλε στο να 
διευκρινισθεί ο σχηματισμός των διαφορών, ακόμη και αν δεχθούμε τη δια­
φωρά ως την κινητήρια δύναμη των διαφορών, το ερώτημα παραμένει: ποιος 
παρακολουθεί την ανάδειξη και το παρελκυστικό παιγνίδι των διαφορών; 
Θα πρέπει να υπάρχει ένα άλλο σημείο, έξω από τα δύο σημεία της διάκρι­



256 Ιωάννα Τσιβάκου

σης, ένας τρίτος παρατηρητής ικανός να παρατηρεί τη διαφορά, να διακρίνει 
και τους δύο πόλους της και να προχωρεί στην ενοποίησή τους. Εάν αυτό 
αληθεύει, τότε η όλη συζήτηση επανέρχεται στο παράδοξο της διάκρισης 
υποκειμένον-κόσμου. Ο παρατηρητής του κόσμου θα πρέπει να αποτελεί 
διαφορά ανάμεσα στον εαυτό του και τον κόσμο. Πώς, όμως, θα αποτελεί 
διαφορά, αν βρίσκεται μέσα στον κόσμο; Για να διαπιστωθεί πως είναι μέσα 
στον κόσμο, επιβάλλεται η διάκριση παρατηρητή-κόσμον να παρατηρηθεί 
από έναν άλλο παρατηρητή, και ούτω καθ’ εξής. Πρόκειται για σειρά επα­
γωγικών συλλογισμών που οδηγεί αναπόφευκτα στην παραδοχή της ύπαρξης 
του έσχατου παρατηρητή, δηλαδή του Θεού.

Σε έναν κόσμο, όμως, που έχει εξαφανίσει τον Θεό και έχει δεχθεί την 
ανθρώπινη συνείδηση ως τον παρατηρητή που τα πανθ’ ορά, άρα σε έναν 
ανθρωποκεντρικό κόσμο, η μόνη διέξοδος από το αδιέξοδο του Θεού είναι 
η αντικειμενοποίηση της συνείδησης και η ένθεσή της στη θέση του παρατη- 
ρούντος συστήματος, ήτοι του παρατηρητή όεντερας τάξεως. Θεωρώντας τη 
συνείδηση ως σύστημα, αποφεύγεται η οντολογική σύλληψη του παρατηρητή, 
και η συνείδηση εξετάζεται ως προς το είδος των παρατηρήσεων τις οποίες 
διενεργεί προκειμένου να παρατηρήσει τις παρατηρήσεις του παρατηρού- 
ντος αντικειμένου. Με αυτή τη μεταστροφή, ο έμβιος τουλάχιστον κόσμος 
μετατρέπεται σε παρατηρήσιμα και παρατηρούντα συστήματα και η συνεί­
δηση σε παρατηρητή ικανό όχι απλώς να τα παρατηρεί, αλλά να εσωτερι- 
κεύει την σχέση παρατηρητή-κόσμον ώστε να οδηγείται συνεχώς η ίδια σε 
νέες θέσεις ή μορφές. Αυτή η ικανότητα της ατομικής ή συλλογικής συνείδη­
σης να αφομοιώνει κατά τη διαδικασία του παρατηρείν την αρνητικότητα των 
διαφορών της, αποκαλείται αναστοχαστική ικανότητα της συνείδησης ή αυ­
τοαναφορά.

Μπορεί η κυβερνητική δευτέρας τάξεως να προσπάθησε να διαφύγει από 
τα αδιέξοδα του αποδομισμού απαντώντας στο ερώτημα του παρατηρητή, εν 
τούτοις δεν κατόρθωσε να αποφύγει την ανθρωποκεντρική θεώρηση· γι’ 
αυτό, άλλωστε, σήμερα εξακολουθεί να χαίρει μεγάλης εκτίμησης και εφαρ­
μογής στο πεδίο της ψυχολογίας. Ο Derrida, στην προσπάθειά του, να απο- 
φύγει τον ανθρωποκεντρισμό (και μαζί με αυτόν, τον λογοκεντρισμό), είδαμε 
πως εφηύρε την έννοια της διαφωράς αρνούμενος να δεχτεί τη δομή της 
μορφής. Αρνήθηκε, επίσης, να απαντήσει στο ποιος θεσμοθετεί ή ιδρύει τη 
διαφωρά, ακριβώς για να μη μιλήσει για τη συνείδηση. Έτσι, άφησε τη 
διαφωρά να δρα εξ υπαρχής χωρίς, ωστόσο, να συνιστά η ίδια θεμελιακή 
αρχή. Ο Luhmann, αργότερα, θα δώσει τη δική του απάντηση εισάγοντας



Το αέναο παιγνίδι των διαφορών 257

στον όλο προβληματισμό τα κοινωνικά συστήματα, όπως θα αναφερθεί στη 
συνέχεια.

Ο Beck, για να επανέλθουμε στο αφετηριακό μας σημείο, δεν τοποθετεί­
ται επί της λογικής της διαφοράς και, πολύ περισσότερο βεβαίως, της δια­
φοράς. Αρκείται να καταγγείλει τον μονο-δυιστικό της χαρακτήρα ως μέσο 
για τη λειτουργία της σύγχρονης κοινωνίας, αφήνοντας πολλές απορίες να 
αιωρούνται. Για παράδειγμα, αν η διαφορά αρσενικό-θηλνκό ή άνθρωπος- 
μηχανή δεν ισχύει πλέον, ποιος παρατηρεί την άρση της διαφοράς; Αν είναι 
το αρσενικό που τη διαπιστώνει, τότε θα πρέπει να υπάρχει ένα θηλυκό, επί 
τη βάσει του οποίου το αρσενικό κρίνει. Ή, αν ο άνθρωπος είναι εκείνος ο 
οποίος παρατηρεί τη σχετικοποίηση της παλαιός διαφοράς άνθρωπος-μηχα- 
νή, τότε θα πρέπει να υπάρχει ο άνθρωπος που διαχωρίζει τον εαυτό του από 
τη μηχανή για να μιλήσει για τη σχετικοποίηση της σχέσης τους. Ακόμη, αν 
οι διαφορές έχουν σήμερα παντελώς αυτοακυρωθεί ή τείνουν να αυτοακυ- 
ρωθούν, ποιες είναι οι νέες μορφές που θα προκύψουν από τις συγχωνεύσεις 
των διαφορών αρσενικό-θηλνκό και άνθρωπος-μηχανή και θα κατισχύσουν 
στη νέα οικουμένη; Μήπως του ερμαφρόδιτου ή του κυβερνοπλάσματος;

Δεν υπάρχει αμφιβολία πως οδηγούμεθα, όχι μόνο σε λογικά αλλά και 
σε πραγματολογικά αδιέξοδα στην προσπάθεια να ξεφύγουμε από τα παρά­
δοξα των διαφορών, καθώς επίσης σε αδυναμία να αναπτύξουμε ένα άλλο 
εργαλείο ικανό να ερμηνεύει τους τρόπους με τους οποίους η ανθρώπινη 
σκέψη κατασκευάζει την κοινωνική πραγματικότητα. Μήπως, τότε, θα πρέ­
πει να αναρωτηθούμε για την αξιοποίηση της ίδιας της διαφοράς ως μίτο για 
την έξοδο από τον λαβύρινθό της;

Η διάκριση, η παρατήρηση και η μορφή

Οι κυβερνητικοί δευτέρας τάξεως προίκισαν τη διάκριση με την ικανότη­
τα να αναδύει συστήματα. Το σύστημα αναδείχθηκε, έτσι, ως μια διαφορά 
ανάμεσα σε παρατηρείν και παρατηρούμενο. Για όσους αποδέχονται την 
προτεραιότητα των διακρίσεων και, εν συνεχεία, των παρατηρήσεων και των 
περιγραφών είναι προφανές πως το σύστημα είναι το προϊόν μιας διαφοράς 
ή, καλύτερα, μιας σχέσης. Το πρώτο σκέλος της διαφοράς υπάρχει μέσα από 
την αναφορά του στο δεύτερο σκέλος, ακριβώς γι’ αυτό η διαφορά δεν είναι 
παρά μια σχέση και το σύστημα δεν είναι παρά ο παρατηρητής που αναδύε­
ται μέσα από τη σχέση του με το παρατηρούμενο. Η διαφορά, εν προκειμένω, 
προβάλλει ως σύνδεση ανάμεσα σε εμπειρίες, ικανή να κατασκευάζει έν­



258 Ιωάννα Τσιβάκου

νοιες και εννοιολογικές δομές, εξ ου και η προτίμηση τους προς έναν ριζικό 
κονστρουκτιβισμό που έλκει την καταγωγή του στον Vico και τον Kant της 
Κριτικής τον Καθαρού Λόγου (Von Glaserfeld 1996).

Την ίδια αντιμετώπιση της σχέσης ως συνάφειας εμπειριών, ως ενεργή­
ματος αναφοράς από όπου αναδύεται η γνώση και η κατανόηση, συναντάμε 
και σε στοχαστές διαφορετικού φιλοσοφικού προσανατολισμού, όπως στον 
Γιανναρά (1999: 31-32) επί παραδείγματι, οι οφειλές των οποίων βεβαίως 
στον Heidegger και τον Wittgenstein είναι αναγνωρισμένες. Οι συστημικοί 
στοχαστές της κυβερνητικής δευτέρας τάξεως, με ρίζες και αυτοί στη φαινο­
μενολογική και γλωσσική παράδοση, υποστηρίζουν πως το σύστημα υπάρχει 
αναφερόμενο συνεχώς σε κάτι έξω από αυτό, δίνοντας κατ’ αυτόν τον τρόπο 
προτεραιότητα στη σχέση αντί στην αυθυπαρξία του υποκειμένου.

Κατά την κυβερνητική δευτέρας τάξεως (Glanville 1981, Von Förster 
1979,1982) ο κόσμος είναι ο κόσμος των παρατηρήσεων. Μέσα σε αυτόν τον 
κόσμο υπάρχουν ‘αντικείμενα’ με ικανότητα να επιτελούν διακρίσεις, παρα­
τηρήσεις και αυτοπαρατηρήσεις. Ταυτοχρόνως, κάθε αντικείμενο είναι πα- 
ρατηρήσιμο από άλλα αντικείμενα τα οποία, επίσης, προβαίνουν σε παρατη­
ρήσεις και αυτοπαρατηρήσεις. Η σχέση ανάμεσα σε δύο αντικείμενα (a και 
b) τα οποία αλληλοπαρατηρούνται, διαπιστώνεται όχι από τα ίδια τα αντι­
κείμενα, αλλά από ένα τρίτο αντικείμενο-παρατηρητή (c) που παρατηρεί τις 
αλληλοπαρατηρήσεις των άλλων και το οποίο με τη σειρά του καθίσταται το 
πρώτο σκέλος μιας άλλης διαφοράς, της cRd. Η διαπίστωση εκ μέρους του 
παρατηρητή της αλληλοπαρατηρητικής σχέσης των άλλων, δηλαδή η διαπί­
στωση του c για το aRb, καλείται περιγραφή. Ο τρίτος παρατηρητής περι­
γράφει κάποιες ομοιότητες ανάμεσα στο a και στο b οι οποίες επιτρέπουν 
τη μεταξύ τους συσχέτιση. Μέσα από αυτή τη συσχέτιση αναδεικνύεται η 
σύνθεση του a και b που αποκαλείται μορφή.

Με αυτό το σκεπτικό, με τη σύνθεση, δηλαδή, μιας μορφής η οποία, 
ωστόσο, δεν προκύπτει από πραγματική συνένωση στον κόσμο της πραγμα­
τικότητας -όπως ισχυριζόταν η διαλεκτική-, αλλά από την παρατήρηση ενός 
υποκειμένου ικανού να παρατηρεί παρατηρήσεις και, μέσα από αυτές, να 
ερμηνεύει και, συνεπώς, υποκειμενικά να ‘κατασκευάζει’ τον κόσμο, η κυ­
βερνητική δευτέρας τάξεως μπολιάζει τη συστημική οπτική με αυτή της φαι­
νομενολογίας.

Κατά τον Husserl (1970) η μορφή είναι τυπική κατηγορία η οποία, όμως, 
μπορεί να εφαρμόζεται σε διαφορετικές υλικές κατηγορίες. Για παράδειγμα, 
μορφές ή τυπικές κατηγορίες όπως το άτομο, το είδος, η σχέση, η ποσότητα,



Το αέναο παιγνίδι των διαφορών 259

η εξάρτηση, η εμπειρία, κ.λπ. αναφέρονται σε υλικές κατηγορίες, ήτοι σε 
ειδικά χαρακτηριστικά των όντων, όπως είναι το σώμα, το γεγονός, η δύναμη, 
ο τόπος, ο χρόνος, ο ηλεκτρομαγνητισμός, ο άνθρωπος, το τέχνημα, κ.λπ. Θα 
μπορούσε, ωστόσο, η μορφή να γίνει κατανοητή ως ένδειξη ωθούμενη προς 
την έκφρασή της μέσα από μια υλική κατηγορία. Μόνο η ενότητα της_ένδει~ 
ξης με την έκφραση ή, θα λέγαμε, η ολοκλήρωση της σχέσης μεταξύ ένδειξης 
και έκφρασης οδηγεί σε ολοκλήρωση τη μορφή. Πιο συγκεκριμένα, η ένδειξη 
άτομο είναι μια μορφή, μια τυπική κατηγορία, η οποία όταν ωθείται προς 
την κουλτούρα, κατανοείται ως πρόσωπο, όταν ωθείται προς τη φύση, κατα- 
νοείται ως οργανισμός και όταν ωθείται προς τη συνείδηση ως εγώ (Smith 
1999: 87). Το άτομο αναδεικνύεται μέσα από μια σχέση, αλλά επίσης γονι- 
μοποιείται μέσα από αυτή τη σχέση, αποκτά, θα λέγαμε, περιεχόμενο. Η 
μορφή είναι τελικά ο τύπος που αποδέχεται το σύνολο των περιεχομένων 
που προκύπτουν από σειρά σχέσεων, έτσι ο όρος ‘άτομο’ τα εμπεριέχει όλα, 
και το πρόσωπο και τον οργανισμό και το εγώ. Μέσα στη μορφή συνυπάρ­
χουν όλες οι έννοιες που τη συγκρότησαν- ωστόσο, η ανάδυση της σχέσης 
πραγματοποιείται από την προθετική συνείδηση.

Αναφερθήκαμε ήδη στα αδιέξοδα της παρατήρησης, όταν ο παρατηρητής 
κείτεται έξω από το σύστημα, καθώς επίσης στην προσπάθεια της κυβερνη­
τικής δευτέρας τάξεως να βγει από το αδιέξοδο θέτοντας τη συνείδηση, τον 
παρατηρητή δηλαδή c, εντός του συστήματος και, έτσι, αντί για παρατηρού­
μενο σύστημα να μιλήσει για σύστημα-παρατηρητή. Μόνο, όμως, ένα έμβιο 
σύστημα έχει την ικανότητα της παρατήρησης και αυτοπαρατήρησης μέσα 
στα πλαίσια του γνωστικού του πεδίου- προφανώς, μέσα στα πλαίσια ενός 
γλωσσικά συγκροτημένου πεδίου το οποίο αξιοποιείται από το έμβιο σύστη­
μα κατά τις αλληλεπιδράσεις του με άλλα, όμοια με αυτό, έμβια συστήματα.

Ο Luhmann θα γράψει αργότερα (1999: 48):
θα χρησιμοποιήσω, για να αποκαλε'σω την ενότητα της διάκρισης που ανα­
λαμβάνει να φέρει εις πέρας την εκδίπλωση του παράδοξου (που κρύβεται 
στη διαφορά), τον όρο ‘μορφή’, έτσι ώστε να μπορούμε να διακρίνουμε την 
ενότητα από την ταυτότητα αυτού που διακρίνεται κάθε στιγμή.

Ωστόσο, πάντα το πρώτο σκέλος της διαφοράς καθίσταται μορφή, διότι 
αυτό τελικά έχει την ικανότητα να εκδιπλώνει το παράδοξο ή, όπως θα έλεγε 
ο Husserl, να συμπεριλαμβάνει όλες τις διαφορές ανάμεσα σε ένδειξη και 
έκφραση. Είναι ένα συνεχές παρόν μέσα στην πληθώρα των μεταλλαγών του. 
Στο σημείο αυτό ο Luhmann συναντά τον Derrida.



260 Ιωάννα Τσιβάκου

Στην ενέργεια του παρατηρείν ο Luhmann διακρίνει την ντερριντιανή 
διαφωρά- το παιγνίδι με τον χρόνο, το πηγαινέλα μεταξύ του συνεχούς πα­
ρόντος και του διαρκώς αναβαλλόμενου, την παλινδρομική κλίση της πλά­
στιγγας μεταξύ βεβαιότητας και αβεβαιότητας. Όμως, δεν αρκείται σε αυτό. 
Προχωρεί στο να προσεταιρισθεί μέρος των απόψεων των κυβερνητικών 
δευτέρας τάξεως, καθώς επίσης τους νόμους περί μορφής του Spencer- 
Brown (1979). Εξοπλισμένος με αυτά τα πνευματικά εφόδια, υποστηρίζει 
πως στο παρατηρείν εμφωλεύει πάντα ο παρατηρητής, ο ικανός να διακρίνει 
τις διαφορές. Ο παρατηρητής είναι σε θέση να παρατηρεί την αμφίρροπη 
κίνηση της διαφοράς είτε με τη βοήθεια της σκέψης, οπότε πρόκειται για 
παρατηρητή-ψυχικό σύστημα, είτε με τη βοήθεια της επικοινωνίας, οπότε 
πρόκειται για παρατηρητή-κοινωνικό σύστημα. Και στο σημείο αυτό έχουμε 
τη σημαντική συνεισφορά του Luhmann-κοινωνιολόγου στις θεωρητικές α­
ναζητήσεις των κυβερνητικών δευτέρας τάξεως.

Τώρα πια, ο παρατηρητής παύει να είναι μόνο το έμβιον ον, η συνείδηση 
ή ο νους, αλλά και το κοινωνικό σύστημα. Αναπόσπαστα συζευγμένο το 
κοινωνικό με το ψυχικό, συμμετέχουν αμφότερα στο διηνεκές παιγνίδι των 
μορφών μέσα από τις μορφές στις οποίες τα ίδια εισέρχονται. Και αυτό το 
παιγνίδι παίζεται πάντοτε με δύο τρόπους: τον συνειδησιακό-διανοητικό και 
τον επικοινωνιακό. Το κοινωνικό σύστημα έχοντας, όπως και το ψυχικό, τη 
δυνατότητα όχι μόνο της ετερο- και της αυτο-παρατήρησης αλλά και της 
αυτοπεριγραφής, έχει και την ικανότητα νοηματοδότησης και ανακοίνωσης 
των περιγραφών του. Άρα, και το κοινωνικό σύστημα δύναται να παράγει 
νοηματικές και επικοινωνήσιμες περιγραφές, οπότε ξεφεύγει από τα όρια 
της στατικής δομής, αποκτά δυναμικές και εξελικτικές ιδιότητες και μετατρέ- 
πεται σε ευέλικτη, ικανή να ανανεώνεται μορφή.

Το σύστημα-παρατηρητής ως διαφορά και ως μορφή

Από όσα λέχθηκαν ήδη, το σύστημα αναδύεται ως σύνολο παρατηρήσεων 
(αντικείμενο a) που διαχωρίζεται από άλλες παρατηρήσεις. Αυτές οι τελευ­
ταίες συναχτούν το περιβάλλον του συστήματος (αντικείμενο b). Κάθε κοι­
νωνικό και ψυχικό σύστημα, θα μας πει ο Luhmann, μπορεί να ιδωθεί ως ο 
παρατηρητής του περιβάλλοντος του. Οι παρατηρήσεις διεξάγονται πάντα 
από το σύστημα. Στα μεν κοινωνικά συστήματα η διεξαγωγή των παρατηρή­
σεων τελείται με την επικοινωνία, οπότε πρόκειται για επικοινωνιακές πα­
ρατηρήσεις, ενώ στα ψυχικά με τη συνείδηση, οπότε έχουμε σκέψεις. Σύμ­



Το αέναο παιγνίδι των διαφορών 261

φωνα με αυτή την εκδοχή, το κοινωνικό σύστημα δεν είναι κάτι υλικό αλλά 
σύνολο σημείων, ήτοι επικοινωνιακών παρατηρήσεων, ε'να είδος σημειωτι­
κής μορφής καθορισμε'νη από τη διαφορά της με το περιβάλλον.

Επηρεασμένος από τη σημειωτική μορφή του συστήματος, ο Luhmann 
επιμένει πως το σύστημα θα μπορούσε να αντιμετωπισθεί με τη λογική του 
σημείου, όπως την αντιλαμβάνεται ο Saussure ((Luhmann 1999). Κατά τη 
σωσσυριανή θεωρία, το σημείο είναι η σχέση μεταξύ σημαίνοντος και σημαι- 
νομένου. Στην εν λόγω σχέση προσέρχονται δύο διαφορετικά στοιχεία, το 
σημαίνον και το σημαινόμενο, τα οποία ενώ συνιστούν διαφορά, εν τούτοις 
κατορθώνουν να συσχετισθούν και να αποτελέσουν αδιάσπαστη ενότητα, το 
σημείο. Άρα, σημείο είναι και το σημαίνον και η ενότητα σημαίνοντος-ση- 
μαινομένον. Με τον ίδιο τρόπο εννοεί ο Luhmann και το σύστημα. Το σύ­
στημα ως το πρώτο σκέλος της διαφοράς, αποτείνεται προς το περιβάλλον 
του, ήτοι το αρνητικό σκέλος της διαφοράς, απορροφώντας από αυτό ό,τι του 
χρειάζεται, και επιστρέφει στον εαυτό του. Επιτυγχάνει με αυτόν τον τρόπο 
την άρση της διαφοράς, μεταπίπτοντας έτσι στην κατάσταση της μορφής. Ως 
μορφή πλέον παρατηρεί από νέα θέση τη σχέση του με το περιβάλλον. 
Τελικά, το σύστημα-παρατηρητής δεν είναι μια παγιωμένη μορφή, μεστή 
περιεχομένου, αλλά μια εν δυνάμει μορφή σπεύδουσα συνεχώς να πληρώσει 
το περιεχόμενό της.

Το σύστημα αναγνωρίζοντας τη διαφορά του με το περιβάλλον και οριο- 
θετούμενο ως προς το τελευταίο, τελεί την ετεροαναφορά του, επιτυγχάνει 
δηλαδή την έξοδο από τον εαυτό του. Στη συνέχεια, είδαμε πώς επιστρέφει 
στον εαυτό του αφού έχει εισαγάγει εντός του ‘εκείνο’ που διάλεξε από το 
διαφορετικό, τη διαφωρά -όπως θα έλεγε και ο Derrida- την οποία ως 
επιθυμία, ως φαντασιακό και ανείπωτο επέλεξε από το περιβάλλον για να 
το εσωτερικεύσει. Με τη διαδικασία της εσωτερίκευσης, το σύστημα τελεί 
την αυτοαναφορά του και εξασφαλίζει την παρουσία του στο είναι. Εν ολί- 
γοις, εμπλουτίζει το εσωτερικό του με ορισμένα στοιχεία του περιβάλλοντος 
που μπορεί μεν να υποσκάπτουν τη βεβαιότητά του, αλλά του επιτρέπουν να 
συγκροτείται σε μορφή. Κατ’ αυτόν τον τρόπο, διαπιστώνεται το ίδιο μέσα 
στο διαφορετικό (Glanville 1981) και επιτυγχάνεται η ολοκλήρωση του συ­
στήματος, η επιστροφή της διαφοράς στον εαυτό της.

Η ιδέα της επιστροφής του ίδιον (όχι, όμως, του ταυτόσημου) στο σύστη­
μα, που πραγματοποιείται καθώς το τελευταίο έρχεται σε σχέση με το δια­
φορετικό του, συναντάται και στον Derrida. Επανακάμπτει η διαφωρά, έτσι 
ώστε να ανοιχτεί η δίοδος για τη διέλευση και μεταβίβαση του παραμερισμέ­



262 Ιωάννα Τσφάκου

νου και αμφίλογου από το ένα σκέλος της διαφοράς στο άλλο (Derrida 1973: 
148). Στη λουμανική, όμως, αντίληψη δεν είναι η διαφωρά που δρα ανενό­
χλητη, αλλά είναι το σύστημα-παρατηρητής. Το τελευταίο, μέσα από σειρά 
επαναλαμβανομένων διακρίσεων, διαμόρφωσε την ιδιαίτερη ικανότητα να 
επαναχρησιμοποιεί όσες διακρίσεις το πιστοποιούν ως σύστημα, αυτό που ο 
Von Förster (1982) θα αποκαλούσε eigen values. Κατ’ αυτόν τον τρόπο, ο 
Luhmann έρχεται πλησιέστερα στον Gotthard Günther (1972), όταν υποστη­
ρίζει πως η απόρριψη του λογοκεντρισμού δεν υποδηλώνει και την εγκατά­
λειψη της λογικής και κάθε φορμαλισμού. Μέσα από το ίδιο, που το σύστημα 
κρατά για τον εαυτό του, επαναβεβαιώνεται η διαφορά, ούτως ώστε το 
σύστημα να δυνηθεί να ορίσει τα σύνορά του με το περιβάλλον.

Το παράδοξο στην προκειμένη περίπτωση, αποδεκτό άλλωστε και από 
τον ίδιο τον Luhmann, είναι η κατανόηση του συστήματος ως αρχικής ένδει­
ξης που διαφοροποιείται από το περιβάλλον και, ταυτόχρονα, ως μορφής η 
οποία έρχεται να συνενώσει, μέσω της παρατήρησης και της περιγραφής, την 
αρχική ένδειξη ‘σύστημα’ με το περιβάλλον της. Η δυαδική σχέση σύστημα- 
περιβάλλον ανάγεται έτσι σε ένα τρίτο, τυφλό σημείο όπως το αποκαλούν οι 
συστημικοί, ικανό να παρατηρεί τα δύο συστατικά του μέρη.

Στην κριτική που ασκούν οι Nina Ort και Markus Peter (1999) στο δοκίμιο 
του Luhmann για το Σημείο ως Μορφή, σχολιάζονται οι δυσχέρειες που 
εμφανίζονται στη λουμανική αντίληψη του συστήματος καθώς αυτό εκλαμ­
βάνεται, ταυτόχρονα, ως διαφορά σνσχημα-περιβάλλον και ως συνένωση της 
διαφοράς, άρα ως μορφή. Οι Ort και Peter αποδίδουν τα, κατά τη γνώμη 
τους, λουμανικά αδιέξοδα στην εκ μέρους του Luhmann υιοθέτηση της σωσ- 
συριανής ερμηνείας για τη δυαδική σύνθεση του σημείου. Αντ’ αυτού, προ­
τείνουν την υιοθέτηση από τη συστημική σκέψη άλλων γλωσσικών υποδειγ­
μάτων, με τα οποία ήδη η γλωσσολογία και η σημαντική [semantics] επιχει­
ρούν να υπερβούν τις ερμηνευτικές δυσχέρειες του σωσσυριανού προτύπου. 
Αρκετοί συστημικοί έχουν υιοθετήσει παρόμοιες απόψεις στην προσπάθειά 
τους να εξηγήσουν το ζήτημα της μορφής. Έτσι, κάποιοι προσέφυγαν στο 
τριαδικό σημειωτικό πρότυπο του Charles Pierce (Brier 1996,2001) και άλλοι 
στη διπλή άρθρωση του André Martinet (Esposito 1999).

Δεν σκοπεύουμε στο παρόν κείμενο να αντιμετωπίσουμε τις κριτικές που 
ασκήθηκαν στη λουμανική αντίληψη περί συστήματος. Αρκεί να ειπωθεί πως 
οι παραπάνω μνημονευθείσες κριτικές επιχειρούν να προσφέρουν διέξοδο 
στο λουμανικό παράδοξο της μορφής με επιχειρήματα αντλημένα από το 
πεδίο της γλωσσολογίας. Η δική μας πρόταση είναι να αναζητηθεί η διέξοδος



Το αέναο παιγνίδι των διαφορών 263

στο πεδίο της κοινωνιολογίας- όχι αναζητώντας έναν τρίτο μεσολαβητή ικανό 
να μετατρέπει τη διαφορά σε μορφή, αλλά ερευνώντας τις συνθήκες της 
ανθρώπινης επικοινωνίας μέσω των οποίων παράγεται πληθώρα διαφορών, 
αρμονικά συναρμοσμένων και ικανών να αναδείξουν το σύστημα στις ποικί­
λες μορφοποιήσεις του.

Επιστρέφοντας στον Luhmann, παρατηρούμε πως το σημείο έχει για 
αυτόν αντικειμενική ύπαρξη και, συνεπώς, τα δύο στοιχεία της σχέσης απο­
κτούν αντικειμενικότητα καθώς η διάκριση και η συνένωση αποτελούν πραγ­
ματικά εγχειρήματα. Με την τελευταία παραδοχή, το όλο σύστημα, ως σύνο­
λο δυιστικών εγχειρημάτων, ανάγεται σε οντότητα του πραγματικού, όχι 
υλική, αλλά σημειολογική. Είναι προφανές πως ο Luhmann είναι οπαδός 
μιας τυπικής οντολογίας, διότι οι μορφές δεν είναι για αυτόν ιδεατοί τύποι, 
όπως τα μαθηματικά ή οι λογικές κατηγορίες, για παράδειγμα, αλλά οντότη­
τες του πραγματικού, όπως τις αντιλαμβάνεται ο Husserl.

Αναφέρθηκε ήδη η επιρροή της φαινομενολογικής θεωρίας επί της κυ­
βερνητικής δευτέρας τάξεως και, κατ’ επέκταση, επί του Luhmann. Το σύ­
στημα συνιστά και για αυτόν παραλλαγή της χουσερλιανής εκδοχής της μορ­
φής, μόνον που στη δική του παραλλαγή η παρατήρηση της διαφοράς ή, 
καλύτερα, της σχέσης, δεν διενεργείται μόνον από τη συνείδηση αλλά και 
από το κοινωνικό σύστημα με τη βοήθεια της επικοινωνίας. Για αυτό η μορφή 
δεν είναι η αρχική ένδειξη, το πρώτο σκέλος της σχέσης, όπως στον Husserl, 
παρά αναδύεται κάθε φορά μέσα από μια διπολική σχέση την οποία η μορφή 
υπαινίσσεται καθώς στην όψη της αχνοφέγγει το μυστήριο κάποιας δεύτερης, 
κρυμμένης όψης.

Οι διαφορετικοί τρόποι αναφοράς του συστήματος στο περιβάλλον του 
συντελούν στην ανάδειξη διαφορετικών μορφών. Με αυτόν τον τρόπο, η 
αρχική ένδειξη, με άλλα λόγια το σύστημα ως το πρώτο σκέλος της διαφοράς, 
αποκτά απεριόριστη δυναμική. Έτσι, ένα συγκεκριμένο σύνολο παρατηρή­
σεων, ήτοι ένα σύστημα, εφ’ όσον προβαίνει σε διακρίσεις με τη βοήθεια της 
επικοινωνίας, προσλαμβάνει τη μορφή ‘κοινωνικό σύστημα’. Αν, όμως, η 
σχέση του συστήματος με το περιβάλλον του αναπτύσσεται μέσω της συνεί­
δησης, η απορρέουσα μορφή είναι το ‘ψυχικό σύστημα’ (Luhmann, 1995: 98). 
Σε κάθε περίπτωση, το σύστημα ως γενική μορφή είναι και τα δύο, και τα 
ψυχικά και τα κοινωνικά συστήματα- εδώ, συναντιέται ο Luhmann με τον 
LIusserl. Κάθε μία από αυτές τις παράγωγες μορφές διακρίνεται για την 
ευθραυστότητα και ευελιξία της καθώς, με τη σειρά της, θα αποτελέσει τον 
πρώτον όρο της σχέσης aRb και θα μετατραπεί σε γεννήτορα νέων μορφών,



264 Ιωάννα Τσιβάκου

πράγμα που δεν συμβαίνει στον Husserl καθόσον οι μορφε'ς είναι σταθερε'ς 
τυπικές κατηγορίες.

Το νόημα ως μέσο ανάδειξης μορφών

Αμφότερα, κοινωνικό και ψυχικό σύστημα, εννοούνται στον Luhmann ως 
διακρίσεις αναδυόμενες στον χώρο του νοήματος. Ωστόσο, για να αντιλη- 
φθούμε το λουμανικό νόημα και να καταλάβουμε τη σχέση του με την φαι­
νομενολογία, ας μας επιτραπεί, εν είδει σημείωσης, να αναφερθούμε στο 
νόημα του Husserl. Για τον τελευταίο το νόημα είναι το προθετικό περιεχό­
μενο ενός ενεργήματος (act). Το ενέργημα δε, αποτελεί μέρος ενός διανοη­
τικού φαινομένου ή συνειδησιακού συμβάντος που εμπεριέχει προθετικότη- 
τα. Μιλάμε για μέρος διότι από όλο το συνειδησιακό, προθετικό συμβάν, 
ενέργημα καλείται μόνο εκείνο το τμήμα που το ίδιο το υποκείμενο μπορεί 
να διακρίνει ως προσωπικό βίωμα και να αναστοχασθεί επ’ αυτού. Μόνο, 
δηλαδή, το μέρος που αναφέρεται σε υποκειμενική εμπειρία (Smith & 
McIntyre 1982: 3).

Ο Luhmann (1990, 1995), επηρεασμένος από τον Husserl αλλά θέλοντας 
να ξεφύγει από τον φαινομενολογικό υποκειμενισμό, αντικειμενοποιεί το 
νόημα υποστηρίζοντας πως, ενώ πρόκειται για εξελικτική κατάκτηση των 
κοινωνικών και ψυχικών συστημάτων, κατέστη το υπόβαθρο ή το μέσο 
(medium) για την ανάδειξη και διατήρηση της διαφοράς (κοινωνικό ή ψυχι­
κό) σύστημα-περιβάλλον. Το νόημα ως διαφορά πραγματικότητας και δυνα­
τότητας, είναι η μορφή για την ανάδειξη όλων των διαφορών, ήτοι για την 
ανάπτυξη κάθε εμπειρίας. Ακριβώς γι’ αυτό ανάγεται σε μέσο ρυθμιστικό 
των εμπειριών, αφού κάθε πραγματοποιούμενη εμπειρία, με άλλα λόγια 
κάθε επιλογή, καθρεφτίζει στον ορίζοντα του νοήματος όλες τις δυνατές 
επιλογές, άρα όλες τις προσδοκίες.

Το μέσο, εν γένει, είναι σύνολο στοιχείων αραιά συνδεδεμένων μεταξύ 
τους, έτσι ώστε εύκολα να συμπτύσσονται σε μορφές. Παραδείγματος χάριν, 
η άμμος μπορεί να θεωρηθεί ως μέσο καθότι πρόκειται για σύνολο από 
μικρούς και λεπτούς κόκκους επί των οποίων δύνανται να αποτυπωθούν τα 
βήματά μας· να χαραχθούν, δηλαδή, μορφές. Το νόημα συνιστά μέσο, ενώ 
ταυτόχρονα συλλαμβάνεται ως ορίζοντας δυνητικών παρατηρήσεων ικανός 
να δίνει μορφή στις κάθε στιγμή πραγματοποιούμενες παρατηρήσεις, αφού 
κρατήσει ένα υπόλοιπο παρατηρήσεων, ένα πλεόνασμα, σε αναμονή για να 
το αναδείξει στο μέλλον. Οι μορφές οι αναδυόμενες από το νόημα (της



Το αέναο παιγνίδι των διαφορών 265

συνείδησης συμπεριλαμβανομένης) δεν είναι υποκείμενα τα οποία αναστο- 
χάζονται τις εμπειρίες τους και, κατ’ αυτόν τον τρόπο, δημιουργούν νόημα, 
αλλά είναι μορφές των οποίων την ικανότητα για παραγωγή εμπειριών υπο­
κινεί το νόημα προκειμένου το ίδιο να ενεργοποιηθεί και κυκλοφορήσει.

Η κάθε μορφή που θα αναδυθεί από το νόημα αποτελείται από ζεύγος 
διαφορών δυνάμενο, όπως αναφέρθηκε ήδη, να προχωρεί σε ατέρμονη σειρά 
παρατηρήσεων. Το νόημα, συνεπώς, θεωρείται μέσο όσο δεν έχει ακόμη 
δεχθεί παρατηρήσεις ή ενεργήματα. Μόλις δεχθεί παρατηρήσεις, δημιουργεί 
τις κατάλληλες μορφές, ικανές να δώσουν περιεχόμενο στις παρατηρήσεις. 
Με αυτό το σκεπτικό ο Luhmann συμπεραίνει πως το νόημα ως μέσο και το 
νόημα ως μορφή είναι δύο όψεις του ιδίου φαινομένου, διότι δεν υπάρχει 
μέσο χωρίς μορφές και μορφές χωρίς το αντίστοιχο μέσο.

Επί του μέσου του νοήματος ήρθε να εγκατασταθεί εξελικτικά και, τελι­
κά, να ‘κολλήσει’ αξεδιάλυτα μαζί του, ένα ιδιότυπο συμβολικό σύστημα, η 
γλώσσα. Η σχέση γλώσσας-νοήματος είναι αντιστοίχους σχέση μορψής-μέσου, 
και το ίδιο είναι η σχέση επικοινωνίας-γλώσσας ή σκέψης-γλώσσας. Η γλώσ­
σα συγκροτείται από διαφορές (σημαίνοντα και σημαινόμενα) οι οποίες 
αναδεικνύονται πάνω στο έδαφος του νοήματος. Το νόημα, εν προκειμένω, 
είναι η χαλαρή ζύμη (το μέσο) με τη βοήθεια της οποίας πλάθονται οι δια- 
κριτές μορφές της γλώσσας. Με τη σειρά της, η γλώσσα, επειδή δύναται να 
λειτουργεί ως σημειωτικό αλλά και ως συμβολικό σύστημα, καθίσταται το 
μέσο επί του οποίου προβάλλει η ανθρώπινη σκέψη και επικοινωνία. Ως 
σημειωτικό μέσο παρέχει τα σημαινόμενα, φωνήματα, λέξεις, προτάσεις, 
κ.λπ., όλες τις μορφε'ς τις ικανε'ς να υποδεχθούν το νόημα- ως συμβολικό 
μέσο αξιοποιείται ως κανάλι, αφ’ ενός για τη διοχέτευση του νοήματος στις 
σημειωτικές μορφές και την αναγωγή τους σε σύμβολα και, αφ’ ετέρου, για 
τον εμπλουτισμό του νοήματος με το περιεχόμενο αυτών των συμβολικών 
μορφών.

Χωρίς να εισέλθουμε στις ποικίλες ερμηνείες τις οποίες η θεωρητική 
σκέψη κατά καιρούς έχει επιδαψιλεύσει στην έννοια σύμβολο, μας αρκεί για 
τους σκοπούς αυτού του άρθρου ο ορισμός που δίνει το Concise Oxford 
Dictionary. Σύμφωνα με το εν λόγω λεξικό, το σύμβολο είναι κάτι που κατά 
κοινή παραδοχή εκλαμβάνεται ως η φυσική τυποποίηση, αναπαράσταση ή 
ανάκληση στη μνήμη κάποιου άλλου πράγματος, είτε λόγω της ύπαρξης με­
ταξύ τους κοινών αναλογικών ιδιοτήτων είτε επί τη βάσει συσχετισμών ερει- 
δομένων επί στοιχείων πραγματικών ή μόνον της σκέψης. Την προσοχή μας 
πρέπει να ελκύσει η φράση ‘κατά κοινή παραδοχή’, διότι αυτή υποδηλώνει



266 Ιωάννα Τσιβάκον

την κοινωνική λειτουργία του συμβόλου. Το σύμβολο, λοιπόν, βοηθά ώστε 
να ‘συμβληθούν’, να μπουν μαζί, κοινές εμπειρίες και αντιλήψεις για την 
ερμηνεία ενός πράγματος που αντιστοιχεί σε κάτι άλλο- βοηθά στην ταύτιση 
των απόψεων που ε'χουν γεννήσει οι διαφορετικε'ς εμπειρίες. Η συνάντηση 
των εμπειριών πραγματοποιείται στο πεδίο των κοινωνικών πρακτικών, στο 
πεδίο της δράσης, άρα το σύμβολο, καθώς ‘συμβάλλει’ ώστε όλες οι εμπειρίες 
να συγκλίνουν σε κοινή αναφορά εν σχέσει με το ίδιο σημαινόμενο, επιτρέ­
πει στη γλώσσα να αφομοιώσει τα εξωγλωσσικά δεδομένα της δράσης. Με 
την ανάδειξη του συμβόλου, η γλώσσα μετατρέπεται σε μέσο συμβολικό 
ικανό να εξασφαλίζει την οικονομία του νοήματος και ταυτόχρονα τον ε­
μπλουτισμό του.

Ένα παράδειγμα θα αποσαφηνίσει τη σκέψη μας γύρω από την έννοια 
του συμβόλου και της χρήσης του για την οικονομία του νοήματος. Έστω ότι 
βρισκόμαστε στις απαρχές του καπιταλιστικού συστήματος όπου οι ελεύθε­
ροι παραγωγοί έφερναν τα προϊόντα τους προς πώληση στην αγορά. Με 
κάθε εγχρήματο ανταλλαγή προϊόντων που πραγματοποιείται στην ελεύθερη 
αγορά, πληθαίνουν οι εμπειρίες του οικονομικού συστήματος, το σύστημα 
ισχυροποιείται και επιβεβαιώνει τα όριά του. Επιπλέον, το σύνολο των ε­
μπειριών που προκύπτουν από την εγχρήματο ανταλλαγή, άρα από τη συνεχή 
εκτύλιξη της διαφοράς προϊόν-αγορά, αναδεικνύει μια νέα μορφή για τα 
προς πώληση προϊόντα, αυτή του εμπορεύματος. Το εμπόρευμα ως συνένωση 
της διαφοράς προϊόν-αγορά δεν είναι παρά μια συμβολική μορφή που συνε­
νώνει όλες τις υποκειμενικές εμπειρίες των ατομικών ανταλλαγών γύρω από 
την προγενέστερη μορφή του προϊόντος.

Η σημειωτική και συμβολική διάσταση της γλώσσας επέτρεψε στο νόημα 
να συμπτυχθεί σε εννοιολογικές γενικεύσεις ικανές να περικλείουν μεγάλα 
πεδία νοήματος. Όσο το νόημα επεκτεινόταν, απαίτησε νέες συμβολικές 
γενικεύσεις ούτως ώστε να τιθασεύεται η αφθονία του και να διευκολύνονται 
οι επιλογές. Κατ’ αυτόν τον τρόπο, η γλώσσα προίκισε το νόημα με τις 
αναγκαίες μορφές για την οικονομικότερη και, συνεπώς, αποτελεσματικότε­
ρη κυκλοφορία του. Το ίδιο δηλαδή το νόημα, προκειμένου να χειρισθεί το 
πλήθος των επικοινωνιακών ενεργημάτων, τα ομαδοποιεί και τα ταξινομεί 
σε δικές του διαμερισματοποιήσεις. Παρατηρούμε, συνεπώς, πως το νόημα 
ως σύνολο διαφορών αυτοταξινομείται μέσω γλωσσικών γενικεύσεων που το 
ίδιο ανέδειξε.

Σύμφωνα με τα παραπάνω, οι γλωσσικές, συμβολικές γενικεύσεις, ενώ 
είναι μορφές του νοήματος, αντιμετωπίζονται ως κατευθυντήριες οδηγίες για



Το αέναο παιγνίδι των διαφορών 267

τις ομαδοποιήσεις των επικοινωνιακών ενεργημάτων. Η εν λόγω θε'ση μας 
επιτρέπει να ξεφύγουμε από τη λογική της αιτιότητας και να εμμείνουμε στη 
λογική της σχε'σης, όπως είναι εκείνη ανάμεσα σε σημαίνον και σημαινόμε- 
νο, όπου τα δυο αντικείμενα της σχε'σης λαμβάνουν εναλλάξ τον ρόλο του 
με'σου ή της μορφής. Με'σω της σχε'σης, της στενής αλληλεξάρτησης του 
με'σου με τη μορφή, το νόημα επιτυγχάνει να συνδέσει τη ρευστότητα του 
περιεχομένου του με τη σχετική σταθερότητα των μορφών του. Κατ’ αυτόν 
τον τρόπο, ξεπερνιέται και ο υποκειμενισμός των θεωριών που υποστηρίζουν 
ένα προνοηματικό υποκείμενο, αλλά και ο αντικειμενισμός του δομισμού, 
χωρίς τον κίνδυνο να υποκύψει κανείς στον πεσιμισμό ενός ακραιφνούς 
αποδομισμού.

Η δόμηση του νοήματος με τη βοήθεια των γλωσσικών γενικεύσεων το 
διευκολύνει στο να σχηματίζει αποθέματα εννοιών για την περαιτέρω χρήση 
τους από τα μέλη μιας συγκεκριμένης κοινότητας. Οι δομικά εγκατεστημένες 
έννοιες συνιστούν, για κάθε ιστορική κοινότητα, ιερή παρακαταθήκη για τη 
διενέργεια των περαιτέρω επικοινωνιών της και για την εξέλιξη των σκέ- 
τ^εων των μελών της. Αυτό το απόθεμα του νοήματος, το σχηματισμένο από 
το σύνολο των επικοινωνιακών και διανοητικών ενεργημάτων που παρήχθη- 
σαν κατά την ιστορική πορεία μιας κοινότητας και που συντελούν, επίσης, 
στη διαμόρφωση των προσδοκιών των μελών της, το καλούμε ‘κοινωνικό 
νόημα’.

Η λέξη, βεβαίως, ‘απόθεμα’ δεν ανταποκρίνεται στον τρόπο με τον οποίο 
αντιλαμβανόμαστε το κοινωνικό νόημα, διότι δημιουργεί την εντύπωση κά­
ποιου χώρου με συγκεκριμένες διαστάσεις ή με καθορισμένο όγκο, πράγμα 
αναληθές, εφ’ όσον το κοινωνικό νόημα είναι ανοιχτό στα μη εισέτι πραγμα- 
τοποιηθέντα επικοινωνιακά ενεργήματα- είναι, δηλαδή, ανοιχτό στις προσ­
δοκίες. Θα πρέπει, συνεπώς, το ‘απόθεμα’ να το φαντασθούμε ως χώρο 
απεριόριστης ελαστικότητας, ως διαστελλόμενο σύμπαν νοημάτων το οποίο, 
παρόλα αυτά, δεν είναι αδόμητο αλλά υπακούει σε διαρθρώσεις που σκο­
πεύουν στην εξυπηρέτηση των αναδυομένων από αυτό μορφών.

Στη δόμηση του κοινωνικού νοήματος έχουμε και άλλοτε αναφερθεί (Τσι- 
βάκου 2000, 2003). Είχαμε τότε σχολιάσει την άποψη του Bruner (1995) πως 
τα ανθρώπινα ενεργήματα ως φορείς νοήματος τοποθετούνται, θα λέγαμε 
‘αγκιστρώνονται’, πάνω σε ορισμένα πρωτογενή πλαίσια νοήματος, και συ­
γκεκριμένα σε τρία: το διυποκειμενικό, το εργαλειακό και το κανονιστικό. 
Ωστόσο, πέραν των δομών που αναφέρει ο Bruner και οι οποίες στηρίζονται 
σε γλωσσικά και ψυχολογικά δεδομένα, θα μπορούσε κανείς να εντοπίσει



268 Ιωάννα Τοιβάκου

και άλλα μεγέθη ικανά να επηρεάσουν, με τη σειρά τους, τη δόμηση του 
κοινωνικού νοήματος και να εγκαταστήσουν εντός αυτού τις δικές τους ομα­
δοποιήσεις ή γλωσσικές γενικεύσεις. Για παράδειγμα, θα μπορούσε να υπο- 
στηριχθεί πως η ψυχολογία και η γλωσσολογία πάνω στις οποίες κτίζει ο 
Bruner τις δομές νοήματος, δεν είναι παρά κλάδοι γνώσης, ήτοι περιορισμοί 
τεθέντες ήδη από την οικονομία του νοήματος για τον έλεγχο της παραγωγής 
του λόγου και, συνεπώς, για την τιθάσευση της νοηματικής παραγωγής. Α­
κόμη, θα μπορούσε να συμφωνήσει κανείς με τον Foucault (XX) πως οι 
κλάδοι γνώσης επηρεάζουν τις τάξεις τον λόγον, ήτοι συναρθρώσεις επικοι- 
νωνιακών δεδομένων κατάλληλες για να μεταφέρουν στα κοινωνικά δρώμε­
να τις κυριαρχούσες στο κοινωνικό νόημα αντιλήψεις. Να, λοιπόν, μια άλλη 
πρόταση για τη δόμηση του κοινωνικού νοήματος -σε κλάδους γνώσης και 
τάξεις του λόγου- η οποία πραγματοποιήθηκε στο κοινωνικό νόημα της 
Δύσης, και που πιθανόν να μπορεί να ενταχθεί εντός των νοηματικών πλαι­
σίων του Bruner.

Οι δυαδικοί κώδικες της διαφοροποίησης

Στην κοινωνιολογική θεωρία, ορισμένες γλωσσικές γενικεύσεις θεωρή­
θηκαν τόσο αποφασιστικές για την κατάταξη των επιλογών σε υποσύνολα 
αποφάσεων, ώστε να διαχωρισθεί βάσει αυτών η κοινωνική δράση και τα 
αποτελέσματά της. Πρόκειται για γλωσσικές, συμβολικές κατηγορίες οι ο­
ποίες, υπό μορφή κωδίκων, αξιοποιούνται πλέον από την ίδια τη δράση για 
τη διαφοροποίηση της κοινωνίας σε υποσυστήματα. Εν ολίγοις, ορισμένες 
συμβολικές κατηγορίες, αν και προέρχονται από την εμπειρία συγκεκριμέ­
νων μορφών δράσης, λόγω της επαναλαμβανομένης και τακτικής τους χρή­
σης, κωδικοποιούνται και αντικειμενοποιούνται λειτουργώντας, στη συνέ­
χεια, ως αξιολογικά μέσα για την προώθηση των περαιτέρω επιλογών των 
διαφοροποιημένων κοινωνικών μερών. Σε διαφορετικές μορφές κοινωνικής 
διαφοροποίησης αντιστοιχούν διαφορετικές κωδικοποιήσεις, θεωρούμενες 
ως οι πλέον κατάλληλες για να κρίνουν και να καθοδηγούν τις διακρίσεις 
των κοινωνικών υποσυνόλων. Οι δυαδικοί κώδικες του Luhmann συνιστούν 
τέτοιου είδους αξιολογικά μέσα.

Στη θεωρία της λειτουργικής διαφοροποίησης του Luhmann, η κοινωνία 
ως σύνολο επικοινωνιών, διαφοροποιείται σε κοινωνικά, λειτουργικά υπο­
συστήματα τα οποία χειρίζονται συγκεκριμένο είδος επικοινωνιών. Η παρα­
γωγή των επικοινωνιών και η κατάταξή τους στα κοινωνικά, λειτουργικά



Το αέναο παιγνίδι των διαφορών 269

συστήματα τελείται με τη βοήθεια ειδικών συμβολικών γενικεύσεων, τους 
δυαδικούς κώδικες του Luhmann. Το ζήτημα που ανακύπτει από τους λου- 
μανικούς κώδικες, όπως σωστά κατά τη γνώμη μου επισημαίνει ο Beck, είναι 
αν το πλήθος των εμπειριών ενός κοινωνικού συστήματος δύναται να εκφρα- 
σθεί από μία μόνο συμβολική κατηγορία, από μία και μόνο γλωσσική γενί­
κευση η οποία, παραμένοντας σταθερή, εξαναγκάζει και τα όρια συστήμα- 
τος-περιβάλλοντος να παραμένουν επίσης σταθερά. Η ιδιότητα της σταθερό­
τητας με την οποία όπλισε ο Luhmann τους δυαδικούς κώδικες μιας ορισμέ­
νης ιστορικής κοινότητας, τον οδήγησε στο να κρατά αμετάβλητη τη λειτουρ­
γική διαφοροποίηση της κοινωνίας χωρίς να παρέχει στην τελευταία δυνα­
τότητες συστημικής ολοκλήρωσης.

Βεβαίως, ο Luhmann αναφέρει ότι η κανονιστική ολοκλήρωση αντικαθί­
σταται σήμερα από την συστημική διαφοροποίηση (1990), εννοώντας με αυτό 
ότι η ίδια η διαφοροποίηση οδηγεί στην ολοκλήρωση μιας και η κοινωνία 
δεν είναι παρά μορφή αναδυόμενη μέσα από τις διαφορές των λειτουργικών 
της συστημάτων. Όμως, τα πλεονεκτήματα της μορφής εξαφανίζονται αφ’ 
ης στιγμής η σταθερότητα και το αμετάβλητο του αξιολογικού μέσου οδηγεί 
σε επανάληψη των ήδη υφισταμένων μορφών, ήτοι στη διαιώνιση των ίδιων 
λειτουργικών συστημάτων. Αν δεν αποκαλυφθούν οι όροι που οδηγούν στη 
διαφοροποίηση των κωδίκων και δεν εισέλθουν οι εν λόγω όροι στην κοινω­
νιολογική ανάλυση, δεν θα εξηγηθεί η πιθανότητα των συστημικών παρεκ­
κλίσεων, οπότε δεν θα διαφανούν και οι προοπτικές αλλαγής του.

Χωρίς να εισέλθουμε στα κοινωνικά προβλήματα της πραγματικής ζωής 
που εγείρει η χρήση της λουμανικής αντίληψης για τη διαφοροποίηση της 
κοινωνίας (Τσιβάκου 2003), θα περιορισθούμε να επισημάνουμε ορισμένες 
απορίες που προκαλεί η χρήση του μοναδικού κώδικα. Οι εν λόγω απορίες 
θα μπορούσαν να συνοψισθούν στα ακόλουθα: πώς είναι δυνατόν μια δια­
φορά για την προέλαση και εξομάλυνση της επικοινωνίας η οποία, ωστόσο, 
συντελεί στη γένεση μιας άλλης διαφοράς ή επικοινωνίας, να μην επηρεάζε­
ται από τις διαφορές που επεξεργάζεται; Ή, με τα λόγια των αποδομιστών, 
πώς είναι δυνατόν μια διαφορά που βρίσκεται υπό την επιρροή της διαφω- 
ράς, να διατηρεί τη σταθερότητά της ρυθμίζοντας κατά ομοιόμορφο τρόπο 
την σχέση σνστήματος-περιβάλλοντος;

Υποστηρίζουμε πως η αντικατάσταση του μοναδικού κώδικα από σύνολο 
πολλαπλών κωδίκων ίσως να απαντούσε στις παραπάνω απορίες, χωρίς να 
χρειασθεί να απαρνηθεί κανείς τη λογική της διαφοράς. Εν ολίγοις, υποστη­
ρίζεται πως, αν υποτεθεί πως η καθοδήγηση του συστήματος τελείται από



270 Ιωάννα Τσιβάκου

περισσότερα του ενός, συμβατά μεταξύ τους ζεύγη διαφορών, τότε θα διευ­
κολυνόταν η προσαρμογή του συστήματος στις περιβαλλοντικές διαταράξεις, 
χωρίς το σύστημα να απολέσει την αυτοναφορά του και να γίνει ε'ρμαιο της 
ετεροαναφοράς του. Ποιος ο λόγος το οικονομικό σύστημα, για παράδειγμα, 
να πρέπει να ορίζει τα όριά του με το περιβάλλον μόνον επί τη βάσει της 
διαφοράς ‘οι δυνάμενοι να πληρώσουν /οι μη δυνάμενοι να πληρώσουν’ 
(Luhmann, 1989) και να μην δούμε πώς άλλες ενότητες εμπειριών του οικο­
νομικού συστήματος το έχουν προσανατολίσει στο να σχηματίσει συμβολικές 
κατηγορίες γενικευτικές ορισμένων κρίσιμων και επαναλαμβανομένων συ­
μπεριφορών του, όπως για παράδειγμα ‘η επιδίωξη κερδοφορίας /η μη επι­
δίωξη κερδοφορίας’ ή ‘η επιδίωξη αποδοτικότητας /η μη επιδίωξη αποδοτι- 
κότητας’; Εν ολίγοις, γιατί η εξέλιξη να μην έχει οδηγήσει σε ποικιλία αξιο­
λογικών κριτηρίων παραχθέντων από τη συνένωση περισσοτέρων της μιας 
γλωσσικών γενικεύσεων;

Νομίζω πως ο Beck θα ήταν γόνιμος στην κριτική του αν είχε εστιασθεί 
σε αυτό το σημείο και όχι με το να αντίκειται στη λογική της διαφοράς 
αρκού μένος στην παρατήρηση και έξαρση των συνενωτικών τάσεων των 
κοινωνικών συστημάτων. Η συμπληρωματικότητα των κοινωνικών δραστη­
ριοτήτων, όπου τουλάχιστον αυτή παρατηρείται, δεν καθοδηγείται από την 
εξασθένιση των δυϊσμών, αλλά από την παύση της μονοκρατορίας τους και 
την ισχύ τους εν τη ενώσει. Σωστά ο Beck αναρωτιέται:

Γιατί πρέπει αλήθεια, οι δυαδικοί κώδικες των εκάστοτε επιμέρους συστημά­
των να στηρίζονται σε αυτές και μόνο σε αυτές τις βασικές διακρίσεις που 
κατονομάζει ο θεωρητικός; Και μόνο μια σύγκριση μας υποδεικνύει την αυ­
θαιρεσία των θεωριών: ο Carl Schmitt διακρίνει μεταξύ φίλου και εχθρού, ο 
Niklas Luhmann μεταξύ εκλεγμένου και μη εκλεγμένου για την πολιτική και 
το πολιτικό σύστημα. Πρόκειται για διαφορές ιδιοσυγκρασίας, για διαφορές 
στην πολιτική-θεωρητική ιδεολογία; Γιατί το πρώτο, αλλά και γιατί το δεύτε­
ρο; (Beck 1996: 118).

Το ζήτημα που θίγει ο Beck ανάγεται ουσιαστικά στην ‘αυθαιρεσία’ με 
την οποία οι κοινωνικοί στοχαστές ορίζουν τα αξιολογικά μέσα της κοινω­
νικής διαφοροποίησης. Η κριτική του, αν κατάλαβα καλά, δεν στρέφεται 
τόσο στο πώς τα κοινωνικά, λειτουργικά συστήματα ορίζουν τα όριά τους, 
αλλά στο πώς οι παρατηρητές δευτέρας τάξεως, όπως είναι οι θεωρητικοί, 
ανακαλύπτουν τις δυαδικές διακρίσεις που χρησιμεύουν ως κριτήρια οριο- 
θέτησης ανάμεσα στα κοινωνικά, λειτουργικά συστήματα. Βεβαίως, θα μπο­
ρούσε κανείς να του απαντήσει πως ο τρόπος τους δεν διαφέρει από τον δικό



Το αέναο παιγνίδι των διαφορών 271

του όταν ισχυρίζεται πως έχουμε απομακρυνθεί από τη λογική του είτε-είτε 
και έχουμε μεταβεί στη λογική του και. Σε αυτή τη θεωρητική ‘αυθαιρεσία’ 
του Beck άλλωστε εστιάζει την κριτική του ο Bruno Latour (2003), παρά τη 
διαπίστωση κοινών θέσεων ανάμεσά τους. Κατά τον Latour, οι παρατηρήσεις 
του Beck δεν συνιστούν αντικειμενική διαφορά ουσίας ανάμεσα σε πρώτη 
και δεύτερη νεωτερικότητα, αλλά υποκειμενική διαφορά ερμηνείας του 
πραγματικού.

Είναι αλήθεια πως, αν μόνο το σύστημα γνωρίζει τα όριά του, άρα και τα 
κριτήρια επί τη βάσει των οποίων θεσπίζει αυτά τα όρια, τότε δεν είναι 
εύκολο ο παρατηρητής δευτέρας τάξεως να εντοπίσει τα εν λόγω κριτήρια 
και να αποφύγει τις θεωρητικές αυθαιρεσίες. Ωστόσο, καθώς οι θεωρητικοί 
είναι όλοι τους παρατηρητές δευτέρας τάξεως, θα ήταν δυνατό να συγκε­
ντρώσουν τις παρατηρήσεις που διενεργούν γύρω από την ταυτότητα του υπό 
παρατήρηση τελούντος λειτουργικού συστήματος, και επί τη βάσει αυτών των 
παρατηρήσεων να καταλήξουν για το σύνολο των αξιολογικών κριτηρίων 
που χρησιμοποιεί το σύστημα. Το παρακάτω παράδειγμα θα διασαφηνίσει 
την σκέψη μας.

Θα μπορούσαν οι θεωρητικοί να συγκατανεύσουν πως το πολιτικό σύστη­
μα στις δυτικές δημοκρατίες δεν αξιολογεί τις αποφάσεις του μόνο από το 
γεγονός πως αυτός που τις εκφέρει κατέχει ή όχι θέση στο πολιτικό σύστημα, 
όπως ισχυρίζεται ο Luhmann. Θα μπορούσαν, επίσης, να συμφωνήσουν πως 
διακριτό γνώρισμα του πολιτικού συστήματος, ικανό να αναχθεί στο ύψος 
του αξιολογικού μέσου, αποτελεί η εκ μέρους του έκφραση και αναφορά σε 
κάποια συλλογικότητα (π.χ. κόμμα, κυβέρνηση, εκκλησία, κοινωνική τάξη, 
κ.λπ). Ακόμη, πως το ενδιαφέρον του πολιτικού συστήματος εστιάζεται στο 
δημόσιο συμφέρον, ανεξαρτήτως αν κατά καιρούς εκφέρει λόγους προς ό­
φελος του ιδιωτικού συμφέροντος.

Αν, τελικά, οι θεωρητικοί οδηγούντο σε συναινέσεις, όπως οι προηγού­
μενες, για τα αξιολογικά μέσα των αποφάσεων του πολιτικού συστήματος, 
τότε θα διαπίστωναν πως έχουν οδηγηθεί στη συγκρότηση ενός άξονα από 
αξιολογικά μέσα επί τη βάσει του οποίου το σύστημα προβαίνει στην επιλογή 
των διακρίσεών του. Ο άξονας αυτός, ο οποίος συντίθεται από τις διαφορές 
‘κατοχή πολιτικής θέσεως’, ‘αναφορά σε συλλογικότητα’, ‘δημόσιο συμφέ­
ρον’, οριοθετείται απέναντι σε ένα αρνητικό σύνολο συμβολικών γενικεύ­
σεων, όπως ‘μη κατοχή πολιτικής θέσεως’, ‘μη αναφορά σε συλλογικότητα’, 
‘ατομικό συμφέρον’.

Η παραδοχή ενός δυαδικού άξονα διαφορών αντί ενός μόνον δυαδικού



272 Ιωάννα Τσφάκου

κώδικα, πέραν του ότι δημιουργεί συναινέσεις ανάμεσα στους παρατηρητές 
μιας υψηλοτέρας βαθμίδας, θα παρουσίαζε πρόσθετα πλεονεκτήματα και για 
την προσέγγιση του ιδίου του συστήματος. Πρώτον, θα επέτρεπε να καταστεί 
αντιληπτή η συνθετότητα των αποφάσεων του συστήματος καθώς δεν θα τις 
περιόριζε σε ένα μόνο αξιολογικό μέσον. Δεύτερον, θα συντελούσε στη 
διεύρυνση των ορίων του συστήματος, καθώς η επέκταση των μέσων θα 
καθιστούσε ορατή την εκ μέρους του συστήματος οικειοποίηση ευρυτέρων 
τμημάτων του περιβάλλοντος. Τρίτον, θα διαπιστωνόταν πως ορισμένα από 
αυτά τα μέσα υπάρχουν και στον αξιακό άξονα άλλων λειτουργικών συστη­
μάτων, αν και σε άλλη σειρά προτεραιότητας, σε άλλη διάταξη, οπότε θα 
διασαφηνιζόταν η συνεργασία ανάμεσα στα συστήματα.

Ύστερα από τις παραπάνω υπαινικτικές μας σκέψεις για τον εμπλουτι­
σμό της ανάλυσης με έναν αξιολογικό άξονα διαφορών, ήρθε η στιγμή να 
διατυπώσουμε τη δική μας ερμηνεία για το πώς το ίδιο το κοινωνικό, λει­
τουργικό σύστημα παρατηρεί και προβαίνει σε επιλογές- για το πώς δηλαδή 
η συστημική αυτοαναφορά των κοινωνικών, λειτουργικών συστημάτων τελεί­
ται επί τη βάσει ενός άξονα διαφορών.

Οι κοινωνικές, έλλογες πρακτικές και η πολλαπλότητα των διαφορών

Αναφέρθηκε ήδη στα πλαίσια του παρόντος κειμένου, πως οι συμβολικές 
κατηγορίες, ενώ είναι μορφές του νοήματος, οδηγούν σε σπειροειδή ομαδο­
ποίηση επικοινωνιακών ενεργημάτων και, κατ’ αυτόν τον τρόπο, διαρθρώ­
νουν το νόημα. Ωστόσο, η διάρθρωση του νοήματος με τη βοήθεια της γλώσ­
σας, αποκρύπτει τη σημαντική συμβολή της δρασιακότητας, ήτοι της συμμε­
τοχής του ανθρώπινου υποκειμένου στην ανάδειξη των συμβολικών κατηγο­
ριών και, ως εκ τούτου, στη δόμηση του νοήματος. Εάν όλο το παιγνίδι 
παίζεται πάνω στις μορφές που αναδεικνύει το νόημα, θα πρέπει να υποθέ­
σουμε πως ένα άλλο πεδίο θα πρέπει να μεσολαβεί ανάμεσα σε νόημα και 
επικοινωνία, ικανό να συμβάλλει στη συνάντηση νοήματος και ανθρώπινης 
προθετικότητας, όπως θα έλεγε ο Husserl ή, όπως θα λέγαμε εμείς, ικανό να 
συμβάλλει στη σύλληψη των εξωγλωσσικών δεδομένων της κοινωνικής δρά­
σης.

Μπορεί οι συμβολικές κατηγορίες να οδηγούν τα επικοινωνιακά ενεργή­
ματα σε σπειροειδή ομαδοποίηση στη γραμμή του χρόνου, αλλά αυτή η 
ομαδοποίηση συνιστά χωρίς άλλο επικοινωνιακή διαδικασία, ήτοι διαδικα­
σία προϋποθέτουσα την εκφορά και κατανόηση του λόγου σε τόπους ανθρώ­



Το αέναο παιγνίδι των διαφορών 273

πινης συνάντησης. Οι εν λόγω τόποι δεν είναι παρά θεσμοποιημένες μορφές 
του κοινωνικού νοήματος που προσδίδουν στα εξωγλωσσικά δεδομένα της 
επικοινωνίας τη μορφή των γλωσσικών γενικεύσεων και, έτσι, τα οδηγούν σε 
κανάλια συμβατά με τις επικοινωνιακές απαιτήσεις. Αυτές οι θεσμοποιημέ- 
νες μορφές είναι κατά τη γνώμη μας οι κοινωνικές, έλλογες πρακτικές 
(discursive practices).

Στα Ευέλικτα Όρια των Κοινωνικών Συστημάτων, αναφέρεται:
το αρχετυπικό πεδίο εντός του οποίου αναπτύσσεται η επικοινωνία, το πεδίο 
που γεννά συγκεκριμένου είδους πληροφορίες, τις νοηματοδοτεί και επιτρέ­
πει την εκφορά και μετάδοσή τους, το πεδίο το οποίο, τελικά, ανάγεται σε 
κοινό μηχανισμό για τη συστημική αυτοαναφορά (κυρίως εντός των δύο, 
καθαρά συστημικών, ιεραρχικών σταδίων της κοινωνίας, αυτού της οργάνω­
σης και αυτού του λειτουργικού συστήματος) είναι αυτό των κοινωνικών πρα­
κτικών και οι τελευταίες συνιστούν τον μηχανισμό επανεμφάνισης 
(recurrence) για την περί ης ο λόγος συστημική ιεραρχία (Τσιβάκου, 2003:
67).

Είναι προφανές από το παρατεθέν απόσπασμα πως οι κοινωνικές πρα­
κτικές αξιοποιούνται ως μέσο για την εμφάνιση των κοινωνικών συστημά­
των. Οι πρακτικές είναι οι αναδεικνυόμενες από την επικοινωνία μορφές 
και, μόνον όταν οι ίδιες λειτουργήσουν ως μέσο, θα καταστεί δυνατή η 
εμφάνιση κοινωνικών, λειτουργικών συστημάτων και οργανώσεων.

Η αρχετυπική μορφή της πρακτικής συντίθεται από κανόνες και αξιακές 
δεσμεύσεις η εκμάθηση των οποίων συντελεί στην ‘κοινωνικότητα’ των με­
λών της. Η αυξημένη κοινωνικότητα ενισχύεται με τη συμμετοχή και τη 
συνεργασία, δύο χαρακτηριστικές ιδιότητες των πρακτικών, ενισχυτικές ό­
λων των διαδικασιών μάθησης που αναπτύσσονται εντός τους. Τα κοινωνικά 
στοιχεία των πρακτικών εισερχόμενα στην ανάλυση επιτρέπουν, αφ’ ενός, 
την καλύτερη κατανόηση των κοινωνικών, λειτουργικών συστημάτων και των 
οργανώσεών τους και, αφ’ ετέρου, φέρνουν στο προσκήνιο έναν παράγοντα 
μέχρι στιγμής υποτιμημένο από την έξαρση της ‘διαφοράς’: το στοιχείο της 
ανθρώπινης δρασιακότητας.

Δεν είναι σκοπός του παρόντος άρθρου η πραγμάτευση της δρασιακότη- 
τας από την οπτική της συλλογικής και ατομικής βούλησης ή της φαντασίας 
και δεξιότητας. Ούτε, βεβαίως, πρόκειται να επεκταθούμε εν προκειμένω 
στις σχέσεις του ανθρώπινου εαυτού με τις διαφορές (Τσιβάκου 2000). Θα 
περιορισθούμε στην πρακτική ως τόπο ανάδειξης διαφορών και θα σταθούμε 
στο γεγονός ότι κάθε πρακτική υποδηλώνει την αποδοχή ενός τύπου κοινω­



274 Ιωάννα Τσφάκου

νικότητας και την άρνηση ενός άλλου. Άρα, κάθε πρακτική συνίσταται από 
σύνολο επαναλαμβανόμενων παρατηρήσεων (ήτοι διαφορών), εργαλειακών 
και κανονιστικών, που τη διαφοροποιεί από τις άλλες πρακτικές του περι­
βάλλοντος της.

Για να πραγματοποιηθεί η ένθεση και διατήρηση ορίων ανάμεσα στις 
πρακτικές, κάθε μία υποχρεώνεται να θεσπίζει αξιολογικά μέσα τα οποία 
επιτρέπουν την επανεισαγωγή εντός της εκείνων των διακρίσεων που τη 
διαφοροποιούν από τις άλλες. Αυτά τα αξιολογικά μέσα είναι οι κωδικοποιη- 
μένες συμβολικές κατηγορίες στις οποίες έχουμε ήδη αναφερθεί. Στο πεδίο 
της κοινωνικής, έλλογης πρακτικής λαμβάνουν χώρα οι επαναλαμβανόμενες 
και αναγκαίες γλωσσικές γενικεύσεις για την αυτοαναφορά της πρακτικής. 
Εδώ οι εν λόγω γλωσσικές γενικεύσεις οδηγούνται σε κωδικοποίηση και, στη 
συνέχεια, στην εμπέδωσή τους ως αξιολογικά μέσα των περαιτέρω διακρί­
σεων. Έτσι, μπορούμε να πούμε πως οι πρακτικές ευθύνονται για την ανά­
δειξη ορισμένων γλωσσικών γενικεύσεων σε κωδικοποιημένες συμβολικές 
κατηγορίες.

Οι αναδυθείσες από τις πρακτικές κωδικοποιημένες συμβολικές κατηγο­
ρίες οδηγούνται από το ίδιο το νόημα σε δομικές ταξινομήσεις, όπως οι 
τάξεις τον λόγον. Ο όρος ‘τάξεις του λόγου’ έχει χρησιμοποιηθεί ήδη από τον 
Foucault (XX) για να δηλώσει τις διαδικασίες που υποκρΰπτονται στις αγο­
ρεύσεις προκειμένου να ελεγχθεί το τυχαίο και να τραπούν οι επιλογές προς 
επιθυμητές κατευθύνσεις· προκειμένου, δηλαδή, να επιλέγουν από το κοινω­
νικό νόημα ορισμένες διακρίσεις και να απορριφθούν άλλες. Συνεπώς, οι 
τάξεις του λόγου των πρακτικών θα πρέπει να είναι ικανές να προωθούν τα 
αιτούμενα από τις πρακτικές στοιχεία για τη διαμόρφωση των προτιμήσεών 
τους, καθώς επίσης για τη δόμηση των σχέσεων των μελών τους αλλά και για 
τις δεξιότητες των τελευταίων. Να γιατί οι τάξεις του λόγου εσωκλείουν 
κωδικοποιημένες συμβολικές κατηγορίες ικανές να εμφυσήσουν αξίες για 
την καθοδήγηση των ατομικών προτιμήσεων, τύπους εξουσίας για τη δόμηση 
των κοινωνικών σχέσεων των συμμετεχόντων στην πρακτική, καθώς επίσης 
και τεχνολογικά δεδομένα για τη γνώση και τις δεξιότητες που εισέρχονται 
αλλά και αναπτύσσονται κατά την άσκηση των πρακτικών. Η σύζευξη των 
αξιών με την εξουσία και την τεχνολογία υφαίνουν τις τάξεις του λόγου διά 
των οποίων το κοινωνικό νόημα δημιουργεί τους αγωγούς του για την περαι­
τέρω ρύθμιση των πρακτικών αλλά και για τη συνομάδωσή τους σε κοινωνι­
κά, λειτουργικά συστήματα και οργανώσεις. Η εναρμόνιση των αξιών με την 
εξουσία και την τεχνολογία είναι αναγκαίο συστατικό του ρόλου τους ως



Το αέναο παιγνίδι των διαφορών 275

στοιχείων καθοδηγητικών της ανθρώπινης στόχευσης και απόφασης και, γι’ 
αυτό, είναι αυτές που, υπό μορφή αξιολογικών μέσων, λειτουργούν ως κρι­
τήρια αυτοαναφοράς και ετεροαναφοράς των κοινωνικών, λειτουργικών συ­
στημάτων.

Τα κοινωνικά, λειτουργικά συστήματα συγκροτούνται από τις γενικές 
θεσμίσεις των πρακτικών και από τις αντιστοιχούσες σε αυτές γενικές τάξεις 
του λόγου, ενώ οι οργανώσεις, καθώς συζευγνύονται με το ανθρώπινο υπο­
κείμενο και συνιστούν ένσκοπα συστήματα, προχωρούν σε εξειδικευμένες 
θεσμίσεις των πρακτικών και σε ειδικές τάξεις του λόγου, έτσι ώστε να 
ελέγχεται και να διευκολύνεται η πληθώρα των ατομικών προσδοκιών και 
αποφάσεων.

Η διαφορετικότητα των στοιχείων ανάμεσα στις τάξεις του λόγου καθιστά 
εφικτή τη διαφοροποίηση της κοινωνίας σε κοινωνικά, λειτουργικά συστή­
ματα. Ωστόσο, στις τάξεις του λόγου κυκλοφορούν και όμοια στοιχεία δηλω­
τικά των κοινώς αποδεκτών αξιών, τεχνολογιών και τύπων εξουσίας. Ιδιαί­
τερη σημασία αποδίδεται στις κοινές αξίες διότι εκφράζουν τις κυρίαρχες 
διακρίσεις, τις τελούσες εν αγαστή αρμονία με την εξουσία και την τεχνολο­
γία, και διότι είναι σε θέση να εκφράζουν τις κοινές, οικουμενικές αξιολο­
γήσεις των κοινωνικών, λειτουργικών συστημάτων. Καθώς το κοινωνικό, 
λειτουργικό σύστημα επιλέγει από το περιβάλλον του το ‘ίδιο’ που θα το 
επανεισαγάγει εντός του, τα όμοια στοιχεία των τάξεων του λόγου και, 
ιδιαίτερα, οι κοινές αξιολογήσεις, φροντίζουν ώστε μέρος του ‘ίδιου’ του 
κάθε συστήματος να είναι ‘κοινό’. Αυτό το διασυστημικό ‘κοινό’ ευθύνεται 
για τη συστημική ενσωμάτωση ή ολοκλήρωση.

Προς επίρρωση των παραπάνω, θα μπορούσε να επικαλεσθεί κανείς ένα 
παράδειγμα: αν η διαφορά ‘επιδίωξη /μη επιδίωξη της γνώσης και της δη­
μιουργικότητας’, είναι πρόταγμα του σύγχρονου κοινωνικού νοήματος, υπα­
γορευμένο από τις επικρατούσες κοινωνικές, έλλογες πρακτικές, τότε θα 
πρέπει να αποτελεί κοινή αξία και, συνεπώς, κοινή αξιολόγηση ενυπάρχου- 
σα σε κάθε τάξη του λόγου, ανεξαρτήτως του κοινωνικού, λειτουργικού 
συστήματος που αυτή υπηρετεί. Έτσι, διαπιστώνεται πως τον κώδικα του 
Luhmann για το κοινωνικό, λειτουργικό σύστημα της επιστήμης ‘αληθές 
/ψευδές’ συντροφεύει ‘η επιδίωξη /μη επιδίωξη της γνώσης και της δημιουρ­
γικότητας’, όπως τον κώδικα του οικονομικού συστήματος ‘οι δυνάμενοι /μη 
δυνάμενοι να πληρώσουν’ τον συνοδεύει σήμερα απαραιτήτως ‘η επιδίωξη 
/μη επιδίωξη γνώσης και δημιουργικότητας’. Τις διασυστημικές αυτές συμ­
βολικές κατηγορίες που τις συναντάμε σε περισσότερα του ενός κοινωνικά,



276 Ιωάννα Τσφάκον

λειτουργικά συστήματα, τις θεωρούμε, όπως έχουμε άλλωστε εκτενώς ανα­
πτύξει (Τσιβάκου 2003), υπεύθυνες εν πολλοίς για τη λειτουργική ολοκλή­
ρωση των συγχρόνων κοινωνιών.

Με την εισαγωγή στην ανάλυση των τάξεων του λόγου και των κοινωνι­
κών, έλλογων πρακτικών ως μορφών δομήσεως του κοινωνικού νοήματος, τα 
κοινωνικά, λειτουργικά συστήματα δεν αναδύονται ως σχέσεις ή διαφορές 
ανάμεσα σε σύστημα-περφάλλον μόνο επί τη βάσει μιας εννοιολογικής γε­
νίκευσης, ενός γλωσσικού κώδικα, με τη βοήθεια του οποίου ανιχνεύουν το 
περιβάλλον και αντλούν από αυτό πανομοιότυπες παρατηρήσεις. Σε συνεχή 
αλληλεπίδραση με το μέσο τους, που δεν είναι παρά ένας προταξινομημένος 
τόπος του κοινωνικού νοήματος -οι κοινωνικές, έλλογες πρακτικές- τα κοι­
νωνικά, λειτουργικά συστήματα σχετίζονται με το περιβάλλον τους και επι­
λέγουν τις αναγκαίες για την αυτοπαραγωγή τους διακρίσεις βάσει ενός 
άξονα αξιολογικών μέσων που το ίδιο τους το νοηματικό πλαίσιο τους παρέ­
χει. Το προταξινομημένο μέσον είναι περιοριστικό της επέκτασης του κοι­
νωνικού, λειτουργικού συστήματος καθότι στενεύει τον ορίζοντα του νοήμα­
τος εντός του οποίου κινείται το σύστημα, άρα και των προσδοκιών του. Από 
το άλλο μέρος, με τη συγκρότηση μέσω των τάξεων του λόγου αξιολογικού 
άξονα, επιτρέπει στο σύστημα να τροφοδοτείται από μεγαλύτερο πλήθος 
επανεισαγομένων παρατηρήσεων, δηλαδή από πλουσιότερες ιδέες και ε­
μπειρίες. Με τον τρόπο αυτό δίνεται η δυνατότητα στα κοινωνικά, λειτουρ­
γικά συστήματα να συγκροτήσουν τα αξιολογικά μέσα της αυτοαναφοράς 
τους πάνω σε κώδικες νοηματικούς που συντίθενται από περισσότερες της 
μιας συμβολικές κατηγορίες- έτσι, ξεπερνιέται το ζήτημα της μονοδιάστατης 
σύλληψης των κωδίκων του Luhmann που, κατά τη γνώμη μας, δικαίως 
κατακρίνει ο Beck, χωρίς ωστόσο να προτείνει έναν θεωρητικό τρόπο υπέρ­
βασής του.

Αντί επιλόγου: τα πλεονεκτήματα του άξονα των διαφορών

Με την ανάλυση που προηγήθηκε, επιχειρήθηκε να καταδειχτεί η σημα­
σία της διαφοράς για τη συγκρότηση της έννοιας του συστήματος. Η διαφορά 
δεν υπονοεί τη μεταφυσική διαίρεση του κόσμου σε θετικό και αρνητικό, σε 
καλό και κακό, σε επιτρεπτό και απαγορευμένο. Ούτε υποδηλώνει πως το 
πρώτο σκέλος της διαφοράς, ήτοι το θετικό, το καλό και το επιτρεπτό, ορί­
ζεται πάντα από την εξουσία, χωρίς βεβαίως να υποτιμά το γεγονός πως η



Το αέναο παιγνίδι των διαφορών 277

εξουσία υπαγορεύει εν πολλοίς τις διαφορε'ς τις ενυπάρχουσες στις τάξεις 
του λόγου.

Η διαφορά είναι έννοια συστατική της επικοινωνίας και, ως τέτοια, εμ­
φανίζεται ως άλυσος διαφορών ή, καλύτερα, ως ροή διαφορών, ως ατέρμονο 
παιγνίδι γλώσσας και νοήματος. Πότε ως μέσον και πότε ως μορφή, πότε ως 
διάκριση και πότε ως περιγραφή, εισάγεται μέσω του νοήματος και της 
γλώσσας στους ανθρώπινους και κοινωνικούς στόχους με αποτέλεσμα να 
επηρεάζει με τη δική της λογική τις ατομικές και συλλογικές προσδοκίες. 
Συνώνυμο της σχέσης, αναπαριστά τη δυναμική της σχέσης, την εξέλιξη και 
την αναγωγή της σε υψηλότερα επίπεδα νοήματος και κοινωνικότητας. Για 
να καταλάβουμε τις σύγχρονες κοινωνικές ενσωματώσεις θα πρέπει να κα- 
τεβούμε στα βάθη των διαφορών, να εξετάσουμε τις επικρατούσες σήμερα 
διαφορές στη σκέψη και στις κοινωνικές πρακτικές, τους λόγους και τις 
στρατηγικές αυτής της επικράτησης, και από εκεί να υψωθούμε στις σύγχρο­
νες εκφάνσεις των λειτουργικών συστημάτων και των οργανώσεών τους.

Είναι αλήθεια πως η επικοινωνιακή πολυπλοκότητα ανέδειξε πλήθος δια­
φορών. Νέες έννοιες εμπλούτισαν το κοινωνικό νόημα και νέες συμβολικές 
κατηγορίες αναδύθηκαν από αυτό, νέες κοινωνικές πρακτικές αντικατέστη­
σαν τις παλιές, νέα κοινωνικά μορφώματα αναζητούν τη δική τους διαφορά 
για να δυνηθούν να εισέλθουν στην επικοινωνιακή συναλλαγή. Οι δυαδικοί 
κώδικες μοιάζουν μάλλον ανεπαρκείς για να εκφράσουν ως κωδικοποιημέ- 
νες συμβολικές κατηγορίες τα νέα δεδομένα. Όπως τα γενικά μέσα ανταλ­
λαγής του Parsons αντικαταστάθηκαν από τους δυαδικούς κώδικες του 
Luhmann, θα πρέπει ίσως και εμείς να αντικαταστήσουμε τους τελευταίους 
με άξονες διαφορών. Αναλύοντας τους αξιολογικούς άξονες διαπιστώνουμε 
τις συμβολικές γενικεύσεις που υπό τύπο διαφορών υποκρύπτονται σε αυ­
τούς, και μας δίνεται η ευκαιρία να κατανοήσουμε τις συγκλίσεις ανάμεσα 
σε διαφορετικά λειτουργικά συστήματα, για τις οποίες μας μιλά ο Beck. Για 
παράδειγμα, όταν το σύστημα της επιστήμης εμπλουτίσει τον κώδικα αυτοα­
ναφοράς του με τη συμβολική κατηγορία της αποδοτικότητας, και το σύστημα 
της οικονομίας προσθέσει στα ήδη χρησιμοποιούμενα αξιολογικά του μέσα 
αυτό της γνώσης και της δημιουργικότητας, θα δυνηθούν και τα δύο συστή­
ματα να ξεπεράσουν τη φάση της αλληλοπαρατήρησης, να δρομολογήσουν 
κοινή δράση και να αναδείξουν νέες συστημικές μορφές μέσα από τη σύγκλι­
σή τους.

Ο αξιολογικός άξονας, από το ένα μέρος, προετοιμάζει το έδαφος επί του 
οποίου θα βαδίσει η σύγχρονη τεχνολογία των επικοινωνιών, ώστε με τον



278 Ιωάννα Τσιβάκου

τεχνολογικό ισομορφισμό που η τελευταία εγκαθιστά να ενισχυθούν οι δια- 
συστημικές συνενώσεις, ενώ από το άλλο, υποχρεώνεται να προσαυξήσει τα 
ζεύγη των διαφορών του με όσα του υποβάλλει η νέα τεχνολογία.

Η εξουσία, επίσης, δεν μένει αμέτοχη στο παιγνίδι των διασυστημικών 
συγκλίσεων. Λειτουργώντας ως ζεύγος διαφορών, άρα σχέσεων μεταξύ ε- 
ξουσιαστή και εξουσιαζόμενου, μεταξύ εντολέα και εντολοδόχου, μεταξύ 
επιβολής και αντίστασης, επεκτείνεται παντού οδηγώντας σε νέες μορφές 
ενσωμάτωσης. Κυκλοφορώντας μέσα στις τάξεις του λόγου έρχεται να ενώ­
σει τις διαφορές που η ίδια δημιούργησε. Εξ ου και ο θετικός της ρόλος όπως 
αναφέρει ο Foucault (1987: 21):

Αυτό που κάνει την εξουσία να κρατάει γερά, αυτό που την κάνει παραδεκτή,
είναι ότι δεν βαραίνει απλώς πάνω μας σαν μια δύναμη που λέει ‘όχι’ αλλά
που διασχίζει τα πράγματα, παράγει πράγματα....

Με την απόρριψη της διαφοράς ως δυαδικής αντίθεσης, όπου το ένα 
σκέλος αρνείται σταθερά και αμετάκλητα το άλλο, και την αποδοχή της ως 
ροϊκής σχέσης η οποία αναζωπυρώνεται μέσα από τη συμπλήρωση, αποκά­
λυψη, ενεργοποίηση, υπόμνηση του ενός μέρους από το άλλο- με την επικύ­
ρωσή της ως θεμελιακού στοιχείου της σκέψης και, συνεπώς, της ανάλυσης· 
και τέλος, με την παραδοχή του γεγονότος πως τα ζεύγη των διαφορών 
διαθέτουν την ικανότητα να σχηματίζουν μορφές, να περιελίσσονται γύρω 
από αξιολογικούς άξονες -θετικούς ή αρνητικούς- χωρίς να ανακρούονται 
μεταξύ τους αλλά να υπηρετούν από κοινού συγκεκριμένες κοινωνικές σκο- 
ποθεσίες, θα μπορούσαν να προσεγγισθούν σύγχρονα κοινωνικά φαινόμενα, 
όπως αυτά της παγκοσμιοποίησης. Σε αυτή την περίπτωση, η διαφορά εθνι- 
κον-διεθνονς, ή τοπικού-παγκόσμιον δεν θα προκαλούσε συζητήσεις για το 
αν το πρώτο σκέλος της διαφοράς αποκλείει το δεύτερο ή για το αν είναι 
δυνατόν εντός του παγκόσμιου να συνυπάρχει το τοπικό. Δεν θα χρειαζόταν 
ο Beck (2000: 119) να αναφέρεται στις απόψεις του Therborn τονίζοντας ότι 
στην παγκοσμιοποίηση ‘το παγκόσμιο και το τοπικό (ή άλλως το καθολικό 
και το επιμέρους) δεν υπάρχουν ως πολιτισμικές πολικότητες, αλλά ως συ­
ντεθειμένες και αμοιβαία συνεπαγόμενες αρχές’. Και αυτό, διότι η διαφορά 
τοπικό-παγκόσμιο εμφανίζει αφ’ εαυτήςτο αξεδιάλυτο της σχέσης. Υπάρχει 
τοπικό επειδή υπάρχει το παγκόσμιο και υπάρχει παγκόσμιο επειδή υπάρχει 
το τοπικό και μόνον η συνένωσή τους παράγει το φαινόμενο της παγκοσμιό­
τητας. Όσο οι περισσότερες κοινωνικές παρατηρήσεις, δηλαδή οι περισσό­
τερες επικοινωνίες διενεργούνται επί τη βάσει του τοπικού, τόσο το παγκό­



Το αέναο παιγνίδι των διαφορών 279

σμιο υποκρύπτεται και καθιστά την παρουσία του διακριτική ή ανεπαίσθητη. 
Αντίθετα, όσο οι επικοινωνίες διεξάγονται με γνώμονα το παγκόσμιο, τόσο 
το τοπικό προβαίνει σε δειλή μνεία της παρουσίας του υποχωρώντας στον 
καταιγισμό των παγκοσμίων παρατηρήσεων.

Θα είχαμε καταλήξει και πάλι στη σπουδαιότητα της διαφοράς αν αντλού­
σαμε παραδείγματα από την πρόσφατη αρθρογραφία του Beck (2000, 2002) 
περί κοσμοπολιτισμοποίησης (cosmopolitanization). Και εκεί, θα διαπιστώ­
ναμε ότι τα νέα μεγέθη, τα συστατικά του σύγχρονου κοσμοπολιτισμού, όπως 
η αποεδαφικότητα (de-territorialization), η δικτύωση, η φαντασιακή παρου­
σία, η ατοπία και ούτω καθ’ εξής, δεν ακυρώνουν a priori τις προγενέστερες 
περιγραφές. Απλώς τις απωθούν στον αρνητικό άξονα των διαφορών χωρίς 
το γεγονός αυτό να σημαίνει πως τις αγνοούν. Τους κλείνουν πονηρά το μάτι 
σε κάθε επικοινωνιακό ενέργημα, καθόσον γνωρίζουν πως μόνο μέσα από 
τη δική τους σήμανση αποκτούν οι ίδιες περιεχόμενο. Μόνο μέσα από το 
παιγνίδι του δικού τους σημαίνοντος με τα παλιά σημαινόμενα θα δυνηθούν 
να αναδειχθούν σε μορφές ικανές να αξιοποιηθούν για τις νέες κοινωνικές 
διαφοροποιήσεις και ολοκληρώσεις.

Κλείνοντας, θα αναφερθούμε σε ένα παράδειγμα αντλημένο και πάλι από 
τον Beck και, συγκεκριμένα, από την έννοια του κινδύνου την οποία με 
επιμονή έχει επεξεργασθεί (Beck 1992). Η διαφορά, καθώς εισέρχεται στα 
πλέγματα της επικοινωνίας συνοδευόμενη από τις ιδιότητες της απροσδιορι­
στίας και της ρευστότητας, ενισχύει την αβεβαιότητα και την αίσθηση των 
επερχομένων καταστροφών. Η κατάσταση επιτείνεται από το γεγονός πως η 
επιστήμη και η τεχνολογία δεν είναι μόνο συστήματα γνώσης αλλά συστατικά 
των κοινωνικών πρακτικών. Μέσω των πρακτικών προμηθεύουν, αφ’ ενός, 
τα κοινωνικά, λειτουργικά συστήματα με αξιολογικούς άξονες ασταθών και 
αμφίλογων διακρίσεων και, αφ’ ετέρου, επιτρέπουν εντός των οργανωσια- 
κών μορφών τη δραστηριοποίηση ποικίλων συστημάτων αποφάσεων. Κατό­
πιν αυτού, η φιλολογία περί κινδύνων θα πρέπει να αναρωτηθεί βάσει τίνων 
διακρίσεων παράγονται οι κίνδυνοι. Από πότε οι διαφορές ακίνδυνο /επικίν­
δυνο, ασφάλεια /ανασφάλεια, προβλέψιμο /μη προβλέψιμο, εισήλθαν στη 
σκέψη αναδεικνύοντας ως μορφή αυτό που αποκαλείται κοινωνία τον ρί­
σκου. Ποια κοινωνική ορθολογικότητα ενισχύει τους κινδύνους. Και ακόμη 
πιο πέρα, να εξετασθεί πώς οι κίνδυνοι έχουν καταστεί αντικείμενο παρα­
τήρησης; Ποιοι είναι οι παρατηρητές της σύγχρονης κοινωνίας του ρίσκου; 
Ποια είναι τα κριτήρια των εν λόγω παρατηρητών επί τη βάσει των οποίων 
υπολογίζονται και προσμετρώνται οι κίνδυνοι;



280 Ιωάννα Τσιβάκον

Δεν υπάρχει αμφιβολία πως η ανάλυση αλλά και η αντιμετώπιση των 
αναφυόμενων προβλημάτων στη σύγχρονη παγκόσμια, κοσμοπολίτικη κοι­
νωνία ή κοινωνία του ρίσκου δεν μπορεί να επαφίεται μόνο σε μέτρα πολι­
τικής ή κοινωνικής ευαισθητοποίησης. Ο παρατηρητής οποιουδήποτε κοινω­
νικού φαινομένου, προκειμένου να προτείνει ή να λάβει τα αναγκαία μέτρα, 
θα πρέπει προηγουμένως να έχει μελετήσει και κατανοήσει πώς το εν λόγω 
φαινόμενο έχει εμφανισθεί ως διαφορά και ως μορφή στο κοινωνικό νόημα, 
στις τάξεις του λόγου και στις κοινωνικές πρακτικές. Αυτή η γνώση θα 
καθορίσει και την πολιτική του στάση χωρίς να ξεχνά, βεβαίως, το παράδοξο 
της μορφής, πράγμα που σημαίνει ότι δεν θα παραβλέπει το γεγονός πως και 
ο ίδιος αποτελεί μέρος του υπό εξέταση φαινομένου.

Βιβλιογραφικές αναφορές

Artaud, A. (1970). Collected Works (1st Volume). London: Calder Publica­
tions.

Beck, U. (1992). Risk Society. London: Sage
Beck, U. (1996). Η Επινόηση του Πολιτικού. Αθήνα: Νέα Σύνορα - Λιβάνης.
Beck. U. (2000). Ή Κοσμοπολιτική Κοινωνία και οι Εχθροί της’. Επιστήμη 

και Κοινωνία, 4: 117-148.
Beck, U. (2002). ‘The Cosmopolitan Society’. Theory, Culture and Society, 

19/1-2: 17-44.
Beck, U., Bonss, W., Law, Chr. (2003). ‘The Theory of Reflexive Modern­

ization’. Theory, Culture & Society, 20/2: 1-33.
Brier, S. (1996). ‘From Second-order Cybernetics to Cybersemiotics: A Se­

miotic Rientry into the Second-order Cybernetics of Heinz von Förster’. 
Systems Research, 13/3: 229-244.

Brier, S. (2001). ‘Cybernetics and the Social Sciences’. Systems Research and 
Behavioral Science, 18/5: 421-427.

Bruner, J. (1995). ‘Meaning and Self in Cultural Perspective’. Σε D. Bakhurst 
& Chr. Sypnowich (επιμ.) The Social Self. London: Sage.

Γιανναράς, X. (1999). To Ρητό και το Άρρητο. Αθήνα: Ίκαρος.
Derrida, J. (1973). Speech and Phenomena (and Other Essays on Husserl’s 

Theory of Signs). Evanston, Illinois: Northwestern University Press.
Esposito, E. (1999). ‘Two Sided Forms in Language’. Σε D. Baecker (επιμ.) 

Problems of Form. Stanford: Stanford University Press.



Το αέναο παιγνίδι των διαφορών 281

Glanville, R. (1981). ‘The Same is Different’. Σε Zeleny Μ. (επιμ.) Autopoie- 
sis. A Theory of Living Organization. Amsterdam: Elsevier.

Günther, G. (1972). Collected Works of the Biological Computer Laboratory. 
Urbana: University of Illinois.

Husserl. E. (1970). Logical Investigations. London: Routledge and Kegan 
Paul.

Latour, B. (2003). ‘Is Re-modernization Occurring - And If So, How to Prove 
It?’ Theory, Culture & Society, 20/2: 35-48.

Luhmann, N. (1989). Ecological Communication. Chicago: The University of 
Chicago Press.

Luhmann, N. (1990). Essays on Self-Reference. New York: Columbia Univer­
sity Press.

Luhmann, N. (1990) ‘The Paradox of System Differentiation and the Evolu­
tion of Society’. Σε J. C. Alexander & P. Colomy (επιμ.). Differentiation 
Theory and Social Change. New York: Columbia University Press.

Luhmann, N. (1995). Social Systems. Stanford: Stanford University Press.
Luhmann, N. (1999). ‘Sign as Form’. Σε Dirk Backer (επιμ.) Problems of 

Form. Stanford: Stanford University Press.
Luhmann, N. (2002). Theories of Distinction. Stanford: Stanford University 

Press.
Ort, Nina & Peter Markus (1999). ‘Niklas Luhmann: “Sign as Form” - A 

comment’. Cybernetics and Human Knowing, 6/3: 39-46.
Smith, D. W. (1999). ‘Intentionally Naturalized?’ Σε T. Lenoir and H. U. 

Gumbrecht (eds). Naturalizing Phenomenology. Stanford: Stanford Univer­
sity Press.

Smith, D. W. & McIntyre, R. (1982). Husserl and Intentionality. Dodrecht, 
Holland: D. Reidel.

Spencer-Brown, G. (1979). Laws of Form. New York: Dutton.
Τσιβάκου, I. (1997). Υπό το Βλέμμα του Παρατηρητή. Αθήνα: Θεμέλιο.
Τοιβάκου, I. (2000). Το Οδοιπορικό τον Εαυτού στον Χώρο της Εργασίας. 

Αθήνα: Θεμέλιο.
Τσιβάκου, I. (2003). Τα Ευέλικτα Όρια των Κοινωνικών Συστημάτων. Αθή­

να: Νεφέλη.
Von Förster, Η. (1979). On Constructing a Reality’. An Integral View, 1/2: 

21-29.
Von Förster, H. (1982). Observing Systems (με εισαγωγή του F. Varela). 

Seaside, CA: Intersystems Publications.



282 Ιωάννα Τσφάκου

Von Glasersfeld, E. (1996). ‘Farewell to Objectivity’. Systems Research, 13/3: 
279-286.

Φουκώ, Μ. (XX). Η Τάξη τον Λόγον. Μτφρ. X. Χρηστίδης-Μ. Μαϊμαδάτσης. 
Αθήνα: Ηριδανός.

Φουκώ, Μ. (1987). Εξονσία, Γνώση και Ηθική. Μτφρ. Ζήοης Σαρίκας. Αθή­
να: Ύψιλον.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

