
  

  Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας

   Τόμ. 12 (2004)

   Νεο-λαϊκισμός

  

 

  

  Πηνελόπη Φουντεδάκη, Το τουρκικό πολίτευμα:
Το χωλό δημοκρατικό πρότυπο και οι θεσπισμένες
παρεκκλίσεις του 

  Νέδα Αθ. Κανελλοπούλου   

  doi: 10.12681/sas.780 

 

  

  Copyright © 2015, Νέδα Αθ. Κανελλοπούλου 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Κανελλοπούλου Ν. Α. (2015). Πηνελόπη Φουντεδάκη, Το τουρκικό πολίτευμα: Το χωλό δημοκρατικό πρότυπο και οι
θεσπισμένες παρεκκλίσεις του. Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας, 12, 358–366.
https://doi.org/10.12681/sas.780

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 16/01/2026 10:41:33



358 Επιστήμη και Κοινωνία

Σημειώσεις
1. Βλ. Σίγκμουντ Φρόυντ (1994), Ο πολιτισμός πηγή δυστυχίας, μτφρ. Γ. Βαμβαλής, Αθήνα: 

Επίκουρος.
2. Βλ. επίσης, την ελληνική ε'κδοση: ό.π., σελ. 81, όπου η μετάφραση είναι ελαφρώς 

διαφορετική.
3. Οι στίχοι ενός τραγουδιού των Πυξ Λαξ λε'νε χαρακτηριστικά: ‘είναι ωραία η θάλασσα 

γιατί κινείται πάντα’.
4. Bauman, Ζ. (1994), The Individualized Society, Oxford & Cambridge: Polity Press, σελ. 

42 - δική μου μετάφραση.

Πηνελόπη Φουντεδάκη, Το τουρκικό πολίτευμα. Το χωλό δημοκρατικό πρότυπο 
και οι θεσπισμένες παρεκκλίσεις του, Αντ. Σάκκουλας, Αθήνα-Κομοτηνή, 2002, 
640 σελ.

Σίγουρα δεν μπορεί κανείς παρά να συμφωνήσει με την εισαγωγική πα­
ρατήρηση της Πηνελόπης Φουντεδάκη, στο τελευταίο της βιβλίο, πως η ενα­
σχόληση με το θέμα αποτελεί πρόκληση για τον μελετητή. Στην πρόκληση 
αυτή η συγγραφέας ανταποκρίθηκε με εξαντλητικό ζήλο και επίπονη σοβα­
ρότητα, κατορθώνοντας να δώσει στην ελληνόφωνη βιβλιογραφία του αλλο­
δαπού Συνταγματικού Δικαίου ένα -σπάνιο, για τα εγχώρια δεδομένα- από- 
κτημα.

Πρόκειται, ουσιαστικά, για την πρώτη ελληνόφωνη μονογραφία που εξε­
τάζει από τη σκοπιά του δημοσιολόγου το πολίτευμα που εγκαθιδρύει το 
ισχύον τουρκικό Σύνταγμα του 1982. Μέχρι τώρα, η ελληνόφωνη βιβλιογρα­
φία για την Τουρκία κινείτο κυρίως στο πεδίο της ιστορίας, των διεθνών 
σχέσεων ή της πολιτικής επιστήμης. Η Πηνελόπη Φουντεδάκη τόλμησε το 
εγχείρημα, ξεπερνώντας με επιτυχία τρεις τουλάχιστον σκοπέλους: πρώτον, 
τη μη γνώση της τουρκικής γλώσσας -η συγγραφέας αξιοποίησε με αγωνία 
τις προσβάσιμες μη τουρκόφωνες πηγές και μεταφράσεις· δεύτερον, τις γνω- 
σιοθεωρητικές ιδιαιτερότητες της τουρκικής επιστήμης του Συνταγματικού 
Δικαίου σε σχέση με το δυτικό πρότυπο- απέφυγε τους ‘εύκολους’ αφορι- 
σμούς, επιδεικνύοντας τον απαραίτητο σεβασμό στις όποιες ‘αποκλίσεις’ 
επιβάλλει η τουρκική ιστορική και πολιτική πραγματικότητα- και τρίτον, 
εκείνο που η συγγραφέας αναφέρει ως ‘ελληνικό σύνδρομο’ έναντι της Τουρ­
κίας ή τις ‘προκαταλήψεις’ με τις οποίες αντιμετωπίζουν διεθνοπολιτικά την 
πορεία εκδημοκρατισμού της Τουρκίας τα δύο αντιμαχόμενα στρατόπεδα, 
τόσο οι υπέρμαχοι όσο και οι σκεπτικιστές.



Βιβλιοκριτικές 359

Για την Πηνελόπη Φουντεδάκη ο εκδημοκρατισμός του τουρκικού πολι­
τεύματος, στο πλαίσιο του ‘εκσυγχρονισμού’ και της ‘δυτικοποίησης’, που 
αποτελούν τον κεντρικό στόχο της διακυβέρνησης του τουρκικού κράτους, 
όχι μόνο από την εποχή του Kemal και μετά, αλλά ήδη από τα τέλη της 
οθωμανικής περιόδου, είναι πράγματι το ζητούμενο. Η συγγραφέας αφιερώ­
νει, άλλωστε, το πρώτο κεφάλαιο του πρώτου μέρους του βιβλίου στην ιστο­
ρική πορεία του εκσυγχρονισμού στην Τουρκία. Παράλληλα, το ερώτημα 
αποκτά μια πολύ συγκεκριμένη διάσταση υπό το πρίσμα της επιδίωξης της 
Τουρκίας να ενταχθεί στην Ευρωπαϊκή Ένωση. Δεν είναι, λοιπόν, άνευ 
σημασίας το γεγονός πως η Πηνελόπη Φουντεδάκη κλείνει τη μελέτη (Επι­
λεγόμενα)| με την αναφορά στην ευρωπαϊκή προοπτική της Τουρκίας και την 
αξιολόγηση της συνταγματικής πολιτικής που ακολουθεί στο πλαίσιο αυτό, 
παραθέτοντας εξάλλου σε παράρτημα τις συνταγματικές διατάξεις που απο- 
τέλεσαν αντικείμενο της αναθεώρησης του Οκτωβρίου 2001.

Αυτός ακριβώς ο βαθμός εκδημοκρατισμού είναι και ο κεντρικός άξονας 
της ανάλυσης του τουρκικού πολιτεύματος για τη συγγραφέα. Στο πλαίσιο 
αυτό, θέλει να αποδώσει όσο πιο πιστά μπορεί την πραγματική λειτουργία 
του πολιτεύματος. Έτσι, δεν αρκείται στην παρουσίαση του συνταγματικού 
κειμένου του 1982, αλλά επιχειρεί τη διαλεκτική σύνδεση μεταξύ νομικής 
ρύθμισης και ιστορικών, πολιτικών και κοινωνικών δεδομένων, αξιοποιώ- 
ντας άλλωστε τη διττή της ιδιότητα ως πολιτικού επιστήμονα και ως νομικού. 
Η επιλογή αυτή αντανακλάται και στη δομή του βιβλίου: η συγγραφέας 
αφιερώνει τα δύο πρώτα μέρη στη διερεύνηση των ιστορικών και κοινωνικών 
παραμέτρων του τουρκικού πολιτεύματος (Μέρος πρώτο και δεύτερο), προ­
τού υπεισέλθει στη εν στενή εννοία ανάπτυξη του ισχύοντος Συντάγματος 
(Μέρος τρίτο και τέταρτο), ενώ ολοκληρώνει τη μελέτη με την ανάλυση του 
κομματικού φαινομένου και των εκλογών (Μέρος πέμπτο και Παραρτήματα 
πρώτο-τέταρτο).

Η Πηνελόπη Φουντεδάκη ανακοινώνει ευθύς εξ αρχής (Προλεγόμενα) τα 
βασικά της συμπεράσματα για το τουρκικό πολίτευμα, διευκρινίζοντας έτσι 
και το μεθοδολογικό πλαίσιο των αναλύσεών της. Στο πλαίσιο αυτό, διατυ­
πώνει την ενδιαφέρουσα άποψη πως το πρόβλημα του τουρκικού πολιτεύμα­
τος εστιάζεται, εν τέλει, στην αδυναμία συγκρότησης μιας ορθολογικής σχέ­
σης μεταξύ πλειοψηφίας-μειοψηφίας, στο μέτρο που η αρχή του εθνικισμού 
έρχεται σε σύγκρουση με τη διασφάλιση της δημοκρατικής αρχής του πλου­
ραλισμού. Αποσαφηνίζει, ωστόσο, ευθύς αμέσως, πως η ιδιαιτερότητα του



360 Επιστήμη και Κοινωνία

τουρκικού πολιτεύματος δεν το καθιστά απολύτως ξε'νο προς τις δυτικές 
φιλελεύθερες δημοκρατίες. Και συμπεραίνει χαρακτηριστικά (σελ. 23):

‘Μπορεί, συνεπώς, να υποστηριχθεί ότι το τουρκικό πολίτευμα είναι περισσό­
τερο πολύπλοκο από τους μονοσήμαντους όρους ‘στρατοκρατικό’ ή ‘χουντικό’ 
ή ‘δικτατορικό’. Η διαπίστωση των στρεβλώσεων και, κυρίως, της δυσανεξίας 
του κράτους δικαίου, δεν αλλοιώνει την ύπαρξη ενός μεικτού πολιτεύματος 
που μπορεί να χαρακτηρισθεί ως ημι-δημοκρατικό, καχεκτική δημοκρατία, 
χωλή δημοκρατία’.

Η ανάπτυξη καθιστά, πράγματι, σαφές πως η λογική του τουρκικού πολι­
τεύματος, δεν μπορεί να αποδοθεί με όρους μονοδιάστατους, αλλά βρίσκεται 
στην ένταση μεταξύ δυτικού εκσυγχρονισμού και παραδοσιακών οθωμανι- 
κών-ισλαμικών δομών. Στην ανάδειξη αυτής της συνθετότητας του τουρκικού 
πολιτεύματος έγκειται άλλωστε και η ουσιαστική συμβολή της Πηνελόπης 
Φουντεδάκη. Ο εκσυγχρονισμός, που ταυτίστηκε με τη δυτικοποίηση και 
αποτυπώθηκε με τη ‘βίαιη’ επιβολή του ευρωπαϊκού νομικού συστήματος σε 
μια μουσουλμανική κοινωνία, συμβαδίζει, εν τέλει, με τη στρέβλωση κλασι­
κών δυτικών συνταγματικών αξιών, κατά πρώτον της δικαιοκρατικής αρχής. 
Αποτέλεσμα είναι το ίδιο το συνταγματικό οικοδόμημα να εμπεριέχει αντι­
φάσεις που επιτρέπουν την αναίρεση θεμελιωδών εγγυήσεων, την καταστρα- 
τήγηση βασικών διατάξεων, ακόμη και τη de facto παραγκώνισή του. Αυτόν 
τον ιδιότυπο χαρακτήρα του τουρκικού πολιτεύματος επιχειρεί να αποδώσει 
και ο υπότιτλος του βιβλίου, που μιλά όχι μόνο για ‘χωλή’ δημοκρατία -σε 
σχέση με το κλασικό πρότυπο- αλλά και για τις ‘ενδοσυστημικές’ παρεκκλί­
σεις του.

Στον χαρακτηρισμό του πολιτεύματος ως ‘περιορισμένη δημοκρατία’ και 
ως ‘ελλειμματικό κράτος δικαίου’ επανέρχεται ειδικότερα η συγγραφέας στο 
Τέταρτο μέρος του βιβλίου, μετά την ανάπτυξη των κρατικών οργάνων. Υπο­
γραμμίζει τον μεικτό χαρακτήρα του τουρκικού πολιτεύματος, σημειώνοντας 
πως αυτό εμπεριέχει πολλά στοιχεία αυταρχικού πολιτεύματος, ενώ ταυτό­
χρονα διαθέτει και στοιχεία αντιπροσωπευτικής δημοκρατίας (όπως οι κατ’ 
αρχήν ελεύθερες και τακτές εκλογικές αναμετρήσεις και ο ανταγωνιστικός 
προεκλογικός αγώνας των πολιτικών κομμάτων που διασφαλίζουν την εν 
πολλοίς αντιπροσωπευτική σύνθεση της Εθνοσυνέλευσης) καθώς και στοι­
χεία κράτους δικαίου (παρά τους πολλαπλούς περιορισμούς των θεμελιωδών 
δικαιωμάτων). Στο πλαίσιο αυτό, επισημαίνει άλλωστε τη δυνατότητα πολ­
λών διαφορετικών ‘αναγνώσεων’ του συνταγματικού κειμένου, ανάλογα με 
τις πολιτικές προθέσεις των ερμηνευτών του, αφού το ίδιο το συνταγματικό



Βιβλιοκριτικές 361

κείμενο δεν διασφαλίζει ένα κοινοβουλευτικό πολίτευμα φιλελεύθερης δη­
μοκρατίας, ούτε εγγυάται την τήρηση του.

Σύμφωνα με την Πηνελόπη Φουντεδάκη, το ισχύον τουρκικό Σύνταγμα 
του 1982 εκφράζει ένα αυταρχικό, συγκεντρωτικό κράτος, διαφοροποιούμε­
νο ως προς αυτό από το προγενέστερο Σύνταγμα του 1961 (προ των αναθεω­
ρήσεων της δεκαετίας του 1970), που καταγράφεται, άλλωστε, ως το πλέον 
φιλελεύθερο Σύνταγμα στην τουρκική ιστορία. Η συγγραφέας εντοπίζει τους 
λόγους αυτής της ‘οδυνηρής’, όπως τη χαρακτηρίζει, ‘μετάβασης από το κατ’ 
αρχήν φιλελεύθερο στο αυταρχικό πρότυπο’ στις στρεβλώσεις της κοινοβου­
λευτικής δημοκρατίας, στρεβλώσεις που ανάγονται, κατά κύριο λόγο, στην 
πολυδιάσπαση των πολιτικών κομμάτων που οδηγούσε κάθε φορά στην πα­
ρέμβαση του στρατού.

Εξάλλου, η Πηνελόπη Φουντεδάκη ερευνά διεξοδικά τον ρόλο του στρα­
τού και των παρεμβάσεών του, ως κοινωνιολογικού παράγοντα διαμόρφωσης 
του τουρκικού πολιτεύματος από την ίδρυση του τουρκικού κράτους, στο 
Δεύτερο μέρος του βιβλίου. Η παρατήρηση στην οποία προβαίνει είναι κα­
ταλυτική ως προς τη νομιμοποιητική βάση του στρατού στην Τουρκία σήμερα: 
ενώ μέχρι πρότινος ο στρατός εμφανιζόταν ως εκπρόσωπος του έθνους και 
ως φύλακας του κράτους και των κεμαλικών αρχών, έναντι του πολιτικοκομ- 
ματικού παιγνίου, ο ρόλος αυτός κλονίζεται τις δύο τελευταίες δεκαετίες 
λόγω του ρόλου που διαδραματίζει ο στρατός στην οικονομία και της (αφα­
νούς) διασύνδεσης της στρατιωτικής ηγεσίας με την οικονομική ηγεσία της 
Τουρκίας.

Ο αυταρχικός και συγκεντρωτικός χαρακτήρας του Συντάγματος του 1982 

συμπυκνώνεται στις περίφημες κεμαλικές αρχές -τη λαϊκότητα, τον ρεπου- 
μπλικανισμό, τον εθνικισμό, τον κρατισμό, την εκκοσμίκευση και τη ριζοσπα- 
στικότητα- που, κατά τη συγγραφέα, φαίνεται να έχουν υπερ-συνταγματική 
ισχύ. Στο βιβλίο αναπτύσσονται οι κεμαλικές αρχές μαζί με τις ‘γενικές 
αρχές του Συντάγματος’, δηλαδή μαζί με το προοίμιο που, παρά το λυρικό 
του ύφος, έχει ρητώς κανονιστικό χαρακτήρα, και τις θεμελιώδεις οργανω­
τικές αρχές. Όπως τονίζει η συγγραφέας, οι κεμαλικές αρχές, που αποτε­
λούν τον μοχλό για την επαναστατική μετατροπή της κοινωνίας κατά το 
όραμα του Kemal Atatürk, αποτελούν ταυτόχρονα ‘ηθικό πρότυπο’ και ‘το 
νομικό έρεισμα’ που νομιμοποιεί την παρέκκλιση από το δυτικό συνταγματι­
κό πρότυπο, τον περιορισμό των θεμελιωδών δικαιωμάτων, ακόμη και την 
παραβίαση του ίδιου του Συντάγματος.

Οι κεμαλικές αρχές και η σημασία τους στο τουρκικό πολίτευμα δεν



362 Επιστήμη και Κοινωνία

μπορεί, πάντως, να γίνουν πλήρως κατανοητές αν δεν ‘τοποθετηθούν’ στο 
πραγματικά ιστορικό και κοινωνικό τους περιβάλλον. Η Πηνελόπη Φουντε- 
δάκη το επιχειρεί, και διερευνά τα ζητήματα αυτά στο Πρώτο και στο Δεύ­
τερο μέρος του βιβλίου. Οφείλει κανείς να υπογραμμίσει το ενδιαφέρον 
ειδικότερα του δεύτερου αυτού με'ρους, όπου η συγγραφε'ας κατορθώνει να 
‘ξεκλειδώσει’ και να φωτίσει με πληρότητα και αντικειμενικότητα τις κοινω­
νικές και πολιτικές συνιστώσες του τουρκικού συστήματος διακυβέρνησης.

Στο πλαίσιο αυτό, η αρχή του εθνικισμού παραπέμπει στο ‘γεωγραφικό, 
κοινωνικό, οικονομικό’ και ‘εθνολογικό’ μωσαϊκό της Τουρκίας, όπου κατα­
γράφεται η ανομοιογένεια της τουρκικής κοινωνίας. Αυτή ανάγεται, αφ’ 
ενός, στην άνιση οικονομική ανάπτυξη των διαφόρων περιφερειών, υποθάλ­
πεται από τη σύγκρουση μεταξύ ισλαμικού πολιτισμού -που προβάλλει τον 
κοσμοπολιτισμό- και τουρκικού πολιτισμού -που επιβάλλει τον εθνικισμό-, 
και αποτυπώνεται εν τέλει, κατά τη συγγραφέα, ‘στο ρήγμα μεταξύ των 
ευρωπαϊστών και των ευρωσκεπτικιστών’.

Προστίθενται εδώ οι ‘παρενέργειες’ του ‘οικονομικού κρατισμού’, που 
συνδέεται, στην ανάλυση, με το πελατειακό σύστημα και τα φαινόμενα διαρ­
θρωτικής διαφθοράς. Η αρχή του εθνικισμού -και σε συνάρτηση με αυτή, η 
αρχή του κρατισμού και η αρχή του ποπουλισμού- προάγει τη μονολιθική 
αντίληψη του έθνους και του λαού έναντι της έννοιας της κοινωνίας, η οποία 
συνυφαίνεται με τη σύγκρουση συμφερόντων. Αποτέλεσμα είναι ‘η αδόμητη 
σχέση κράτους και κοινωνίας στην Τουρκία’, που εκφράζεται με την αδυνα­
μία επικοινωνίας μεταξύ κοινωνίας και κρατικής εξουσίας. Παρά τις βελτιω­
τικές αναθεωρήσεις του 1995 και του 2001, τα πολιτικά κόμματα και ο συν­
δικαλισμός αντιμετωπίζονται πολιτικά και θεσμικά με δυσπιστία. Οπως το­
νίζει χαρακτηριστικά η συγγραφέας (σελ.152), το Σύνταγμα του 1982:

‘οργανώνει ένα ημι-δημοκρατικό πολίτευμα το οποίο δεν αντικατοπτρίζει την 
κοινωνική δυναμική, αλλά αποτυπώνει συσχετισμούς εξουσίας ανεξάρτητους 
από τις υπαρκτές κοινωνικές και οικονομικές συνθήκες, ορίζοντας συγκεκρι­
μένους σκοπούς τους οποίους οφείλει να εξυπηρετήσει η κοινωνία’.

Στο ‘μωσαϊκό’ της τουρκικής κοινωνίας ιδιαίτερη θέση κατέχουν οι μειο­
νότητες, εθνικές, θρησκευτικές, πολιτιστικές, γλωσσικές. Για την Πηνελόπη 
Φουντεδάκη, η τουρκική πολιτική στον τομέα αυτό υπήρξε εξ αρχής η πολι­
τική της αφομοίωσης και της ομογενοποίησης της κοινωνίας, με αποτέλεσμα 
η τουρκική έννομη τάξη να αναγνωρίζει ως μειονότητες μόνο αυτές που 
συνιστούν θρησκευτικές μειονότητες, αλλά και αυτές όχι στο σύνολό τους. 
Στο βιβλίο αφιερώνεται, άλλωστε, ειδικό τμήμα στην ανάπτυξη του κουρδι­



Βιβλιοκριτικές 363

κού ζητήματος και των προοπτικών εξέλιξής του. Η συγγραφέας επισημαίνει 
σχετικά πως (σελ.150):

‘η συνέχιση της ίδιας πολιτειακής αντίληψης για τις μειονότητες είναι πιθανόν 
να οδηγήσει στην συγχώνευση της έκφρασης του κουρδικού εθνικισμού με τον 
ισλαμικό φονταμενταλισμό στο πλαίσιο του κοινού ‘ορθόδοξου’ σουνιτικού 
Ισλάμ, και στην αντιπαράθεση, πλέον, των δύο κλασικών, για το τουρκικό 
κράτος, αντίπαλων παραγόντων: του στρατιωτικού και του θρησκευτικού. Σε 
μία τέτοια σύγκρουση, το τουρκικό πολίτευμα θα διολισθαίνει μάλλον προς 
την πλέον αυταρχική εκδοχή μειώνοντας τις προσδοκίες εκδημοκρατισμού’.

Ο άλλος θεμελιώδης κοινωνιολογικός παράγοντας του τουρκικού πολι­
τεύματος είναι ο ρόλος του Ισλάμ, στο μέτρο που η συντριπτική πλειοψηφία 
του πληθυσμού είναι μουσουλμάνοι. Στο πλαίσιο αυτό, η αρχή της εκκοσμί- 
κευσης έρχεται σε σύγκρουση με τον θρησκευτικό παράγοντα, αφού το Ισλάμ 
δεν περιορίζεται μόνο στη ρύθμιση θρησκευτικών ζητημάτων, αλλά αφορά 
την κοινωνική και πολιτική οργάνωση στο σύνολό της. Η Πηνελόπη Φουντε- 
δάκη ερευνά τη σχέση του τουρκικού κράτους με το Ισλάμ στη συνταγματική 
αλλά και στην πραγματική πολιτική της διάσταση, και διαπιστώνει πως το 
συνταγματικό καθεστώς χωρισμού κράτους και θρησκείας υφίσταται ρωγμές 
(για λόγους πολιτικοκομματικής σκοπιμότητας ή μέσω του -θεσμικού- ρόλου 
του Τμήματος Θρησκευτικών Υποθέσεων). Ο αναγνώστης θα περίμενε ίσως 
εδώ μια περαιτέρω ανάλυση της ιδιαίτερης φύσης του Ισλάμ, στο μέτρο που 
για την ισλαμική θρησκεία το θρησκευτικό στοιχείο συνυφαίνεται με την 
οργάνωση της κοινωνίας και της πολιτικής εξουσίας.

Παράλληλα, ο αυταρχικός χαρακτήρας του τουρκικού κράτους εκφράζε­
ται, στο Σύνταγμα του 1982, και στο επίπεδο των οργάνων της Τουρκικής 
Δημοκρατίας. Ορθώς παρατηρεί εδώ η συγγραφέας πως η συνήθης στάση 
των τουρκολόγων νομικών είναι να περιορίζουν τις ανεπάρκειες του τουρκι­
κού Συντάγματος κατά κύριο λόγο στις διατάξεις για τα θεμελιώδη δικαιώ­
ματα, ενώ αυτές συναρτώνται άμεσα και με τις οργανωτικές διατάξεις του 
Συντάγματος. Οι κεμαλικές αρχές καθορίζουν εξ ίσου και τις αρμοδιότητες 
των άμεσων οργάνων του κράτους και την κατανομή πολιτικής ισχύος μεταξύ 
τους, με αποτέλεσμα η όποια σύγκριση του τουρκικού πολιτεύματος με το 
κλασικό κοινοβουλευτικό ευρωπαϊκό πρότυπο να καθίσταται εκ των προτέ- 
ρων άκυρη.

Στην ανάπτυξη του θεσμικού πλαισίου συγκρότησης και λειτουργίας των 
κρατικών οργάνων ειδικότερα αφιερώνεται το Τέταρτο μέρος του βιβλίου. 
Η Πηνελόπη Φουντεδάκη αναπτύσσει συστηματικά και λεπτομερειακά το



364 Επιστήμη και Κοινωνία

συνταγματικό καθεστώς του εκλογικού σώματος, της Μεγάλης Τουρκικής 
Εθνοσυνέλευσης, του Προέδρου της Δημοκρατίας, του Υπουργικού Συμβου­
λίου, καθώς και του Συμβουλίου Εθνικής Ασφαλείας. Προηγουμένως (Μέρος 
τρίτο), πάντως, η συγγραφέας προβαίνει σε μία σύντομη καταγραφή της 
δομής του συνταγματικού κειμένου καθώς και σε μία σύντομη προσέγγιση 
των κρατικών οργάνων, με σκοπό να διευκολύνει τον αναγνώστη. Για τον 
ίδιο λόγο, άλλωστε, παραθέτει στα Παραρτήματα το πλήρες κείμενο του 
Συντάγματος του 1982 στην αγγλική, ημιεπίσημη μετάφραση (αξίζει να ση­
μειωθεί πως, στο βιβλίο, η συγγραφέας αναφέρει και τη γερμανική μετάφρα­
ση του Συντάγματος κάθε φορά που κρίνει πως οι έννοιες είναι ‘ευαίσθητες’ 
ή μεταφράζονται δύσκολα), ενώ παραθέτει και Ευρετήριο των άρθρων του 
Συντάγματος. Ειδική σημασία έχουν εδώ οι αναφορές που κάνει στη Διοί­
κηση, με έμφαση στο ζήτημα της τοπικής αυτοδιοίκησης, καθώς και στη 
δικαστική εξουσία, με έμφαση στο Συνταγματικό Δικαστήριο (στον βαθμό 
που δεν πραγματεύεται πια ειδικότερα τα θέματα αυτά στο Τέταρτο μέρος 
του βιβλίου).

Η Πηνελόπη Φουντεδάκη θεμελιώνει την αρχική της θέση, πως η διάκρι­
ση των λειτουργιών στο τουρκικό Σύνταγμα ισχύει κυρίως υπέρ της εκτελε­
στικής λειτουργίας, δηλαδή υπέρ του Προέδρου της Δημοκρατίας και του 
στρατού, που το Σύνταγμα ανάγει σε φρουρούς του κράτους και του έθνους, 
καθώς και υπέρ της Κυβέρνησης. Αντίθετα, ο ρόλος της Εθνοσυνέλευσης 
είναι σε πολλά σημεία υποβαθμισμένος, όχι μόνο λόγω μιας γενικότερης 
αμφισβήτησης της πολιτικής που παράγεται από το κατ’ εξοχήν αντιπροσω­
πευτικό σώμα, αλλά και λόγω των προεκλογικών μεθοδεύσεων των πολιτι­
κών κομμάτων ή της συμπεριφοράς των ίδιων των βουλευτών, που πλήττουν 
την αξιοπιστία της.

Η συγγραφέας διερευνά τις θεσμικές και πραγματικές διαστάσεις της 
σχέσης Εθνοσυνέλευσης και εκτελεστικής λειτουργίας (όπου υπογραμμίζει 
τις ‘αναιμικές’ ελεγκτικές αρμοδιότητες της Εθνοσυνέλευσης, τη δυνατότητα 
του Προέδρου της Δημοκρατίας να διορίζει Πρωθυπουργό οποιονδήποτε 
θεωρητικώς βουλευτή ή την πολιτική πρακτική πρόωρης διάλυσης της Εθνο­
συνέλευσης πριν από τη λήξη της πενταετούς θητείας της), της σχέσης Προέ­
δρου της Δημοκρατίας και Πρωθυπουργού (όπου διαπιστώνει πως η σχέση 
‘γέρνει’ συνήθως υπέρ του Πρωθυπουργού υπό κανονικές και ομαλές πολι­
τειακές συνθήκες, ενώ ο Πρόεδρος της Δημοκρατίας αναδεικνύεται σε κρί­
σιμο παράγοντα σε περιόδους κρίσης του πολιτικού συστήματος), καθώς και 
της σχέσης Προέδρου της Δημοκρατίας και στρατιωτικής ηγεσίας (όπου



Βιβλιοκριτικές 365

τονίζει το ‘πραγματικό πολιτικό βάρος’ του Συμβουλίου Εθνικής Ασφαλείας 
αλλά και την ‘αυτονόμηση’ του Προέδρου της Δημοκρατίας από αυτό, κατά 
την δεκαετία του 1990, δηλαδή επί προεδρίας Sezer).

Υπό αυτό το πρίσμα, η Πηνελόπη Φουντεδάκη αποφαίνεται και για τον 
χαρακτήρα του πολιτεύματος ως κοινοβουλευτικού ή προεδρικού (σελ.423):

Ή συνταγματική σχέση των κρατικών οργάνων δεν αφήνει πολλές αμφιβολίες 
για τον κατ’ αρχήν κοινοβουλευτικό τύπο του τουρκικού πολιτεύματος. Οι 
ενισχυμένες αρμοδιότητες του Προέδρου θυμίζουν ωστόσο ορλεανικό-δυαδι- 
κό μοντέλο, με διπλή εξάρτηση της Κυβέρνησης και από την Εθνοσυνέλευση 
και από τον αρχηγό του κράτους. Επιπροσθέτους, η συμμετοχή του Συμβουλίου 
Εθνικής Ασφαλείας, που διασφαλίζει την πρόσβαση της στρατιωτικής ηγεσίας 
στην πολιτική εξουσία, αποτελεί στοιχείο αντίθετο προς την έννοια του κοι­
νοβουλευτικού δημοκρατικού πολιτεύματος’.

Από την άλλη πλευρά, η συγγραφέας εμμένει στην αρχική της άποψη ότι, 
παράλληλα, το Σύνταγμα εμπεριέχει μηχανισμούς που μπορεί εν δυνάμει να 
δημιουργήσουν ρωγμές στον αυταρχισμό του κράτους. Τέτοιοι είναι ο ρόλος 
του Συνταγματικού Δικαστηρίου, η πολυκομματική σύνθεση της Εθνοσυνέ­
λευσης που επιβάλλει κυβερνήσεις συνεργασίας, η συνταγματική δυνατότητα 
διαφοροποίησης του Προέδρου της Δημοκρατίας από το Συμβούλιο Εθνικής 
Ασφαλείας και τον Πρωθυπουργό. Κυρίως, όμως, είναι ο ρόλος των πολιτι­
κών κομμάτων και των εκλογικών αναμετρήσεων που προσδίδουν στο πολί­
τευμα έναν αυθεντικά ανταγωνιστικό πολιτικό λόγο, με πραγματική συμμε­
τοχή των κοινωνικών -με την ‘οδυνηρή’ εξαίρεση των εθνικών μειονοτήτων.

Η Πηνελόπη Φουντεδάκη αποδίδει, πράγματι, ιδιαίτερη σημασία στη 
δυναμική που προσδίδουν στο πολίτευμα τα πολιτικά κόμματα και οι εκλο­
γές. Τα πολιτικά κόμματα είναι, άλλωστε, ένα από τα οικεία επιστημονικά 
πεδία της συγγραφέως (βλ. Ενδοκομματική Δημοκρατία και Σύνταγμα - 
Συμβολή στις πολίτικες προϋποθέσεις και στην ερμηνεία του άρθρου 29 του 
Συντάγματος 1975/86, Αντ. Σάκκουλας, Αθήνα-Κομοτηνή, 1987). Στο βιβλίο 
καταγράφονται τα χαρακτηριστικά του κομματικού συστήματος στη Τουρκία 
και τονίζονται οι στρεβλώσεις που γεννά το πελατειακό σύστημα, καθώς και 
το στενό συνταγματικό και νομοθετικό πλαίσιο, το οποίο, κατά τη συγγρα­
φέα, στοχεύει στο να εκτοπίζεται ‘η μη αρεστή πολιτική ιδεολογία και δράση 
στον χώρο της παρανομίας’, ‘στο να αποφευχθεί η ‘υπερβολική’ πολιτικο­
ποίηση των πολιτών και των ομάδων’ και να απομονώνονται τα πολιτικά 
κόμματα από το ευρύτερο κοινωνικό περιβάλλον. Ενδιαφέρον έχει, στο ση­
μείο αυτό, η ανάπτυξη τεσσάρων υποθέσεων διάλυσης τουρκικών πολιτικών



366 Επιστήμη και Κοινωνία

κομμάτων που έφθασαν στο Ευρωπαϊκό Δικαστήριο Δικαιωμάτων του Αν­
θρώπου. Το κομματικό τοπίο αναλύεται και υπό το πρίσμα του εκλογικού 
συστήματος. Η συγγραφέας δεν περιορίζεται απλά στην ανάπτυξη του εκλο­
γικού νόμου, αλλά καταγράφει και τα αποτελέσματα των εκλογικών αναμε­
τρήσεων υπό το Σύνταγμα του 1982 και αντλεί τα απαραίτητα συμπεράσματα 
για τη λειτουργία του πολιτεύματος.

Όλα αυτά η Πηνελόπη Φουντεδάκη κατορθώνει να τα αποδώσει σε 499 
σελίδες (και άλλες 142 σελίδες παραρτήματα, βιβλιογραφία και ευρετήριο 
άρθρων), χειριζόμενη με ακρίβεια και φαντασία τον επιστημονικό λόγο. 
Κατορθώνει να υποτάξει ένα πεδίο πολύπλοκο και, εν πολλοίς, άγνωστο με 
κάθε δυνατή αντικειμενικότητα και κάθε δυνατό σεβασμό. Η ανάπτυξη πα­
ραμένει ελκυστική και ενδιαφέρουσα από την πρώτη ως την τελευταία σελί­
δα. Και αφήνει στον αναγνώστη και στον μελετητή, όταν κλείνουν πλέον το 
βιβλίο, το αίσθημα ασφάλειας και απόλαυσης που νιώθει κανείς όταν ...επι­
τέλους αρχίζει να καταλαβαίνει.

Νέδα Αθ. Κανελλοπούλου

Γρηγόρης Μολύβας, Δικαιώματα και Θεωρίες Δικαιοσύνης (Rawls, Dworkin, 
Nozick, Sen), εκδόσεις Πόλις, Αθήνα 2004, 486 σελ.

Ο Γρηγόρης Μολύβας είναι λέκτορας πολιτικής φιλοσοφίας στο Τμήμα 
Φιλοσοφικών και Κοινωνικών Σπουδών του Πανεπιστημίου Κρήτης. Έχει 
εκπονήσει τη διδακτορική του διατριβή στο University College του Πανεπι­
στημίου του Λονδίνου πάνω στις έννοιες της ελευθερίας και των φυσικών 
δικαιωμάτων στην αγγλική σκέψη του 18ου αιώνα. Αν και συνεχίζει να 
ασχολείται με την πολιτική φιλοσοφία του 17ου-18ου αιώνα και, ειδικότερα, 
με τις ιδεολογίες της Αμερικανικής και της Γαλλικής Επανάστασης, πρόσφα­
τα στράφηκε στο κεντρικό πρόβλημα της αντιπαράθεσης μεταξύ του ωφελι­
μισμού και των θεωριών (θεμελιωτικών) δικαιωμάτων. Αποτέλεσμα αυτής 
της στροφής αποτελεί το βιβλίο αυτό το οποίο, χωρίς κανέναν δισταγμό, θα 
χαρακτήριζα μία από τις σημαντικότερες μονογραφίες που έχω διαβάσει τα 
τελευταία χρόνια πάνω στο θέμα.

Η αρχική πρόθεση του συγγραφέα ήταν να πραγματευτεί διεξοδικά την 
πολύπλευρη σχέση του ωφελιμισμού με τη ρωλσιανή θεωρία, όμως τελικά 
ασχολήθηκε συνολικά με τη σχέση ωφελιμισμού και δικαιωμάτων, δίνοντας

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

