
  

  Science and Society: Journal of Political and Moral Theory

   Vol 28 (2011)

   Πολιτισμικό τραύμα

  

 

  

  Constructing trauma and ethical constraints: The
ambiguity of the Holocaust for Israel 

  Jeffrey C. Alexander, Shai Dromi   

  doi: 10.12681/sas.819 

 

  

  Copyright © 2015 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Alexander, J. C., & Dromi, S. (2015). Constructing trauma and ethical constraints: The ambiguity of the Holocaust for
Israel. Science and Society: Journal of Political and Moral Theory, 28, 21–50. https://doi.org/10.12681/sas.819

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 10/01/2026 13:07:12



Κατασκευή τραύματος και ηθικός περιορισμός: η ασάφεια 
του Ολοκαυτώματος για το Ισραήλ

Jeffrey C. Alexander* και Shai Dromi**

Η εργασία αυτή εξετάζει την ερμηνεία του Ολοκαυτώματος στο πλαίσιο της ισραηλινής 
κοινωνίας από τη δημιουργία του ισραηλινοό κράτους και εφεξής. Υποστηρίζει ότι, αρχι­
κά, το Ολοκαύτωμα χρησιμοποιήθηκε με παρτικουλαριστικό τρόπο για να δικαιολογήσει 
την ισραηλινή ‘σκληρή’ στάση απέναντι σε Παλαιστινίους και Άραβες. Σταδιακά, όμως, 
η ισραηλινή κοινή γνώμη ευαισθητοποιήθηκε στο ζήτημα των Παλαιστινίων, ειδικότερα 
μετά την ισραηλινή εισβολή στον Λίβανο το 1982. Μια νέα συνειδητοποίηση έδωσε ώθηση 
σε ένα ‘μετα-στωνισπκό’ πλαίσιο αναφοράς το οποίο εκφράστηκε στις συμφωνίες του Όσλο 
το 1993. Μετά το 1995, όμως, η ισραηλινή Δεξιά πέτυχε την ανάσχεση αυτής της αφήγησης, 
προωθώντας και πάλι την κατασκευή ενός τραύματος το οποίο περιχαρακώνει τον πόνο 
του Ολοκαυτώματος στους κόλπους μιας μόνον ομάδας και αποτρέπει τη δημιουργία συ­
ναισθημάτων ενσυναίσθησης και συμπόνιας προς άλλους.

Εισαγωγή

Θα ξεκινήσουμε την ανάλυσή μας σχετικά με το τραύμα του Ολοκαυτώματος 
και τον ρόλο που διαδραματίζει στην πολίτικο-πολιτισμική ζωή του Ισραήλ με απο­
σπάσματα από δύο πολύ έγκυρες εφημερίδες, μια ισραηλινή και μια αμερικανική.

To Yad Vashem απολύει υπάλληλο ο οποίος σύγκρινε το Ολοκαύτωμα 
με το Nakba

Το Ινστιτούτο Yad Vashem απέλυσε έναν εκπαιδευτή ο οποίος συνέκρινε 

το τραύμα το)ν εβραίων επιζώντων του Ολοκαυτώματος με το τραύμα που

* Καθηγητής Κοινωνιολογίας στο πανεπιστήμιο Yale και σονδιεοθύνων too Center for Cultural 
Sociology (CCS) <jeffrey.alexander@yale.edu>

edu>

Επιστψΐ] και Κοινωνία Τεύχος 28/2011-2012



22 Jeffrey C. Alexander, Slmi Dromi

βίωσε ο παλαιστινιακός λαός κατά τον Πόλεμο Ανεξαρτησίας του Ισραήλ. 

Ο 29χρονος Itamar Shapira, από την Ιερουσαλήμ, απολύθηκε πριν από το 
εβραϊκό Πάσχα από την εργασία του στην Αρχή Μνήμης των Μαρτύρων 
του Ολοκαυτώματος και Ηρώων, μετά από παράπονο ενός δασκάλου ομά­

δας μαθητών εβραϊκού σχολείου από την Έφρα. Ο Shapira εργαζόταν στο 

Ινστιτούτο Yad Vashem για τριάμισι χρόνια...

Σε τηλεφωνική επικοινωνία που είχε με την εφημερίδα Haaretz, ο Shapira 
επιβεβαίωσε ότι μίλησε στους επισκέπτες για τη σφαγή του 1948 στο Deir 
Yassin. Ανέφερε ότι έπραξε κάτι τέτοιο γιατί φεύγοντας από το Yad Vashem 

μπορεί κανείς να δει τα ερείπια του αραβικού χωριού, τα οποία αποτελούν 
σήμερα μέρος της περιοχής Givat Shaul της Ιερουσαλήμ. To Yad Vashem 

μιλά για την άφιξη των επιζώντων του Ολοκαυτώματος στο Ισραήλ και για 
τη δημιουργία ενός καταφύγιου εδώ για τους εβραίους όλου του κόσμου. 
Είπα ότι υπήρχαν άνθρωποι οι οποίοι ζούσαν σε αυτή τη γη και ανέφερα ότι 
υπάρχουν άλλα τραύματα τα οποία παρέχουν κίνητρο σε άλλα έθνη’, ανέ­

φερε ο Shapira. Το Ολοκαύτωμα μας παρακίνησε να ιδρύσουμε ένα εβραϊ­
κό κράτος και το τραύμα του παλαιστινιακού έθνους το παρακινεί για την 
αναζήτηση προσωπικού προσδιορισμού, ταυτότητας, γης και αξιοπρέπειας, 

ακριβώς όπως ο σιωνισμός αναζητούσε τα ίδια πράγματα’, είπε ο Shapira. 
Η θέση του Ινστιτούτου είναι ότι το Ολοκαύτωμα δεν μπορεί να συγκριθεί 
με οιοδήποτε άλλο γεγονός και ότι κάθε επισκέπτης μπορεί να καταλήγει 
στα δικά του πολιτικά συμπεράσματα... To Yad Vashem θα ενεργούσε ερα­
σιτεχνικά εάν ο Itamar Shapira συνέχιζε την εκπαιδευτική του εργασία στο 
Ινστιτούτο’, είπε η Iris Rosenberg, εκπρόσωπος Τύπου του Yad Vashem. To 
Yad Vashem εργοδοτεί εργαζομένους κατ εθελοντές από ολόκληρο το πολι­
τικό και κοινωνικό φάσμα, οι οποίοι ξέρουν πώς να διαχωρίζουν τις προσω­
πικές τους θέσεις από τη δουλειά τους, ανέφερε η εκπρόσωπος.

Ο Shapira είπε ότι το Yad Vashem επιλέγει να εξετάσει μόνο μερικά από τα 

γεγονότα που έλαβαν χώρα κατά τον Πόλεμο της Ανεξαρτησίας. ‘Αυτό εί­

ναι υποκρισία. Απλά προσπάθησα να εκθέσω στους επισκέπτες τα γεγονότα 

και όχι πολιτικά συμπεράσματα. Εάν το Yad Vashem επιλέγει να αγνοεί τα 
γεγονότα, όπως για παράδειγμα τη σφαγή στο Deir Yassin ή το Nakba [Ή 

Καταστροφή’, ο όρος των Παλαιστινίων για το τι τους συνέβη μετά το 1948], 

σημαίνει ότι κάτι φοβάται και ότι η ιστορική του προσέγγιση είναι ελαττω­
ματική’, είπε ο Shapira.

Haaretz, 23 Απριλίου 2009



Κατασκευή τραύματος και ηθικός περιορισμός: η ασάφεια του Ολοκαυτώματος για το Ισραήλ 23

Γάζα: Κληρικός αποκηρύσσει πιθανή εκπαίδευση για το Ολοκαύτωμα

Ένας πνευματικός ηγέτης της Hamas είπε τη Δευτέρα ότι το να διδαχθούν οι 
Παλαιστίνιοι μαθητές τη δολοφονία έξι εκατομμυρίων εβραίων θα ήταν ένα 

‘έγκλημα πολέμου’. Ο Yunis al-Astal ξέσπασε όταν πληροφορήθηκε ότι η 
Υπηρεσία Ανακούφισης και Έργων των Ηνωμένων Εθνών σκεφτόταν σοβα­

ρά το ενδεχόμενο να εισαγάγει μαθήματα για το Ολοκαύτωμα στα 221 πε­
ρίπου σχολεία που διευθύνουν τα Ηνωμένα Έθνη στη Γάζα. Το να προστε­

θεί το Ολοκαύτωμα στο ωρολόγιο πρόγραμμα θα ήταν το ‘μάρκετινγκ ενός 
ψέματος και η διάδοσή του’, έγραψε σε μια δήλωση του ο Δρ. Asatal. Ένας 

ισραηλινός κρατικός εκπρόσωπος, ο Mark Regev, είπε ότι τα σχόλια αυτά 
ήταν ‘αισχρά’. Ένας αξιωματούχος των Ηνωμένων Εθνών ανέφερε ότι δεν 
ελήφθη καμία απόφαση για τη διδασκαλία του Ολοκαυτώματος στη Γάζα.

The New York Times, 1η Σεπτεμβρίου 2009, Α6

Οι αποκαρδιωτικές αυτές αναφορές, οι οποίες εμφανίζονται σε δύο από τις πιο 
σοβαρές, φιλελεύθερες και δημοκρατικές εφημερίδες του κόσμου, απεικονίζουν 
την ιδέα που βρίσκεται στον πυρήνα του κειμένου. Οι αναφορές στο τραύμα και οι 
απεικονίσεις του δεν είναι απλώς ατομικές αλλά κοινωνικές και συλλογικές. Ποιος 
ήταν υπεύθυνος για ένα συλλογικό τραύμα, ποια ήταν τα θύματά του και ποια εί­
ναι τα ηθικά διδάγματα ενός τραύματος για την εποχή μας -αυτά δεν είναι απλώς 
θεωρητικά ή εμπειρικά θέματα για επαγγελματίες κοινωνικούς επιστήμονες. Εί­
ναι θεμελιώδη ζητήματα της καθημερινής ζωής, θέματα που καταγράφονται στις 
ημερήσιες εφημερίδες και στο διαδίκτυο και επηρεάζουν έντονα τις σύγχρονες συ­
γκρούσεις σε ατομικό, θεσμικό, εθνικό και παγκόσμιο επίπεδο.

Ωστόσο όπως καταδεικνύουν αυτές οι αναφορές, ο τρόπος με τον οποίο παρου­
σιάζονται τα συλλογικά τραύματα στην καθημερινή ζωή είναι νατουραλιστικός, 
σε βαθμό που γίνεται πνευματικά αφελής. Τα τραύματα αναφέρονται σαν να είναι 
απλώς ιστορικά γεγονότα, ως πράγματα που συνέβησαν, πλήρως κατανοητά γεγο­
νότα, εμπειρικά θέματα τα οποία μπορούμε είτε να αναγνωρίσουμε είτε να αγνοή­

σουμε. Το πώς επιλέγουμε να αντιδράσουμε στα τραυματικά γεγονότα παρουσιά­
ζεται απλώς ως θέμα προσωπικού, ατομικού στοχασμού.

Σύμφωνα όμως με την πολιτισμική-κοινωνική προσέγγιση, καμία από τις προ- 
αναφερθείσες εικασίες δεν είναι ορθή. Τα συλλογικά τραύματα δεν ανακαλύπτο­

νται, αλλά δημιουργούνται. Συνήθως έχει συμβεί κάτι φρικτό, αλλά παραμένει 

ανοικτό ερώτημα το πώς αυτό αναπαρίσταται, υποκείμενο σε συστρεφόμενα σπει-



24 Jeffrey C. Alexander, Sitai Dromi

ροειδή νοήματα, λυσσαλέες εξουσιαστικές αντιπαραθέσεις, απλουστευτικούς δι­

πολισμούς, εξευγενισμένες ιστορίες, ευμετάβλητα ακροατήρια και εναντιωματικές 
αφηγήσεις. Τα άτομα δεν αντιδρούν στα τραύματα αλλά στις κατασκευές τους. Το 

πώς αντικατοπτρίζονται σε αυτές είναι σαφώς θέμα προσωπικής συνείδησης, αλλά 
είναι επίσης ένα ζήτημα βαθύτατα συλλογικό. Τα άτομα βιώνουν τον πόνο και τη 
δυστυχία της ήττας και τις ελπίδες για μελλοντική τους απελευθέρωση σε σχέση με 

τις συλλογικές ιστορίες που τα περιβάλλουν και τα καθοδηγούν, άλλοτε με θετικό 
και άλλοτε με τρομακτικό τρόπο.

Η εξόντωση των εβραίων ως πολιτισμικό τραύμα

Παλαιότερες εργασίες για τη δολοφονία έξι εκατομμυρίων εβραίων από τους 
ναζί, εξέταζαν πώς η απεικόνιση του φοβερού αυτού γεγονότος άλλαξε, μισό αιώ­

να μετά την αποκάλυψη του, από ‘έγκλημα πολέμου’ σε ‘Ολοκαύτωμα’ (Alexander 
2004,2009). Ως ένα ειδεχθές γεγονός που συνδέεται με τον ναζισμό, η μαζική δολο­
φονία τοποθετείται στο πλαίσιο των πολιτισμικών δομών που εδραίωσαν την ερ­

μηνεία του Β ' Παγκόσμιου Πόλεμου. Από την μία πλευρά, υπήρχε το δίπολο πολιτι­
σμός ή βαρβαρότητα και, από την άλλη, μια προοδευτική αφήγηση της βελτίωσης των 
πραγμάτων κατά τη μεταπολεμική περίοδο. Για δύο δεκαετίες αυτό το δίπολο και 
το πλαίσιο αφήγησης επέτρεψαν στα δυτικά έθνη να συγκρατήσουν σχη συλλογική 
τους μνήμη τη μαζική δολοφονία των εβραίων ως ένα γεγονός το οποίο παρέπεμπε 
στο παρελθόν, ακόμη και όταν στιγματιζόταν άγρια. Στη μεταπολεμική περίοδο οι 
άνθρωποι φρόντιζαν το μέλλον και ασχολούνταν με την ανοικοδόμησή του. Έβλε­

παν τον εαυτό τους ως οικοδόμους μιας νέας, μοντέρνας και πολιτισμένης κοινω­
νίας, όπου δεν θα επιτρεπόταν να ξανασυμβεί μια ναζιστικοό τύπου γενοκτονία. 
Αυτές οι προσπάθειες για πολιτική επανόρθωση δεν ήταν απατηλές. Στη μεταπο­
λεμική περίοδο δημοκρατίες ανοικοδομήθηκαν εκεί όπου είχαν ανθήσει δικτατο­

ρίες και αντισημιτικά εμπόδια ολόκληρων χιλιετιών ξεπεράστηκαν. Παρόλα αυτά, 

κατά τη δεκαετία του 1960, αυτή η μεγαλειώδης αφήγηση της μεταπολεμικής προό­

δου, η οποία είχε απομονώσει τη φυλετική, θρησκευτική και εθνοτική μαζική δολο­

φονία στο μακρινό παρελθόν, άρχισε να γίνεται εύθραυστη και να αλλάζει.

Τα συλλογικά τραύματα είναι περίπλοκες συμβολικές και θυμικές κατασκευ­
ές οι οποίες διαθέτουν σημαντική αυτονομία από την κοινωνική δομή και τα κοι­

νωνικά ‘συμφέροντα’ (με την πιο υλιστική έννοια), ασκώντας ταυτόχρονα ισχυρή 
επιρροή σε αυτά. Την ίδια όμως στιγμή, οι κατασκευές του τραύματος επηρεάζο­
νται από το είδος της κοινωνικής ομάδας που τις προωθεί, από την κατανομή των



Κατασκευή τραύματος και ηθικός περιορισμός: η ασάφεια του Ολοκαυτώματος για το Ισραήλ 25

πόρων που χρησιμοποιούνται για τη μετάδοσή τους, καθώς και από τη δομή της 
κοινωνικής αρένας επί της οποίας διαδραματίζεται η κατασκευή τους. Με την άνο­
δο των αντιδυτικών, αντιαποικιακών κινημάτων στον μη δυτικό κόσμο και την εμ­

φάνιση αντιπολεμικών κινημάτων καθώς και φυλετικών και εθνοτικών κινημάτων 
στον δυτικό, οι μεταπολεμικοί πρωταγωνιστές της προοδευτικής αφήγησης άλλα­
ξαν βαθιά. Η αγνότητά τους μολύνθηκε από τις ‘δικές’ τους εθνοτικές, φυλετικές 
και θρησκευτικές σφαγές και συνεπώς η ικανότητά τους να διατηρούν το δίπολο 
‘πολιτισμός ή βαρβαρότητα’ καταλύθηκε. Αντί να θεωρηθούν φορείς οικουμενι- 
κότητας [universalisai], καιηγορήθηκαν οι ίδιοι ως αρχεγονικοί [primordial] και 

παρτικουλαριστές. Η αλλαγή από το ‘έγκλημα πολέμου’ στο ‘Ολοκαύτωμα’ προέ- 
κυψε μέσα στο πλαίσιο της ανάπτυξης αυτών των νέων αντιλήψεων. Αντί να πα­

ραμείνουν στο παρελθόν, οι κίνδυνοι της φυλετικής, εθνοτικής και θρησκευτικής 

κυριαρχίας, ακόμη και της μαζικής δολοφονίας, προχώρησαν στο παρόν. Έγιναν 

μέρος της νεωτερικότητας. Για τους σύγχρονους, το Ολοκαύτωμα άλλαξε από προ­
οδευτική σε τραγική αφήγηση. Έγινε μια ιστορία ύβρεως και τιμωρίας. Ένα τραυμα­
τικό δράμα το οποίο προκαλούσε θλίψη και οίκτο, τα θύματά του έγιναν αντικεί­
μενο οικουμενικής ταύτισης, οι δε θύτες τώρα κατασκευάζονταν ως αντιπρόσωποι 
όλης της ανθρωπότητας αντί κάποιας συγκεκριμένης εθνικής ομάδας. Λειτούργησε 
ως δράμα αιώνιας επιστροφής στο οποίο οι σύγχρονοι ένιωθαν υποχρεωμένοι να 

επιστρέφουν ξανά και ξανά. Το Ολοκαύτωμα έφτασε στο σημείο να θεωρείται ως η 
ιδιότυπη εκπροσώπηση του σκότους του 20ού αιώνα, το ταπεινωτικό μάθημα πάνω 
στο οποίο ανεγέρθηκε η μεταμοντέρνα αμφιβολία. Ωστόσο, αυτό το ταπεινωτικό 
και τραγικό μάθημα διάνοιξε επίσης την πιθανότητα να κρίνεται η ανθρωπότητα 
σε τρέχοντα και μέλλοντα χρόνο με ένα καινούργιο, πιο οικουμενικό ηθικό μέτρο.

Η ερμηνεία αυτή για το Ολοκαύτωμα και την κατασκευή του τραύματος βα­
σίστηκε σε ερευνητική εργασία η οποία διενεργήθηκε στα τέλι] της δεκαετίας του 
1990. Η περίοδος εκείνη ήταν μια εποχή συγκρατημένης αισιοδοξίας. Η αμερικανι­
κή και ευρωπαϊκή παρέμβαση στο Κοσσυφοπέδιο παρείχε τη σπάνια απόδειξη για 
την καθολική δύναμη της επίδρασης του Ολοκαυτώματος. Οι δικτατορίες ακόμη 
μεταβάλλονταν σε δημοκρατίες και υπήρχε έντονος αναβρασμός για την ανάδυση 

μιας παγκόσμιας κοινωνίας πολιτών. Ηταν πλέον καιρός να επικεντρωθούμε στην 

εμφάνιση παγκόσμιων αφηγήσεων για την πιθανότητα δικαιοσύνης. Δεν υπήρχε 

πιο εκπληκτική και εμπνευσμένη αφήγηση από αυτήν που προσέφερε η επανεκτί­
μηση της μαζικής δολοφονίας των εβραίων από ένα ιστορικά οριοθετημένο έγκλη­

μα πολέμου σε ένα τραγικό τραύμα τα ηθικά διδάγματα του οποίου αφορούν τον 
πυρήνα της νεωτερικότητας. Σύμφωνα με τον Bernhard Giesen (2009), αυτή η δια­



26 Jeffrey C. Alexander, Sitai Dromi

δικασία επανεκτίμησης παρείχε ‘ένα νέο υπερεθνικό παράδειγμα συλλογικής ταυ­

τότητας’, σύμφωνα με το οποίο το Ολοκαύτωμα έγινε ‘η παγκόσμια εικόνα του κα­
κού’. Κατά τον Alexander (2004),

ένα συγκεκριμένο και ιστορικά τοποθετημένο γεγονός [είχε] μετασχηματιστεί σε 

ένα χενικευμένο σύμβολο του ανθρώπινου πόνου, [ένα] παγκόσμιο σύμβολο του 
οποίου η ίδια η ύπαρξη είχε δημιουργήσει ιστορικά πρωτοφανείς ευκαιρίες για 
εθνοτική, φυλετική και θρησκευτική δικαιοσύνη, για αμοιβαία αναγνώριση και για 
τη ρύθμιση των παγκόσμιων συγκρούσεων με έναν πιο πολιτισμένο τρόπο.

Ζούμε τώρα σε μια πιο σκοτεινή εποχή, πιο διχασμένη, πιο βίαιη και πιο τετα­
μένη. Έχουμε γίνει πολύ πιο επιφυλακτικοί για την πιθανότητα εμφάνισης μιας 
παγκόσμιας κοινωνίας πολιτών, πιο ευαίσθητοι στη συνεχή διαπύηση τοπικών 
πληγών και στα εκρηκτικά και εξουθενωτικά τους αποτελέσματα, τα οποία συχνά 

γίνονται ορατά σε παγκόσμια κλίμακα. Τώρα είναι ο καιρός να διερευνήσουμε τη 
σχέση ανάμεσα στο πολιτισμικό τραύμα και τη συλλογική ταυτότητα με έναν δια­

φορετικό τρόπο, αναπτύσσοντας τη θεωρία έτσι ώστε να μπορεί να επεξηγήσει όχι 

μόνο τα πιο γενικευμένα αλλά και τα πλέον επιμέρους και επιβλαβή αποτελέσμα­
τα. Στο άρθρο αυτό, επιστρέφουμε στην ιστορική γενεαλογία του Ολοκαυτώματος, 
αλλά τη συνδέουμε με την εμφάνιση μιας ριζικά διαφορετικής ομάδας-φορέα και 

ένα απολύτως διαφορετικό πλαίσιο. Συνδέουμε τον συμβολισμό του Ολοκαυτώμα­
τος όχι με τις πλουραλιστικές δυτικές δημοκρατίες αλλά με μια δημοκρατία απο­
φασισμένη να διασφαλίσει τα θεμέλια μιας μοναδικής θρησκείας. Συνδέουμε τον 
συμβολισμό του Ολοκαυτώματος όχι με ένα μεταπολεμικό περιβάλλον αλλά με ένα 
έθνος (το μετά το 1945 Ισραήλ) που ιδρύθηκε μέσα στον πόλεμο αντιμετωπίζοντας 

προκλήσεις αναφορικά με την ίδια του την ύπαρξη για ολόκληρες δεκαετίες, μέχρι 
και σήμερα. Παρά τις προοδευτικές φιλοδοξίες του εβραϊκού έθνους, η μνήμη της 
μαζικής δολοφονίας των εβραίων ήταν δηλωτική μιας τραγωδίας από την αρχή, 
και η κάθαρση που προήλθε από τις επαναλήψεις του δράματος συντηρούσε ηθι­

κές μομφές οι οποίες ήταν περισσότερο παρτικουλαρισιικές και αρχέχονες παρά 

οικουμενικές και πολιτικές.

Τραγικά δράματα, αποκλίνοντα αποτελέσματα

Οι τραγικές αφηγήσεις υποχρεώνουν τα μέλη ενός συνόλου να διηγηθούν και 
να αναβιώσουν συμβολικά τον πόνο των θυμάτων του τραύματος. Εάν τα θύμα­

τα αυτά απεικονίζονται στενά, ως απλοί αφηγητές, η τραγικότητα του τραύματος



Κατασκευή τραύματος και ηθικός περιορισμός: η ασάφεια του Ολοκαυτώματος για το Ισραήλ 27

είναι απίθανο να δημιουργήσει συμπάθεια για αυτούς που βρίσκονται στην απέ­
ναντι πλευρά. Δημιουργεί ταύτιση όχι με τους ‘εκτεταμένους’ αλλά με τους προγό­
νους των ίδιων των αφηγητών, εκείνων που μοιράζονται την ίδια αρχέγονη ταυ­

τότητα με τα θύματα. Το τραγικό δράμα του τραύματος παράγει μεν την κάθαρ­

ση αλλά όχι το διαφωτιστικό έλεος που περιέγραψε ο Αριστοτέλης. Είναι περισσό­
τερο αυτο-λύπηση (ή αυτο-οικτιρμός), ένα συναίσθημα που εμποδίζει την ταύτιση 
και υπονομεύει την επέκταση του ηθικού αισθήματος που περιέγραψαν σύγχρο­
νοι νεο-αριστοτελιστές όπως η Martha Nussbaum. Αντί μιας οικουμενικής αγάπης 
για τον άλλο, αυτό που προκύπτει από μια τέτοια επεξεργασία του τραύματος είναι 

μια περιοριστική φιλαυτία, ένα συναίσθημα που αναστέλλει τη φανταστική εμπει­
ρία, ενθαρρύνοντας τη συναισθηματική σχάση και την αναζήτηση αποδιοπομπαί­
ων τράγων σε επίπεδο ηθικής ευθύνης.

Σε αυτό το πλαίσιο, οι ηθικές επιπτώσεις της ‘αιώνιας επιστροφής’ του δράμα­
τος αντιστρέφονται. Το να μην μπορείς να προχωρήσεις πέραν της καταβολής του 
τραύματος, το να νιώθεις αναγκασμένος να επιστρέφεις ξανά και ξανά σε αυτό, 
ενισχύει αντί να κατευνάζει τα ιδιότυπα μίση που υποκίνησαν την επίθεση και το 
αρχικό ‘έγκλημα’. Με το μπλοκάρισμα της ηθικής και του αμοιβαίου συναισθήμα­
τος αντί της παγκοσμιοποίησής του, τα αρχικά μίση δεν ξεπερνιούνται, αλλά ανα- 

παράγονται. Αντί της διευρυμένης συμπόνιας για τον άλλο, έχουμε τον Χίτλερ που 
εκδικείται εκ μέρους του ηττημένου γερμανικού λαού, την εθνοκάθαρση στη Σερ­

βία και τους αιματηρούς αγώνες της Ινδίας και του Πακιστάν κατά των ισλαμιστών 
και ινδουιστών ‘εισβολέων’ τους.1 Επίσης έχουμε το Nakba, την κατασκευή της κα­

ταστροφής που πιστεύεται ότι προξένησε η ίδρυση του Ισραήλ στον παλαιστινιακό 
λαό, ένα τραύμα που υποκινεί τους βίαιους αντισημιτικοός και αντι-ισραηλινούς 
αγώνες των Παλαιστινίων και των αραβικών κρατών κατά του σιωνισμού και του 
ισραηλινού κράτους. Αυτοί οι πολωτικοί αγώνες, εμπνευσμένοι από τραύματα, 
τροφοδοτούν τις ταυτόχρονα τραγικές και αρχέγονες διηγήσεις οι οποίες εμποδί­
ζουν την ειρήνη ανάμεσα σε Άραβες και εβραίους στη Μέση Ανατολή σήμερα.

Ο θρήνος ενός ισραηλινού πατριώτη

Στα μέσα του 2007, ο David Remnick, εκδότης του περιοδικού New Yorker, δη­
μοσίευσε το αντιφατικό Τράμμα από την Ιερουσαλήμ’. Επρόκειτο για μια συζήτη­

ση με τον Avraham Burg, πρώην μέλος της Knesset, του ισραηλινού δηλαδή κοι­
νοβουλίου, και πρώην πρόεδρο της Παγκόσμιας Σιωνκτπκής Οργάνωσης και του 

Εβραϊκο-Ισραηλινού Πρακτορείου. Η συζήτηση του Remnick με τον τώρα πίκρα-



28 Jeffrey C. Alexander, Shai Dromi

μένο ισραηλινό ηγέτη στρέφεται κατευθείαν στις κοινωνικές διαδικασίες που επι­

θυμούμε να επεξηγήσουμε εδώ. ‘Από αυτή τη στιγμή’, παρατηρεί ο Burg, “το Ισ­

ραήλ είναι ένα κράτος τραύματος σε σχεδόν κάθε διάστασή του’. Επιμένοντας ότι 
‘δεν πρόκειται για ένα θεωρητικό απλώς ερώτημα’, ερωτά: ‘δεν θα ήταν πολύ κα­

λύτερη η ικανότητά μας να αντιμετωπίσουμε επιτυχώς το Ιράν εάν ανανεώναμε 
την ικανότητα του Ισραήλ να εμπιστεύεται τον κόσμο;’ Επειδή οι Ισραηλινοί ταυτί­

ζουν το Ολοκαύτωμα με την προδοσία τους από τη χριστιανική Ευρώπη, υποστη­

ρίζει ο Burg, δεν κατέχουν τα απαραίτητα αποθέματα εμπιστοσύνης που μπορούν 
να προωθήσουν μια ειρηνευτικά1] διαδικασία. ‘Λέμε δεν εμπιστευόμαστε τον κόσμο, 
θα μας εγκαταλείψουν’, εξηγεί. Βλέποντας τον ‘Chamberlain να επιστρέφει από το 

Μόναχο με τη μαύρη ομπρέλα’, οι Ισραηλινοί καταλήγουν στο συμπέρασμα ότι 
‘δεν έχουμε άλλη επιλογή από να τους βομβαρδίσουμε’ (Remnick 2007). Ο Burg πι­
στεύει ότι λόγω αυτής της κατασκευής του δράματος, τόσοι πολλοί Ισραηλινοί νιώ­
θουν ότι πρέπει να κάνουν αυτό και μόνον αυτό μόνοι τους. Θεωρεί αυτό το μονο­

πάτι βαθιά αυτο-ηττοπαθές. Και ερωτά:

Δεν θα ήταν πιο σωστό εάν δεν διαχειριζόμασταν μόνοι μας το πρόβλημα αλλά, 
κατά προτίμηση, εάν το εντάσσαμε σε μια παγκόσμια προσπάθεια, ξεκινώντας με 

τις χριστιανικές εκκλησίες, προχωρώντας στις κυβερνήσεις και φτάνοντας, τέλος, 

στους στρατούς;

Ο Burg αναφέρει στον Remnick ότι κατά τα πρώτα ‘αισιόδοξά του χρόνια’ το 
Ισραήλ ήταν διαφορετικό. Παραδόξως, ‘όσο πιο μακριά προχωρούσαμε από τα 
στρατόπεδα συγκέντρωσης και τους θαλάμους αερίων, τόσο πιο πεσιμιστές γινό- 
μασταν και πιο επισφαλείς προς τον κόσμο’. Όπως το βλέπει ο Burg, αυτή η μετατό­
πιση στην αφήγηση παρήγαγε τον σοβινισμό και τον εγωισμό. Σήμερα, το τραύμα 
του Ολοκαυτώματος τεμαχίζει και διαιρεί, επιτρέποντας στους συντηρητικούς Ισ- 
ραηλινούς να δικαιολογούν την καταπίεση των Παλαιστινίων. Επιμένει ότι, λόγω 

της συνείδησης του Ολοκαυτώματος, οι σύγχρονοί του δεν είναι

αρκετά ευαίσθητοι στο τι συμβαίνει στους άλλους και είναι, από πολλές απόψεις, 

αδιάφοροι για τον πόνο των άλλων. Δημεύσαμε, μονοπωλήσαμε την παγκόσμια 

οδύνη. Δεν επιτρέψαμε σε κανένα άλλο να αποκαλέσει ‘ολοκαύτωμα’ ή γενοκτο­
νία’ οποιονδήποτε πόνο μπορεί να είχε, είτε πρόκειται για τους Αρμένιους είτε για 

το Κόσσοβο είτε για το Νταρφούρ.

Το τραύμα του Ολοκαυτώματος, σημειώνει ο Burg, το θυμούνται με τέτοιο τρόπο 
που καθιστά σημαντικό κομμάτι της ισραηλινής κοινωνίας απυρόβλητο στην κριτική:



Κατασκευή τραύματος και ηθικός περιορισμός: η ασάφεια του Ολοκαυτώματος για το Ισραήλ 29

Κατοχή; Αποκαλείτε αυτό κατοχή; Αυτό δεν είναι τίποτα σε σύγκριση με το απόλυ­
το κακό του Ολοκαυτώματος! Και εάν αυτό δεν είναι τίποτα σε σύγκριση με το Ολο­

καύτωμα, τότε μπορείτε να συνεχίσετε. Και αφού τίποτα ευτυχώς δεν είναι συγκρί­

σιμο με το απόλυτο τραύμα, αυτό νομιμοποιεί πολλά πράγματα.

Εβραϊκά όνειρα για μετά την τραγωδία

Από μια πιο νατουραλιστική οπτική θα διαφαινόταν ότι το Ολοκαύτωμα θα 
αποτυπωνόταν απευθείας στο σώμα του Ισραήλ και των εβραίων του, είτε μέσω 

μαρτυρίας από πρώτο χέρι είτε μέσω πρωταρχικών ταυτίσεων. Από τη μεριά της 
πολιτισμικής κοινωνιολογίας όμως, η διεργασία του νοήματος είναι συντυχιακή. 
Για το Ισραήλ και τον εβραϊκό λαό του, από την έννοια και το μήνυμα του Ολοκαυ­
τώματος παίρνει κανείς ό,τι προλάβει. Ή μνήμη του Ολοκαυτώματος και των θυ­
μάτων του’, παρατηρεί ο Yechiam Weitz (1995:130), ‘συνοδευόταν από μια ατελεί­
ωτη πολιτική διαμάχη’ και αυτές οι συζητήσεις ήταν πάντοτε πικρές, γεμάτες έντα­
ση και συναίσθημα’, ενίοτε δε ‘βίαιες και θανατηφόρες’.2

Ο επί χιλιετίες πόνος του εβραϊκού λαού δημιούργησε μια ιστορική μνήμη κα­
ταδίωξης. Αυτές οι τραγικές επαναλήψεις αποτέλεσαν μέρος των εβραϊκών θρη­
σκευτικών τελετουργιών, απαρτίζοντας μια πολιτιστική κληρονομιά που φαίνεται 

να αξιώνει όχι πρόοδο αλλά αιώνια επιστροφή. Η μετά την περίοδο του Διαφω­
τισμού ευρωπαϊκή ‘απελευθέρωση’ των γκετοποιημένων εβραίων προκάλεσε μια 
‘προοδευτική αφήγηση’. Όμως, η ξαφνική βίαιη αντίδραση στην ενσωμάτωση των 
εβραίων στις ευρωπαϊκές κοινωνίες, που ξέσπασε κατά τις τελευταίες δεκαετίες του 
19ου αιώνα και επιταχύνθηκε στις αρχές του 20οό, ώθησε τον ευρωπαϊκό εβραϊκό 
λαό να κοιτάξει εκ νέου προς τα πίσω. Ως απάντηση σε αυτή την επώδυνη απογοή­
τευση αναδύθηκε ο σιωνισμός. Πολεμούσε εναντίον όχι μόνο του αντισημιτισμού 

αλλά και της μοιρολατρίας και του πεσιμισμού που τόσο συχνά σημάδεψαν την 
ίδια την εβραϊκή παράδοση. Υποσχόταν ότι, εάν τα πατρογονικά εδάφη ανακτώ- 
ντο, ο εβραϊκός λαός θα έφτανε σε μια γη και θα κατοικούσε σε πόλεις και η ιστο­
ρία του θα ξετυλιγόταν ξανά. Η ιστορία του εβραϊκού λαού μπορούσε να ξεκινήσει 

ξανά με ένα υγιές και ‘φυσιολογικό’ τρόπο (Alexander 2006: κεφ. 18).

Σιωνιστικοί αγώνες, μνήμες του Ολοκαυτώματος

Αυτό το ιστορικό όνειρο πραγματοποιήθηκε σε μια γη που κατοικεί™ κυρίως 
από άλλους. Η ίδρυση του Ισραήλ μετέτρεψε σε απτή πραγματικότητα την προο­



30 jeffrey C. Alexander, Sitai Dromi

δευτική αφήγηση του σιωνισμού, αλλά με ένα απόλυτα θριαμβικό και (κρατικο­

ποιημένο τρόπο. Από τα τέλη του 19ου και τις αρχές του 20ου αιώνα, ο αναπτυσ­
σόμενος σιωνιστικός αποικισμός αντιμετώπισε αυξανόμενα πικραμένους ανταγω­

νιστές, όχι μόνο τους αυτόχθονες Παλαιστίνιους αλλά και άλλους, καλύτερα οργα­
νωμένους αραβικούς μουσουλμανικούς πληθυσμούς (Khalidi 1997). Τα προβλήμα­
τα κλιμακώθηκαν στη δεκαετία του 1920, φτάνοντας στην πρώτη κορύφωσή τους 
με τις παλαιστινιακές ταραχές του 1929, κατά τις οποίες σκοτώθηκαν περίπου 250 

άνθρωποι και οι οποίες προμήνυαν τις βίαιες συγκρούσεις των επόμενων δεκαετι­

ών (Gavish 2004).
Θα μπορούσαν οι σιωνιστές να αντιληφθούν τους πιθανούς αντιπάλους τους 

με οποιοδήποτε άλλο τρόπο παρά ανταγωνιστικό; Στην πραγματικότητα, διάφορα 

είδη σχέσεων ήταν πιθανά και κάποια από αυτά δοκιμάστηκαν. Φυσικά, οι επιλο­
γές μειώθηκαν σημαντικά μετά τη δολοφονία έξι εκατομμυρίων εβραίων. Το ειδε­
χθές αυτό γεγονός έδωσε μιαν ασυνήθιστη επιτακτικότητα στην ομαδική έξοδο των 

εβραίων από την Ευρώπη, τόσο μέσα όσο και έξω από την εβραϊκή κοινότητα. Οι 
Βρετανοί εγκατέλειψαν την αποστολή τους στην Παλαιστίνη και ο OHE διακήρυξε 

μιαν εύθραυστη και παγκοσμίως μη δημοφυλή “λύση’ δύο κρατών. Ωστόσο, ακόμη 
και τότε υπήρχαν περισσότεροι δρόμοι που μπορούσαν να ακολουθηθούν. Παρά 
τις εδαφικές τους φιλοδοξίες, οι πιο αρισιερόφρονες, σοσιαλιστές και δημοκρατικοί 
ισραηλινοί μαχητές διεξήγαγαν τους αγώνες τους με λιγότερο βίαιους και εριστι­
κούς και περισσότερο πολιτισμένους τρόπους. Οι δεξιόφρονες σιωνιστές, εκπροσω­
πούμενοι από τη διαβόητη οργάνωση Stern Gang, ήταν πιο επιθετικά βίαιοι, επι­
δεικνύοντας πολύ λιγότερο ενδιαφέρον για οποιονδήποτε μη εβραίο, είτε Βρετανό, 

Άραβα, Παλαιστίνιο, μουσουλμάνο ή χριστιανό.3
Ανάμεσα στις χαοτικές συνθήκες και τις ανταγωνιστικές φιλοδοξίες του μετα­

πολεμικού αγώνα, το Ισραήλ ανακήρυξε την ανεξαρτησία του, τα αραβικά κράτη 
και οι Παλαιστίνιοι διακήρυξαν την αντίθεσή τους και κινήθηκαν εναντίον του και 
συνεπώς οι ιστορικές επιλογές μειώθηκαν έτι περαιτέρω. Οι σιωνιστικές δυνάμεις 

εμπλέκονταν σε εκ του συστάδην μάχες εναντίον ντόπιων παλαιστινιών μαχητών 

και αραβικών στρατευμάτων που είχαν εισβάλει. Οι εβραίοι στρατιώτες ατομικά 

και το ανερχόμενο εβραϊκό έθνος συλλογικά βίωσαν αυτόν τον αγώνα ως ζήτημα 

ζωής ή θανάτου. Εμείς οι εβραίοι Ισραηλινοί’, θυμάται ο ψυχίατρος Dan Bar-On 

(1997: 90), ‘βλέπαμε τους εαυτούς μας περικυκλωμένους από εχθρούς και υποχρε­

ωμένους να αγωνιστούμε, σωματικά και πνευματικά, για τη ζωή και την επιβίω­
σή μας’.

Αισθήματα συμπόνιας για τους εκτοπισμένους Παλαιστινίους -οι οποίοι απει-



Κατασκευή τραύματος και ηθικός περιορισμός: η ασάφεια τοο Ολοκαυτάψατος για το Ισραήλ 31

Χούνταν εξίσου και mo άμεσα από τον στρατό του ίδιου του Ισραήλ- παραγκωνί­
ζονταν. Ανεξάρτητα από το εάν, τότε, οι Ισραηλινοί ατομικά ή συλλογικά ως έθνος 
έκαναν σαφή αντιστοιχία με το Ολοκαύτωμα -και υποστηρίζουμε εδώ ότι γενικά 
δεν έκαναν-, δεν υπάρχει αμφιβολία ότι η μόλις πρόσφατα λήξασα και ασυνήθι­

στα καυστική εμπειρία της φυλετικά παρακινούμενης μαζικής δολοφονίας συνέ­
βαλε στην ανερχόμενη αντίληψη του εβραϊκού έθνους ως μοναδικού θύματος.

Τραύμα και αρχεγονικότητα

Το ισραηλινό κράτος, το οποίο εγκαθιδρόθηκε πάνω στο αίμα της θυσίας του 

γενναίου αλλά συχνά επικίνδυνα επιθετικού στρατού του, τίμησε τους στρατιώ- 
τες-μάρτυρες και κατέγραψε ένα εμπνευσμένο από το τραύμα μάθημα στην ιστο­
ρική του μνήμη: ότι μόνο η στρατιωτική ισχύς μπορεί να εμποδίσει την επανάλη­

ψη της βεβήλωσης και της δολοφονίας των εβραίων.4 Τα ιστορικά αρχεία δείχνουν 
ότι κατά τις δύο πρώτες δεκαετίες του νέου έθνους τα σχολικά βιβλία ήταν γεμάτα 

με ιδιαίτερα μολυσματικές περιγραφές των Αράβων: παρουσιάζονταν ως βαρβά- 

ροι, ύπουλοι, απατεώνες, κλέφτες, ληστές, προβοκάτορες και τρομοκράτες. Όπως 
δήλωσε ένας ισραηλινός ιστορικός, στις πρώτες δεκαετίες η εθνική αφήγηση ήταν 
λαξευμένη πολύ κοντά στην ‘παράδοση της αναπαράστασης της εβραϊκής ιστορίας 

ως μια συνεχούς καταγραφής αντισημιτισμού και καταδίωξης’ (Podeh 2000: 75-6). 
Η συνεχιζόμενη αραβική στρατιωτική εκστρατεία εναντίον του Ισραήλ απεικονι­
ζόταν εντός αυτού του πλαισίου. Η παλαιστινιακή βία θεωρείτο ανάλογη των πο- 
γκρόμ κατά των εβραίων πριν από την Ανεξαρτησία, οι δε Παλαιστίνιοι και άρα­
βες ηγέτες απεικονίζονταν ως οι πιο πρόσφατοι από μια ‘μεγάλη σειρά "καταπιε- 
στών" των εβραίων κατά την πορεία της ιστορίας τους’.5

Στον βαθμό που η εν λόγω τραυματική κατασκευή κατανοούσε τη θεμελίω- 
ση του σύγχρονου κράτους του Ισραήλ ως επανάληψη της εμπειρίας του Ολοκαυ­
τώματος, μια επιθετική και στρατιωτική απάντηση στο ‘παλαιστινιακό πρόβλη­
μα’ κατέστη η μόνη πιθανή ‘λύση’ στους υποκειμενικούς φόβους των Ισραηλινών 
και στους αντικειμενικούς κινδύνους μιας σειράς επιθέσεων κατά του έθνους τους. 
Και όντως, δεδομένου ότι η στρατιωτική ισχύς φαινόταν μια βιώσιμη μέθοδος που 

θα έσβηνε το παρελθόν, ακόμα και η προοδευτική αφήγηση του δημοκρατικού σι­

ωνισμού συμβιβάστηκε βαθύτατα, συνδέοντας την ‘απώλεια και τον θρίαμβο’ με 

έναν εσωστρεφή, παρτικουλαριστικό τρόπο (Ben-Amos & Bet-El 1999: 267, Bilu & 

Witztnm 2(100:1-31. Bar 2005· 16-38. Ofer 7000· 79-38), H επίσημη θεσμοθέτηση, τσ 
1951, της Ημέρας του Ολοκαυτώματος δεν θεωρήθηκε σημαντικό γεγονός. Η τρα­



32 Jeffrey C. Alexander, Sitai Dromi

γική αφήγησή της στεκόταν άβολα δίπλα αε έναν σιωνισπκό ιδρυτικό μύθο που 

στρέφονταν προς το μέλλον. Με μια μετωνυμική απόφαση, η επέτειος της Ημέρας 
του Ολοκαυτώματος τοποθετήθηκε χρονικά μια βδομάδα πριν από την επέτειο της 
Ημέρας της Μνήμης και της Ημέρας της Ανεξαρτησίας, στη χρονική περίοδο μετά 

το εβραϊκό Πάσχα και τον εορτασμό της εβραϊκής υποδούλωσης και απελευθέρω­
σης (Zertal 2005: 39, Handelman & Katz 1990). Με άλλα λόγια, η αργία του Ολο­

καυτώματος έδειχνε με παρτικουλαριστικό τρόπο ταυτόχρονα προς τα πίσω και 
προς τα εμπρός. Στην τραγική της εκδοχή θρηνούσε ‘τη σύγχρονη προσπάθεια εξο- 

λόθρευσης του εβραϊκού λαού’, ενώ στην προοδευτική της εκδοχή εξυμνούσε το 
γκέτο της Βαρσοβίας το οποίο αναδυόταν ως ‘η ηρωική σπίθα’ που είχε ξανανάψει 

τη γέννηση του Ισραήλ (Ben-Amos & Bet-EI 1999: 272).
Στην πραγματικότητα, η κατασκευή παραλληλισμών ανάμεσα στο Ολοκαύτω­

μα και στους ισραηλινούς πολέμους ήταν κάτι περισσότερο από μετωνυμικό ζή­
τημα. Ισχυρές μεταφορικές εννοιολογήσεις στοιχειοθετήθηκαν ανάμεσα στις αρ­
γίες οι οποίες τώρα πια τις σηματοδοτούν. Την παραμονή και των δύο αργιών οι 
επιχειρήσεις, οι καφετερίες και οι κινηματογράφοι κλείνουν νωρίς. Οι ραδιοφω­
νικοί σταθμοί αντικαθιστούν τα κανονικά τους προγράμματα με μελαγχολικά ισ- 

ραηλίτικα τραγούδια και οι τηλεοπτικοί σταθμοί προβάλλουν ντοκιμαντέρ για το 
Ολοκαύτωμα και τους ισραηλινούς πολέμους. Τα σχολεία αφιερώνουν αυτές τις 

άγιες μέρες στον εορτασμό ιστορικών γεγονότων και οργανώνουν υποχρεωτικές 
επιμνημόσυνες τελετές. Αν και αυτές οι τελετές σχεδιάζονται και διεξάγονται από 

εκπροσώπους του μαθητικού λόμπι, μοιάζουν πολύ μεταξύ τους, αντλώντας από το 
ίδιο, περιορισμένο, πολιτιστικό υλικό. Απαγγέλλονται πολλά ίδια ποιήματα, τρα­
γουδιούνται πολλά ίδια τραγούδια, προβάλλονται παρόμοια σχήματα λόγου και 
απαιτείται παράλληλος ενδυματολογικός κώδικας. Και τις δύο μέρες προβάλλε­
ται ζωντανά από τους περισσότερους κρατικούς τηλεοπτικούς και ραδιοφωνικούς 
σταθμούς μια κρατική τελετή (Handelman & Katz 1990:192-195).

Ακόμη ένα κοινό χαρακτηριστικό των δύο αργιών είναι οι σειρήνες που παρέ­

χουν μια χρονική και ηθική οριοθέτηση.

Στο καθορισμένο λεπτό και κατά τη διάρκειά του, οι σειρήνες ηχούν στριγκλίζο­

ντας σε κάθε χωριό, κωμόπολη και πόλη σε ολόκληρη τη χώρα. Η ανθρώπινη ζωή 

στέκεται ακίνητη, οι άνθρωποι σταματούν στον δρόμο, τα αυτοκίνητα ακινητο- 

ποιούνται στη μέση της διασταύρωσης... Όλα σιγάζουν (Handelman & Katz 1990: 
193).

Αυτή η σειρήνα η οποία, σε άλλο πλαίσιο και με διαφορετικές ρυθμίσεις, λει­



Κατασκευή τραύματος και ηθικός περιορισμός: η ασάφεια του Ολοκαυτώματος για το Ισραήλ 33

τουργεί ως προειδοποίηση αεροπορικής επιδρομής, δεν ενδυναμώνει μόνο χη σύ­
ντομη περίοδο του από κοινού εορτασμού των ιστορικών γεγονότων, αλλά επιπλέ­
ον δίνει έμφαση στην ενοωμάτωοη των θυμάτων του Ολοκαυτώματος στην εβρα- 

ϊκο-ισραηλινή συλλογική ζωή. Όπως άλλωστε σημειώνει και η Zertal (2005), έχει 
προταθεί όπως δοθεί η ισραηλινή ιθαγένεια και στα έξι εκατομμύρια εβραίων θυ­
μάτων. Ωστόσο, ενώ δημιουργεί μια αναλογία ανάμεσα σε εκείνους που χάθηκαν 
στην Ευρώπη και εκείνους που πέθαναν αμυνόμενοι το Ισραήλ, δημιουργεί επί­
σης και μια ξεκάθαρη ιεραρχία. Ενώ για τους πρώτους, τα θύματα του Ολοκαυτώ­

ματος, εορτάζεται η μνήμη με ένα χτύπημα της σειρήνας το πρωί της Ημέρας του 
Ολοκαυτώματος, για τους δεύτερους, τους πεσόντες στρατιώτες, εορτάζεται με δύο 

χτυπήματα της σειρήνας, ένα την παραμονή της Ημέρας Μνήμης και ένα το επό­

μενο πρωί.
Στο επίκεντρο της τελετουργίας της Ημέρας της Ανεξαρτησίας βρίσκεται ένα 

δίπολο το οποίο αντιπαραβάλλει τον ‘παθητικό εβραϊκό λαό της διασποράς’ της 

περιόδου πριν από το Ολοκαύτωμα -ως ‘πρόβατα για σφαγή’- με τον ‘ενεργό σι­
ωνισμό’ του Ισραήλ μετά το Ολοκαύτωμα, ‘το οποίο αγωνίστηκε με επιτυχία για 
τη δημιουργία του κράτους’. Από τη μεριά τους, οι τελετές της Ημέρας της Μνή­

μης του Ολοκαυτώματος συνοδεύονται συχνά από ένα παρόμοιο δίπολο. Εκφρά­
σεις όπως ‘από το Ολοκαύτωμα στον ηρωισμό’ και ‘από το Ολοκαύτωμα στην ανα­
βίωση/ εγκαθίδρυση’6 δηλώνουν μια σιωνιστική χρονολόγηση η οποία οδηγεί από 

το Ολοκαύτωμα της διασποράς στην εβραϊκή αναβίωση μέσω της ίδρυσης του σύγ­
χρονου Ισραήλ. Τα δίπολα αυτά εμπνέουν μια προοδευτική αφήγηση σύμφωνα με 
την οποία ‘μαχητές της αντίστασης... και στρατιώτες του Πολέμου της Ανεξαρτησί­
ας έγιναν οι πρωταγωνιστές της τελετής’. Μέσα από αυτή την πολιτική και πολιτι­
στική συνάμα διαδικασία το νεαρό Ισραήλ, σύμφωνα με τα λόγια του Bar-On ‘διέ­
σχισε την εύθραυστη διάκριση από το να είναι ηθικά καταξιωμένο ως καταδιωκό- 
μενος λαός’ -για τον οποίον ‘η καταδίωξη ενσωματώθηκε στις εσωτερικές μας ανα­
παραστάσεις διάμεσου των αιώνων της Διασποράς’- στο να γίνει μια ισχυρή και 
επιθετική στρατιωτική δύναμη, μια δύναμη η οποία δεν ‘επιχείρησε να σομπεριλά- 
βει τον "Άλλο", αλλ’ απεναντίας να τον αγνοήσει και να τον αποβάλει’ (Shamir et 

al. 1996:195).

Η κατασκευή της αιτιώδους αυτής σχέσης ανάμεσα στο Ολοκαύτωμα και τον 
ισραηλινό πόλεμο δραματοποιήθηκε από μια σημαντική και ιδιαίτερα δημοφιλή 

τηλεοπτική σειρά. Ο Ήυλώνας της Φωτιάς’ [Pillar of Fire] μεταδόθηκε για πρώτη 

φορά το 1981 στον μοναδικό τότε εθνικό τηλεοπτικό σταθμό, το κρατικό Κανάλι 1, 

Αφηγείται την ιστορία του εβραϊκού λαού κατά το πρώτο μισό του 20ου αιώνα από



34 jeffrey C. Alexander, Shai Dromi

μια χαρακτηριστικά σιωνιστική οπτική, συμπυκνώνοντας αυτό που μετέπειτα επι- 
κρίθηκε ως η ηγεμονική ισραηλινή αφήγηση (Shejter 2007). Ο Ήυλώνας της Φω­
τιάς’ οδηγούσε τον θεατή από την τραγωδία της Τελικής Λύσης’ στην ηρωική εξέ­
γερση του γκέτο της Βαρσοβίας, από εκεί στις εβραϊκές ταξιαρχίες, οι οποίες προ- 

σφέρθηκαν εθελοντικά να υπηρετήσουν στον βρετανικό στρατό και να βοηθήσουν 
τις συμμαχικές δυνάμεις στον αγώνα κατά της Γερμανίας, κατόπιν στον αγώνα 
της σιωνιστικής ηγεσίας κατά των βρετανικών δυνάμεων οι οποίες εμπόδιζαν τους 

εβραίους να μεταναστεύσουν στην Παλαιστίνη και, τέλος, κατέληγε στη διακήρυξη 

της ανεξαρτησίας του Ισραήλ και τον επακόλουθο πόλεμο με τα αραβικά κράτη.
Αυτή η ιστορική καταγραφή βασίζεται σε μια αυτο-δικαιολογητική, στενά παρ- 

τικουλαριστική και βαθιά αρχεγονική ανακατασκευή του τραύματος του Ολοκαυ­
τώματος, η οποία συνεχίζει να ασκεί τεράστια επιρροή ως τώρα. Οι εβραίοι μαχη­

τές γίνονται οι πρωταγωνιστές. Παραταγμένος εναντίον τους βρίσκεται ο μακρύς 
κατάλογος των ιστορικών αντιπάλων τους: οι Γερμανοί και οι συνένοχοί τους, οι 
Βρετανοί οι οποίοι ορθώθηκαν ανάμεσα στους εβραίους πρόσφυγες και στους μελ­
λοντικούς Ισραηλίτες, οι συμμαχικές δυνάμεις οι οποίες άργησαν να παρέμβουν 
και απέτυχαν να σώσουν τους εβραίους της Ευρώπης από την Τελική Λύση’, οι 

Άραβες-Παλαιστίνιοι και τα γύρω έθνη τα οποία ανατάχθηκαν στην ίδρυση του 
εβραϊκού κράτους και οι Ευρωπαίοι, οι οποίοι αντιπαθούν τους εβραίους επιζώ- 

ντες και ‘χαιρετίζουν’ την επιστροφή στα σπίτια τους με μεταπολεμικά πογκρόμ. 
Το δίπολο ‘εβραίος εναντίον μη εβραίου’ [Jew vs. Gentile], καθοριστικό στοιχείο 
των περισσότερων εβραϊκών κοινοτήτων από τη βιβλική εποχή, αναδιαμορφώνε- 
ται μέσα στη σιωνιστική αφήγηση. Αντί να οδηγεί, όπως έκανε παλαιότερα, στην 
κοινωνική απομόνωση, από τη μία, και στις ηθικές απαιτήσεις για μια πιο δίκαιη 
και οικουμενική τάξη, από την άλλη, η νέα εβραιο-ισραηλινή αφήγηση ενδυναμώ­
νει τον κοινωνικό αποκλεισμό και τις στρατιωτικές πτυχές του σιωνισμού. Τα ξένα 

έθνη αποδείχθηκαν αναξιόπιστα. Το Ισραήλ μπορεί να βασιστεί μόνο στην επινο­
ητικότητα του εβραϊκού λαού και στη δική του στρατιωτική δύναμη για την υπε­

ράσπισή του.

Μεταβλητές κατασκευές, νέες συμπάθειες

Μόνο αργότερα, καθώς το Ισραήλ οχυρωνόταν ολοένα και περισσότερο και ο 
στρατιωτικοποιημένος σιωνισμός είχε πληγεί, άρχισε να τρικλίζει αυτή η αμφίση- 
μη και στενόμυαλη αναδόμηση της ίδρυσης του εβραϊκού έθνους. Είναι αποκαλυ­
πτικό ότι η Ημερα του Ολοκαυτώματος έγινε πιο σημαντική από πολιτιστική άπο­



Κατασκευή τραύματος και ηθικός περιορισμός: η ασάφεια του Ολοκαυτώματος για το Ισραήλ 35

ψη καθώς το τραύμα-δράμα που την πλαισίωνε έγινε πιο επίμονα πεσιμιστικό. Είχε 
προηγηθεί μια σειρά συμβολικών εξελίξεων που συνέβαλαν σε αυτή τη συσκότιση, 
πριν από την πραγματική αλλαγή στις κοινωνικές επιδόσεις του στρατιωτικοποι- 

ημένου σιωνισμού. Για παράδειγμα, η δίκη του Adolf Eichmann, ενός αξιωματού- 
χου των ναζί ο οποίος δικάστηκε δημόσια για εγκλήματα πολέμου το 1961, εξέθεσε 

στο ισραηλινό κοινό πληθώρα μαρτυριών οι οποίες έφεραν στο φως φοβερές εμπει­
ρίες των επιζώντων του Ολοκαυτώματος. Μετά από περισσότερο από μια δεκαε­
τία κατά την οποία οι προσωπικές ιστορίες υποτιμούνταν για χάρη της συλλογικής 
προοδευτικής αφήγησης, αυτές οι μαρτυρίες που βιώνονταν ξανά, έθεσαν σε κίνη­
ση μια νέα, πιο προσωπική μνήμη του Ολοκαυτώματος· αυτό δεν ήταν πλέον μόνο 
μια εθνική καταστροφή, που προκλήθηκε από την παθητικότητα των εβραίων της 
διασποράς, αλλά και μια συλλογή προσωπικών ιστοριών οι οποίες προκαλούν τη 
συμπάθεια, πρέπει να αναμνημονευτούν και να λάβουν εκδίκηση (Shapira 1998).

Αυτή η στροφή στην τραγωδία βάθυνε περισσότερο μετά τον πόλεμο του Yom 
Kippur, το 1973, όταν το Ισραήλ μετά βίας κατάφερε να γλιτώσει από μια κατα­
στροφική ήττα. Με αυτό το συμβάν, η κοινωνική αρένα επιτέλεσης του συλλογικού 
τραύματος άλλαξε. Η εμπειρία του πολέμου επέτρεψε την υπονόμευση της παρτι- 
κουλαριστικής προσέγγισης των διακυβευόμενων ταυτοτήτων με ένα λεπταίσθητο 
αλλά ισχυρό τρόπο. Ένα πρωτόγνωρο ‘συναίσθημα φόβου’, σύμφωνα με έναν σύγ­

χρονο ισραηλινό παρατηρητή, οδήγησε στη ‘μειωμένη σημασία του προτύπου του 
σιωνιστή μαχητή’ και στην αντίστοιχη ανασυγκρότηση του δράματος του Ολοκαυ­
τώματος με τρόπο συμπληρωματικό στη μετά-τη-δίκη-του Eichmann ιδιωτικοποί­
ηση των οδυνηρών εμπειριών, η οποία ‘έδωσε μεγαλύτερη έμφαση στον πόνο των 
θυμάτων και εστίασε περισσότερο στην καθημερινή ζωή στα γκέτο και στα στρα­
τόπεδα συγκέντρωσης’. Κατά συνέπεια, ‘τώρα δόθηκε εξέχουσα θέση σε ένα δια­
φορετικό είδος ηρωισμού -ένα είδος που δεν ήταν στρατιωτικό, αλλά συνεπαγό­
ταν επιβίωση κάτω από καταπιεστικές συνθήκες’ (Ben-Amos & Bet-El 1999: 270)7 
Για πολλούς Ισραηλίτες, οι δημοσιοποιημένες φωτογραφίες των φυλακισμένων Ισ- 
ραηλινών κατά τον πόλεμο του 1973 έδωσαν το έναυσμα για να ξανασκεφτούν τις 
γνωστές πιθανότητες μιας εβραϊκής καταστροφής και ήττας. Ο Moshe Dayan, τότε 

υπουργός Άμυνας, μίλησε για τις ανησυχίες του επικαλούμενος τίποτα λιγότερο 
από ‘την καταστροφή του Ναού’ (Lau-Lavie 1968). Ο Dayan επαναλαμβάνει εδώ 

την εβραϊκή μνήμη της χειρότερης καταστροφής της βιβλικής εποχής: την κατά- 

κτηση της Ιερουσαλήμ από ξένους (δηλαδή, τους Ρωμαίους, οι οποίοι και κατέστρε­

ψαν τον Ναό του Σολορώντα) και την εκδίωξη tow Ισραηλιτών από τη γη τους. Μέ­
χρι τον πόλεμο του Yom Kippur, μόνο το Ολοκαύτωμα ήταν συγκρίσιμο με αυτό



36 Jeffrey C. Alexander, Sitai Dromi

το ιδρυτικό τραύμα του ‘ραβινικού ιουδαϊσμού’. Η δηκτική μεταφορά του Dayan 

αντλεί δύναμη από αυτά τα δύο τραύματα, εξισώνοντας τη στρατιωτική ήττα του 

1973 με τις χειρότερες ιστορικές καταστροφές στην εβραϊκή ιστορική φαντασία.
Έκτοτε, παγώθηκε στην ισραηλινή κοινωνία η διαρκής σύγκρουση ανάμεσα 

στην πιο παρτικουλαριστική και την πιο οικουμενική κατασκευή του εβραϊκού 
τραύματος-δράματος. Βεβαίως, μια αίσθηση θυματοποίησης συνέχισε να διαποτί- 

ζει τον πολιτικό λόγο κατά την τρίτη δεκαετία του Ισραήλ. Ο πόλεμος των Έξι Ημε­
ρών του 1967, ο ‘πόλεμος φθοράς’ από το 1967 ως το 1970, η Σφαγή του Μονάχου 
το 1972, η Επιχείρηση Έντεμπε το 1976 και οι διάσπαρτες τρομοκρατικές ενέργει­
ες που αναλήφθηκαν από την Οργάνωση Απελευθέρωσης της Παλαιστίνης άφη­
σαν βαθιά σημάδια στην ισραηλινή κοινωνία και χρησιμοποιήθηκαν στον δημό­

σιο λόγο με τρόπο που συχνά ανακαλούσε ή και ακόμη προκαλούσε το τραύμα. Ο 
συντηρητικός πρωθυπουργός Menachem Begin χρησιμοποιούσε έντονα τις εικό­
νες του Ολοκαυτώματος στις πολιτικές του ομιλίες σε σχέση με τις απειλές από τους 
Παλαιστινίους και τα αραβικά κράτη, προειδοποιώντας επανειλημμένα για την 
‘επιστροφή του Άουσβιτς’. Ο Begin ήταν όντως από τους πρωταγωνιστές στην πολι­
τικοποίηση του Ολοκαυτώματος στον πολιτικό λόγο του Ισραήλ. Το όραμά του για 

έναν αντι-σημιτικό κόσμο εναντίον του οποίου το Ισραήλ στέκεται μόνο του, ήταν 
το κύριο θέμα των ομιλιών και των κειμένων του:

Δεν ήρθε κανείς να μας σώσει -ούτε από την Ανατολή ούτε από τη Δύοη. Για αυτό 
έχουμε πάρει ένα όρκο, εμείς, η γενιά της εξόντωσης και της αναγέννησης: ποτέ 
ξανά δεν θα θέσουμε το έθνος μας σε κίνδυνο, ποτέ ξανά δεν θα βάλουμε τις γυ­
ναίκες, τα παιδιά και εκείνους που έχουμε καθήκον να προστατεύσουμε -ακό­
μα και με κόστος την ίδια μας τη ζωή- απέναντι από τα θανατηφόρα πυρά του 
εχθρού (παρατίθεται στο Segev 1993:398).

Όμως η συγχώνευση του Ολοκαυτώματος και των εχθρών του Ισραήλ δεν πε­
ριορίστηκε στην πλευρά του Likud. Ο ηγέτης των Εργατικών, Abba Eban, σύγκρι- 

νε την επιλογή για επιστροφή στα προ του 1967 ισραηλινά σύνορα, με την επιστρο­

φή στα σύνορα του Άουσβιτς (Yablonka 2008). Αναφερόμενοι στη σύγκρουση Αρά- 
βων-Ισραηλινών, στρατιωτικοί και πολιτικοί συχνά εξέφραζαν την ανησυχία τους 

για μια επικείμενη καταστροφή παρόμοια με το Ολοκαύτωμα. Μια συλλογή μαρ­

τυριών και εμπειριών (Shapira 1968:160-170) από τον Πόλεμο των Έξι Ημερών 
παρέχει πολλά τέτοια παραδείγματα. Αυτού του είδους οι αφηγηματικές αναφο­
ρές στην τραγωδία του Ολοκαυτώματος μέσα στη μακραίωνη ιστορία πόνου των 
εβραίων παρείχαν τη δικαιολογία για βίαιη αντίσταση εναντίον εκείνων που κρί-



Κατασκευή τραύματος και ηβικός περιορκτρός: η ασάφεια του Ολοκαυτώματος για το Ισραήλ 37

νονταν ως απόλυτες εξωτερικές απειλές.
Ωστόσο, το μετά το 1973 νέο πλαίσιο επέτρεψε στην τραγική κατασκευή του 

τραύματος του Ολοκαυτώματος να εκφραστεί με ένα διαφορετικό σενάριο, ένα σε­
νάριο που μπορούσε να συνδέσει τους εβραίους Ισραηλίτες με τον πόνο των Πα­

λαιστινίων. Εμφανίστηκε ένα ισραηλινό ειρηνιστικό κίνημα το οποίο πρότεινε τη 
φόρμουλα ‘ειρήνη αντί εδαφών’ και μια νέα γενιά κριτικών ιστορικών εξέθεσε δι­

καίως τη συνενοχή των Ισραηλινών στην εκδίωξη των Παλαιστινίων. Αριστεροί δι­

ανοούμενοι εισήγαγαν νέες κριτικές έννοιες, όπως αυτή του ‘γνωστικού μιλιταρι­
σμού’ (Azarya & Kimmerling 1985-86:42-63, Kimmerling 1993,1998: 395-416). Πιο 
μετριοπαθείς παρατηρητές μίλησαν για την εξασθένηση της ‘συλλογικής αναμνη- 
μόνευσης’ και την ανάπτυξη μιας πιο ατομοκεντρικής πολιτικής κουλτούρας βασι­

ζόμενης στα ανθρώπινα δικαιώματα (Bilu & Witztum 2000: 25).
Μια τέτοια ‘υποτίμηση του μύθου του ηρωισμού’ (Bilu & Witztum 2000: 23) 

εντάθηκε μετά τον πόλεμου του Λιβάνου, το 1982, οι πολεμικές απογοητεύσεις του 

οποίου δημιούργησαν αισθήματα ματαιότητας και οι σφαγές στη Σάμπρα και τη 
Σατίλα άναψαν αισθήματα ταπείνωσης. Στην αρχική αντίδρασή τους στις σφαγές, 
αξτωματούχοι της συντηρητικής κυβέρνησης Likud επέκρτναν τις κατηγορίες για 

συνενοχή των Ισραηλινών. Τις περιέγραψαν ως ‘αιματηρό λίβελο κατά του εβραϊ­
κού κράτους και της κυβέρνησής του’ τον οποίο ενέτασσαν στον ιστορικό αντισημι­
τισμό κατά του εβραϊκού λαού. Απαντώντας σε αυτή την αμυντική και στενά αρχε- 
γονική κατασκευή, εκατοντάδες χιλιάδες Ισραηλινών οργάνωσαν μαζική διαμαρ­
τυρία στο Τελ Αβίβ.8 Αυτή η πρωτοφανής έκφραση κριτικής και το αντιπολεμικό 

συναίσθημα προκάλεσαν τη δημιουργία μιας Διερευνητικής Επιτροπής. Με πρόε­
δρο τον πρώην δικαστή του Ανωτάτου Δικαστηρίου Yitzhak Kahan, η έρευνα οδή­
γησε σε εξαιρετικά επικριτικά ευρήματα και προέβη σε συστάσεις για μεταρρυθμί­
σεις. Ενώ ήταν οι λιβανέζοι Φαλαγγίτες που είχαν πραγματοποά)σει τη σφαγή των 
Παλαιστινίων, η Επιτροπή Kahan ανακάλυψε ότι η ισραηλινή κυβέρνηση είχε ‘έμ­
μεση ευθύνη’, κατηγόρησε δε τον υπουργό Άμυνας Ariel Sharon, για ‘άμεση προ­
σωπική ευθύνη’ (Kahan Commission 1984:283-84).

Η εισβολή στον Λίβανο και η αυτοκριτική αντίδραση απέναντι της δεν δημι­

ούργησαν μόνο μια πιο οικουμενική κατασκευή του τραύματος εντός του Ισραήλ. 

Πυροδότησαν και μια παγκόσμια αντίδραση, η οποία σύμφωνα με έναν γάλλο πα­

ρατηρητή, επέτρεψε στον κανονιστικού χαρακτήρα συμβολισμό του Ολοκαυτώ­

ματος ‘να στραφεί εναντίον εκείνων που μέχρι τώρα προστάτευε’. Για πρώτη φορά 
‘μεγάλες μερίδες της διεθνούς κοινής γνώμης αποστασιοποιούνταν από την πολι­

τική του Ισραήλ’ (Wieviorka 2007:59). Δύο δεκαετίες αργότερα, η ισραηλινή φεμι­



38 jeffrey C. Alexander, Shai Dromi

νίστρια κριτικός Ronit Lentin ισχυρίστηκε ότι αυτή η νέα ελικοειδής νοηματοδό- 

τηση είχε καταστήσει εφικτή μια διευρυμένη αλληλεγγύη. Μόνο μετά τον Λίβανο 
ο πόνος των άλλων, ειδικά δε των παιδιών της Παλαιστίνης, και όχι ο πόνος των 

εβραίων, έγινε το κύριο θέμα του ισραηλινού λογοτεχνικού και ποιητικού λόγου. 

Για πρώτη φορά, η περιγραφή του θανάτου των Παλαιστινίων έγινε χρησιμοποιώ­
ντας εικόνες από τη Shoah. Η μοίρα τους εξισώθηκε με τη μοίρα των εβραίων, κα­

θώς ισραηλινοί ποιητές και συγγραφείς θεατρικών έργων απεικόνιζαν και καθι­
στούσαν μονόδρομο την κατανόηση του πόνου των Παλαιστινίων από τους εβραί- 

ους (Lentin 2000:145). Η νέα αυτή κατανόηση συμβάδιζε με μια κόπωση του καθο­
δηγούμενου από το Ολοκαύτωμα μιλιταρισμού του πρωθυπουργού Begin και με 
την κριτική που του ασκήθηκε για τον ρόλο του Ολοκαυτώματος στην πολιτική του 

Ισραήλ. Σε μια ανοιχτή επιστολή προς τον Πρωθυπουργό, ο Ισραηλίτης συγγραφέ­

ας Amos Oz παρατήρησε:

Συχνά εγώ, όπως πολλοί εβραίοι, βρίσκω στο βάθος της ψυχής μου μια νωθρή αί­
σθηση πόνου επειδή δεν σκότωσα τον Χίτλερ με τα ίδια μου τα χέρια... Δεκάδες χι­
λιάδες νεκροί Άραβες δεν θα επουλώσουν αυτή την πληγή... Ξανά και ξανά, κύ­

ριε Begin, παρουσιάζεις στο κοινό μια παράδοξη τάση νεκρανάστασης του Χίτλερ 

για να τον σκοτώνεις κάθε μέρα εκ νέου στο πρόσωπο των τρομοκρατών (παρατί­
θεται στο Segev 1993:400).

Παλαιστινιακή αντι-αφήγηση του τραύματος

Καθ’ όλη τη διάρκεια της περιόδου της συμβολικής ανακατασκευής, το ανερ- 
χόμενο παλαιστινιακό εθνικό κίνημα διαδραμάτισε σημαντικό ρόλο, δημιουργώ­
ντας νέες ‘πραγματικότητες επί του πεδίου’ οι οποίες παρείχαν ένα νέο δραματικό 
ρεπερτόριο επιτελεστικών δυνατοτήτων. Η ενεργητική και επιθετική του ιδεολογία 
και οι συχνά δολοφονικές του τακτικές παρουσίαζαν αδιαφιλονίκητες αποδείξεις 

ενός προηγουμένως ‘αόρατου’ έθνους και λαού, καθιστώντας για τους Ισραηλινούς 

πιο δύσκολη, μολονότι όχι ακατόρθωτη, την αφήγηση μιας προοδευτικής ιστορίας 

χειραφέτησης. Εν τούτοις, η τρομοκρατία της Οργάνωσης για την Απελευθέρωση 

της Παλαιστίνης περιόρισε έντονα τη δραματική της απήχηση. Στα τέλι] της δεκα­

ετίας του 1970, ο Edward Said, ο πιο διάσημος παγκοσμίως Παλαιστίνιος διανοού­
μενος, δήλωσε ότι ενώ ‘έχουμε κερδίσει τη στήριξη όλων των λαών του Τρίτου Κό­

σμου’, η ‘αξιοσημείωτη εθνική αναγέννηση’ της ‘παλαιστινιακής ιδέας’ δεν έχει ακό­
μη επιτευχθεί, επειδή ‘δεν καταφέραμε να προκαλέσουμε το εκτεταμένο ενδιαφέ­



Κατασκευή τραύματος και ηθικός περιορισμός: η ασάφεια τοο Ολοκαοτώματος για το Ισραήλ 39

ρον της Δύσης γνα το δίκαιο του σκοπού μας’ (Said 1979: xi-x, η έμφαση στο πρω­
τότυπο). Ενώ παραδέχτηκε πόσο τον ενοχλούσαν ‘οι τρόποι με τους οποίους το 
όλο αποκρουστικό θέμα απογυμνώνεται από τις πλαισιώσεις του και τις συχνά συ­

γκεχυμένες λεπτομέρειές του, και συμπιέζεται απλά, αναπαυτικά και αναπόφευ­
κτα κάτω από τον τίτλο "παλαιστινιακός τρόμος"’, ο Said δήλωσε ‘τρομοκρατημέ­

νος από τις αεροπειρατείες αεροπλάνων, τις αποστολές αυτοκτονίας, τις δολοφο­
νίες, τον βομβαρδισμό σχολείων και ξενοδοχείων’. Πίστευε ότι αυτή η αφηγηματι­

κή αποτυχία θα έπρεπε να διορθωθεί. Για να προσελκύσει το δυτικό κοινό, το τραύ- 
μα-δράμα του παλαιστινιακού πόνου θα έπρεπε να ειπωθεί με διαφορετικό τρόπο. 
Για να υπάρξει ‘κάποια λογική της ευρύτερης παλαιστινιακής ιστορίας από την 
οποία προήλθαν όλα αυτά’, εξηγεί ο Said, πρέπει να υπάρξει μια νέα και πιο επιτα­
κτική εστίαση στην ‘πραγματικότητα του συλλογικού τραύματος [στο οποίο] περι­
κλείεται για κάθε Παλαιστίνιο το παλαιστινιακό ζήτημα’ (Said 1979: xii.) Προβλή­
θηκε μια νέα προοδευτική αφήγηση του αντι-τραύματος, η οποία περιέγραφε τον 
παλαιστινιακό πόνο, την κυριαρχία Δόσης/Ισραήλ και το ηρωικό αντιαποικιακό 
κίνημα απελευθέρωσης. Παρείχε έναν νέο συμβολικό πρωταγωνιστή με τον οποίο 
ένας ευρύς κύκλος δυτικών πολιτών και η αναπτυσσόμενη ομάδα Ισραηλινών που 

ασκούσαν αυτοκριτική μπορούσαν να ταυτιστούν ή, τουλάχιστον, να υποστηρί­
ξουν έστω και αμφιθυμικά. Αυτή η πιθανότητα εμπεδώθηκε ανάμεσα σε πολλούς 

Ισραηλινούς ως επακόλουθο της πρώτης Intifada, της σχετικά μη βίαιης παλαιστι­
νιακής εξέγερσης που ξεκίνησε το 1987. Αυτή ακριβώς η διευρυνόμενη αλληλεγγύη 
θεσμοθετήθηκε με τις συμφωνίες και τις τελετές που σηματοδότησαν τη ειρηνευτική 

διαδικασία του Όσλο το 1993.

Η αντίδραση της Δεξιάς

Αυτό που έχει περιγράφει ως ανάδυση του ‘μετα-σιωνισμού’ περιορίστηκε, αν 
και δεν διακόπηκε ολοκληρωτικά, από τη δολοφονία του πρωθυπουργού Yitzhak 
Rabin το 1995 (Cohen 1995). Η απολύτως υπολογισμένη δολοφονία του Rabin βρα­
χυκύκλωσε τις διαδικασίες ανασυγκρότησης της κοινωνίας των πολιτών, οι οποίες 

είχαν σε μεγάλο βαθμό τροφοδοτηθεί από τον τρόμο με τον οποίο το τραύμα του 

Ολοκαυτώματος συγκεκριμένα, και του εβραϊκού πόνου γενικότερα, αναδιατυπω­

νόταν συμβολικά και ηθικά. Αυτό το δολοφονικό βραχυκύκλωμα ανέδειξε τις αμ- 

φίσημες και αντιφατικές κατασκευές του τραύματος που είχαν εμφανιστεί αναφο­

ρικά με την ιστορία του Ισραήλ μετά το 1967 Ενώ το προηνηθέν παοτικουλαοι- 
στικό τραύμα-δράμα είχε αντικρουστεί, αρκετή από τη στενά αρχεγονική του δύ­



40 Jeffrey C. Alexander, Shai Dromi

ναμη παρέμενε. Πράγματι, ακόμα και αν ο πόλεμος του Yom Kippur και οι συ­
νακόλουθες δυσκολίες, επέτρεψαν τη δημιουργία μιας πιο οικουμενικής τραγικής 

αφήγησης, ενεργοποίησαν παράλληλα ένα πολύ πιο έντονα παρτικουλαριστικό εί­
δος τραγικής ιστορίας, η οποία ήταν αισθητά πιο αντι-πολιτική από τον διφορού­

μενο προοδευτικό ιδρυτικό μύθο του Ισραήλ. Και καθώς το ανερχόμενο παλαιστι­

νιακό κίνημα παρείχε τις ευκαιρίες για υπερεθνική αλληλεγγύη, είχε και ένα αντί­
θετο αποτέλεσμα. Παράλληλα με και ανταγωνιστικά προς τον παλαιστινιακό πρω­

ταγωνιστή με τον οποίο η ισραηλινή Αριστερά μπορούσε να ταυτιστεί, οι παλαιστι­
νιακές ενέργειες παρείχαν στο ανερχόμενο ισραηλινό αντιδραστικό κίνημα έναν 
ακόμη πιο ξεκάθαρο ‘μολυσμένο’ αντίπαλο, εναντίον του οποί'ου ο αρχέγονος και 

μακραίωνος αγώνας του Ισραήλ μπορούσε να συνεχιστεί.
Το 1977, το δεξιό κόμμα Likud ανήλθε στην εξουσία με ένα σχέδιο που απαι­

τούσε τη συνεχιζόμενη κατοχή και σφετερισμό της ιερής γης’, οι δε ηγέτες και υπο- 
στηρικτές του εναντιωνόταν έντονα σε κάθε παλαιστινιακή συμφωνία. Κατά τη 
διάρκεια του κινήματος αντίδρασης εμφανίστηκε επίσης το Gush Emunim -που, 

στην κυριολεξία, σημαίνει Μπλοκ των Πιστών’- του οποίου οι υποστηρικτές άρ­
χισαν μια μακρόχρονη και ιδιαίτερα επιτυχημένη εκστρατεία για την κατάληψη 
των εδαφών που ανήκαν σε Παλαιστινίους. Η θρησκευτική σιωνιστική ιδεολογία 

που ενέπνευσε το Gush Emunim δεν ήταν μιλιταριστική. Εμφανίστηκε σαν απά­

ντηση στον φαινομενικά ‘θαυματουργό’ πόλεμο του 1967 και αφηγήθηκε τη στρα­
τιωτική κατάκτηση της Ιουδαίας, της Σαμάρειας και του Σινά -η οποία διήρκε- 
σε μόλις έξι ημέρες- ως χιλιαστικό σημάδι της επικείμενης σωτηρίας του εβραϊ­
κού λαού. Σε αντίθεση με τις παραδοσιακές απόψεις του ορθόδοξου ιουδαϊσμού, το 

Gush Emunim θεωρούσε την ανέγερση, την εγκατάσταση και την ανάπτυξη -είτε 
στο προ του 1967 Ισραήλ είτε στις μετά το 1967 κατεχόμενες περιοχές- ως θετικά 
επικυρωμένη εντολή. Παρόλα αυτά, οι ενέργειες του κινήματος προκάλεσαν έντο­
νες αντιδράσεις. Παράνομοι καταυλισμοί καταργήθηκαν βίαια ξανά και ξανά, για 
να επανιδρυθούν και πάλι από το Gush Emunim. Η κοινή γνώμη εξακολουθούσε 

να μην τους υποστηρίζει, η προσδοκώμενη σωτηρία δεν έφτασε και η συμφωνία ει­

ρήνης Αιγύπτου-Ισραήλ υποχρέωσε την απομάκρυνση από το Σινά και την πρώ­

τη μαζική μετακίνηση καταυλισμών το 1982. Αφού οι μεσσιανικές φιλοδοξίες του 

αντικρούστηκαν, το Gush Emunim στράφηκε σε μιλιταριστικές αφηγήσεις διευρυ- 

μένου εποικισμού.9
Στα χρόνια που ακολούθησαν, ο ‘έποικος’ έγινε ένα διαδεδομένο σχήμα λόγου 

στη συντηρητική ‘ισραηλινή’ κοινωνία όπως ο ‘επιζήσας’. Όντως, η προηγούμενη 
συλλογική αναπαράσταση αντλούσε συμβολική δύναμη από τη δεύτερη. Για τις



Κατασκευή φιύματος καί ηθικός περιοριηιός: η ασάφεια του Ολοκαυτώματος για το Ισραήλ 41

κυρίαρχες διαμάχες της ισραηλινής Δεξιάς, οι εβραίοι χρειάζονταν απεγνωσμένα 
να προσαρτήσουν κάθε ίντσα της παλαιστινιακής γης που τους περικύκλωνε, κα­
θώς όποιος ήταν μη εβραίος ήταν πιθανός εχθρός.10 Είχαν διδαχθεί αυτό το βαθιά 

αντιπολιτικό μάθημα από την τραγική και αρχεγονική κατασκευή του τραύματος 
του Ολοκαυτώματος. Επειδή βίωσαν την εβραϊκή θυματοποίηση σαν κάτι που ποτέ 
δεν ξεπεράστηκε ολότελα, δεν μπορούσαν να μάθουν γεφυρωτικές μεταφορές από 
την επαναβίωση του τραύματος. Αντ’ αυτού, ένιωθαν υποχρεωμένοι σε κάθε σύ­
γκρουση με τους απ’ έξω να περιχαρακώνονται μέσα στα όρια τους.11

Όταν η υπουργός Εκπαίδευσης του Likud έκανε την ομιλία της για το Ολοκαύ­
τωμα το 2001, διακήρυξε την πλήρη ταύτιση με τους πρωταγωνιστές του αρχικού 
τραύματος. ‘Δεν θα μπορούσαμε να υποθέσουμε’, επέμεινε, ‘ότι διαφέρουμε από 
τους παππούδες μας οι οποίοι οδηγήθηκαν στους θαλάμους αερίων’. Απορρίπτο- 
ντας την προοδευτική αφήγηση που θα δραματοποιούσε την απόσταση ανάμεσα 

στην κατάσταση των εβραίων τότε και τώρα, επέμεινε ότι ‘αυτό που μας διαχωρί­
ζει από αυτούς είναι ότι είμαστε ένα νέο είδος εβραίου’. Αυτό που άλλαξε δεν είναι 
η αντίθεοι] ανάμεσα σε ‘εβραίο και μη εβραίο’, αλλά η ασυμμετρία της. Η εβραϊ­
κή πλευρά μπορεί τώρα να οπλιστεί. Η υπουργός εξήγησε: Ή κύρια διαφορά είναι 
εξωτερική: έχουμε ένα κράτος, μια σημαία και ένα στρατό’. Αντιθέτως, κατά τη δι­
άρκεια του ιστορικού Ολοκαυτώματος, οι εβραίοι ‘βρέθηκαν στην τραγωδία τους, 

[επειδή] δεν είχαν τίποτα από αυτά τα τρία’ (Livnat 2001, όπως παρατίθεται στο 

Feldman 2002:1). Το τραύμα-δράμα οδηγεί σε μια αναπόφευκτη λύση: μόνο η δύ­
ναμη και η βία μπορούν να σώσουν τους σύγχρονους εβραίους από το να βιώσουν 

τη μοίρα των προγόνων τους.
Εγκλωβισμένη μέσα σε αυτό το ασφυκτικά κατασκευασμένο τραύμα-δράμα, η 

πλειοψηφία της ισραηλινής Δεξιάς ταύτισε τη διαδικασία ειρήνευσης με την εκμη- 
δένιση των εβραίων. Κατά τους μήνες πριν από τη δολοφονία του Rabin, εξτρεμι- 
στικά ορθόδοξα και δεξιού προσανατολισμού περιοδικά επιτίθεντο στον στρατηγό 
που έγινε ειρηνοποιός ως ‘προδότη’ και ‘τρελό’, υπονοώντας ότι ήταν ‘αντίθρησκος’ 
και ακόμη ‘μη εβραίος’. Αυτός και ο υπουργός Εξωτερικών Shimon Peres απεικονί­
ζονταν ως μέλη των Judenrat και των Kapos, των αχρείων εβραίων ηγετών που δι­

ορίστηκαν από τους ναζί και συνεργάστηκαν για τη λειτουργία των στρατοπέδων 
συγκέντρωσης. Στις αντικυβερνητικές διαδηλώσεις που γίνονταν όλο και πιο επι­

θετικές κατά τους μήνες και τις βδομάδες πριν από τη δολοφονία του, ο Rabin απει­

κονιζόταν σε πανό φορώντας στολή και καπέλο των SS (Lentin 2000:148).

Αυτές οι ενοχλητικές εικόνες οδηγούν στην κατασκευή ενός τοσύματος- 

δράματος το οποίο είναι ολοένα και πιο εξτρεμιστικό και παρτικουραλισττκό. Ο



42 jeffmj C. Alexander, Slmi Dromi

δεσπόζων σιωνισμός δίνει τον ρόλο του πρωταγωνιστή στους ισραηλινούς εβραΐ- 

ους και του ανταγωνιστή στους Άραβες. Η νέα κατανόηση χαρακτηρίζει τους ισρα- 
ηλινούς εποίκους ως θύματα και κάθε πολιτική ή στρατιωτική δύναμη η οποία απο­

πειράται να τους εκδιώξει ως ναζί. Αυτή η ρητορεία του τραύματος πλαισίωσε την 

αντίσταση κατά της πρώτης μεγάλης κλίμακας έξωσης των ισραηλινών κατοίκων 
από το Σινά, η οποία πραγματοποιήθηκε στο πλαίσιο της ειρηνευτικής συμφωνίας 

του 1982 με την Αίγυπτο. Στην τελική σύγκρουση ανάμεσα στους εποίκους και τις 
ισραηλιτικές στρατιωτικές δυνάμεις, που τους απομάκρυναν με τη βία, οι έποικοι 
τοποθέτησαν κίτρινα αστέρια στο στήθος τους, απηχώντας το έμβλημα το οποίο οι 
εβραίοι της Ευρώπης είχαν υποχρεωθεί να φορέσουν υπό την κατοχή των ναζί.

Από το 1982, το κίνημα εποικισμού αναπτύχθηκε αξιοσημείωτα όχι μόνο σε μέ­
γεθος αλλά και σε επιρροή. Στην ‘Απεμπλοκή’ του 2005, οι ισραηλινές δυνάμεις απο­

σύρθηκαν μονομερώς από τη Λωρίδα της Γάζας και τη Βόρεια Σαμάρια, και διαλύ­
θηκαν 25 καταυλισμοί. Αυτές οι ισχυρές προκλήσεις κατά του αντι-παλαιστινιακού 
κινήματος πυροδότησαν πιο έντονες επικλήσεις του τραύματος του Ολοκαυτώμα­

τος ως απάντηση. Οι στρατιώτες που στάλθηκαν για να αποβάλλουν τους εποίκους 
συναντούσαν παιδιά που έκλαιγαν με αναφιλητά και φορούσαν κίτρινα αστέρια, 

ρωτώντας με τα χέρια προτεταμένα Ήρθατε να μας πάρετε στους θαλάμους αερί­
ων;’. Οι έποικοι ετοίμασαν στολές παρόμοιες με εκείνες του Άουσβιτς για να φορε­
θούν την ημέρα της έξωσης. Ακτιβιστές υπέρ του εποικισμού αναφέρονταν στους 
στρατιώτες και τους Ισραηλινούς ηγέτες ως Judemat, κάτι το οποίο επικρίθηκε από 
τους επιζώντες του Ολοκαυτώματος και τους πολιτικούς ακτιβιστές που ήταν ενα­

ντίον του εποικισμού (Mtiarìv 2004, 2005, Ycdiot Aharonot 2005). Η κυρίαρχη σιω- 
νιστική επίκληση του τραύματος-δράματος του Ολοκαυτώματος δικαιολογούσε τη 
αντι-αραβική και αντι-παλαιστινιακή βία στο όνομα της δημιουργίας και υπερά­

σπισης του Ισραήλ. Η υπέρ του εποικισμού δεξιά ερμηνεία κατανοεί αυτί) τη βία με 
διαφορετικό τρόπο, ως μια πράξη περιφρόνησης. Όπως οι ναζί εξάλειψαν τις εβρα­

ϊκές κοινότητες στην Ευρώπη, έτσι και οι ισραηλινοί ηγέτες καταστρέφουν εβραϊ­

κές κοινότητες στις κατεχόμενες περιοχές.

Η αναστολή της Αριστεράς

Αντιμέτωπη με τόσο αντιδραστικές κατασκευές του τραύματος, η απόκριση της 

Αριστεράς θα φάνταζε ξεκάθαρη. Τροφοδοτούμενη από τη σχετικά αυτονομημένη 
πολιτιστική δύναμη του Ολοκαυτώματος ως συμβόλου, μπορούσε να αντιπαλέψει 
τα κοινωνικά παραδείγματα πάνω στα οποία βασίζεται η δεξιά αφήγηση. Οικοδο­



Κατασκευή τραύματος και ηθικός περιορισμός: η ασάφεια του Ολοκαυτώματος για το Ισραήλ 43

μώντας πάνω oro προηγούμενο κίνημα ειρήνης, θα μπορούσε να διευρύνει τη αλ­
ληλεγγύη αναγνωρίζοντας τους Παλαιστίνιους ως θύματα όμοια με εκείνα της κα­
ταστροφής του Ολοκαυτώματος. Το ότι τέτοιες αντι-αφηγήσεις σπάνια εμφανίζο­

νται στις έντονα πολωτικές πολιτικές συγκρούσεις που χαρακτηρίζουν το σύγχρο­
νο Ισραήλ, ακόμη και ανάμεσα στους πιο μανιώδεις αντιπάλους του κινήματος του 
εποικισμού, δεν είναι απλά ένα πολιτικά ανθυγιεινό αλλά και ένα εμπειρικά περί­

πλοκο γεγονός.
Οι δυτικοί επικριτές της πολιτικής της κατοχής του Ισραήλ, εβραίοι και μη, δεν 

αντιμετωπίζουν αυτή τη δυσκολία. Στο ψευδό-ντοκιμαντέρ του 2008, ''Βαλς με τον 
Μπασίρ’, ο ισραηλινός δημοσιογράφος Ron Ben-Yshay αφηγείται την άφιξή του 
στη Σάμπρα και τη Σατίλα στο τέλος της σφαγής. ‘Θυμάσαι τη φωτογραφία από το 
γκέτο της Βαρσοβίας;’, ρωτά τον συνεντευξιαζόμενο. Το επόμενο πλάνο δείχνει μια 

ομάδα παλαιστινιών γυναικών και παιδιών να σηκώνουν ψηλά τα χέρια τους ενώ 
οδηγούνται από οπλισμένους φαλαγγίτες σε βέβαιο θάνατο. Το ακόλουθο πλάνο 
είναι ένα κοντινό σε ένα μέλος της ομάδας των μελλοθανάτων, ένα σοβαρό παιδί 
περίπου στην ίδια ηλικία με το εβραιόπουλο από το γκέτο της Βαρσοβίας. Αυτή η 

ενδεχομένως αντεστραμμένη αναλογία έχει απήχηση στο εκτός του Ισραήλ κοινό 
-το ‘Βαλς με τον Μπασίρ’ προτάθηκε για βραβείο Όσκαρ. Τέτοια αντιστροφή όμως, 

σπάνια εμφανίζεται εντός του εβραιο-ισραηλινού λόγου.
Μετα-σιωνιστές λόγιοι αποσυνέθεσαν βεβαίως τη μέχρι πρότινος ευρέως απο­

δεκτή αιτιώδη σχέση ανάμεσα στο Ολοκαύτωμα και την ίδρυση του Ισραήλ. Αντέ- 
κρουσαν τον ισχυρισμό του σιωνιστή ιδρυτή ότι η ίδρυση του Ισραήλ ήταν η μόνη 

δυνατή απάντηση στο Ολοκαύτωμα και ότι ήταν η μόνη εφικτή λύση στον αντι­
σημιτισμό που βίωνε η διασπορά. Επιπλέον, εξέφρασαν επικρίσεις για την πολιτι­
κή και μιλιταριστική οικειοποίηση του Ολοκαυτώματος (Zertal 2005, Zimmerman 
1999). Παρόλο που αυτά τα ριζοσπαστικά επιχειρήματα δεν έγιναν καθολικά απο­

δεκτά από όλους τους Ισραηλινούς, αποκαλύπτουν τη συνεχιζόμενη ταύτιση ορι­
σμένων αριστερών κύκλων με τη δεινοπάθεια των Παλαιστινίων.

Ωστόσο, μιλώντας δημόσια εναντίον της κατοχής, οι ισραηλινοί κριτικοί σήμε­
ρα σπανίως προστρέχουν στη ρητορεία της αλληλεγγύης με τους Παλαιστινίους. 

Οταν χρησιμοποιούν εικόνες από το Ολοκαύτωμα, απευθύνονται προς τα μέσα, 

προς τους εβραιο-ισραηλινούς ηγέτες και θεσμούς, χαρακτηρίζοντάς τους ως αντι- 
παλαιστίνιους ‘δράστες’. Ο φιλόσοφος Yeshayahu Leibowitz αποκάλεσε δημόσια 

τις ισραηλινές στρατιωτικές μονάδες ‘ιουδαίο-ναζί’ (New York Times 1994). Ο ιστο­
ρικός Moshe Zimmerman ισχυρίστηκε ότι τα εβησιόπουλσ στην κστενημενη Χε- 
βρώνα έμοιαζαν με τη Νεολαία του Χίτλερ, γεγονός που τον εμπόδισε να μελε­



44 Jeffrey C. Alexamler, Slmi Dromi

τήσει τους εξτρεμιστές εποίκους. Η συνέντευξη του Leibowitz έγινε περιβόητη. Ο 

Zimmerman μηνύθηκε για λίβελο.12 Σε ένα παρόμοιο περιστατικό, ξέσπασε σκάν­
δαλο και ακολούθησαν νομικές διαδικασίες για ένα γράμμα που απευθυνόταν σε 

ένα έποικο στο ‘KZ Kiryat Arba’, ευρέως γνωστό ως ‘Στρατόπεδο Συγκέντρωσης 
Kiryat Arba’, μια ταύτιση που ξεκάθαρα εξίσωνε τον εβραϊκό εποικισμό με τα να- 
ζιστικά εγκλήματα του Ολοκαυτώματος. Ενώ ο δικαστής που προέδρευε της υπό­

θεσης αναγνώρισε ότι ‘αναμφιβόλως, ο εναγόμενος είχε την πρόθεση να ισχυριστεί 

ότι ο ενάγων είναι κακός άνθρωπος’, υποστήριξε επίμονα ότι ‘όσο κακός και εάν 
φαινόταν ο έποικος, ο εναγόμενος δεν είχε την πρόθεση να τον συνδέσει με τον να­

ζισμό’ -‘Δεν ήθελε να πει ότι ο ενάγων είναι, Θεός φυλάξοι, ναζί’. Ο συλλογισμός 

του δικαστή είναι ενδεικτικός της δυσκολίας γενίκευσης του τραύματος του Ολο­
καυτώματος στο Ισραήλ σήμερα. Ώς εβραίος’, εξήγησε, ‘ο ενάγων δεν μπορεί να εί­
ναι τίποτα άλλο παρά θύμα των ναζί’.13

Υπάρχουν πολλοί λόγοι για αυτή τη ρηματική αναστολή. Ένας από αυτούς εί­
ναι αναμφίβολα η ανικανότητα του Ισραήλ να αποδεχτεί το παλαιστινιακό ζήτη­
μα η οποία προκάλεσε αυξανόμενο ριζοσπαστισμό, βία και ανττ-ισραηλινά, συ­

χνά αντισημιτικά στερεότυπα ανάμεσα σε ένα σημαντικό κομμάτι της παλαιστινι­
ακής αντίστασης. Ένας άλλος λόγος που δεν έχει αναφερθεί τόσο πολύ, σχετίζεται 

με την κεντρική θέση που κατέχει ο στρατός στην ισραηλινή κοινωνία. Οι περισσό­
τεροι ισμαηλίτες εβραίοι, τόσο οι άντρες όσο και οι γυναίκες, υπηρετούν υποχρεω­
τική στρατιωτική θητεία δύο ή τριών χρόνων ξεκινώντας στην ηλικία των 18. Πολ­
λοί παρατείνουν εθελοντικά τη θητεία τους για να κερδίσουν προνόμια και επαγ­
γελματική εξέλιξη, οι περισσότεροι δε άντρες παραμένουν έφεδροι μέχρι την ηλι­
κία των 40. Η σκληρή επίκριση του στρατού όταν συγκρίνεται με τον πλέον αδίστα­
κτο ανταγωνιστή του στη νεότερη εβραϊκή ιστορία (τη Βέρμαχτ), μολύνει όχι μόνο 
τον ίδιο τον στρατό, αλλά εμμέσως και όλη την ισραηλινή κοινωνία. Το θεσμικό 
πλαίσιο διαδραματίζει σημαντικό ρόλο στην κατασκευή του δράματος, φιλτράρο­

ντας το σπειροειδές νόημα.

Όποιες και να είναι οι αιτίες, το αποτέλεσμα αυτού του περιορισμού στη ση­
μασιακή διαδικασία είναι ότι στέρησε στους ισραηλινούς κριτικούς ένα αποτελε­

σματικό πολιτικό όπλο. Επειδή οι μετα-σιωνιστές επικρίνουν τη συνύφανση του 

Ολοκαυτώματος με την εθνική ιδρυτική αφήγηση ως αναγκαστικό γάμο, υποχρε­

ώνονται να αποφύγουν εν γένει την επίκληση του τραύματος σε πολιτικά πλαίσια. 
Αυτό επιτρέπει το μονοπώλιο του νοήματος του Ολοκαυτώματος από τις εθνικιστι­

κές κατ συντηρητικές δυνάμεις.
Πρόσφατα ωστόσο, εκδηλώθηκαν οικειοποιήσεις του Ολοκαυτώματος με τρό­



Κατασκευή τραύματος και ηθικός περιορισμός, η ασάφεια του Ολοκαυτώματος για το Ισραήλ 45

πους που επιτρέπουν τη δημιουργία παραλληλισμών. Το 2009, μετά το κάψιμο 
ενός τεμένους σε ένα παλαιστινιακό χωριό, πιθανότατα από εβραίους εποίκους, 
ο αρχιραβίνος του Ισραήλ Yona Metzger επισκέφθηκε τους πρεσβύτερους του χω­

ριού και εξέφρασε τη λύπη και την υποστήριξή του. Εμείς, ο λαός του Ισραήλ’, είπε 
ο Ραβίνος Yona Metzger, ‘έχουμε ένα τραύμα 70 ετών όταν η μεγαλύτερη κατα­
στροφή που γνωρίσαμε, το Ολοκαύτωμα, άρχισε με το κάψιμο των συναγωγών 

κατά τη Νύχτα των Κρυστάλλων’ (Yediot Aharonot 2009).

Είναι αξιοσημείωτο ότι αυτή η δήλωση δεν προήλθε από την άκρα Αριστερά 

αλλά από το θρησκευτικό Κέντρο, από μια από τις πιο υψηλά ιστάμενες αρχές 
στη χώρα. Στιγματίζοντας τους εμπρηστές και την ομάδα από την οποία προήλ­

θαν -τις ακραίες ομάδες των εποίκων- ως αντι-δημοκρατικούς και ακόμη και αντι- 
εβραίους, ο ραβίνος Metzger δημιουργεί μια προ πολλού αργοπορημένη γέφυρα 
ανάμεσα στον παλαισηντακό και εβραϊκό πόνο. Τέτοιοι νέοι μεταφορικοί συσχετι­

σμοί, όπως υποδηλώνει αυτό ίο γεγονός, δεν προέρχονται μόνο από δημοκρατικές 
ομάδες αλλά απορρέουν από μια ταύτιση ανάμεσα στις θρησκείες. Αρκετές ημέρες 
μετά τον εμπρησμό, μια αντιπροσωπεία ραβίνων και θρησκευτικών εκπροσώπων 
από τον εβραϊκό καταυλισμό του Tekoa παρουσίασαν ένα νέο Κοράνι στους πρε­

σβύτερους του παλαιστινιακού χωριού για να αντικαταστήσουν εκείνο που κάη­
κε. ‘Θέλουμε να δημιουργήσουμε νέες συνθήκες ανάμεσα σε εβραίους και Άραβες’, 

είπε ένα μέλος της αντιπροσωπείας. Ό εβραϊκός νόμος απαγορεύει την πρόκληση 

ζημιάς ενός ιερού χώρου’ (Haaretz 2009).

Οι κριτικοί αλλά και οτ μετριοπαθείς Ισραηλτνοί φαίνονται να ανησυχούν ολο­
ένα και περισσότερο για τον ρόλο που κατέχει το Ολοκαύτωμα στη συλλογική μνή­

μη και τη χάραξη σύγχρονων πολιτικών. Σύμφωνα με την ισραηλινή Δεξιά, η ανα­
γνώριση των δικαιωμάτων των Παλαιστινίων είναι εχθρική πράξη κατά του εβρα­
ϊκού λαού. Η αλληλεγγύη δεν μπορεί να επεκταθεί πέραν των ορίων της ίδιας της 
ομάδας. Πρέπει να είναι αρχέγονη, όχι πολιτική. Συγκροτημένο ξανά με αυτόν τον 
τρόπο, το τραύμα-δράμα του Ολοκαυτώματος είναι μια συνταγή για σύγκρουση 
χωρίς τέλος. Εάν επικρατήσει αυτή η αντίληψη, δεν θα είναι μόνο αποσταθεροποι­

ητική γεωπολιτικά. Θα προσβάλει τις οικουμενικές ηθικές αρχές τις οποίες η μνή­

μη του Ολοκαυτώματος μας καλεί να διατηρήσουμε. Η αλλαγή αυτού του συμβο­
λικού περιορισμού είναι αναγκαία προϋπόθεση εάν πρόκειται ποτέ να υπάρξει ει­

ρηνική συνύπαρξη. Ένα πρόσφατο τεύχος του έγκυρου περιοδικού Israel Studies 
(2009) τιτλοφορείται ‘Ιπραηλινοί και Ολοκαύτωμα: οι πληγές ζητούν επούλωση’. 

Συμφωνούμε.



46 jeffrey C. Alexander, SM Dromi

Σημειώσεις
1. Σε μια σειρά σημαντικών μελετών, ο ψυχίατρος Vamik Volkan (2001) εξέτασε τέτοιες στενές και 

επιμέρους αποκρίσεις στο τραύμα και τον τρόπο με τον οποίο τροφοδοτούν τη βία και την εκδίκηση. 
Από ιστορική και κοινωνιολογική οπτική, η εργασία του Volkan χρεώνεται με τις ατομιστικές και να- 
τουραλιστικές παραδοχές που τόσο συχνά στερούν προοπτική από τις ψυχαναλυτικές προσεγγίσεις 
της συλλογικής ζωής. Αυτά τα προβλήματα επηρεάζουν επίσης, αλλά με λιγότερο περιορισπκό τρόπο, 
τις περιεκτικές πολιτικές μελέτες του Dan Bar-On (1997) και των συνεργατών του (Shamir et al. 1996).

2. Είναι παράδοξο ότι η Idith Zertal (2005:4-5) επιμένει να αντιπαραθέτει αυτό που η ίδια αντι­
λαμβάνεται ως πραγματική ‘ιστορική διάσταση των γεγονότων’ με την ‘εκτός πλαισίου χρήση τους’ 
στη νέα συλλογική μνήμη του έθνους, την οποία καταδικάζει ότι έχει διαστρέφει τα δεδομένα. Η 
θέση που διαπνέει τη δική μας προσέγγιση είναι ότι η ιστορία αυτή καθ’ εαυτή δεν είναι ποτέ προ­
σιτή. Το να την κάνει κάποιος να φαίνεται προσιτή σημαίνει ότι παρέχει πηγές από την ιδεολογική 
κριπκή στην οποία εμπλέκεται η Zertal.

3. Για μια σύνθετη εκτίμηση της σημαντικής αντίθεσης ανάμεσα στις νοοτροπίες και τις πολεμι­
κές στρατηγικές των αριστερόστροφων και δεξιόστροφων εβραϊκών δυνάμεων που μάχονταν για τη 
δημιουργία ενός εβραϊκού κράτους, βλ. Bickerton & Klausner (2002:100-115).

4. Για πολλούς σύγχρονους φίλους του Ισραήλ -και σίγουρα συγκαταλεγόμαστε και εμείς ανάμε­
σα σε αυτούς- ο επιπρόσθετος χαρακτηρισμός ‘εθνοκάθαρση’ θα φανεί σκληρός. Μας φαίνεται όμως 
ως το αναπόφευκτο αποτέλεσμα της βαθιά αναθεωρητικής, αυτοκριτικής ιστοριογραφίας του ίδιου του 
Ισραήλ των δύο δεκαετιών. Όπως τεκμηριώνουν συγγραφείς -βλ. Benny Morris (1987) και Ilan Pappe 
(1992)- με επώδυνη εμπειρική λεπτομέρεια, η σύγκρουση για την Ανεξαρτησία περιλάμβανε όχι μόνο 
τον οικειοθελή αγώνα των παλαιστινιών κατοίκων αλλά και μαζικές μεταφορές πληθυσμού από τους 
Ισραηλινούς, οι οποίες απομάκρυναν χιλιάδες Παλαιστινίους από τη γη τους και εξάλειψαν την πα­
λαιστινιακή ταυτότητα εκατοντάδων αραβικών χωριών. Αυτό δεν σημαίνει ότι τα ιστορικά γεγονότα 
που προκλήθηκαν από την απόφαση του OHE για δύο κράτη ήταν αναπόφευκτα, ούτε ότι οι Παλαι­
στίνιοι και οι Άραβες απαλλάσσονται από τις δικές τους μοιραίες ευθύνες. Για μια συλλογή εκθέσεων 
που βασίζονται σε αρχεία από άραβες και εβραίους ακαδημαϊκούς οι οποίες εξετάζουν αυτή τη σύν­
θετη και βαθιά αντιφατική περίοδο, βλ. Rogan & Shlaim (2001). Αυτή η συλλογή είναι επίσης αξιοση­
μείωτη για το επίμετρο του Edward Said (2001). Σε αυτό -μια από τις τελευταίες δημοσιεύσεις του- ο 
Said επιτίθεται κατά των καταπιεστικών αντισημιτικών και στρατιωτικών συνθηκών, οι οποίες κατά 
τι] γνώμη του, σημάδεψαν τόσο πολύ την αραβική και παλαιστινιακή πολνπκή και πολιτιστική ζωή 
κατά την περίοδο μετά την Ανεξαρτησία. Για μια διορατική περίληψη των πολωτικών επιπτώσεων των 
‘ιστορικών πολέμων’ του Ισραήλ για τη συλλογική του ταυτότητα, βλ. Brunner (2002:107-135).

5. Αυτό το συγκεκριμένο ισραηλινο-εβραϊκό αλαίσιο συμπλήρωνε τον ευρύτερα μολυσματικό 
δυτικό οριενταλισμό. Αν και σαρωτικός και επιθετικός, ο Said δεν έσφαλε όταν δήλωσε τριάντα χρό­
νια πριν ότι ‘ανάμεσα στον σιωνισμό και τη Δόση εξακολουθεί να υπάρχει μια κοινότητα γλώσ­
σας και ιδεολογίας [η οποία] εξαρτάται σε μεγάλο βαθμό από μια αξιοσημείωτη δυτική παράδοση 
εχθρότητας κατά του Ισλάμ συγκεκριμένα και της Ανατολής γενικότερα’. Ισχυριζόμενος ότι οι Άρα­

βες ήταν ‘σχεδόν η μοναδική εθνότητα για την οποία οι φυλετικές δυσφημίσεις ήταν ανεκτές, και ακό­
μα ενθαρρύνονταν’, ο Said εισηγήθηκε ότι ‘οι Άραβες και το Ισλάμ αντιπροσωπεύουν τη θηριωδία,
IQ dKö'OOlü ûpiipTTjjiüTû, TfjV £K(pD/\lGjicVTj üKGAüCiQ, Tij AcXyVtiQ Ku! TTjV ÎjAlüiOTTjTu OTöV au'lKö KCii



Κατασκευή τραύματος και ηθικός περιορισμός: η ασάφεια του Ολοκαυτώματος για το Ισραήλ 47

ακαδημαϊκό λόγο’ (1979:26, η έμφαση στο προπότυπο).
6. Η φράση ‘Από το Ολοκαύτωμα στην Αναβίωση’ [M’shoah L’tkuma] είναι πολύσημη. Η λέξη 

Tkuma’ μπορεί να μεταφραστεί ως αναβίωση και ως εγκαθίδρυση (ειδικά όσον αφορά την εγκαθί­
δρυση του κράτους του Ισραήλ).

7. Οι Bilu & Witztum (2000: 20) διαπιστώνουν, για παράδειγμα, ότι η ψυχιατρική διάγνωση 
της μετατραυματικής διαταραχής άγχους μπορούσε να προκύψει ως επακόλουθο του πολέμου του 
Yom Kippur, καθώς υποδήλωνε μια εξασθένιση της άκαμπτης στρατιωτκής δύναμης του Ισραήλ 
που πρωταγωνιστούσε: Ό μύθος του ηρωισμού διαβρώθηκε σημαντικά στον Πόλεμο του 1973. Ως 
επακόλουθο της απόλυτης έκπληξης και σύγχυσης στο ξεκίνημα του πολέμου, των στρατιωτικών ητ­
τών κατά τις πρώτες ημέρες των εχθροπραξιών και το βαρύ τίμημα των απωλειών -περισσότεροι από 
2.500 νεκροί στρατιώτες και περίπου 7.000 τραυματίες- ο πόλεμος καταγράφηκε στην εθνυιή συνεί­
δηση ως μαζικό τραύμα’.

8. Ενώ αυτή η διαμαρτυρία είναι κοινώς γνωστή στο Ισραήλ ως η ‘διαμαρτυρία των 400.000’, οι 
πηγές διίστανται για τον ακριβή αριθμό των διαδηλωτών που συμμετείχαν. Πιο συντηρητικοί υπο­
λογισμοί τοποθετούν τον αριθμό στο μισό, ενώ άλλοι ισχυρίζονται ότι η πλατεία στην οποία διεξή- 
χθη και οι παρακείμενοι δρόμοι δεν μπορούν να χωρέσοον ούτε το ένα τρίτο (Azaryahu 2007).

9. Για μια λεπτομερή καταγραφή των πρώτων χρόνων του Gush Emunim και του θρησκευτικού 
και πολιτικού περιβάλλοντος από το οποίο προήλθε, βλ. Newman (1985). Η στροφή από τον μεσσια­
νικό θρησκευτικό λόγο στον μιλιταριστικό, στην πολιτική κουλτούρα του Gush Emunim, συζητείται 
στο Taub (2007). Εάν τα πολωτικά αποτελέσματα της αλλαγής στις αφηγήσεις του ισραηλινοό τραύ- 
ματος-δράματος, εμβάθοναν από πιο ‘φονταμενταλιστικές’και, συχνά, πιο εσχατολογικές εκδοχές της 
εβραϊκής θρησκείας, το ίδιο μπορεί να ειπωθεί για το παλαιστινιακό τραύμα. Τα πιο ριζοσπαστικά και 
απορριπτικά στοιχεία τα οποία αφιερώθηκαν δημοσίως στην εκμηδένιση του Ισραήλ, βίωσαν όλο και 
περισσότερο τις πηγές του δράματος και του πιθανού διαχωρισμού του, μέσω τις ισλαμ ικής πίστης. Για 
αυτή τη συνύφανση θρησκευτικών ακροτήτων, βλ. Friedland & Hecht (1996:168-170,355 επ.).

10. Λόγω της πολυκομματικής δομής του πολιτικού χάρτη του Ισραήλ, οι ορισμοί ‘Αριστερά’ και 
‘Δεξιά’ είναι τρόπον τινά ολισθηροί. Ενώ τα κόμματα διαφέρουν σύμφωνα με τις κοινωνικοοικονο­
μικές τους πολιτικές, εκτεινόμενες από τον σοσιαλισμό μέχρι τον ακραίο φιλελευθερισμό, δεν υπάρ­
χει πάντα αντιστοίχηση όσον αφορά την αραβο-ισραηλινή σύγκρουση. Περαιτέρω επιπλοκές δημι- 
ουργούνται όταν ληφθούν υπόψη οι θέσεις των κομμάτων αναφορικά με τις σχέσεις ανάμεσα στη 
θρησκεία και την πολιτεία, οι οποίες εκτείνονται από την ορθοδοξία μέχρι τον ακραίο αντυιληρικα- 
λισμό, καθώς και των θέσεων που υιοθετούν τα μειονοτικά κόμματα.

11. Πρέπει να τονιστεί ότι δεν είναι όλοι οι Ισραηλίτες κάτοικοι των περιοχών που κατακτήθη­
καν από το Ισραήλ το 1967 μέλη αυτού του κινήματος. Ενώ οι αρχικοί μεταπολεμυιοί έποικοι χαρα­
κτηρίζονταν από θρησκευακή και ιδεολογική δέσμευση στο σχέδιο εποικισμού, ένα σημαντικό μέ­
ρος των εβραίων αποδήμων σε αυτές τις περιοχές παρακινούνταν από οικονομικά αίτια. Η ιδεολο­
γία που περιγράφεται εδώ αντιπροσωπεύει το πιο τολμηρό και ακτιβιστικό ‘κίνημα εποικισμού’, και 
δεν εκτείνεται σε όλους τους εβραίους κάτοικους των κατεχόμενων περιοχών.

12. Η δήλωση δημοσιεύτηκε αρχικά στο Nudel (1995). Τα πρακτικά της δίκης για αυτό το ζήτη­
μα βρίσκονται στο Civil Complaint (Tel Aviv) 2313/00 Zimmermann Vs. Yedioth Communication 
Inc., 2005 [στα εβραϊκά].

13. Civil Complaint (Jerusalem) 552/84 Haetzni vs. Tomarkin, 1986 [στα εβραϊκά].



48 jeffrey C. Alexander, Sitai Dromi

Βιβλιογραφικές αναφορές

Alexander, J. C. (2004). On the Social Construction of Moral Universale: The "Holocaust 
from War Crime to Trauma Drama"’, oro J.C. Alexander, R. Eyennan, B. Giesen, 
N. Smelser & P. Sztompka (2004). Cultural Trauma and Collective Identity, Berkeley: 
University of California Press.

Alexander, J. C. (2006). The Civil Sphere, New York: Oxford University Press.
Alexander, J. C, with M. Jay, B. Giesen, M. Rothberg, R. Manne, N. Glazer & E. Katz (2009). 

Remembering the Holocaust: A Debate. Oxford: Oxford University Press.
Azarya, V. & B. Kimmerling (1985-86). ‘Cognitive Permeability of Civil-Military Boundaries: 

Expectations from Military Service in Israel’, Studies in Comparative International 
Development. 20 (4): 42-63

Azaryahu, M. (2007). Tel Aviv: Mythography of a City, Syracuse, NY: Syracuse University 
Press.

Bar, Doron (2005). Holocaust Commemoration in Israel during the 1950s: The Holocaust 
Cellar on Mount Zion’, Jewish Social Studies: History, Culture, Society, n.s. 12 (1): 16-38.

Bar-On, D. (1997). Israeli Society between the Culture of Death and tire Culture of Life’, 
Israeli Studies 2 (2): 88-112.

Ben-Amos, A. & I. Bet-El (1999). Holocaust Day and Memorial Day in Israeli Schools: 
Ceremonies, Education and History’, Israeli Studies 4 (1): 258-284

Bickerton I.J. & C.L. Klausner (2002). A Concise History of the Arab-Israelt Conflict, 4th edition, 
Upper Saddle River, New Jersey: Prentice Hall.

Bilu, Y. & E. Witztum (2000). “War-Related Loss and Suffering in Israeli Society: An 
Historical Perspective’, Israeli Studies 5 (2): 1-31

Brunner, J. (2002). ‘Contentious Origins: Psychoanalytic Comments on the Debate over 
Israeli’s Creation’, oro J. Bunzl & B. Beit-Hallahmi (επιμ.), Psychoanalysis, identity, and 
Ideology: Critical Essays on the Israel/Palestine Case, Boston: Kluwer Academic Publishers.

Cohen, E. (1995). Israel as a Post-Zionist Society’, στο R. Wistrich & D. Ohana (επιμ.), Hie 
Shaping of Israeli Identity: Myh, Memory and Trauma, London: Frank Cass.

Feldman, J. (2002). Marking the Boundaries of the Enclave: Defining the Israeli Collective 
through the Poland Experience’, Israeli Studies 7 (2) 2:1-31.

Friedland, R. & R. Hecht (1996). To Rule Jerusalem. New York: Cambridge University 
Press.

Gavish, D. (2004). A Survey of Palestine under the British Mandate, 1920-194S. London and 
New York: Routledge.

Giesen, B. (2009). Horn Denial to Confessions of Guilt’, στο J.C. Alexander, Remembering the 
Holocaust: A Debate. Oxford: Oxford University Press.

Haaretz (2009). Rabbis Meet Yasuf Leaders to Calm Tensions after Mosque Arson’, 
December 14.

Handelman, D. & E. Katz (1990). State Ceremonies of Israel-Remembrance Day and 
Independence Day’, στο D. Handelman (επιμ.), Models and Minors: Towards Anthropology 
Gj ljUvLìc Ledits, L-uiTiDncigci Luìiibridge university rress.



Κατασκευή τραύματος και ηθικός περιορισμός: η ασάφεια του Ολοκαυτώματος για το Ισραήλ 49

Israel Studies (2009). 14 (1).
Kahan Commission (1984). Israel's Lebanon War, New York: Simon and Schuster.
Khalidi, R. (1997). Palestinian Identity: The Construction of Modern Consciousness. New York: 

Columbia University Press.
Kimmerling, B. (1993). Patterns of Militarism in Israel’, European journal of Sociology (2): 

1-28
Kimmerling, B. (1998). Political Subcultures and Civilian Militarism in A Settler-Immigrant 

Society’, στο D. Bar-Tal, D. Jacobson & A. Kliemann (επιμ.), Concerned with Security: 
Learning from Israel’s Experience, Greenwich, Conn.: JAI Press.

Lau-Lavie, N. (1968). Moshe Dayan: a Biography, London: Vallentine, Mitchell.
Lentin, R. (2000). Israel and the Daughters of the Shoah: Reoccupying the Territories of Silence. 

New York: Berghahn Books.
Livnat, L. (2001). Of Holocaust and Heroism’, Ha'aretz, April 19.
Maariv (2004). Moving to a New Home is not Similar to Crematoriums and Gas Chambers’ 

[οτα εβραϊκά], December 21.
Maariv (2005). The Difficult Scenes which will never Relent’ [στα εβραϊκά], August 8.
Morris, B. (1987). The Birth of the Palestinian Refugee Problem, 1947-1949, Cambridge: 

Cambridge University Press.
New York Times (1994). Y'eshayahu Leibowitz, 91, Iconoclastic Israeli Thinker.’ August.
Newman, D. (ed.) (1985). Hie Impact of Gush Emunim: Politics and Settlement in the West Bank, 

London: Croom Helm.
Nudel, A. (1995). Prof. Moshe Zimmerman: The children of the settlers in Hebron are 

exactly like the Hitler Youth’ Yerushalayim, April 28.
Ofer, D. (2000). The Strength of Remembrance: Commemorating tire Holocaust During the 

First Decade of Israel’, Jewish Social Studies 6 (2): 29-38.
Pappe, I. (1992). The Making of the Arab-lsraeli Conßät, 1947-51, London: I.B. Tauris.
Podeh, E. (2000). History and Memory in the Israeli Educational System: The Portrayal of 

the Arab-lsraeli Conflict in History Textbooks (1948-2000)’, History and Memory 12 (1): 
65-100.

Remnick, D. (2007). The Apostate: A Zionist Politician Loses Faith in the Future’, The New 
Yorker (July 30): 32-37.

Rogan, E. L. & A. Shlaim (επιμ.) (2001). The War for Palestine: Rewriting the History of 1948, 
Cambridge: Cambridge University Press.

Said, E. W. (1979). The Question of Palestine, New York: Times Books.
Said, E. W. (2001). ‘Afterword: The Consequences of 1948’, στο E.L. Rogan & A. Shlaim 

(επιμ.), The War for Palestine: Rewriting the Histoiy of 1948. Cambridge: Cambridge 
University Press.

Shamir, S., T. Yitzhaki-Verner & D. Bar-On (1996). "'The Recruited Identity": The Influence 
of the Intifada on the Perception of the Peace Process from the Standpoint of the 

Individual’, Journal of Narrative and Life Histon/ 6 (3): 193-233
Shaoira. A. (1998) TU-l- D—Λ K_______:__D-.i.i; - λ K_________ :„

Studies 4 (2): 40-58.



50 Jeffrey C. Alexander, Sitai Dromi

Shapira, A. (επιμ.) (1968). Warriors' Discourse: Chapters in Listening and Meditation [Siyach 
Lochamim: Pirkey Hakshava Vclntbonenut] [στα εβραϊκά], Tel Aviv: Kvutzat Chaverim 
Tzeirim Mehatnua Hakibutzit.

Segev, T. (1993). Lite Seventh Million: the Israelis and the Holocaust. New York: Hill and 
Wang.

Shejter, A.M. (2007). The Pillar of Fire by Night, to Shew them Light’, Media, Culture & 
Society, n.s. 29(6): 916-933.

Taub, G. (2010). The Settlers and the Struggle for the Meaning of Zionism, New Haven, CT: Yale 
University Press.

Volkan, V. (2001). Transgenerational Transmissions and Chosen Traumas: An Aspect of 

Large-Group Identity'’, Group Analysis 32(1): 79-97.
Yablonka, H. (2008). The Holocaust Consciousness in the Third Decade: From "There" to 

"Here and Now"’, στο Z, Zameret & H. Yablonka (επιμ.), The Third Decade [στα εβραϊ­
κά], Jerusalem: Yad Ben Zvi.

Yediot Aharonot (2005). Settlers: Well Greet the Soldiers in Auschwitz Uniforms’ [στα εβρα­
ϊκά], 28 Ιουλίου.

Yediot Aharonot (2009). Pabbi Metzger Brings Peaceful Message to Yasuf Village’ [στα εβρα­
ϊκά], 14 Δεκεμβρίου.

Weitz, Y. (1995). Political Dimensions of Holocaust memory in Israel’, στο R. Wistrich & D. 
Ohana (επιμ.), The Shaping of Israeli Identity: Myth, Memory and Trauma, London: Frank 
Cass.

Wieviorka, M. (2007). The Lure of Anti-Semitism: Hatred of jews in Present-Day France, Leiden/ 
Boston: Brill.

Zertal, I. (2005). Israel's Holocaust and the Politics of Nationhood, Cambridge: Cambridge 
University Press.

Zimmerman, M. (1999). ‘"Post-Zionism" and Post-Zionism’ [στα εβραϊκά], Theory and 
Criticism 12-13:487-496.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

