
  

  Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας

   Τόμ. 28 (2011)

   Πολιτισμικό τραύμα

  

 

  

  Ο ελληνικός Εμφύλιος ως πολιτισμικό τραύμα 

  Νίκος Δεμερτζής   

  doi: 10.12681/sas.821 

 

  

  Copyright © 2015 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Δεμερτζής Ν. (2015). Ο ελληνικός Εμφύλιος ως πολιτισμικό τραύμα. Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση
Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας, 28, 81–109. https://doi.org/10.12681/sas.821

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 23/01/2026 19:21:05



Ο ελληνικός Εμφύλιος ως πολιτισμικό τραύμα
Νίκος Δεμερτζής’

Σε αυτό το κείμενο, το οποίο στηρίζεται σε δευτερογενή βιβλιογραφική έρευνα αλλά και σε 
πρωτογενή ποιοτική έρευνα συνεντεύξεων βάθους, επιχειρώ να δείξω πότε και πώς ο ελλη­
νικός εμφύλιος πόλεμος θεσμίστηκε ως “πολιτισμικό τραύμα’. Ένα πολιτισμικό τραύμα δεν 
είναι μια σταθερή κατάσταση, αλλά μία ανοιχτή και εναντιωματική διαδικασία κοινωνι­
κής διαπραγμάτευσης για το νόημα, τη δημόσια αναπαράσταση και την αναμνημόνευση 
παρελθοντικών γεγονότων, τα οποία έχουν νοηματοδοτηθεί από ποικίλους φορείς της δη­
μόσιας σφαίρας (διανοούμενους, ομάδες συμφερόντων κ.ά.) ως ταπεινωτικά, ανάρμοστα 
και άδικα για μεγάλα τμήματα της κοινωνίας ή/και ολόκληρο το κοινωνικό σώμα.

Συνοπτική εισαγωγή στο γεγονός και τις συνέπειες του
Αν και η χρονολόγησή του είναι αμφιλεγόμενη, επισήμως είναι αποδεκτό ότι ο 

ελληνικός εμφύλιος πόλεμος άρχισε τον Δεκέμβριο του 1944 και τελείωσε τον Αύ­
γουστο του 1949. Διεξήχθη ανάμεσα σε ένοπλες δυνάμεις της Αριστερός, οι οποί­
ες συνίσταντο κυρίως από ελληνόφωνους και μια σχετικά μικρή μειοψηφία σλα­
βόφωνους κομμουνιστές, από τη μία πλευρά, και παραστρατίστηκες ομάδες της 
Δεξιάς και τις εθνικές ένοπλες δυνάμεις της πολιτείας, που στηρίζονταν σημαντι­
κά από τα βρετανικά στρατεύματα και την αμερικανική στρατιωτική βοήθεια, από 
την άλλη. Τον πόλεμο κέρδισε η δεύτερη πλευρά. Ο ελληνικός Εμφύλιος υπήρξε 
καθοριστική στιγμή1 του Ψυχρού Πολέμου και οι Μεγάλες Δυνάμεις (Βρετανία, 
ΗΠΑ και Σοβιετική Ένωση) είχαν άμεσο ενδιαφέρον μιας και το αποτέλεσμά του 
θα εδραίωνε το μεταπολεμικό status quo στα Βαλκάνια. Ήταν η πρώτη παραδειγ­
ματική περίπτωση για την οποία οι Ηνωμένες Πολιτείες επικαλέστηκαν τη θεωρία 
της αναχαίτισης [containment theory] και δοκίμασαν τη φερεγγυότητά τους ως πα­

γκόσμια ηγέτιδα δύναμη ενάντια στον κομμουνισμό. Για τις ΗΠΑ, η αντιπαρά­

θεση με τους έλληνες κομμουνιστές /λειτούργησε ως προδρομικό μοντέλο για την 

εμπλοκή τους στη Γουατεμάλα, τον Λίβανο, την Κούβα, τον Άγιο Δομίνικο και το

‘Καθηγητής Πανεπιστημίου Αθηνών, τμήμα Επικοινωνίας και MME <ndemert@media.uoa.gr>

Επιστήμη και Κοινωνία Τεύχος 28/2011-2012



82 Νίκος Αεμρτζής

Βιετνάμ (Kolko 1994:373-395, Iatrides 2002).
Ο ελληνικός εμφύλιος πόλεμος, όπως και κάθε άλλος, ήταν αποτέλεσμα πλειά­

δας κοινωνικο-ιστορικών και πολιτικο-πολιτισμικών παραγόντων: ο εθνικός διχα­
σμός ανάμεσα σε δημοκρατικούς και βααιλόφρονες, οι νεο-αφιχθέντες πρόσφυγες 

από τη Μικρά Ασία ενάντια στους αυτόχθονες και η δικτατορία του Μεταξά (1936- 
1941) με την αντι-κομμουνιστική νομοθεσία της υπήρξαν μερικοί από αυτούς τους 

παράγοντες (Close 1995:1-7, Νικολακόπουλος κ.ά 2002:11). Οι διαιρέσεις αυτές, 
πάντως, ήταν πιο ήπιες από εκείνες που πυροδότησαν τον ισπανικό (περιφερει­
ακές/ εθνοτικές διαφορές, καθολικοί εναντίον αντικληρικαλιστών, ταξικές διαφο­

ρές κ,λπ.) ή τον φινλανδικό εμφύλιο πύλεμο, ο οποίος εδράζονταν σε μια πολύ πιο 
στιβαρή ταξική βάση λόγω της ισχυρής οργανωτικής ενότητας της εργατικής τά­

ξης (Alapuro 2002).

Δεν θα υπήρχε όμως Εμφύλιος αν δεν είχε προηγηθεί ο Β' Παγκόσμιος Πόλε­
μος, η τριπλή κατοχή (Γερμανία-Ιταλία-Βουλγαρία), από το 1941 ως το 1944, και, 
βεβαίως, η αντίσταση στις δυνάμεις του Άξονα, η οποία αναπτύχθηκε στο ίδιο πε­

ρίπου μήκος κύματος με το αριστερό-αντιστασιακό πνεύμα που είχε εκδηλωθεί σε 
όλη σχεδόν την Ευρώπη. Η κατοχή στην Ελλάδα οδήγησε στην κατάρρευση του 

κράτους και της κοινωνίας (Close 1995: 60-7, Mazower 1994: 91-98). Ο αποκλει­
σμός των ελληνικών λιμανιών από το βρετανικό ναυτικό, η καταλήστευση των φυ­

σικών πόρων από τις δυνάμεις κατοχής και τα καταστροφικά σφάλματα των δημό­
σιων υπηρεσιών που ήταν υπεύθυνες για τη σίτιση του πληθυσμού επέσπευσαν τον 
λιμό που εκδηλώθηκε τον χειμώνα του 1941-1942, προσθέτοντας εκθετικά περίπου 
100.000 επιπλέον θύματα στο σύνολο των θυμάτων από βομβαρδισμούς, δολοφονί­

ες, εκτελέσεις και τις αντάρτικες επιχειρήσεις (Φλάισερ 1995:193-216). Στο πλαίσιο 
εκείνο, πολύ σύντομα, οι προπολεμικές ελίτ έχασαν το κύρος τους στη λαϊκή συνεί­
δηση, εξαιτίας της διστακτικότητάς τους να αναλάβουν κάποια σοβαρή αντιστασι­
ακή πρωτοβουλία και της μαζικής μετακίνησής τους στη Μέση Ανατολή (Mazower 
1994:123-6). Ήταν θέμα χρόνου η ανάληψη ποικίλων πρωτοβουλιών αντίστασης, 

φιλο-συμμαχικής ή άλλης. Μεταξύ των αριστερών ή φιλο-αριστερών, κυριότερη 
ήταν η εμφάνιση του Εθνικού Απελευθερωτικού Μετώπου [ΕΑΜ] και του στρατι­

ωτικού του σκέλους, του Εθνικού Λαϊκού Απελευθερωτικού Στρατού [ΕΛΑΣ], Το 

ΕΑΜ ήταν μακράν η μεγαλύτερη και ισχυρότερη αντιστασιακή οργάνωση και εί­
ναι σίγουρο πως η πλειοψηφία των μελών και φίλων του δεν ήταν κομμουνιστές 

-πολλά μέλι] και ανώτερα στελέχη του ΕΑΜ και του ΕΛΑΣ ήταν πεπεισμένοι αντι- 
μοναρχικοί, παλαιότεροι υποεπηρικτές του Βενιζέλου που γοητεύτηκαν από τη 
στρατηγική των λαϊκών μετώπων (Mavrogordatos 1983: 349). Το ΕΑΜ έχαιρε ευ-



0 άλιμηκός Εμφύλιος ας πολιτισμικό τραύμα 83

ρείας υποστήριξης, ‘μεταξύ ενός και δύο εκατομμυρίων’ (Clogg 1979:150), συμπε­
ριλαμβανομένων και των γυναικών, πολλές από τις οποίες προσχωρούσαν στις τά­
ξεις του οαν μια πράξη συμμετοχής σια κοινά από τα οποία, προηγουμένως, ήταν 

αποκλεισμένες (Vervenioti 2000).
Άλλες αντιστασιακές οργανώσεις, όπως ο Εθνικός Δημοκρατικός Ελληνικός 

Σύνδεσμος [ΕΔΕΣ], που ήταν αρχικά φιλελεύθερες ή/και αντιμοναρχικές, γρήγο­

ρα ανέπτυξαν αντι-κομμουνιστικό προσανατολισμό προσβλέποντας στην επομένη 
της Κατοχής. Συνεπώς, η Αντίσταση από την αρχή δεν κατάφερε να λειτουργήσει 

ενωτικά. Ήδη από το 1943, θανατηφόρες συγκρούσεις λάμβαναν χώρα στην επαρ­
χία και στην περιοχή των Αθηνών ανάμεσα στο ΕΑΜ/ΕΛΑΣ και διάφορες μη αρι­
στερές οργανώσεις, φυτεύοντας τους σπόρους του Εμφυλίου που θα ακολουθούσε. 
Τον Δεκέμβρη του 1944, τρεις μήνες μετά την απελευθέρωση, έλαβε χώρα μια σύ­

ντομη αλλά σφοδρή σύγκρουση ανάμεσα στον ΕΛΑΣ και στα βρετανικά στρατεύ­
ματα, τα οποία είχε συμφωνηθεί να παραταχθούν στην περιοχή των Αθηνών ως 
συμμαχική δύναμη μετά την αποχώρηση των Γερμανών, και τη νεοσυσταθείσα ελ­

ληνική Χωροφυλακή που είχε επανδρωθεί κυρίως με συνεργάτες των Γερμανών 
(Close 1995:137-41). Η μάχη αυτή, για την οποία έχουν γραφεί εκατοντάδες αφη­
γήσεις, έμεινε γνώση) ιπην ιστορία ως η ‘Μάχη της Αθήνας’ (ή τα ‘Δεκεμβριανά1), 

το διακύβευμα της οποίας ήταν ο αφοπλισμός του ΕΛΑΣ και ο σχηματισμός νέου 
εθνικού στρατού ελεγχόμενου από την κυβέρνηση συνασπισμού του Γεωργίου Πα- 
πανδρέου, ορισμένοι από τους υπουργούς της οποίας προέρχονταν από το ίδιο το 
ΕΑΜ, βάσει της συμφωνίας της Καζέρτας (26/09/1944). Η μάχη φαίνεται να ξεκί­

νησε από απρόκλητους πυροβολισμούς της Χωροφυλακής που σκότωσαν αρκετούς 
αριστερούς διαδηλωτές στην πλατεία Συντάγματος. Οι φονικές συγκρούσεις διήρ- 
κεσαν πάνω από έναν μήνα, το αντι-κομμουνιστικό στρατόπεδο υπερίσχυσε κα­
ταφανώς επιβάλλοντας τους όρους του στη Συμφωνία της Βάρκιζας (Φεβρουάρι­
ος 1945). Μεταξύ άλλων, προβλεπόταν πως όλα τα αδικήματα που διαπράχθηκαν 
κατά τη διάρκεια των Δεκεμβριανών, εκτός από ‘τα εγκλήματα του κοινού ποινι­
κού δικαίου ενάντια στη ζωή και την περιουσία, τα οποία δεν ήταν απολύτως απα­
ραίτητα για την επίτευξη του συσχετιζόμενου πολιτικού εγκλήματος’ παραγράφο­

νταν. Αυτή η διάταξη παρείχε στους ακροδεξιούς και τους βασιλόφρονες τη νομι­

μοποίηση για να προβούν σε ευρείας κλίμακας βιαιοπραγίες και διώξεις εναντί­

ον των μελών, των οπαδών αλλά ακόμη και των συμπαθούντων του ΕΑΜ/ΕΛΑΣ 

(Voglis 2000:74-75).

Άλλοτε αυθόρμητα και άλλοτε κατόπιν οδηγιών και οργανωμένου σχεδίου, 
αριστεροί και πρώην αντάρτες βρήκαν καταφύγιο στα βουνά της επαρχίας, υπερα­



Νίκος Δεμερτζής

σπιζόμενοι τους εαυτούς τους σε μικρές και απομονωμένες ομάδες. Την ίδια στιγ­

μή, το Κομμουνιστικό Κόμμα ήταν ελεύθερο να συμμετέχει στη δημόσια ζωή αλλά 
δεν ήταν σε θέση να δώσει τέλος στη ‘λευκή τρομοκρατία’ με ειρηνικά πολιτικά 
μέσα. Οι προπολεμικές ελίτ ήθελαν να ανακτήσουν τον πραγματικό έλεγχο της χώ­

ρας εξουδετερώνοντας τις αριστερές πολιτικές δυνάμεις, οι δε ΗΠΑ ζητούσαν επί­

μονα την εφαρμογή της συνθήκης της Γιάλτας (σύμφωνα με την οποία η Ελλάδα 

ανήκε κατά 90% στη Δύση) τηρώντας, συνεπώς, σκληρή αντι-κομμουνιστική στά­
ση. Μερικώς σαν αποτέλεσμα των παραπάνω και μερικώς σαν αποτέλεσμα της σύ­

γκρουσης στην ηγεσία του (σκληροπυρηνικοί εναντίον μετριοπαθών), το Κομμου­
νιστικό Κόμμα, αντί να πάρει μέρος στις γενικές εκλογές του 1946, επέλεξε να προ­

χωρήσει σε στρατιωτική σύγκρουση με το κράτος και τους συμμάχους του. Μερι­
κές δεκαετίες αργότερα, στη δεκαετία του 1970, το Κόμμα χαρακτήρισε αυτή την 

τακτική “λάθος’.
Για σχεδόν έναν χρόνο το Κομμουνιστικό Κόμμα δεν εξαπέλυσε καμία ένο­

πλη επίθεση μεγάλης κλίμακας, είτε επειδή χρησιμοποιούσε τη δύναμη των όπλων 

ως διαπραγματευτική πίεση για να πετύχει κάποιον αποδεκτό πολιτικό συμβιβα­
σμό είτε επειδή απλώς δεν ήταν έτοιμο για έναν πραγματικό, γενικευμένο πόλεμο. 

Μόνο μετά τον Σεπτέμβρη του 1947 (σχέδιο ‘Λίμνες’), με τη δυναμική υποστήριξη 
του σοσιαλιστικού μπλοκ και, κυρίως, της Γιουγκοσλαβίας του Τίτο, εξαπέλυσε με­
γάλης κλίμακας στρατιωτική επίθεση, που έλαβε χώρα κυρίως στο βορειο-δυτικό 
ορεινό τμήμα της χώρας (Ηλιού 2004). Κατά καιρούς, η έκβαση υπήρξε αμφιλεγό­
μενη καθώς και οι δύο παρατάξεις πολέμησαν με ιδιαίτερη ένταση και πάθος. Τελι- 
κώς η πολεμική αναμέτρηση οδήγησε στην ήττα της Αριστερός.

Ανθρώπινες απώλειες
Ως τον Αύγουστο του 1949, σύμφωνα με τις επίσημες εκτιμήσεις, υπήρχαν περί­

που 40.000 νεκροί, ενώ σύμφωνα με ανεπίσημες μετρήσεις ο αριθμός τους εκτοξεύ­

εται σε 158.000 (Tsoukalas 1969:89). Επίσης υπολογίζεται πως περίπου 60.000 μέλη 
του Δημοκρατικού Στρατού Ελλάδος [ΔΣΕ], διαδόχου του ΕΛΑΣ, πέρασαν τα βό­

ρεια σύνορα της χώρας και μετανάστευσαν σε κομμουνιστικές χώρες για αρκετές 

δεκαετίες. Όσοι από αυτούς ήταν σλαβικής καταγωγής δεν επιτρέπεται να επιστρέ­

φουν μόνιμα στη χώρα ακόμη και σήμερα. Δεν χρειάζεται να ειπωθεί πως οι υλι­

κές ζημιές ήταν πολύ) μεγαλύτερης κλίμακας. Επιπλέον, πρέπει κανείς να συνυπο­
λογίσει τις άνευ προηγουμένου κακουχίες που αντιμετώπισε η χώρα από τη στιγ­
μή που μπήκε στον Β' Παγκόσμιο Πόλεμο ως την αυγή της απελευθέρωσης. Από το



Ο ελληνικός Εμφύλιος ως πολιτισμικό τραύμα 85

1940 ως το 1944 σχεδόν 8% του γενικού πληθυσμού σκοτώθηκε και 34% του εθνι­
κού πλούτου ρημάχτηκε (Tsoukalas 1969: 69). Στις αρχές του 1946, δύο τρίτα του 
ελληνικού πληθυσμού τρέφονταν μόνο με 1.700 θερμίδες ημερησίως (σε σύγκριση 
με τις 2.850 θερμίδες των Άγγλων)· σχεδόν 30% του πληθυσμού υπέφερε από ελονο­

σία, ενώ τα περιστατικά φυματίωσης ήταν δεκαπέντε φορές περισσότερα από ό,τι 
στη Βρετανία. Αμέσως μετά το τέλος του Εμφυλίου, το 1949, σχεδόν 10% του πλη­

θυσμού (700.000 άνθρωποι) ήταν άστεγοι πρόσφυγες στα αστικά κέντρα, περιμένο- 
ντας να ενοικήσουν τα κατεστραμμένα ή εγκαταλελειμμένα χωριά τους (οι λεγόμε­

νοι ‘ανταρτόπληκτοι’). Αθροιστικά, ο Β’ Παγκόσμιος και ο εμφύλιος πόλεμος κατέ­
στρεψαν σχεδόν ολοκληρωτικά την ελληνική οικονομία και καθαίμαξαν την ελλη­

νική κοινωνία (Στρογγυλής 1996).
Όλα τα παραπάνω συνέβαλαν αποφασιστικά στο να εξοικειωθούν οι άνθρω­

ποι με τη βία (Βόγλης 2002, Βερβενιώτη 2003:191). Θα μπορούσε κανείς να ισχυρι­
στεί πως ο Εμφύλιος στηρίχτηκε πάνω σε μια κουλτούρα βίας, κληρονομημένη από 
τα χρόνια της Κατοχής (συλλογικά αντίποινα, μαζικές εκτελέσεις, απελάσεις του 
ντόπιου πληθυσμού -ειδικά στην περιοχή της Ανατολικής Μακεδονίας που τελού­
σε υπό βουλγαρική κατοχή-, δήωση και πυρπόληση χωριών, δημόσια περιφορά 
πτωμάτων), η οποία ενισχύθηκε από τη ‘μαύρη’ (δεξιά) αλλά και από την ‘κόκκινη’ 

(κομμουνιστική) βία και τρομοκρατία (Καλύβας 2002). Η και από τις δύο πλευρές 
αναλγησία και κτηνωδία σημάδεψαν συλλογικές μνήμες και σφυρηλάτησαν προ­

σωπικές πολιτικές ταυτότητες και βιογραφίες.

Μακροχρόνιες επιπτώσεις
Σε γενικές γραμμές, ο ελληνικός Εμφύλιος ήταν ένα πολύπλευρο φαινόμενο. 

Πρώτα απ’ όλα, ήταν ένας ολοκληρωτικός πόλεμος στον οποίο εμπλέκονταν στρα­
τός αλλά και πολίτες, χρησιμοποιώντας συμβατικές και μη τακτικές. Δεύτερον, ση­
μαδεύτηκε από σημαντικές τοπικές ιδιομορφίες που μόνο πρόσφατα αναγνωρί­
στηκαν δεόντως από τους μελετητές με τη χρήση νέων μεθοδολογικών εργαλεί­
ων (Μαραντζίδης 2002, Καλύβας 2000, 2002). Συχνά, γεγονότα σε τοπικό επίπεδο 

εκτρέπονταν από την κεντρική πολιτική γραμμή των οργάνων της κυβέρνησης και 

του Κομμουνιστικού Κόμματος. Ως εκ τούτου, τοπικές πολιτικές, προσωπικές σχέ­
σεις και προτιμήσεις αλλά και εχθρότητες αποκτούσαν συχνά πρωτεύουσα σημα­

σία (Μαργαρίτης 1989:507-9, Μυλωνάς 2003).
Ως γνωστόν, για 25 χρόνια η συγκλονιστικότερη συνέπεια του εμφυλίου πολέ­

μου στην πολιτική κουλτούρα ήταν η διαιρετική τομή ανάμεσα στους αποκαλού-



Νίκος Δψψτζής

μένους εθνικόφρονες, ‘υγιείς’, ‘καθαρούς’ και πρώτης κατηγορίας πολίτες, από τη 

μία μεριά, και τους ‘μιαρούς’ μη εθνικόφρονες, δεύτερης κατηγορίας πολίτες που 

απαρτίζονταν από τους ηττημένους κομμουνιστές, τους αριστερούς όλων των απο­
χρώσεων, τους συμπαθούντες, ακόμη και τους αντι-βασιλικοός. Η εν λόγω διαιρε­

τική τομή διέσχιζε όχι μόνο το καθαρά πολιτικό πεδίο, αλλά και κάθε κοινωνική, 
οικονομική και πολιτισμική σφαίρα. Δεδομένου ότι η κοινωνική, πολιτική και οι­

κονομική περιθωριοποίηση ήταν κοινή μοίρα για όλους τους αριστερούς, ο δημό­
σιος τομέας εκκαθαρίστηκε από όλους τους μη εθνικόφρονες υπαλλήλους. Βεβαίως, 
η διαιρετική αυτή τομή υπερπροσδιόρισε αναδρομικά και διασταυρώθηκε με τον 

μεσοπολεμικό ‘εθνικό διχασμό’ ανάμεσα σε βασιλικούς και δημοκρατικούς.
Μέχρι το τέλος της δεκαετίας του 1950, τα περιθώρια για οποιονδήποτε ανοικτό 

και σοβαρό δημόσιο διάλογο γύρω από το μετεμφυλιακό καθεστώς ήταν εξαιρετι­

κά στενά. Ωστόσο, από τις αρχές της κρίσιμης δεκαετίας του 1960 και μετά, αυτά 
τα περιθώρια διευρύνθηκαν, καθώς το κόμμα της Ένωσης Κέντρου αμφισβήτησε 
την ηγεμονία της EPE (του κυρίαρχου δεξιού κόμματος). Ο Εμφύλιος ως φόβητρο, 

αλλά, προπαντός η φύση του μετεμφυλιακού κράτους γίνονταν αντικείμενο αντι­
παράθεσης σε προεκλογικές εκστρατείες εκείνης της περιόδου (Πασχαλούδη 2010). 

Επιπρόσθετα, η (κυρίως μεταπρατική) οικονομική ανάπτυξη στις κατασκευές, τον 

τριτογενή τομέα και τη βιομηχανία επέτρεψαν τη μαζική και πολύ γρήγορη είσο­
δο των εσωτερικών μεταναστών στην αγορά εργασίας. Υπήρχε, ωστόσο, μια αγε­
φύρωτη αντίφαση: ενώ η οικονομική ενσωμάτωση συνεχιζόταν και δημιουργού­
σε τις συνθήκες για κοινωνική συναίνεση και τη σταδιακή απο-ΕΑΜοποίηση των 
αστικών μαζών (Χαραλάμπης 1989:196), η δομή του μετεμφυλιακού κράτους (μο­
ναρχία, στρατός, εθνικόφρονες κ,λπ.) δεν επέτρεπε την άρση του πολιτικού τους 
αποκλεισμού. Οι αγρότες (και νυν μικροαστοί) που ηττήθηκαν στον εμφύλιο πό­
λεμο είχαν ήδη ενσωματωθεί στην αγορά και τον ανερχόμενο καταναλωτικό τρό­
πο ζωής και απαιτούσαν ηθική αναγνώριση και πολιτική εκπροσώπηση. Στο νέο 

κοινωνικο-οικονομικό περιβάλλον ο φόβος τους σταδιακά μετατράπηκε σε αγανα- 

κτισμένη διαμαρτυρία και συσσώρευσε συναισθηματική ενέργεια, η οποία διοχε­

τεύτηκε σε ογκώδη συλλαλητήρια της περιόδου1963-1964 (‘ανένδοτος αγώνας’, κυ­

πριακό κ.λπ.).

Όπως φαίνεται, ήταν μια περίοδος που το μετεμφυλιακό καθεστώς έχανε τα 

ερείσματά του. Εντούτοις, υπό την αίρεση της απώλειας της εξουσίας στις κοινο­

βουλευτικές εκλογές που ήταν προγραμματισμένες για τον Μάιο του 1967, με το 
πραξικόπημα της 21ης Απριλίου του ίδιου έτους ακυρώθηκε κάθε προοπτική δημο­
κρατικής ενσωμάτωσης των μη εθνικοφρόνων στο πολιτικό σύστημα και ανεστά-



Ο ελληνικός Εμφύλιος ως πολιτισμικό τραύμα 87

λη, φυσικά, κάθε δυναμική αντικαθεστωτική κίνηση. Έτσι, στην τραυματική μνή­
μη του Εμφυλίου ήρθε να προστεθεί και το χτύπημα της επιβολής της δικτατορίας, 
δημιουργώντας μια μοιρολατρική πεποίθηση για το ανέφικτο της πολιτικής ισότη­
τας και ενσωμάτωσης. Η ταπείνωση των ηττημένων του εμφυλίου πολέμου δεν αμ- 

βλύνθηκε, αλλά αντίθετα, ενισχύθηκε ακόμη περισσότερο.
Για τους ηττημένους του Εμφυλίου, η βασική συνέπεια της δικτατορίας στο επί­

πεδο της κοινωνικής συνείδησης ήταν η αντίθεοι] ανάμεσα στην αξίωση για πολι­

τική και ηθική αναγνώριση και στην αδυνατότητα πραγματοποίησής της. Τούτο, 
σε συνδυασμό με τη χρόνια επανα-βίωση της εκδικητικότητας, της εχθρότητας και 

της αγανάκτησης, θεωρώ πως οδήγησε σε μια βαθιά ριζωμένη ressentiment [/π///σι- 
κακία] (Demertzis 2006). Αντιλαμβάνομαι τη ressentiment ως ένα δυσάρεστο ηθικό 
συναίσθημα χωρίς συγκεκριμένους αποδέκτες, το οποίο λειτουργεί ως χρόνια επα- 
ναβίωση καταπιεσμένης και αδιέξοδης φιλεκδικίας, εχθρότητας, ζήλιας και αγα­
νάκτησης, εξαιτίας της αδυναμίας που νιώθει το υποκείμενο να τις εκφράσει δημο­
σίως (Sheller 1961, Δεμερτζής-Λίποβατς 2006:71-128). Στο μέτρο που η δικτατορία 
ανέτρεψε την προοπτική εκδημοκρατισμού, μπορεί κανείς να υποστηρίξει πως ένα 

σημαντικό μέρος της προ-δικτατορικής ηθικής αγανάκτησης, κατά τη διάρκεια της 

δικτατορίας απονευρώθηκε και μεταμορφώθηκε σε ressentiment. Εντούτοις, ακρι­
βώς επειδή τα συναισθήματα έχουν σχεσιακή και καταστασιακή φύση, μόλις οι σο­
σιαλιστές ανέλαβαν τη διακυβέρνηση της χώρας το 1981 και τα ‘μη-προνομιούχα’ 
μικρομεσαία στρώματα (που προέρχονταν από τους ηττημένους του Εμφυλίου) εν­

σωματώθηκαν στο πολιτικό σύστημα, η ressentiment έδωσε τη θέση της στη συμβολι­
κή και πολιτική εκδίκηση. Και τούτο διότι το αρνητικό της φορτίο μπορούσε, πλέ­
ον, να απελευθερωθεί και να εκφραστεί δημόσια. Το κομματικό πελατειακό σύστη­
μα (Lyrintzis 1984) και οι ‘πρασινοφρουροί’ ήταν το αντιστάθμισμα για τα ‘πέτρι­
να χρόνια’ του πολιτικού αποκλεισμού.

Ο εμφύλιος πόλεμος ως συλλογική οδύνη
Όταν ο Εμφύλιος τελείωσε οι άνθρωποι δεν βγήκαν στους δρόμους και στις 

πλατείες να πανηγυρίσουν, όπως έκαναν στην απελευθέρωση του 1944. Ούτε το τέ­

λος του γιορτάστηκε με κάποιον ιδιαίτερα μαζικό και λαοφυλή τρόπο στα χρόνια 
που ακολούθησαν. Λίγο μετά τον τερματισμό του, ο πόλεμος αυτός σχεδόν εξαφα­

νίστηκε από τον δημόσιο λόγο των πρωταγωνιστών του, τόσο των νικητών όσο και 

των ηττημένων, κάτι που δεν είναι τόσο συνηθισμένο στην ιστορία των εμφυλίων 

πολέμων. Σύμφωνα με την ιστορική/επίσημη μνήμη, το τέλος του Εμφυλίου (29



Νίκος Αεμερτζής

Αυγούστου 1949), εκτός από τη δικτατορία του 1967-1974 (η οποία αποτελεί όνει­
δος σε κάθε περίπτωση), δεν έχει ποτέ αναχθεί σε επίσημη αργία. Φυσικά, η μνή­
μη του πολέμου είχε τιμηθεί μέσα από διάφορους τοπικούς εορτασμούς και μνη­

μόσυνα των θυμάτων των κομμουνιστών σε εμβληματικές τοποθεσίες όπου έλαβαν 

χώρα πολύνεκρες μάχες (π.χ. Μελιγαλάς, Μακρυγιάννης, Βίτσι), ωστόσο το τέλος 
του, ως τέτοιο, δεν απομνημονεύθηκε με κανέναν επίσημο τρόπο, όπως στην περί­

πτωση της Ισπανίας του Φράνκο. Ομοίως, παρά τη μεγάλη καταστροφή που επέ­
φερε ο Β' Παγκόσμιος Πόλεμος, στην Ελλάδα η 8η Μαΐου δεν γιορτάζεται. Αντί­
θετα, είναι η 28η Οκτωβρίου, η μέρα που άρχισε ο νικηφόρος ελληνο-ιταλικός πό­

λεμος, αυτή που τιμάται ως εθνική εορτή. Καθώς το τέλος του Β' Παγκοσμίου Πο­
λέμου σχεδόν συμπίπτει με την αρχή του Εμφυλίου, η νικηφόρα εθνική ελίτ δεν 

θέλησε να συνδέσει τα δύο γεγονότα (Voglis 2008). Από το 1950 ως το 1967, ο αντι- 

κομμουνιστικός λόγος δεν αναφερόταν συστηματικά ούτε στον τότε πρόσφατο πό­
λεμο ούτε στην κόκκινη βία, όσο στη διεθνή κομμουνιστική απειλή που καθίστα­

το απτή από την πραγματικότητα του Ψυχρού Πολέμου. Προφανώς, μια πολιτι­
κή της λήθης ετίθετο σταδιακά σε ισχύ υπαγορεύοντας τόσο τη δημόσια όσο και 

την ιδιωτική σιωπή γύρω από τον Εμφύλιο. Η μετεμφυλιακή Αριστερά εγκολπώ- 
θηκε τη λέξη-κλειδί, το απόλυτο για τη δεδομένη περίοδο σημαίνον, ‘λήθη’. Επι- 

λήσμων του πρόσφατου παρελθόντος της, επιδίωξε να άρει την περιθωριοποίησή 
της. Παρομοίως, ο επίσημος λόγος της Δεξιάς κατά την περίοδο 1950-1967 είχε χτι­
στεί γύρω από τη ‘λήθη’, στην προσπάθειά της να αντλήσει μεγαλύτερη νομιμοποί­
ηση από όσο το δυνατόν περισσότερες κατηγορίες του εκλογικού σώματος. Είναι 
ενδεικτικό πως, στη δεκαετία του 1950, τα έκτακτα μέτρα και η κρατική λογοκρι­
σία απέτρεψαν τη βιομηχανία του ελληνικού σινεμά από την παραγωγή έστω και 
μιας ταινίας που να αναφέρεται ευθέως στη βία του εμφυλίου πολέμου. Αντίθετα, 

σε μια σειρά από επιτυχημένες φολκλόρ ταινίες της εποχής (π.χ. Αστέρω, Σαρακατσά- 
νισσα, Γερακίνα) μπορεί κανείς να παρατηρήσει υπαινιγμούς για τις σφοδρές αντι­
παραθέσεις του Εμφυλίου σαν ενδο-οικογενειακή σύγκρουση, καθώς και την επι­

θυμία για συμφιλίωση και κοινωνική συνοχή (Potamitis 2008:132-4). Ακόμη και 
κατά τα χρόνια της δικτατορίας, που παρήγαγε μαζικά ταινίες προπαγάνδας για 

τις κομμουνιστικές κτηνωδίες και την εθνική προδοσία, σε μια προσπάθεια να κα­

τηγορήσει την Αριστερά και να ορίσει αναλόγως τη δημόσια μνήμη του πολέμου, 

δεν υπήρξαν σαφείς αναφορές στον Εμφύλιο. Στον δημόσιο λόγο και στην προ­

παγάνδα ήταν περισσότερο έμμεσες και μεταφορικές παρά ευθείες και πολεμικές. 
Γιατί, λοιπόν, αυτή η σιωπή;

Όσο φρικτή και αν ήταν η επιρροή του στο κοινωνικό σώμα, θα έλεγα πως την



Ο ελληνικός Εμφύλιος ως πολιτισμικό τραύμα

περίοδο 1950-1967 ο εμφύλιος πόλεμος βιώθηκε πρωταρχικά ως συνάθροιση προ­
σωπικών τραυματικών εμπειριών, οι οποίες δεν ενσωματώθηκαν σε ένα ενιαίο συμ­
βολικό σόμπαν. Το τραγικό γεγονός βιώθηκε ως ένα διαρκές σοκ που συνοδεύτηκε 

από μούδιασμα και σιωπή, έναν κοινό αμυντικό μηχανισμό τόσο των συλλογικο- 
τήτων όσο και των ατόμων. Αν αυτό το άθροισμα προσωπικών δεινοπαθειών είχε 

συζητηθεί φανερά, είχε αναγνωριστεί και σημασιοδοτηθεί στη δημόσια σφαίρα και 
αν είχε γίνει αντικείμενο ανοικτής αντιπαράθεσης θα καθίστατο περίπτωση ‘πολι­

τισμικού τραύματος’. Αλλά θα ασχοληθώ με αυτό λίγο αργότερα. Προς το παρόν 
είναι αναγκαία μια περαιτέρω εξήγηση αναφορικά με το πέπλο σιωπής γύρω από 

τον πόλεμο.

Συναισθηματικές απώλειες

Για την ηττημένη Αριστερά τα συναισθηματικά τραύματα ήταν τόσο διάσπαρ­
τα όσο και τα σωματικά. Παράλληλα με εκείνον στο πεδίο της μάχης, διεξαγόταν 

και ένας ηθικός και συναισθηματικός πόλεμος. Όλοι οι κρατούμενοι στις φυλακές 
ή στα μέρη εξορίας πιέζονταν να υπογράψουν δηλώσεις μετάνοιας, με τις οποίες 
αποκήρυσσαν τις πολιτικές τους ιδέες και το ίδιο το Κομμουνιστικό Κόμμα. Αυτή 
η μέθοδος υπονόμευσης του ηθικού κατά τη διάρκεια του εμφυλίου πολέμου εξελί­
χθηκε σε βιομηχανία αποκήρυξης. Σε αρκετές χιλιάδες περιπτώσεις αυτές οι δηλώ­
σεις υπογράφονταν μετά από μακρά και επίπονη διαδικασία φυσικού και ψυχο­
λογικού βασανισμού. Επιπλέον, δημοσιοποιούνταν ευρέως στον τοπικό και εθνι­

κό Τύπο καθώς και στις μικρές κοινωνίες των χωριών και των αστικών κέντρων της 
επαρχίας. Όσοι υπέγραφαν υποχρεώνονταν να δείξουν πραγματική μεταμέλεια 
δίνοντας πληροφορίες για τους συντρόφους τους, στέλνοντας δημόσιες επιστο­
λές που αποκήρυτταν τον κομμουνισμό και, εντασσόμενοι συχνά στη στρατιωτι­
κή αστυνομία, συλλαμβάνοντας και βασανίζοντας πρώην συντρόφους και φίλους 
τους. Μέσα από αυτόν τον μηχανισμό ‘αναμορφώνονταν’ σε εθνικόφρονες πολίτες 
και αρνοόνταν την παλιά τους ταυτότητα (Voglis 2000: 76-7). Ορισμένοι, μη αντέ- 
χοντας αυτόν τον εξευτελισμό, αυτοκτονοόσαν. Επίσης, μια ιδιαίτερα σκληρή δι­

ασταυρούμενη συναισθηματική πίεση ασκούνταν σε όλους όσοι υπέγραφαν μεν 
πλην όμως δεν άλλαζαν τα πιστεύω τους στην κομμουνιστική υπόθεση, καθώς στιγ­

ματίζονταν τόσο από τις αρχές όσο και από το ίδιο το κόμμα (Λαμπροπούλου 1999: 

54-59). Ενεργοποιώντας ένα αντανακλαστικό σύνδρομο καχυποψίας, η κομματική 

οργάνωση δεν συμπεριφερόταν σε αυτούς τους ανθρώπους ως πολιτικώς ηττημέ- 

να και σωματικά εξαντλημένα υποκείμενα, αλλά σαν αμαρτωλά και συμβιβασμέ­



90 Νίκος Αεμερτζής

να άτομα που δεν μπόρεσαν να υπερασπιστούν την ηθική ανωτερότητα του κόμ­

ματος (Κοταρίδης & Σιδέρης 2002).
Το συναισθηματικό κόστος αυτών των δηλώσεων για τους ανθρώπους που τις 

υπέγραφαν δεν μπορεί να κατανοηθεί πλήρως παρά μόνο μέσα στην πολιτική κουλ­

τούρα του ελληνικού κομμουνισμού καθώς και του αριστερού συναισθηματικού 
habitus κατά τις δεκαετίες πριν από τον πόλεμο. Η πολιτική κοινωνικοποίηση των 

ελλήνων κομμουνιστών έλαβε χώρα και μέσα σε ένα milieu αυτο-επιβαλλόμενης 
περιθωριοποίησης. Ακολουθώντας την επανάσταση των μπολσεβίκων, το ΚΚΕ 
ιδρύθηκε το 1918 (ως Σοσιαλιστικό Εργατικό και, το 1920, ως ‘Κομμουνιστικό’). 

Εξαρχής, το Κόμμα ως θεσμός αλλά και τα μεμονωμένα μέλι] του δυσκολεύονταν 

να συμμορφωθούν με τις επίσημες πολιτικές του κράτους, καθώς αυτές απέκλιναν 
από τις μαρξιστικές-λενινιστικές κατευθύνσεις της Τρίτης Διεθνούς. Το 1920 το ελ­

ληνικό Κομμουνιστικό Κόμμα αντιτάχθηκε σθεναρά στη στρατιωτική εκστρατεία 
στη Μικρά Ασία, αποκηρύσσοντάς τη ως ιμπεριαλιστική και ριψοκίνδυνη. Το 1924 
υποστήριξε μια ‘ενοποιημένη και ανεξάρτητη Μακεδονία και Θράκη’ προπαγανδί­

ζοντας την ιδέα μιας επανάστασης της εργατικής τάξης στην Ελλάδα και τα Βαλκά­
νια. Συντονισμένο με το λαϊκό αίσθημα, κατά τη διάρκεια του 1929, τη χρονιά της 
μεγάλης ύφεσης, οργάνωσε μαχητικές διαδηλώσεις και απεργίες που οδήγησαν σε 
σοβαρές απώλειες και θανάτους. Το 1930 κήρυξε ανεπιτυχώς γενική πολιτική απερ­
γία και υποστήριξε την εγκαθίδρυση σοβιετικού καθεστώτος στην Ελλάδα.

Ο κατασταλτικός κρατικός μηχανισμός αντέδρασε με δριμύτητα διώκοντας 
εκατοντάδες μέλη του κόμματος. Η δικτατορία του Μεταξά, το 1936, αποκήρυ­
ξε το κομμουνιστικό κόμμα και περίπου 2.000 μέλη και στελέχη του συνελήφθη- 
σαν ή εξορίστηκαν πολλά εξαναγκάστηκαν να υπογράψουν δηλώσεις μετάνοιας 
και, επιπλέον, σχεδόν όλο το δίκτυο της οργάνωσής του διαλύθηκε από τη μυστική 
αστυνομία. Όσοι παρέμειναν ελεύθεροι έπρεπε να ακολουθήσουν αυστηρούς συ­

νωμοτικούς κανόνες επικοινωνίας.
Δεδομένης της σχεδόν θρησκευτικής προσκόλλησης στην κομμουνιστική ουτο­

πία, αυτές οι εμπειρίες και πρακτικές συνέβαλαν στη διαμόρφωση ενός ισχυρού εν- 
δο-ομαδικού πνεύματος καχυποψίας ενάντια σε πραγματικούς ή υποτιθέμενους 

μυστικούς πράκτορες, προδότες και ρεβιζιονιστές μέσα στους κόλπους του κόμ­

ματος, στην πειθαρχημένη αλληλεγγύη καθώς και σε μία νοοτροπία του ενάρε­

του ή ακόμη και του εξιλαστήριου θύματος. Εν πολλοίς, αυτό το συναισθηματικό 

habitus επαν-ενεργοποήθηκε στα χρόνια της αντίστασης (1941-1944) και σε εκείνα 
που ακολούθησαν (Βερβενιώτη 2003:142). Στην πράξη, ήταν ένας αμυντικός μηχα­

νισμός αντιμετώπισης της απογοήτευσης και της ταπείνωσης. Χωρίς φυσικά vu εί­



Ο ελληνικός Εμφύλιος ως πολιτισμικό τραύμα 91

ναι η αποκλειστική αιτία, το κληρονομημένο αυτό συναισθηματικό κλίμα αμοιβαί­
ας καχυποψίας, σε συνάρτηση με τη διαδικασία της ταπεινωτικής απάρνησης του 
εαυτού που επιβλήθηκε από το μεταπολεμικό καθεστώς μέσω των δηλώσεων μετά­
νοιας (Voglis 2000) ήταν το κοίτασμα από το οποίο άντλησε η σιωπή γύρω από τον 

εμφύλιο πόλεμο κατά την περίοδο 1950-1974.

Η σημειολόγηση του πολέμου
Κατά κανόνα, για πάνω από 100 χρόνια, η ελληνική κοινωνία αναπτύχθηκε 

πνευματικά γύρω από τον άξονα του πολιτισμικού εθνικισμού και της παραδοσι­

οκρατίας [traditionalism], και πολύ λιγότερο βάσει των νεωτερικών προταγμάτων, 
προσιδιάζοντας έτσι αυτό που ο Riggs (1964) ορίζει ως ‘πρισματική κοινωνία’, δη­

λαδή μια κοινωνία με μικρή διαφοροποίηση και ιδιαίτερα μικτές δομικές λειτουρ­
γίες. Με άλλα λόγια, παρά την εκσυγχρονιστική διαδικασία που ξεκίνησε στο τε­
λευταίο τέταρτο του 19ου αιώνα και την ανάδυση μιας θνησιγενούς ταξικής πολιτι­

κής αντιπαράθεσης και διαμεσολάβησης οργανωμένων κοινωνικών συμφερόντων 
κατά τον Μεσοπόλεμο, η ηγεμονική πολιτική κουλτούρα εντός της οποίας, ίσως δε 

και εξαιτίας της οποίας, έλαβε χώρα ο εμφύλιος πόλεμος προσέγγιζε πιο πολύ την 
Gemeinschaft παρά την Gesselschaft. Όπως και σε άλλες βαλκανικές και ανατολι- 
κοευρωπαϊκές χώρες, το εθνικό κράτος στην Ελλάδα, ως μετα-παραδοσιακή μορφή 

κυριαρχίας, υποστηρίζεται από αυτό που αποκαλείται ‘πολιτισμικός εθνικισμός’, 

δηλαδή έναν ιδεολογικό λόγο σύμφωνα με τον οποίο το έθνος απέχει πολύ από το 
να είναι μια συνένωση ανθρώπων που θεμελιώνεται στις πολιτικές ελευθερίες της 
νεωτερικότητας, αλλά αντίθετα νοείται ως μια επιμέρους οριζόντια αδελφότητα, 
ως μια εθνο-πολιτισμική κοινότητα γλώσσας, θρησκείας, παράδοσης, φυλής, συνη­
θειών, εξωραϊσμένων ιστορικών αναμνήσεων και ούτω καθεξής (Sugar 1969:19-20, 

34-5, Δεμερτζής 1996).
Στην απουσία μιας ισχυρής δημόσιας σφαίρας και κοινωνίας πολιτών και με 

τη σύστοιχη επικράτηση του κοινοτιστικού habitus, προκύπτει πως η ένοπλη σύ­
γκρουση μεταξύ των Ελλήνων στα μέσα της δεκαετίας του 1940 θεσμίστηκε ως αλ- 
ληλο-εξοντωτικός ενδοφυλετικός, παρά ως ‘πολιτικός’ [civil] πόλεμος. Νοείται πε­

ρισσότερο ως σύγκρουση μέσα στην ίδια εθνική οικογένεια, ανάμεσα σε άντρες και 

γυναίκες που μοιράζονται το ίδιο αίμα, κυριολεκτικά ανάμεσα σε αδέρφια, παρά 

ανάμεσα σε αντίπαλα προγράμματα και αμοιβαίως αποκλειόμενα κοινωνικά συμ­

φέροντα εντός της κοινωνίας πολιτών. Γι’ αυτό ακριβώς δεν υπάρχει σπιν ελληνι­

κή αντίστοιχη μετάφραση του civil war.



92 Νίκος Δεμερτζής

Δεν προκαλεί έκπληξη πως, ενώ στις περιόδους 1943-1944 και 1945-1946 τόσο το 

ΕΑΜ όσο και το αντι-ΕΑΜικό μπλοκ προειδοποιούσαν για επικείμενη ‘εμφύλια’ 

σύγκρουση, κατά την περίοδο της μακράς και μεγάλης σύρραξης (1946-1949) και 

οι δύο πλευρές ήταν αρκετά προσεκτικές ώστε να μην χρησιμοποιούν τη λέξη εμ­
φύλιος όταν αναφέρονταν στις συγκρούσεις στις οποίες έπαιρναν μέρος. Εάν είχαν 
προβεί σε αυτή τη σημειολογική επιλογή, θα καταχωρούνταν αυτομάτως στους βε- 
βηλωτές της υπερβατικής φυλετικής/εθνικής ενότητας. Για να το θέσουμε με άλλο 

τρόπο, η καταστατική ‘έλλειψη πολιτικότητας’ [civiclessness] του ελληνικού Εμφυ­
λίου εξηγείται από τον ηθικό, αν όχι ιερό, χαρακτήρα της εθνικής κοινότητας, που 

επιτακτικά εμπόδιζε τους δρώντες από το να καθορίσουν τις πράξεις τους σύμφωνα 
με τη μόνη διαθέσιμη κωδικοποίηση που το σόμπαν του ελληνικού πολιτικού λό­

γου μπορούσε να τους προσφέρει:2 ως πόλεμο εμφύλιας αλληλοεξόντωσης.
Εφόσον ο πόλεμος εκείνος δεν ήταν δυνατόν να σημανθεί παρά μόνο ως ‘εμφύ­

λιος’, η λέξη εξαφανίστηκε σχεδόν από τον δημόσιο λόγο. Οι δύο πλευρές μιλούσαν 

μεταφορικά γι’ αυτόν, δαιμονοποιώντας η μία την άλλη. Για τη Δεξιά, τα Δεκεμ­
βριανά ήταν μία ανταρσία και οι αντίπαλοί τους δεν ήταν τίποτε άλλο παρά πα­
ραβάτες της έννομης τάξης, η δε σύρραξη του 1946-49 ήταν ένας πόλεμος ενάντια 

σε συμμορίες και παράνομους (συμμοριτοπόλεμος), ένας πόλεμος ενάντια σε κομ­
μουνιστές που πρόδωσαν τη χώρα τους ακολουθώντας τον δρόμο της προσάρτη­
σής της στο σοβιετικό μπλοκ και τους Σλάβους. Μεταξύ άλλων, τα παραπάνω βα­
σίζονταν στην πρόβλεψη πως ο ΔΣΕ και η κυβέρνησή του (Προσωρινή Δημοκρα­
τική Κυβέρνηση) θα εξυπηρετούσαν τις γεωστρατηγικές φιλοδοξίες της Βουλγαρί­
ας, ύστερα από την πρόταση της Σοβιετικής Ένωσης στη Διάσκεψη για την Ειρήνη 
του 1946, πως η δυτική Θράκη, μια ελληνική περιοχή, θα έπρεπε να εκχωρηθεί στην 
τότε σοσιαλιστική Βουλγαρία.

Για την Αριστερά, η ενδο-κρατική σύρραξη του 1946-1949, όπως και τα γεγονό­
τα του Δεκεμβρίου περιγράφηκαν αρχικά ως ένας ‘λαϊκός απελευθερωτικός πόλε­

μος’, ένας ‘δημοκρατικός λαϊκός αγώνας’, ως ‘λαϊκή αυτό-άμυνα’, ‘ένοπλος αγώνας 

του ΔΣΕ’, ‘ένοπλος αγώνας’, ή απλά ‘αγώνας’ (Ελεφάντης 2003: 96-7,102-111). Οι 

αντίπαλοι αναγνωρίζονταν ως μοναρχικοί-φασίστες και αντιδραστικοί που παρέ­
διδαν την πατρίδα στα βρετανικά και τα αμερικανικά στρατεύματα, των οποίων 

η παρουσία δεν ήταν τίποτε λιγότερο από μια ‘δεύτερη κατοχή’. Αυτός είναι και ο 

λόγος που, στην επαρχία, οι αριστεροί αναφέρονταν στον εμφύλιο πόλεμο σαν “το 
δεύτερο αντάρτικο’. Εντούτοις, μετά την παύση του πυρός το 1949, αυτές οι μετα­
φορές δεν χρησιμοποιούνταν πια ευρέως και δημοσίως. Σίγουρα, στα χρόνια που 

ακολούθησαν, μέχρι τη δεκαετία του 198Ö, η τυπική εννοιολογική περιγραφή της



Ο ελληνικός Εμφύλιος ας πολιτισμικό τραύμα 93

Δεξιάς στον δημόσιο λόγο, στα πολιτικά ντοκουμέντα, ακόμη και στη νομοθεσία 
και στη δικαιοσύνη ήταν ‘συμμοριτοπόλεμος’, στον βαθμό, βέβαια, που γινόταν 

οποιαδήποτε αναφορά στον πόλεμο αυτόν, λίετά τα μέσα της δεκαετίας του 1950, 
εκτός από τα επτά χρόνια της δικτατορίας, οι κυρίαρχες ελίτ απέφευγαν, όποτε 

μπορούσαν, να φέρνουν τον πόλεμο στη δημόσια ατζέντα. Κυρίαρχη στάση ήταν 
η σιωπή. Το πέπλο αυτό της σιωπής είχε επιβληθεί κοινωνικά περισσότερο και όχι 

μέσω της βίας των κατασταλτικών μηχανισμών του κράτους. Είχε επιβληθεί ως μια 
win-win επιλογή καθώς και ως αυθόρμητη συλλογική αντίδραση σε ένα φρικτό γε­
γονός. Υπ’ αυτούς τους όρους, δεν ήταν πάντα εύκολο να πραγματοποπ|σει κανείς 
ακαδημαϊκή έρευνα και να εκδώσει επιστημονικά συγγράμματα για τον ελληνικό 
εμφύλιο πόλεμο. Κατά τη μακρά περίοδο της σιωπής (1950-1974), ήταν ένα ταμπού 
που οι ερευνητές δίσταζαν να αντιμετωπίσουν και εξαιτίας της αδυναμίας πρόσβα­
σης σε κρατικά αρχεία ως τα μέσα της δεκαετίας του 1980. Συστηματική ερευνητική 
δουλειά άρχισε από τη Μεταπολίτευση του 1974 και μετά.

Από τη συλλογική οδύνη στο πολιτισμικό τραύμα
Ένα γεγονός, όσο ολέθριο και να είναι, θα γίνει ή θα παραγάγει πολιτισμικό 

τραύμα όταν συνδεθεί με τους ερμηνευτικούς ορίζοντες της κοινωνικής δράσης· 

πρέπει να οριστεί συλλογικά και να επηρεάσει τα συστήματα αναφοράς μιας κοι­
νωνίας ή ενός μεγάλου μέρους της, να λειτουργήσει ως ολικό κοινωνικό γεγονός 
και να μην είναι απλώς συνάθροιση πολλών ατομικών εμπειριών. Ως ολικό κοινω­
νικό γεγονός, ο ελληνικός εμφύλιος πόλεμος μπορεί να περιγράφει ως πολιτισμι­
κό τραύμα δεδομένου ότι εμπλέκει και τα τρία θεμελιώδη συστατικά της εν λόγω 
έννοιας: μνήμη, συναίσθημα και ταυτότητα. Επηρέασε συλλογικές μνήμες, ομαδι­
κές συνειδήσεις και τις οργανωτικές αρχές της ελληνικής κοινωνίας, επανακαθορί­
ζοντας την κατεύθυνσή τους για δεκαετίες. Αυτό δεν θα μπορούσε να γίνει με έναν 
ευθύ και αδιαμεσολάβητο τρόπο- κατά τη διαδικασία της επιλεκτικής κοινωνικής 
κατασκευής, ο ελληνικός Εμφύλιος αναδεικνύεται σε παραδειγματική περίπτωση 
πολιτισμικού τραύματος μέσα από το ‘δράμα του τραύματος’, μια σημασιολογική 

διαδικασία που γεμίζει το κενό ανάμεσα στο γεγονός και την αναπαράστασή του 

(Alexander 2004:11)· μέσω της δραματικής διαδικασίας του τραύματος οι επιμέ- 

ρους ατομικές οδυνηρές εμπειρίες μεταστοιχειώνονται στο πολιτισμικό-κοινωνικό 

γεγονός που ονομάζουμε ‘πολιτισμικό τραύμα’. Το υπόλοιπο αυτού του κειμένου 
αναφέρεται σ’ αυτή ακριβώς τη διαδικασία.

Η επτάχρονη δικτατορία κατέρρευσε τον Ιούλιο του 1974. Αυτό συνέβη λιγότε­



94 Νίκος Αεμερτζής

ρο λόγω αντιστάσεων από τη λαϊκή βάση ή από διεθνή πίεση και περισσότερο εξαι- 

τίας της δικής της ανεπάρκειας να εξασφαλίσει οικονομική ανάπτυξη, ύστερα από 

την πετρελαϊκή κρίση του 1973, και της κατάρρευσης της εθνικιστικής εξωτερικής 

της πολιτικής στο θέμα της Κύπρου. Η λεγάμενη Μεταπολίτευση έδωσε τέλος στο 
μετεμφυλιακό καθεστώς και συνέστησε σημαντική στροφή στη δομή των πολιτικών 
ευκαιριών της χώρας. Το κομμουνιστικό κόμμα(τα) νομιμοποιήθηκε, νέα κόμμα­

τα ιδρύθηκαν, αποκαταστάθηκαν όλα τα πολιτικά δικαιώματα και οι ελευθερίες 
και η μοναρχία καταλύθηκε, ενώ την ίδια στιγμή η χώρα ετοιμαζόταν να ενταχθεί 
στην Ευρωπαϊκή Ένωση. Ως εκ τούτου, αναδρομικά έθεσε σε λειτουργία τη διαδι­
κασία του τραύματος του ελληνικού εμφυλίου. Δεδομένης της απόλυτης ανυπολη­
ψίας της εθνικοφροσύνης και των υπερασπιστών της, ένα εντελώς νέο πολιτικο- 

πολιτισμικό φάσμα ανοίχθηκε για την επαν-ερμηνεία της επίσημης και συλλογικής 

μνήμης και της εμπειρίας(ών) του ίδιου του εμφυλίου πολέμου.
Με τη διάνοιξη ενός δημοκρατικού δημόσιου χώρου έπεσε το πέπλο σιωπής 

και κατέστη δυνατό σε ποικίλες φέρουσες ομάδες αιτιάσεων [carrier groups] -όπως 

κόμματα, διανοούμενους, πολιτικούς πρόσφυγες και κρατούμενους, μέσα επικοι­
νωνίας, δημοσιογράφους, ακαδημαϊκούς και καλλιτέχνες- να φέρουν τον Εμφύλιο 
στο προσκήνιο, ως ένα ζήτημα που το νόημά του γίνεται αντικείμενο δημόσιας δι­

απραγμάτευσης και συμβολικής επεξεργασίας. Μολονότι δεξιοί και κεντροδεξιοί 
σχολιαστές και κριτικοί του Εμφυλίου είχαν ενεργοποιηθεί, την ηγεμονία σ’ αυτή 
τη διαδικασία του τραύματος κέρδισαν τελικά οι αριστεροί και οι κεντροαριστεροί. 
Για να το θέσουμε διαφορετικά: η συνεπαγόμενη μετατροπή του εμφυλίου πολέμου 
από συλλογική συναθροιστική οδύνη σε πολιτισμικό τραύμα υπήρξε κατά κανόνα 
εσωτερική υπόθεση της Αριστεράς. Αναλυτικά, θα διαιρούσα αυτή τη διαδικασία 
σε δύο φάσεις: ονομάζω την περίοδο 1974-1990 ‘φάση επιλεκτικής κατασκευής’ και 
την περίοδο από το 1990 και εφεξής ‘ανακλαστική κατασκευή’. Όπως σε κάθε άλλο 
πολιτισμικό τραύμα (Alexander 2004:10-24), και στις δύο φάσεις η διαδικασία του 
τραύματος συντελείται σε διαφορετικές αλλά εντούτοις αλληλοεξαρτώμενες βαθ­

μίδες, η επίδραση των οποίων στο τελικό αποτέλεσμα μπορεί να ποικίλει: επίσημη 

και συλλογική μνήμη, ομαδική ταυτότητα(ες), θεσμικά πεδία (αισθητικό, media, 

επιστημονικό, νομικό) και προσπάθειες απόδοσης υπεύθυνης.

Η φάση της επιλεκτικής κατασκευής (1974-1990)
Κατά την Τρίτη Ελληνική Δημοκρατία μία άλλη λέξη-κλειδί υιοθετήθηκε έν­

θερμα, τοσο απο την Αριστερά όσο και από την Δεξιά: ‘σομφιλίαχηι’. Ο διαχωρι­



Ο ελληνικός Ε/ιφύλιος ως πολιτισμικό τραύμα 95

σμός ανάμεσα σε πολίτες πρώτης και δεύτερης κατηγορίας έπρεπε να αρθεί μια και 
καλή, τώρα και για πάντα. Αυτί] η σχεδόν καθολική απαίτηση βασίστηκε στην πα­
ραδοξολογία του Va θυμάται κανείς να ξεχνά’ (Bhabha 1991: 93). Επρόκειτο για 

μια ιδιαίτερα σύνθετη επιλεκτική διαδικασία ανασυγκρότησης τόσο της επίσημης 

όσο και συλλογικής μνήμης της δεκαετίας του 1940. Με μερικές εξαιρέσεις, η μνη- 
μονική κοινότητα της ηττημένης Αριστερός είχε χτιστεί γύρω από την αντίσταση 
περισσότερο και όχι τόσο γύρω από τον εμφύλιο πόλεμο. Τώρα πλέον, παρά το ότι 
ο Εμφύλιος δεν ήταν καταδικασμένος στη σιωπή, είχε σκοπίμως τοποθετηθεί στο 
περιθώριο ακολουθώντας τις επιταγές της συμφιλίωσης. Έτσι, στην πρώτη φάση της 
επιλεκτικής διεργασίας του τραύματος και οι δύο πλευρές επιδόθηκαν σε μια δια­
φορετικού είδους πολιτική της λήθης: καθώς, όπως είναι συνηθισμένο σε τέτοιες πε­
ριπτώσεις, στο επίπεδο της ανεπίσημης μνήμης ο εμφύλιος πόλεμος ανακαλούνταν 

ανταγωνιστικά, έτσι ώστε να αναδυθεί μια διχασμένη ή ακόμη και πολύπλευρη 

συλλογική μνήμη (Halbwachs 1992:172,182, Connerton 1989:38-39, Aguilar 1996, 
Eyerman 2001:5-22, Βόγλης 2008), στο επίπεδο της ιστορικής/ επιστήμης μνήμης πε­

ριθωριοποιήθηκε και μπήκε κάτω από τη σκιά της αντίστασης. Η νεογέννητη Τρί­
τη Ελληνική Δημοκρατία έπρεπε να σταθεροποιηθεί και αναζητούσε έναν ιδρυτικό 

μύθο με συγκολλητική συναισθηματική ενέργεια και ουσία. Μεταξύ άλλων, στη μη 
ακαδημαϊκή βιβλιογραφία της δεκαετίας του 1940 που βρίθει προπαγανδιστικού 
υλικού, σε απομνημονεύματα βετεράνων, σε αυτοβιογραφίες, βιογραφίες, ημερο­
λόγια, κείμενα διανθισμένα με φωτογραφίες, πρακτικά συνεδρίων που εμφανίστη­

καν μετά το 1974 (Μαραντζίδης & Αντωνίου 2004), καθώς και σε κομματικά έγρα­
φα και στον πολιτικό λόγο γενικότερα, μπορεί κανείς να διακρίνει την ανάδυση 
αυτού του μύθου: παρακάμπτοντας τον Εμφύλιο, η αντίσταση κατά του Άξονα κα­

τέστη κυρίαρχη αφήγηση.
Μια καθοριστική στιγμή σε αυτή τη διαδικασία ήρθε λίγο μετά τις εθνικές εκλο­

γές του 1981, όταν το ΠΑΣΟΚ, υπό την ηγεσία του Ανδρέα Παπανδρέου, πήρε 
την εξουσία για πρώτη φορά στην ιστορία της χώρας και υποστήριξε τη νόμιμη 
αναγνώριση της αντίστασης (Νόμος 1285/1982) και τη μετονομασία της σε Εθνική 
Αντίσταση’, όρο που δεν είχε επίσημα χρησιμοποιηθεί στο παρελθόν. Αν και χω­

ρίς μεγάλο ενθουσιασμό, η Εθνική Αντίσταση γιορτάζεται έκτοτε στις 25 Νοεμβρί­

ου, επέτειο της μάχης του Γοργοπόταμου όπου συνεργάστηκαν επιτυχημένα δυνά­

μεις του ΕΛΑΣ και του ΕΔΕΣ. Τυπικά, η αναγνώριση έγινε ατομικά στους μαχη­

τές της Αντίστασης, στους οποίους επιδόθηκε τιμητικό δίπλωμα και καταβλήθηκε 

μηνιαία σύνταξη. Συνακόλουθα, τα ονόματα εκατοντάδων οδών και πλατειών σε 

όλη τη χώρα άλλαξαν μέσα σε μια νύχτα σε Εθνικής Αντιστάσεως’. Στην κεντρική



96 Νίκος Αεμερτζής

και ιστορική πλατεία Κλαυθμώνος, στην Αθήνα, ανεγέρθηκε μνημείο αφιερωμένο 

στην ‘εθνική συμφιλίωση’.
Προφανώς λάμβανε χώρα ένα είδος μυθοποίησης, στο μέτρο που η περίοδος 

της Αντίστασης (1941-4) ‘ξεπλόθηκε’ από κάθε είδους ενοχλητικούς λεκέδες εμφύ­

λιας σύγκρουσης και από ριζοσπαστικά -αν όχι επαναστατικά- προτάγματα, υπο- 
κύπτοντας απόλυτα σχεδόν στον εθνικιστικό λόγο.3 Στην Ελλάδα, όπως και σε πολ­

λές άλλες χώρες, μια μυθική ‘εθνική’ αντίσταση αγκάλιασε σχεδόν τα πάντα, γέννη­
σε και γεννήθηκε από έναν μεταπολεμικό συλλογικό αυτο-θαυμασμό που εξάλειψε 
την κηλίδα της συνεργασίας με τις κατοχικές δυνάμεις. Σε αντίθεση όμως με άλλες 

ευρωπαϊκές χώρες (Φλάισερ 2008: 235), στην Ελλάδα η τιμωρία για εκείνους που 

συνεργάστηκαν ήταν εξαιρετικά μικρή και επιβίωσαν ακριβώς επειδή υπηρέτησαν 
την αντι-κομμουνιστική υπόθεση (Haidia 2000). Επιπρόσθετα, μεγάλο μέρος της 

νεοσυσταθείσας μεταπολεμικής άρχουσας τάξης ήταν ‘συνεργάτες’ και μαυραγορί­

τες κατά την περίοδο της Κατοχής ή καταχραστές εβραϊκής περιουσίας. Δεν αποτε­
λεί, λοιπόν, έκπληξη πως αυτά τα γεγονότα αποκρύφτηκαν επιμελώς. Ως αποτέλε­

σμα, ο αντιστασιακός }ώθος δεν υμνούσε τόσο την Αντίσταση, όσο αιανλαό που αυτι- 
στάθηκε, έναν λαό που συμβολίστηκε δίχως διαμεσολαβητές, όπως πολιτικά κόμμα­
τα, κινήματα ή ηγέτες (Rousso 1991:18, Giesen 2004:148).

Μια ακόμη καθοριστική στιγμή στη μνημόνευση του εμφυλίου πολέμου ήρθε 
επτά χρόνια αργότερα όταν, στην επέτειο των 40 χρόνων από τη λήξη του, συνέβη 
ένα τελετουργικό εξαιρετικής σημασίας για την ‘εθνικοποίηση’ της Αντίστασης και 
την προαγωγή της ‘εθνικής συμφιλίωσης’. Εκατοντάδες χιλιάδες φάκελοι της ασφά­
λειας για τους επονομαζόμενους ‘μη εθνικόφρονες’ κάηκαν με τελετουργικό τρό­
πο στην υψικάμινο της Χαλυβουργικής, παρά τις αντιρρήσεις των ελλήνων ιστο­
ρικών. Έτσι, ένα πολύτιμο και πλούσιο σώμα εγγράφων και τεκμηρίων χάθηκε για 
πάντα. Αυτί) η τελετή έγινε ύστερα από την ψήφιση του Νόμου 1863/1989, σύμφω­

να με τον οποίο ο όρος ‘συμμοριτοπόλεμος’ αντικαταστάθηκε επίσημα από τον όρο 
‘εμφύλιος πόλεμος’, του οποίου η διάρκεια ορίστηκε από το 1944 ως το 1949. Επί­

σης, ο όρος ‘συμμορίτες’ αντικαταστάθηκε από τον όρο ‘Δημοκρατικός Στρατός’. Ο 

νόμος θεσπίστηκε από την τρίμηνη κυβέρνηση συνεργασίας Δεξιάς και Αριστεράς 

(Νέα Δημοκρατία και -ενιαίος- Συνασπισμός), στο τέλος του Ψυχρού Πολέμου, 

έχοντας προφανώς μεγάλη συμβολική αξία και για τις δύο παρατάξεις. Σε αντιδι­

αστολή, οι δημόσιοι εορτασμοί του εμφυλίου πολέμου έγιναν σπάνιοι και σπορα­
δικοί, προκαλώντας ορισμένες φορές αμηχανία και πικρία. Μέσα σε αυτό το πλαί­

σιο, τα τελετουργικά μνήμης της Δεξιάς και οι εορτασμοί της νίκης επί των κόκκι­
νων αποκηρύχθηκαν από το ‘δημοκρατικό στρατόπεδο’ σαν άελετές μίσους’.



Ο ελληνικός Εμφύλιος ος πολιτιομικό τραύμα 97

Η απεικόνιση της αντίστασης του 1941-1944 σαν μια ‘επιλεγμένη δόξα’ (Volkan 
2005), που συναρθρώθηκε φαντασιακά με την κατά πολύ λιγότερο μαζική αντί­
σταση ενάντια στη χούντα, υποστηρίχθηκε πάρα πολύ από το έργο αριστερών ή 

αριστερόστροφων καλλιτεχνών, ειδικά μουσικών όπως ο Μτκης Θεοδωράκης και 
ο Γιάννης Μαρκόπουλος, που έδωσαν συναυλίες σε στάδια σε όλη την Ελλάδα με 
προσέλευση πολλών χιλιάδων, οι οποίες μεταδόθηκαν και από τα κρατικά τηλεο­

πτικά κανάλια. Αυτή η καλλιτεχνική δουλειά επικεντρώθηκε στον ηρωικό, καρ­
τερικό και νικηφόρο λαό που υπερασπίστηκε ενωμένος την πατρίδα, παρόλα τα 

λάθη και τις παραλείψεις του. Διακεκριμένη θέση σ’ αυτές τις παραστάσεις είχαν τα 
αντάρτικα τραγούδια που ήταν εξαιρετικά δημοφιλή για πάνω από μια δεκαετία.

Αυτή η (πολιτιστική) πολιτική της λήθης μαρτυρά δύο αμυντικούς μηχανι­
σμούς: ‘μετάθεση’ και ‘προβολή’ σχετικά με την απόδοση ευθυνών και την εκλογί­

κευση του τραύματος (Smelser 2004).4 Η σύρραξη του 1946-1949 μεταφράζεται αυ­
τόματα και μονοσήμαντα σαν το άμεσο αποτέλεσμα της βρετανικής και αμερικα­
νικής παρέμβασης στην ελληνική πολιτική ζωή. Ο Δεκέμβρης του 1944, πόσο μάλ­
λον οι συγκρούσεις μεταξύ ΕΛΑΣ, ΕΔΕΣ και των Ταγμάτων Ασφαλείας την περίο­
δο 1943-44, πολύ σπάνια αναφέρονται ανοιχτά.

Αποδιοπομπαίοι τράγοι, εξιλαστήρια θύματα και συνομωσιολογικές εξηγήσεις 
της ιστορίας είχαν και έχουν πάρα πολύ συχνά χρησιμοποιηθεί για να ταυτοποιή- 
σουν αιτίες και συνέπειες του εμφυλίου πολέμου. Ιδού μερικά παραδείγματα: εκα­
τοντάδες στελέχη του ΚΚΕ που διαφώνησαν με τις επίσημες αποφάσεις του εξοντώ­
θηκαν από την ΟΠΛΑ [Οργάνωση Περιφρούρησης Λαϊκού Αγώνα], τη ‘μυστική 
αστυνομία’ του κόμματος. Η κατηγορία ήταν προδοσία και μικροαστική νοοτρο­
πία. Από τα τέλη της δεκαετίας του 1950, η αυτο-εικόνα της Αριστεράς ήταν αυτή 
του εξιλαστήριου και του αθώου θύματος. Η συλλογική μνήμη της αριστερής πλευ­
ράς επέλεξε τις αμέτρητες βαναυσότητες που υπέφερε από την αποκαλούμενη ‘λευ­
κή τρομοκρατία’ της Δεξιάς, μεταξύ 1945 και 1946, καθώς και τις δυσβάσταχτες διώ­
ξεις που υπέστη κατά τη διάρκεια αλλά και μετά τον πόλεμο (εκτελέσεις, εξορία, 
φυλακίσεις, βιασμούς, βασανιστήρια, κοινωνικό αποκλεισμό κ.λπ.). Κινηματογρα­

φικές ταινίες όπως Ο άνθρωιιος μ το Γαρύφαλλο (1980) και τα Πέτρινα Χρόνια (1985) 
οπτικοποίησαν αναδρομικά τα δεινά της Αριστεράς, χρίζοντάς την ταυτόχρονα 

αθώο θύμα της ιστορίας. Την ίδια στιγμή, ωστόσο, αμέτρητες δικές της αδικοπραξί­

ες, βαναυσότητες και ευθύνες απωθήθηκαν ή έγιναν ακόμη και αντικείμενο απάρ- 

νησης στην αριστερή συλλογική μνήμη.
Παρομοίως, κατά την περίοδο 1974-1990, η μνημονική κοινότητα της νικήτριας 

Δεξιάς ένιωθε εξίσου αμήχανα για τον εμφύλιο πόλεμο, καθώς δίσταζε πάρα πολύ



Νίκος Αεμερτζής

να θυμηθεί τους περίπου 5.000 αντιπάλους της που εκτελέστηκαν από τα έκτακτα 
στρατοδικεία και τους σχεδόν 70.000 κρατούμενους και εξόριστους που καταδικά­
στηκαν από το 1947 ως τις αρχές της δεκαετίας του 1950. Αυτό αποτυπώνεται πολύ 

ωραία στην ταινία Οι Κυνηγοί, του Θεόδωρου Αγγελόπουλου, του 1977, που ανα- 
φέρεται στη ‘μη μνήμη’, δηλαδή την άρνηση της Δεξιάς να αναλάβει την ευθύνη 

για τα θύματά της. Εντούτοις, η συλλογική μνήμη της Δεξιάς επιλεκτικά ανακαλεί 

την ‘κόκκινη απειλή’ και τα κομμουνιστικά εγκλήματα. Επιπρόσθετα, θέμα ταμπού 
υπήρξαν τα Τάγματα Ασφαλείας, που συνεργάστηκαν με τα γερμανικά στρατεύ­

ματα. Κατά τα γεγονότα του Δεκέμβρη του 1944, αυτά ήταν η ραχοκοκαλιά των 
αντι-ΕΑΜικών δυνάμεων και τα περισσότερα μέλη τους οργανώθηκαν στον Εθνι­
κό Στρατό ενάντια στον ΔΣΕ αμέσως μετά, για να αποφύγουν νομικές διώξεις για 

εγκλήματα πολέμου.
Η απόδοση ευθυνών για τον εμφύλιο πόλεμο στους Βρετανούς και τους Αμερι- 

κάνους είναι ένα κλασικό παράδειγμα της συνομωσιολογικής εξήγησης της ιστορί­
ας, πολύ διαδεδομένης στον λαϊκιστικό πολιτικό λόγο της Ελλάδας, είτε αριστερό 
είτε δεξιό.5 Υπ’ αυτούς τους όρους, οι Έλληνες συλλήβδην είναι τα θύματα των ξέ­
νων, ένα ερμηνευτικό μοτίβο που υποστηρίζεται από τη διάσημη ταινία του 1975, 

Ο Θίασος, του Αγγελόπουλου. Ένας ακόμη παρόμοιος αμυντικός μηχανισμός είναι 
η διπλή ροπή του να θυμάται κανείς και να ξεχνά. Για ένα και το αυτό τραυματικό 

γεγονός, όπως ο ελληνικός Εμφύλιος, υπάρχει, από τη μία μεριά, η απαίτηση ‘να τα 
αφήσουμε όλα πίσω μας’ στο όνομα της ‘εθνικής συμφιλίωσης’· από την άλλη με­
ριά, ωστόσο, υπάρχει η προτροπή ‘να διατηρήσουμε την ιστορική μας μνήμη’.

Και οι δύο αντιλήψεις οδηγούν σε αποτυχημένο πένθος και, παραδόξως, πα- 
ρότι είναι βαθιά πολιτικές, ‘απο-πολιτικοποιούν’ αυτόν τον ίδιο τον εμφύλιο πό­
λεμο, ενσωματώνοντάς τον στον εθνικιστικό λόγο. Οι εκατέρωθεν πολιτικές ταυ­
τότητες των αντιπάλων της δεκαετίας του 1940 μεταμορφώνονται συμβολικά 

στον βαθμό που: α) κάθε επαναστατική ή αντεπαναστατική προοπτική του Εμφυ­
λίου έχει συστηματικά εξοριστεί από τον δημόσιο διάλογο και τη λαϊκή μνήμη· 
β) οι αντίπαλοι είχαν προικιστεί με α-πολιτικά, σχεδόν μεταφυσικά χαρακτηρι­

στικά: ευχενείς προστάτες της φυλής και του έθνους, από τη μία πλευρά, και ανι­

διοτελείς και αγαθοί πατριώτες που κυνηγούν τους αντιδραστικούς υπηρέτες του 

ιμπεριαλισμού, από την άλλη. Ακόμη και το γεφύρωμα της σύγκρουσης που πε- 
ριγράφηκε ως ‘συμφιλίωση’ αντί για ‘συμβιβασμός’ έχει τη δική του σημασία. Κυ­
ριολεκτώντας, ‘συμφιλίωση’ είναι το αντίστοιχο του ‘εμφύλιου’ πολέμου, καθώς 

προϋποθέτει δύο προηγουμένως ομοιογενή μέρη, που έχουν μόνο προσωρινά χω­
ριστεί. Αντιθέτως, στερούμενος ηθικιστικών συνηχήσεων, ο ‘συμβιβασμός’ είναι



Ο ελληνικός Εμφύλιος ως πολιτισμικό τραύμα 99

ένας πολιτικός όρος που προϋποθέτει σχέσεις εξουσίας και σύγκλιση στρατηγι­
κών στόχων στο πλαίσιο μιας δημόσιας σφαίρας (Κοταρίδης & Σιδέρης 2002).

Παρομοίως, στη φάση της επιλεκτικής κατασκευής του πολιτισμικού τραύμα­

τος, η Αριστερά ενεπλάκη σε μια συμβολική αντινομία ως προς τη συλλογική της 
ταυτότητα: διεκδικώντας ή και μονοπωλώντας τη δόξα της αντίστασης δεν ήταν 
πλέον ηθικά ηττημένη, όντας την ίδια στιγμή οι αριστεροί θύματα της μετεμφυλια- 

κής και μεταδικτατορικής τάξης πραγμάτων. Όπως έχει δείξει ο Παναγιωτόπουλος 
(1997), αυτή η αντινομία εδράζεται σε δύο αμοιβαίως αποκλειόμενες τοποθετήσεις: 
από τη μια μεριά, την αποσιώπηση της παλιάς οξύτατης αντίθεσης στην ταξική κοι­
νωνία (το υπέρτατο δηλαδή διακύβευμα των κομμουνιστών κατά τον Εμφύλιο), 
από την άλλη, την κατάφαση στην εθνική κοινωνία της οποίας ήθελαν να είναι μέ­
ρος. Στην πράξη, αυτή η αντινομία προϋπέθετε ένα συγκεκριμένο είδος συναισθη­
ματικής ανακλαστικότητας [emotional reflexivity]. Με τον όρο ‘συναισθηματική 
ανακλαστικότητα’ εννοείται ένα είδος συναισθηματικής δυναμικής, μια ικανότη­
τα να διαπραγματεύεται κανείς τις σχέσεις, αλλάζοντας ni δομή του ‘αισθάνεσθαι’ 

[the structure of feeling] και, κατ’ αυτόν τον τρόπο, το πώς οι άλλοι νιώθουν μέσα 
σε αυτές τις σχέσεις. Είναι μια διαδικασία στην οποία οι κοινωνικοί φορείς δρά­

σης έχουν αισθήματα για τη ζωή τους σε σχέση με τους άλλους και προσπαθούν να 
την κατανοήσουν και να την αλλάξουν (Holmes 2008). Κατά συνέπεια, η υπερά­

σπιση της Αντίστασης αποσκοπούσε στον απο-στιγματισμό των ελλήνων κομμου­
νιστών και αριστερών εν γένει ως προδοτών και εθνικών αποστατών, ενώ την ίδια 
στιγμή λειτούργησε ως συμβολικό μέσο μετατροπής του τραύματος της ταπείνωσης 

που υπέστησαν μετά την ήττα σε μια αξιωμένη περηφάνια που αρμόζει σε πολίτες 
με πλήρη δικαιώματα. Αυπ] η απο-στιγματιστική συναισθηματική ανακλαστικό­
τητα συντελέιπηκε μέσω ενός νομιμοποιητικού ‘μαρτυριολογικού αγωνιστικού ζή­
λου’ (Παναγιωτόπουλος 1994), ο οποίος, ως κανόνας, πλαισίωσε τους έλληνες κομ­
μουνιστές ως μάρτυρες της πατρίδας κατά τη διάρκεια της Κατοχής, αρχικά, και ως 
αθώα θύματα μιας εκδικητικής πολιτείας, κατόπιν. Δεν είναι τυχαίο που κάποια 
από τα υποκείμενα της έρευνάς μας χρησιμοποίησαν τον όρο Τολγοθάς’ για να 
περιγράφουν την εμπειρία τους ως θύματα πολέμου -μια θρησκευτική μεταφορά 
μέσω της οποίας οι πράξεις τους απέκτησαν μη πολιτικά χαρακτηριστικά.

Η φάση της ανακλαστικής κατασκευής (1990-2010)
Κατά τη διάρκεια των τελευταίων είκοσι μ ετα-ψυ γροπολεμικών χρόνων πυ- 

ντελέστηκαν οπήν Ελλάδα πολλές σημαντικές και αλληλένδετες αλλαγές, σε όλους



100 Νίκος Αεμφτζής

τους τομείς της κοινωνικής ζωής, προσθέτοντας μερικές νέες ποιότητες στη διεργα­

σία του εμφύλιου τραύματος [trauma process]. Σχηματικά, θα έλεγα ότι, από οικο­
νομική άποψη, σημειώθηκε ραγδαία άνοδος του ΑΕΠ, επικεντρωμένη κυρίως στον 

τριτογενή τομέα, που υποσχηρίχθηκε από τεράστια έσοδα από κονδύλια της Ευ­

ρωπαϊκής Ένωσης και από επενδύσεις στο χρηματιστήριο, στη λογική του casino 
capitalism και του έντονου καταναλωτισμού. Πολιτικά, αυτή η περίοδος χαρακτη­

ρίζεται από σταδιακή καθίζηση του κομματικού συστήματος, στασιμότητα της αρι­
στερής ψήφου και έντονη πολιτική δυσανεξία. Στο πεδίο των πολιτισμικών αξιών 
παρατηρείται μια αντινομία ανάμεσα σε έναν ‘ιδιωτικό ατομισμό’ ενάντια σε μια 

‘ανακλαστική στοχαστική εξατομίκευση’, έτσι που οι πολιτικά αδιάφορες νεότερες 

γενιές ή τα τμήματα του εκλογικού σώματος που εργαλειακά απλώς προσανατολί­
ζονται στην πολιτική διαδικασία να συνυπάρχουν με φορείς μετα-υλιστικών ελευ- 
θεριακών αξιών και υπέρμαχους της πολιτικής της ταυτότητας.

Αν και με διαφορικό τρόπο, το περιβάλλον εκείνο επηρέασε το πώς ο εμφύλιος 

πόλεμος ερμηνεύτηκε πολιτισμικά από μέλη της πρώτης, δεύτερης και τρίτης μετεμ- 
φυλιακής γενιάς. Ύστερα από 60 και πλέον χρόνια, λόγω της διαδοχής των γενεών 
και της απομάκρυνσης από τα κόμματα, των αριστερών συμπεριλαμβανομένων, ο 

Εμφύλιος αντιμετωπίζεται με έναν πιο αποστασιοποιημένο τρόπο. Μπορεί να εί­
ναι αλήθεια πως για τους απαθείς νέους (τρίτη γενιά) πρόκειται για ζήτημα του πα­
ρελθόντος, αλλά μπορεί κανείς εύλογα να ισχυριστεί πως, για τους ελευθεριακούς 
μετα-υλιστές της δεύτερης γενιάς, ο πόλεμος αυτός είναι ένα παροντικό παρελθόν. 
Για τους αναζητητές και συζητητές του Εμφυλίου αυτής της γενιάς, της δικής μου 
γενιάς, το θέμα δεν είναι απλώς ότι τα αποτελέσματά του εξακολουθούν να ασκούν 

έντονη επιρροή ή ότι οι πληγές του διατηρούνται σε ληθαργική κατάσταση παρά 
το συναισθηματικό βάρος-χρέος της ‘συμφιλίωσης’. Αντίθετα, αυτό που διακυβεύε- 
ται είναι η αντιμετώπιση και η επεξεργασία του ιστορικού παρελθόντος της χώρας 
[Vergangenheitsbewaeltigung], μία χωρίς αυταπάτες στάση απέναντι στην πολι­

τική της λήθης, τόσο της περιόδου 1950-1974 όσο και της περιόδου 1974-1990· μια 

στάση που συνάδει με παρόμοια εγχειρήματα αναφορικά με τραυματικές εμπειρί­
ες άλλων χωρών (Φλάισερ 2008:196,209,234,246-7) μετά τον Β' Παγκόσμιο και τον 

Ψυχρό Πόλεμο. Αυτί] η στάση διευκολύνεται από την ‘έκρηξη της μνήμης’ και την 

ανάδυση της ‘δημόσιας ιστορίας’ απέναντι στα ποικιλώνυμα μεταμοντέρνα κατα­
ναλωτικά δέλεαρ που υπονομεύουν την ιστορική συνείδηση. Το ζήτημα που ολοέ­

να και εντονότερα έρχεται στο προσκήνιο είναι η θέσμιση μιας ανακλαστικής ιστο­
ρικότητας αναφορικά με την κληρονομιά του Εμφυλίου και το ξεπέρασμα της ηγε­
μονικής πολιτικής της λήθης. Δεν θα ήταν υπερβολή, λοιπόν, να πει κανείς ότι η



Ο άληνικός Εμφύλιος ας πολιτισμικό τραύμα 101

δεσπόζουσα αφήγηση της ‘συμφιλίωσης’ έχει απολέσει τη παλιά της αίγλη καθώς 
νέες ευαισθησίες μεσολαβούν στην κατασκευή του πολιτισμικού τραύματος. Μερι­
κές από αυτές τις ευαισθησίες θα θίξω στις αμέσως επόμενες σελίδες.

Μία έντονη αντιπαράθεση έλαβε χώρα το φθινόπωρο του 2009 για την αισθη­
τική αξία και την πολιτικο-πολιτισμική σημασία της πολυδιαφημισμένης ταινίας 

του Παντελή Βούλγαρη Ψυχή Βαθιά, που έκανε εισπρακτική επιτυχία. Την παρακο­
λούθησαν 200.000 άτομα -πολύ εντυπωσιακό κοινό για παραγωγή της εγχώριας 
κινηματογραφικής βιομηχανίας. Η ταινία αναφέρεται στις αντιξοότητες δύο νεα­
ρών αδερφών που, σχεδόν συμπτωματικά, ενεπλάκησαν στα αντίπαλα στρατόπε­
δα του Εμφυλίου. Η τελευταία σκηνή περιγράφει την αγκαλιά ενός καταταλαιπω- 
ρημένου ζευγαριού ακριβώς μετά την τελική μάχη· είναι ένα από τα δύο αδέρφια, 
στρατιώτης του Εθνικού Στρατού, και ένα νεαρό κορίτσι, μαχήτρια του Δημοκρα­

τικού Στρατού. Ενώ τα Πέτρινα Χρόνια -ταινία του Βούλγαρη, εμβληματική για την 
(αυτό) θυματοποίηση της Αριστερός (βλ. παραπάνω)-, έγιναν αποδεκτά το 1985 με 

πολύ ευνοϊκά σχόλια, η Ψυχή Βαθιά έτυχε διφορούμενης υποδοχής από πολλά άρ­
θρα εφημερίδων αλλά και blogs: από τη μία πλευρά, πολλοί τη χειροκρότησαν σαν 
ένα σύμβολο απόλυτης συμφιλίωσης- από την άλλη πλευρά, όμως, κριτικοί και κοι­
νό αμφισβήτησαν την απλοϊκή απόδοση των αιτιών του πολέμου στους ‘ξένους’ και 
την απροθυμία-αδυναμία του σκηνοθέτη να σκάψει βαθιά στα θέματά του.

Η αμφισβήτηση της ιδεολογίας της συμφιλίωσης περιγράφεται ακόμη καλύ­
τερα από την απροσδόκητη επιτυχία της βιογραφίας του Άρη Βελουχιώτη (1905- 
1945), ιδρυτή και ηγέτη του ΕΛΑΣ, που έγραψε ο συγγραφέας και δοκιμιογρά­

φος Διονύσης Χαριτόπουλος και εκδόθηκε το 1997 υπό τον τίτλο: Άρης. Ο αρχη­
γός των ατάκτων. Στη μικρή ελληνική βιβλιαγορά η καλογραμμένη βιογραφία 
των 800 σελίδων έκανε τρεις ανατυπώσεις (με την τελευταία το 2009), έλαβε πολ­
λές κριτικές και πούλησε 180.000 αντίτυπα. Για πολλούς αυτή η θρυλική προσω­
πικότητα, αναπόσπαστο μέρος του συμβολικού ρεπερτορίου της αριστερής πο­
λιτικής κουλτούρας και εγχώρια εκδοχή του Che Guevara, είναι ένα σύμβολο 
μιας ‘δυνητικής επανάστασης’, μια ένδειξη του τι θα έπρεπε να είχε κάνει η Αρι­
στερά για να αποφύγει την ήττα. Όπως το καταλαβαίνω εγώ, η μεγάλη επιτυχία 
του βιβλίου, τουλάχιστον ανάμεσα στους αριστερούς αναγνώστες, δεν αφορά 

μόνο την εξιστόρηση των κατορθωμάτων ενός ‘επιλεγμένου ήρωα’. Βασίζεται σε 

μια contrafactual στάση: ‘τα πράγματα θα μπορούσαν να είχαν γίνει αλλιώς, θα 

μπορούσαμε να έχουμε κερδίσει τον πόλεμο, αν το κόμμα είχε υιοθετήσει τη αρ- 

μόζουσα στρατηγική εκείνη την εποχή’. Έτσι, η αποδοχή του βιβλίου έχει να κά­
νει με την αναδρομική (αυτο)κριτική και αναδόμηση της συλλογικής μνήμης και



102 Νίκος Αφφτζής

ταυτότητας της Αριστερός, πολύ πέρα από την επιταγή της ‘συμφιλίωσης’.6

Μία ακόμη παράμετρος που οδηγεί λογικά σε μια πιο ανακλαστική στοχαστική 
στάση απέναντι στον εμφύλιο πόλεμο είναι η συζήτηση του ‘πότε άρχισε και πότε 

τελείωσε’ που λαμβάνει χώρα ανάμεσα σε έλληνες πολιτικούς κοινωνιολόγους, 
ιστορικούς και διανοούμενους. Βασίζεται στο κριτήριο που χρησιμοποιείται για 
να οριοθετηθεί η μετάβαση μιας ένοπλης σύγκρουσης μέσα σε μια χώρα σε εμφύ­

λιο πόλεμο (Sambanis 2002). Έτσι, ενώ η κυρίαρχη θέση ως το τέλος της δεκαετίας 
του 1980 ήταν ότι διήρκεσε από τις 30 Μαρτίου του 1946 ως τις 29 Αυγούστου του 

1949, για ορισμένους είναι περισσότερο πρέπον να μιλά κανείς για εμφύλιο πόλε­
μο όταν αναφέρεται στις ένοπλες συγκρούσεις ανάμεσα στον ΕΛΑΣ και τον ΕΔΕΣ 
το 1943, παρά το γεγονός πως τότε δεν παρατηρούνταν μεγάλης κλίμακας στρατι­
ωτική κινητοποίηση. Με τα ίδια μέτρα και σταθμά, η Μάχη των Αθηνών τον Δεκέμ­
βρη του 1944 θα πρέπει να ιδωθεί σαν μέρος του Εμφυλίου. Ρίχνοντας την ευθύνη 

στους κόκκινους, η ιστορική αφήγηση της Δεξιάς μετρά “τρεις γύρους’ στα σχέδια 

των κομμουνιστών να πάρουν την εξουσία: 1943,1944 και 1946-49.
Ένα άλλο ζήτημα, στα πλαίσια της κομμουνιστικής ιστορικής αφήγησης, είναι 

το αν η βία της Δεξιάς το 1945-1946 ενάντια στους ηττημένους οπαδούς του ΕΑΜ/ 

ΕΛΑΣ, που διαλύθηκε μετά τη συμφωνία της Βάρκιζας, συμβολίζει ή όχι την αρχή 
του πολέμου (Mazower 2000:6-7,31-2) ή αν αυτή η βία ήταν ένας ‘μονομερής εμφύ­
λιος πόλεμος’ που ακολουθήθηκε σύντομα από έναν ‘διμερή’. Σήμερα, ωστόσο, ύστε­
ρα από τη νομική διευθέτηση του ζητήματος στο τέλος της δεκαετίας του 1980, οι πε­
ρισσότεροι Έλληνες πιστεύουν πως ο Εμφύλιος διήρκεσε από το 1944 ως το 1949.

Αναφορικά με την απόδοση ευθυνών, άλλη μια ένδειξη της απαίτησης για αξι­

ολόγηση του εμφυλίου πολέμου είναι η υπεύθυνη ακαδημαϊκή και ερευνητική δρα­
στηριότητα που θεμελιώνεται από την ανάγκη να κατευθύνουμε την προσοχή μας 
από την ερώτηση “τίνος φταίξιμο ήταν’ προς την ερώτηση ‘πώς έλαβε χώρα ο εμ­
φύλιος πόλεμος’ (Marantzides & Antoniou 2004, Mazower 2000: 8). Ως φορείς του 
δράματος του εμφύλιου τραύματος, οι ερευνητές όχι μόνο φιλονικούν για τις λε­

πτομέρειες του Εμφυλίου, αλλά διαφωνούν και για τον τρόπο που πρέπει να μελε­
τηθεί. Στην παρούσα φάση διεξάγεται ένας φλογερός διάλογος ανάμεσα στους πα­

ραδοσιακούς ιστορικούς, που βασίζουν τη δουλειά τους κυρίως -αν όχι αποκλει­

στικά- στη μελέτη αρχείων, και σε μια ομάδα νεότερων και μετα-ρεβιζιονιστών 

[post-revisionist] ερευνητών που χρησιμοποιούν θεωρητικά και μεθοδολογικά ερ­

γαλεία από την προφορική ιστορία, τις μνημονικές και τοπικές σπουδές, αλλά και 
κλινικές προσεγγίσεις.7 Ο πυρήνας της διένεξης έγκειται στην καταλληλότητα των 

προφορικών και τοπικών ιστορικών τεκμηρίων και την πιθανή διάσπαση του πε­



Ο ελληνικός Εμφύλιος ως πολιτισμικό τραύμα 103

δίου μέσω τοπικών και αποσπασματικών προσεγγίσεων. Ας σημειωθεί πως αυτή η 
διαμάχη ξεφεύγει από τα όρια των ακαδημαϊκών ινστιτούτων και απλώνεται στον 
δημόσιο χώρο, μέσα από εκδόσεις εφημερίδων και περιοδικά, ειδικά στην επέτειο 

των 60 χρόνων από τη λήξη του πολέμου.
Μια αθέλητη συνέπεια της διαδικασίας του τραύματος είναι το τραύμα του 

θύτη. Η έρευνα έχει δείξει πως, σε ορισμένες περιπτώσεις και υπό συγκεκριμένες 
συνθήκες, σε ατομικό και συλλογικό επίπεδο, οι δράστες/θύτες μπορεί να βιώσουν 
μια τραυματική εμπειρία εξαιτίας του μαρτυρίου που έχουν προκαλέσει στους άλ­
λους. Αυτό συνέβη σίγουρα στη σύγχρονη Γερμανία (Giesen 2004). Αν δεν /λείπει 
εντελώς, ανάλογη έρευνα είναι πολύ περιορισμένη στην Ελλάδα. Ως εκ τούτου, ό,τι 
αναφέρεται εδώ είναι απολύτως προκαταρκτικό, καθώς βασίζεται σε φτωχές εμπει­

ρικές αποδείξεις. Είναι δύσκολο να ισχυριστεί κανείς και να καταγράψει εάν μεμο­
νωμένα άτομα ή το σύνολο της ελληνικής Δεξιάς ως συλλογικότητα μετάνιωσαν ή 
είχαν τύψεις μέχρι το 1974 για τις βιαιοπραγίες ενάντια στην Αριστερά η βία της 
οποίας βεβαίως προκάλεσε τραύματα στην Δεξιά γεννώντας φόβο, θλίψη, αηδία, 
οργή, μίσος και εκδίκηση. Οπωσδήποτε, η αντικομμουνιστική νίκη προσέφερε ικα­
νοποίηση, ασφάλεια και, παρόλα αυτά, μια αυτολογοκρινόμενη σιωπηλή χαρά, 
εξαιτίας των εκατομβών στην κάθε πλευρά καθώς και της πολύ φορτικής απαίτη­
σης για ‘λήθη’.8

Με σχετικά μεγαλύτερη ασφάλεια μπορούμε να πούμε πως η ‘εθνικοποίηση’ της 
Αντίστασης είχε μάλλον το αντίστροφο αποτέλεσμα για τη συλλογική ταυτότητα 

της Δεξιάς σε σύγκριση με αυτί) της Αριστεράς. Όπως υποστηρίχθηκε προηγουμέ­
νως, μέσω της εθνικοποίησης της Αντίστασης οι έλληνες κομμουνιστές νιώθουν πως 
δεν είναι πλέον ηθικά ηττημένοι παρότι είναι ακόμη θύματα. Με τα μέλη της Δεξι­

άς που πήραν μέρος στον εμφύλιο πόλεμο συνέβη ακριβώς το αντίθετο: παρόλο που 
εξακολουθούν να είναι οι νικητές στο πεδίο της μάχης, ηθικά έχουν υποβαθμιστεί. 
Η αλλαγή του καθεστώτος νοηματοδότησης του εμφυλίου πολέμου μετά το 1982 πυ­
ροδότησε αμηχανία, ματαίωση και θυμό καθώς βρέθηκαν στερημένοι από τις κατο­
χυρωμένες βεβαιότητες της αντικομμουνιστικής ρητορείας και της εθνικοφροσύνης. 
Είναι με μια έννοια ένα ‘τραύμα-μετά-τη-νίκη’, καθώς αυτοί οι άνθρωποι βλέπουν 

αναδρομικά πως η στρατιωτική τους δράση και οι συνεπαγόμενες πολιτικές συμπε­

ριφορές, δεν αναγνωρίζονται κοινωνικά αν δεν έχουν κιόλας συχνά αποκηρυχθεί.

'Σε ρωτάω, πότε έκανε λίθος η πολιτεία; Όταν έστελνε τους στρατιώτες της να σκοτω­
θούν ή τώρα που δεν τους τιμά/ -έτσι εκφράζεται ένας από τους πληροφορητές του 
Antoniou (2007) για τον επαναπροσδιορισμό της Αντίστασης. Ένας από τους δεξι­

ούς μου πληροφορητές εξέφρασε τη λύπη του για την ‘ψυχολογική κυριαρχία του Κομ-



104 Νίκος Αεμφτζής

μουνισηκού Κόμματος’, έτσι που ‘ιοτορική μνήμη και ιστορικά στοιχεία αγνοούνται’. Είναι 
πολύ πιθανόν πως, για ανθρώπους σαν και αυτόν, αντίθετα με την επίσημη ιστο­

ρική μνήμη, η ζωντανή μεταφορά για την περιγραφή του Εμφυλίου είναι συμμορι­
τοπόλεμος και πως η ίδια η συμφιλίωση δεν είναι μια αυταπόδεικτη πολιτική πραγ­
ματικότητα. Εντούτοις, η κυρίαρχη αφήγηση της Τρίτης Ελληνικής Δημοκρατίας 
για την εθνική συμφιλίωση και το μετα-ψυχροπολεμικό πολιτικό κλίμα προκάλε- 

σαν μια συναισθηματική και γνωστική ασυμφωνία σε σχέση με τη δική τους ερμη­

νεία του εμφυλίου πολέμου, κάνοντάς τους έτσι να μιλούν απρόθυμα για τις εμπει­

ρίες τους στη δεκαετία του 1940. Στην πραγματικότητα, ήταν πολύ δύσκολο να βρω 

άτομα να μου μιλήσουν στο πλαίσιο της έρευνάς μου. Πιθανώς, αυτί] η διστακτι- 
κότητα δεν υπονοεί ιστορική αμνησία αλλά μία αντίδραση στην επίσημη στρατη­
γική της ‘λήθης’ και της ‘συμφιλίωσης’ (Antoniou 2007). Ενδεικτικό είναι πως, την 
τελευταία δεκαετία, έχουν υπάρξει αρκετές περιπτώσεις όπου οι προσπάθειες των 

τοπικών αρχών ή αριστερών ενώσεων βετεράνων του Εμφυλίου να αναγείρουν 
μνημεία για τους νεκρούς μαχητές ή για εξέχουσες φυσιογνωμίες του ΔΣΕ βρήκαν 
ισχυρή αντίσταση. Αν και δεν έχουμε αρκετά δεδομένα και σχετικές μελέτες, μπο­
ρεί κανείς εφεκτικά να ισχυριστεί πως γινόμαστε μάρτυρες μιας περίπτωσης διχα­
σμένης μνήμης και ενός δυνητικού πολιτισμικού τραύματος το οποίο βιώνουν ει­

δικά οι παραγκωνισμένες δεξιές, συντηρητικές ομάδες του πληθυσμού που είχαν 
άμεση ή έμμεση σχέση με τα γεγονότα του Εμφυλίου.

Επίλογος

Στο κείμενο αυτό, προσπάθησα να δείξω πότε και πώς η συλλογική οδύνη του 
ελληνικού Εμφυλίου κατασκευάστηκε εκ των υστέρων κοινωνικά έτσι ώστε να με­
ταλλαχθεί σε πολιτισμικό τραύμα. Ύστερα από 62 χρόνια, αυτός ο πόλεμος πυρο­
δοτεί ακόμη την ελληνική πολιτική ψυχή καθώς η κυρίαρχη αφήγηση της εθνικής 

συμφιλίωσης, που προωθήθηκε από το 1974 και μετά, υπολείπεται της απαίτησης 

για συστηματική εκ νέου αξιολόγηση του παρελθόντος, πέρα από τις προδιαγρα­

φές της πολιτικής ορθότητας. Κατά συνέπεια, το ζήτημα της συγχώρεσης δεν έχει 

τεθεί ακόμη στα σοβαρά.

Η συγχώρεση είναι καθοριστική στη θεωρία του πολιτισμικού τραύματος επει­
δή μία συνεπής έννοια του τραύματος, ως ζωντανή μεταφορά, αναφέρεται σε μια 

δυναμική διαδικασία που περιλαμβάνει τόσο τα τραυματικά στοιχεία όσο και τις 
προϋποθέσεις της ίασής του. Η συγχώρεση είναι μέρος της θεραπευτικής διαδικα­
σίας και στοιχείο επιτυχημένου πένθους. Βεβαίως, το να συγχωρεί κανείς δεν ση-



Ο ελληνικός Εμφύλιος πολιτισ/ιικό τραύμα 105

ραίνει και να ξεχνά ούτε συνεπάγεται άρνηση ή απάρνηση. Η συγχώρεση συνεπά­
γεται τη μετάλλαξη των αρνητικών συναισθημάτων που βασίζεται σε ισχυρή θέλη­
ση, θέληση να αρχίσει κανείς από την αρχή -εγχείρημα, βεβαίως, πολύ διαφορε­

τικό από την εκδίκηση. Η συγχώρεση δεν μπορεί να προβλεφθεί καθώς επέρχεται 
μέσω της ελεύθερης θέλησης και απελευθερώνει τόσο τον δράστη όσο και το θύμα 

από τον αμείλικτο αυτοματισμό ενός φαύλου κύκλου (Arendt 1958: 236-241). Επι­
πλέον, και αυτό είναι ιδιαιτέρως κρίσιμο, η συγχώρεση μπορεί να προσφερθεί χω­
ρίς όρους μόνο από εκείνους (τα πρώην θύματα δηλαδή) που είναι σε θέση να τι­
μωρήσουν τους θύτες (Ricoeur 2004: 470). Αλλά ποιος ακριβώς είναι το θύμα και 

ποιος ο θύτης στην περίπτωση του ελληνικού εμφυλίου πολέμου; Ποιος πρέπει να 

συγχωρήσει ποιον;
Αυτή η ερώτηση ήταν αδιανόητη είκοσι ή ακόμη και δέκα χρόνια πριν, εξαιτί- 

ας της αδιαμφισβήτητης ηγεμονίας της Αριστεράς στην αφήγηση και τη συνακό­
λουθη αποτίμηση του εμφυλίου πολέμου. Σήμερα, σε μια περίοδο που το πολιτισμι­
κό τραύμα αυτού του πολέμου συγκροτείται ανακλαστικά, όποιος αρθρώνει αυτή 
την ερώτηση πρέπει: α) να αποφύγει τον αρνητισμό [negationism] και τον ιστορι­
κό αναθεωρητισμό (που δεν ταυτίζεται με την αναθεωρητική ιστοριογραφία)· β) 

να αποδομήσει την επιβαλλόμενη ‘λήθη’ του Εμφυλίου και τη μυθολογία που πε­
ριβάλλει τη λεγάμενη ‘εθνική αντίσταση’· και γ) να προωθήσει ένα πνεύμα ‘δύσκο- 
λης συγχώρεσης’ (Ricoeur 2004) που θα αρθρωθεί σταδιακά στον δημόσιο χώρο και 

θα εμπλέκει αμφότερα τα μέρη της αντιπαράθεσης. Αυτό, μεταξύ άλλων, συνεπά­
γεται δημόσια (λεκτική και μη λεκτική) αναγνώριση της ντροπής για τις αδικοπρα­
ξίες του παρελθόντος (Scheff 2000:130-131).

Η δύσκολη συγχώρεση έρχεται μέσα από την μνημόνευση [recollection], την 
προσπάθεια να ανακαλέσει κανείς και να ανασυγκροτήσει συμβολικά το παρελ­
θόν, να το επανεγγράψει στην προσωπική του ιστορία, αντί να το ξαναζεί και να 

το μηρυκάζει σε ένα μοτίβο αέναης επιστροφής. Με ψυχαναλυτικούς όρους, η αέ­
ναη επιστροφή αντιπροσωπεύει ένα είδος εκδραμάτισης και αντιστοιχεί στην ανά­
μνηση [reminiscence], ενώ η μνημόνευση [recollection] είναι η εκ μέρους του υπο­
κειμένου σονειδητοποίηση της ιστορίας του και της σχέσης του με το μέλλον (Evans 

1996:162). Εδώ, σημασία έχει η ανασυγκρότηση του παρελθόντος και το γράψιμο 

της ιστορίας από την αρχή με έναν χειραφετικό τρόπο. Φυσικά, πρόκειται για μα- 
κρά και ανοικτή διαδικασία, που κυρίως αφορά την επόμενη γενιά, καθώς εκεί­
νοι που έλαβαν μέρος ή γνώρισαν από πρώτο χέρι τον εμφύλιο πόλεμο πεθαίνουν. 

Ωστόσο, μπορεί να είναι λιγότερο οδυνηρή και μπορεί να αφήσει χώρο για αμοι­

βαία αναζήτηση συγχώρεσης.



106 Νίκος Δεμψτζής

Σημειώσεις
1. Στις 5 Μαρτίου του 1946 ο Churchill διαχώρισε την Ανατολή από τη Δύση με την περίφημη 

δήλωσή του για το ‘σιδηρούν παραπέτασμα’· το δόγμα Truman και το σχέδιο Marshall ακολούθη­
σαν λίγους μήνες μετά.

2. Η σημειολογική περιγραφή του ελληνικού εμφυλίου πολέμου δεν πρέπει να προκαλεί έκπλη­
ξη· σε πολλούς άλλους εμφυλίους πολέμους μπορεί κανείς να παρατηρήσει το ίδιο σημασιακό κενό 
ως προς την πολιτική φύση της σύγκρουσης [civiclessnessj, κάτι που οφείλεται, κατά τη γνώμη μου, 
στις ιδιαιτερότητες του δρόμου που ακολούθησε κάθε χώρα προς την πολιτική νεωτερικότητα.

3. Ομοίως, στο δράμα του τραύματος του 1974 στην Κύπρο, η τουρκική στρατιωτική βία υπερ­
κάλυψε την μνήμη της ελληνοκυπριακής διένεξης ενάντια στην νόμιμη κυβέρνηση του νησιού, η 
οποία: α) πυροδότησε την τουρκική εισβολή και β) μια μικρή αλλά βίαιη εμφύλια σύγκρουση ακρι­
βώς πριν από αυτή (βλ. Ρουδομέτωφ & Χρίστου στο ανά χείρας τεύχος).

4. Λαμβάνοντας υπόψη πως για τον Freud δεν υπάρχει σαφής διάκριση ανάμεσα στην ατομι­
κή και στην κοινωνική ψυχολογία, θα ισχυριζόμουν πως υπάρχει ένα λειτουργικό ισοδύναμο ανά­
μεσα στους αμυντικούς μηχανισμούς που κινητοποιούνται κατά τη διαμόρφωση του πολιτισμικού- 
συλλογικού τραύματος και στο ατομικό-κλινικό τραύμα, το οποίο κάνει πιθανή τη μεσολάβηση ασυ­
νείδητων διαδικασιών από πολιτισμικές δημιουργίες και αφηγηματικές πρακτικές.

5. Παρομοίως, η κυρίαρχη εξήγηση του εμφυλίου πολέμου στη σύγχρονη Φινλανδία εδράζεται 
στη φαινομενικά αδιανόητη εξέγερση ενός μέρους του λαού ‘εναντίον του εαυτού του’, προβάλλο­
ντας την αιτία του πολέμου έξω από το έθνος. Οι Κόκκινοι είχαν ‘προσβληθεί’ ή ‘παραπλανηθεί’ από 
τους Ρώσους, για να προδώσουν την ίδια τους την πατρίδα (Alapuro 2002).

6. Μόνο πολύ πρόσφατα και, προπαντός, αφότοο ξέσπασε η κρίση, ορισμένοι διανοούμενοι της 
Αριστερός και μάλιστα το ίδιο το ΚΚΕ αποκλίνουν από τη συμφιλιωτική γραμμή, αναφερόμενοι 
στον Εμφύλιο ως μια στρατηγική πολιτική επιλογή τοο ελληνικού Κομμουνιστικού Κόμματος τη δε­
καετία του 1940 και όχι σαν μια μοιραία τραγωδία του συνόλου του ελληνικού λαού.

7. Από το 1984 δεκαεφτά συνέδρια έχουν οργανωθεί, κυρίως στην Ελλάδα αλλά και στο εξωτερι­
κό (Δορδανάς & Μιχαηλίδης 2007) όπου συζητήθηκαν αυτά τα θέματα. Ένας από τους κύριους ακα­
δημαϊκούς προωθητές είναι το Δίκτυο για τη Μελέτη Εμφυλίων Πολέμων (http://www.elia.org.gr/ 
civil_war_greek/index.htm), που ιδρύθηκε το 2000.

8. Στο σημείο αυτό χρειάζεται προσοχή. Δεν αποσκοπώ να συμψηφίσω τις οδύνες των πρωταγω­
νιστών τοο Εμφυλίου ούτε και να αντισταθμίσω τις πολιτικές τους ευθύνες. Σε κάθε περίπτωση, με εν­
διαφέρει πώς διεξήχθη ο πόλεμος και όχι γιατί ούτε ποιος είναι ο ‘φταίχτης’.

Βιβλιογραφικές αναφορές
Aguilar, Ρ. (2005). Μνήμη και λήθη τον ισπανικού εμφύλιον. Δημοκρατία, δικτατορία και διαχείρι­

ση του παρελθόντος. Ηράκλειο: Πανεπιστημιακές εκδόσεις Κρήτης.
Alapuro, R. (2002). ‘Coping with the Civil War of 1918 in Twenty-first Century Finland’, 

στο K. Christie & R. Cribb (επιμ.) Historical Injustice and Democratic Transition in Eastern 
Asm and Novtheiii Euvone'. Ghosts at the Table o^Democvaci* London! Curzon.

Alexander, J. (2004). Toward a Theoiy of Cultural Trauma’, στο J. Alexander, R. Eyerman,



Ο ελληνικός Εμφύλιος ως πολιτισμικό τραύμα 107

Β. Giesen, N.J. Smelser & P. Sztompka (επιμ.). Cultural Trauma and Collective Identity, 
Berkeley: University of California Press.

Antoniou, G. (2007). The Memory and Historiography of the Greek Civil War’, Florence: 
Unpublished PhD Thesis.

Arendt, H. (1958). The Human Condition. Chicago: The University of Chicago Press.
Vervenioti, T. (2000). 'Left-Wing Women between Politics and Family’, στο M. Mazower 

(επιμ.) After the War urns Over. Reconstructing the Family, Aktion, and State in Greece, 1943- 
1960. Princeton: Princeton University Press.

Βερβενιώτη, T. (2003). To διπλό βιβλίο. Η ιστορική ανάγνωση. Αθήνα: εκδ. Βιβλιόραμα.
Voglis, Ρ. (2000). between Negation and Self-Negation: Political Prisoners in Greece, 1945- 

1950’, στο M. Mazower (επιμ.) After the War was Over. Reconstructing the Family, Nation, 
and State in Greece, 1943-1960. Princeton: Princeton University Press..

Βόγλης, Π. (2008). Όι μνήμες της δεκαετίας του 1940 ως αντικείμενο ιστορικής ανάλυσης: 
Μεθοδολογικές προτάσεις’, στο Ρ.-Β. Μποόσχοτεν, Τ. Βερβενιώτη, Ε. Βουτυρά, Β. Δαλ- 
καβούκης & Κ. Μπάδα (επιμ.), Μνήμες και Λήθη του Ελληνικού Εμφυλίου Πολέμου. Θεσ­
σαλονίκη: εκδ. Επίκεντρο.

Bhabha, Η. (1991). ‘Question of Survival: Nations and Psychic States’, στο J. Donald (επιμ.) 

Psychoanalysis and Cultural Theon/. London: Macmillan.
Clogg, R. (1979), A Short Histoiy of Modern Greece, Cambridge: Cambridge University 

Press.
Close, D. (1995). The Origins of the Greek Civil War, Longman Pub. Group.
Connerton, P. 1989. How Societies Remember. Cambridge: Cambridge University Press.
Δεμερτζής, N. (1996). Ο λόγος του εθνικισμού. Αμφΐσημο σημασιολογικό πεδίο και σύγχρονες τά­

σεις. Αθήνα: εκδ. Αντ. Σάκκουλα.
Demertzis, Ν. (2006). ‘Emotions and Populism’, στο S. Clarke, P. Hoggett & S. Thompson 

(επιμ.) Power, Passion and Politics. Λονδίνο: Palgrave.
Δεμερτζής, N. & Θ. Λίποβατς (2006). Φθόνος και Μνησικακία. Τα πάθη της ψυχής και η κλειστή 

κοινωνία. Αθήνα: εκδ. Πόλις
Δορδανάς, Σ. & I. Μιχαηλίδης (2007). ‘Κριτική θεώρηση της βιβλιογραφίας για τον Εμφύ­

λιο Πόλεμο (1990-2006)’, στο I. Μουρέλος & I. Μιχαηλίδης (επιμ.). Ο ελληνικός Εμφύλι­
ος Πόλεμος. Μια αποτίμηση. Αθήνα: Ελληνικά Γράμματα.

Ελεφάντης, Α. (2003). Μας πήραν την Αθήνα. Ξαναδιαβάζοντας την ιστορία 1941-1950. Αθήνα: 
εκδ. Βιβλιόραμα.

Eyerman, R. (2001). Cultural Trauma. Slaven/ and the Formation of African American ldenity. 
Cambridge: Cambridge University Press.

Evans, D. (1996). An Introductory Dictionary of Laconian Psychoanalysis. London: Routledge.
Ηλιου, Φ. (2004). Ο ελληνικός εμφύλιος πόλεμος. Η εμπλοκή του ΚΚΕ. Αθήνα: εκδ. Θεμέλιο.
Haidia, Ε. (2000). The Punishment of Collaborators in Northern Greece, 1945-1946’, στο M. 

Mazower (επιμ.) After the War was Over. Reconstructing the Family, Nation, and State in 
Greece, 1943-1960. Princeton: Princeton University Press.

tt,ii„.„ „ι,„ λ ,t /100^ r.. ___:l— .in.;_____

Press.



108 Νίκος Αψφτζής

Holmes, Μ. (2008). The Emoaonalization of Reflexivity’, Sociology 44:139-154.
Giesen, B. (2004). The Trauma of Perpetrators. The Holocaust as the Traumatic Reference 

of German National Identity’, στο J. Alexander, R. Eyerman, B. Giesen, N.J. Smelser 
& P. Sztompka (επιμ.). Cultural Trauma and Collective Identity, Berkeley: University of 
California Press.

Iatrides, J. (2002). To διεθνές πλαίσιο τους ελληνικού εμφυλίου πολέμου’ στο Η. Νικολα- 
κόπουλος κ.ά. (επιμ.), Ο εμφύλιος πόλεμος. Από τη Βάρκιζα oro Γράμμο Φεβρουάριος 1945- 
Αύγουστος 1949. Αθήνα: εκδ. Θεμέλιο.

Kalyvas, S. (2000). Ped Terror: Leftist Violence during the Occupation’, στο M. Mazo wer 
(επιμ.) After the War was Over. Reconstructing the Family, Nation, and State in Greece, 1943- 
1960. Princeton: Princeton University Press.

Καλύβας, Σ. (2002). Μορφές, διαστάσεις και πρακτικές της βίας στον εμφύλιο πόλεμο 
(1943-1949): Μια πρώτη προσέγγιση’, στο Η. Νικολακόπουλος κ,ά. (επιμ.), Ο εμφύλι­
ος πόλεμος. Από τη Βάρκιζα στο Γράμμο Φεβρουάριος 1945-Αύγουστος 1949. Αθήνα: εκδ. Θε­
μέλιο.

Kolko, G. (1994). Century of War. Politics, Conflict, and Society Since 1914, New York: The 
New Press.

Κοταρίδης, N. & N. Σιδέρης (2002). Εμφύλιος πόλεμος: Ιδεολογικά και πολιτικά διακυβεό- 
ματα’, στο Η. Νικολακόπουλος κ,ά. (επιμ.), Ο εμφύλιος πόλεμος. Από τη Βάρκιζα στο Γράμ­
μο Φεβρουάριος 1945-Αύγουστος 1949. Αθήνα: εκδ. Θεμέλιο.

Λαμπροποόλου, Δ. (1999). Γράφοντας από τη φυλακή. Όψεις της υποκειμενικότητας των πολιτι­
κών κρατουμένων 1947-1960. Αθήνα: εκδ. Νεφέλη.

Lyrintzis, Ch. (1984). Political Parties in Post-Junta Greece: A case of "bureaucratic 
clientelism"?’, στο Pridham, G. (επιμ.). The New Mediterranean Demoaades. Regime 
transition in Spain, Greece and Portugal. Λονδίνο: Frank Cass.

Μαραντζίδης, N. (2002). Έθνοτικές διαστάσεις του εμφυλίου πολέμου: Η περίπτωση των 
τουρκόφωνων Ποντίων καπεταναίων της Μακεδονίας’, στο Η. Νικολακόπουλος κ.ά. 
(επιμ.), Ο εμφύλιος πόλεμος. Από τη Βάρκιζα στο Γράμμο Φεβρουάριος 1945-Αύγουστος 1949. 
Αθήνα: εκδ. Θεμέλιο.

Marantzides, N. & G. Antoniou (2004). The Axis Occupation and Civil War: Changing 
Trends in Greek Historiography, 1941-2002’, Journal of Peace Research. 41(2): 223- 
231.

Μαργαρίτης, Γ. (1989). Εμφύλιες διαμάχες στην Κατοχή (1941-1944): Αναλογίες και διαφο­

ρές’, στο X. Φλάισερ & Ν. Σβορώνος (επιμ.). Ελλάδα 1936-1944. Δικτατορία, Κατοχή, Αντί­
σταση. Αθήνα: Μορφωτικό Ινστιτούτο ΑΤΕ.

Mavrogordatos, G. (1983). Stillborn republic: Social coalitions and party strategies in Greece, 
1922-1936. Berkeley: University of California Press.

Mazower, M. (1994). Στην Ελλάδα του Χίτλερ. Η εμπειρία της κατοχής. Αθήνα: εκδ. Αλεξάν­
δρεια.

Mazower, Μ. (2000). Three Forms of Political Justice: Greece, 1944-1945’, στο, του ίδιου 
(επιμ.), After the War was Over. Reconstructing the Family, Nation, and State in Greece, 1943- 
1960. Princeton: Princeton University Press.



Ο ελληνικός Εμφύλιος ας πολιτισμικό τραύμα 109

Νικολακόπουλος, Η. κ.α. (επιμ.) (2002). Ο εμφύλιος πόλεμος. Από τη Βάρκιζα στο Γράμμο Φε­
βρουάριος 1945-Αύγουστος 1949. Αθήνα: εκδ. Θεμέλιο.

Παναγχωτόπουλος, Π. (1997). Ή κομμουνιστική μνήμη της ήττας: Διερευνώντας τις κοινω­
νιολογικές προϋποθέσεις της μετα-ιστορικής ηθικής δικαίωσης’, Δοκιμές, 6:135-163.

Παναγιωτόπουλος, Π. (1994). Ή αναπαράσταση του πόνου στις αφηγήσεις δύο ακραίων 
εμπειριών: Γιώργης Πικρός, Το χρονικό της Μακρονήσου, Primo Levi, Αν είναι άνθρωπος’, 
Δοκιμές, Β: 13-32

Πασχαλούδη, Ε. (2010). Ένας πόλεμος χωρίς τέλος. Η δεκαετία του 1940 στον πολιτικό λόγο, 1950- 
1967. Θεσσαλονίκη: εκδ. Επίκεντρο

Potamitis, N. Υ. (2008). ‘Antagonism and Genre. Resistance, the Costume Romance and the 
Ghost of Greek Communism’, στο N. Carpentier & E. Spinoy, επιμ., Discourse Theory and 
Cultural Analysis Media, Arts and Literature, NJ: Hampton Press.

Ricoeur, P. (2004). Memory, History, Forgetting. Chicago: University of Chicago Press.
Riggs, F. (1964). Administration in Developing Countries: The Theory of Prismatic Society. 

Boston: Houghton Mifflin Company.
Rousso, H. (1991). The Vichy Syndrome. History and Memory in France since 1944, Harvard: 

Harvard College.
Sambanis, N. (2002). ‘A Review of Recent Advances and Future Directions in the Literature 

on Civil War’, Defense and Peace Economics 13(2): 215-243.
Scheff, T. (2000). Bloody Revenge. Emotions, Nationalism and War. Lincoln: Winston-Derek 

Publishers.
Smelser, N. 2004. “Psychological Trauma and Cultural Trauma’, στο J. Alexander, R. 

Eyerman, B. Giesen, N.J. Smelser & P. Sztompka (επιμ.). Cultural Trauma and Collective 
Identity, Berkeley: University of California Press..

Στρογγυλής, A. (1996). ‘Διαστάσεις του οικονομικού προβλήματος στις ώρες της απελευθέ­
ρωσης’, στο Γ. Φαράκος, (επιμ.) Δεκέμβρης του '44. Νεότερη έρευνα-Νέεςπροσεγρσεις. Αθή­
να: εκδ. Φιλίστωρ.

Sugar, P. F. (1969). “External and Domestic Roots of Eastern European Nationalism’, στο 
P. Sugar & I. Lederer (επιμ.) Nationalism in Eastern Europe. Washington: University of 
Washington Press.

Tsoukalas, K. (1969). The Greek Tragedy, London: Hamondsworth, Penguin.
Φλάισερ, X. (1995). Στέμμα και σβάστικα. Η Ελλάδα της κατοχής και της αντίστασης, τόμ.1, Αθή­

να: εκδ. Παπαζήση.
Φλάισερ, X. (2008). Οι πόλεμοι της μνήμης. Ο Β ' Παγκόσμιος Πόλεμος στη δημόσια ιστορία. Αθή­

να: εκδ. Νεφέλη.
Χαραλάμπης, Δ. (1989). Πελατειακές Σχέσεις και Λαϊκισμός. Η εξωθεσμική συναίνεση στο ελληνι­

κό πολιτικό σύστημα. Αθήνα: Εξάντας.
Volkan, V. (2005). Earge-Group Identity and Chosen Trauma’, Psychoanalysis Dortmunder, 

Issue #6 (on-line journal).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

