
  

  Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας

   Τόμ. 29 (2012)

   Πολιτική και εκπαίδευση

  

 

  

  Πολιτισμικές σπουδές, διανοούμενοι και νεολαία 

  Henry A. Giroux, Μιράντα Χρίστου   

  doi: 10.12681/sas.863 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Giroux, H. A., & Χρίστου Μ. (2015). Πολιτισμικές σπουδές, διανοούμενοι και νεολαία. Επιστήμη και Κοινωνία:
Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας, 29, 19–35. https://doi.org/10.12681/sas.863

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 21/01/2026 06:15:25



Πολιτισμικές σπουδές, διανοούμενοι και νεολαία
Henry A. Giroux* 

Συνέντευξη στη Μιράντα Χρίστου**

Σε αυτή τη συνέντευξη ο Henry A. Giroux αναλύει την πολύπλοκη σχέση ανάμεσα στην 
παιδαγωγική και τον χώρο των πολιτισμικών σπουδών μέσα από το συχνά φτιαχτό χά­
σμα ανάμεσα στην πράξη και τη θεωρία/διανόηση. Εξηγεί επίσης πώς η σύγχρονη κρίση 
του ρόλου των διανοουμένων είναι σύμπτωμα αυτού του χάσματος και αναλύει την ευθύ­
νη τους σε θέματα κοινωνικής δικαιοσύνης, ειδικά σε μια εποχή παγκοσμιοποίησης. Τέλος, 
αναφέρεται στη θέση της νεολαίας στα πλαίσια της οικονομικής κρίσης.

Μ. Χρίστου: Ενώ ο τομέας των πολιτισμικών σπουδών [cultural studies] έχει ασκή­
σει τεράστια επιρροή σε πολλαπλούς κλάδους, οι πολιτισμικές σπουδές έχουν κά­
πως αποδεσμευθεί από το ζήτημα της παιδαγωγικής -με εξαίρεση, βεβαίως, το δικό 
σας έργο καθώς και εκείνο μικρού αριθμού μελετητών, όπως του Paul Willis (1977, 
1978). Πολλοί, δηλαδή, στον χώρο των πολιτισμικών σπουδών έχουν αμελήσει, 
τουλάχιστον τις τελευταίες δύο δεκαετίες, να ασχοληθούν με το ότι το επιδιωκό- 
μενο πολιτικό εγχείρημα των πολιτισμικών σπουδών δεν μπορεί να είναι βιώσιμο 
χωρίς πρώτα αυτές να γίνουν ένας παιδαγωγικός κλάδος. Δεδομένης της διαρκούς 
έντασης μεταξύ της παιδαγωγικής και της κειμενικότητας των πολιτισμικών σπου­
δών, πώς μπορούν μελετητές που ασχολούνται με τις τελευταίες να κάνουν τον 
κλάδο πιο παιδαγωγικό ώστε να διαψεύσουν την πλαστή διχοτομία που συχνά δη- 
μιουργείται μεταξύ των δύο;

Η. Giroux: Νομίζω ότι πρόκειται για μια ένταση που μπορεί να γίνει κατανοη­
τή ιστορικά ή ακόμα και με ευρείς πολιτικούς όρους. Σε ένα επίπεδο υπάρχει κάτι

* Global Television Network Chair in English and Cultural Studies, McMaster University, Canada 
<henry.giroux@gmail.com>

** Επίκουρη Καθηγήτρια Επιστημών της Αγωγής ίου Πανεπιστημίου Κύπρου <miranda.christou@ 
ucy.ac.cy>

Επιστήμη και Κοινωνία Τεύχος 29/2012



20 Henry A. Giroux - Συνέντευξη στη Μιράντα Χρίστου

στην κληρονομιά που άφησε η παιδαγωγική στις πολιτισμικές σπουδές το οποίο 
δεν ήταν μόνο κρίσιμο για τη θεμελίωσή τους, αλλά και υποδείκνυε κάτι σημαντικό 
για τους τρόπους με τους οποίους θεωρητικοί των πολιτισμικών σπουδών, όπως ο 
Raymond Williams, επέδειξαν ουσιαστική αντίληψη και σεβασμό για το πώς το πο­
λιτικό μπορεί να γίνει και πιο παιδαγωγικό. Ανθρωποι όπως ο Williams, ο Richard 
Johnson και ο Stuart Hall1 κατέβαλαν σημαντική προσπάθεια να πάρουν στα σο­
βαρά, όχι απλά την παιδαγωγική επίδραση της κουλτούρας, αλλά και την κεντρι­
κότητα της παιδαγωγικής στη διερεύνηση του ερωτήματος της εμπρόθετης δράσης 
[agency] ως θέμα πρώτιστης πολιτικής σημασίας. Πιστεύω ότι αυτή η κληρονομιά 
φαίνεται να έχει χαθεί από τις πολιτισμικές σπουδές τα τελευταία 20 χρόνια, σί­
γουρα μετά την κυκλοφορία του Learning to Labour του Paul Willis. Και τώρα, στον 
κλάδο των πολιτισμικών σπουδών διαπιστώνουμε ένα είδος άρνησης να εξετάσουν 
το ζήτημα της παιδαγωγικής, πολλώ δε μάλλον να αναγνωρίσουν την κεντρικότη­
τα της παιδαγωγικής στην ίδια την έννοια της πολιτικής. Για παράδειγμα, οι Tony 
Bennett, Lawrence Grossberg, και Meagham Morris κυκλοφόρησαν ένα βιβλίο με 
τίτλο Nm Key Words: A Revised Vocabulary of Culture and Society, όπου δεν υπήρχε 
καμία αναφορά στον όρο παιδαγωγική. Αυτό είναι κάτι παραπάνω από παράλει­
ψη: αντιπροσωπεύει μια αντίσταση στην έννοια της παιδαγωγικής που δεν προ- 
σήκει στην ίδια την παράδοση των πολιτισμικών σπουδών στο πλαίσιο της οποί­
ας εντάσσονται. Πρέπει να υπάρξει μια αλλαγή αντίληψης προτού ο κόσμος αρχί­
σει να εμπλέκεται σε πολιτικούς αγώνες και αυτό δεν φαίνεται να το συνειδητοποι­
εί μια πιο πρόσφατη γενιά θεωρητικών των πολιτισμικών σπουδών. Το σύμπτωμα 
της συνολικής πενιχρότητας που βλέπουμε σε νεο-φιλελεύθερες κοινωνίες δεν είναι 
απλώς οικονομικό ζήτημα, όσο σημαντικές κι αν είναι οι οικονομικές δυνάμεις. Οι 
θεσμοί δεν μπορούν να αλλάξουν, εάν δεν αλλάξουν και οι νοοτροπίες, αν δεν δού­
με τους χώρους της κυρίαρχης δημόσιας παιδαγωγικής ως χώρους αγώνα και προ­
σπάθειας και αν δεν αρχίσουμε τον αγώνα για νέους και εναλλακτικούς χώρους 
όπου τα ζητήματα συμβολικής δύναμης θα λαμβάνονται σοβαρά υπ' όψη.

Μ. Χρίστου: Αυτό το είδος κακοπιστίας στην οποία αναφέρεστε έχει τις ρίζες της 
στην ακαδημαϊκή ιστορία, όπου ζητήματα παιδαγωγικής περιθωριοποιούνται 
μέσω μιας εκούσιας σύγχυσης μεταξύ εκπαίδευσης και διαπαιδαγώγησης, όταν η 
διαπαιδαγώγηση υποβιβάζεται στη μηχανιστική μεταφορά γνώσης μέσω πρακτι­
κών που, με τη σειρά τους, συχνά οδηγούν αυτούς που ασκούν το επάγγελμα να 
αψηφούν την ίδια τη θεωρία που το διαποτίζει. Με τον ίδιο τρόπο, θεωρητικοί των 
πολιτισμικών σπουδών αγνοούν τον κεντρικό ρόλο που παίζει η παιδαγωγική στο



Πολιτισμικές σπουδές, διανοούμενοι και νεολαία 21

να αποκαλύπτει πραγματικότητες και στο να προωθεί το σημαντικό πολιτικό έργο 
που οι ίδιοι ως μελετητές έχουν αναλάβει.

Η. Giroux: Έχω την εντύπωση ότι συμβαίνουν τρία πράγματα. Πρώτον, υπάρχει 
η ιδέα ότι η παιδαγωγική αφορά απλά τη διαπαιδαγώγηση, όπως λέτε. Αυτό δεί­
χνει μια θεωρητική και πολιτική σύγχυση που πολλοί θεωρητικοί του πολιτισμού 
δεν έχουν καταφέρει να ξεπεράσουν. Μιλούν για παιδαγωγική και συχνά τη συγ­
χέουν με τη διαπαιδαγώγηση. Σπανίως διευρύνουν την έννοια της παιδαγωγικής 
ώστε να αγγίζει και άλλους τομείς, όπως τα μέσα ενημέρωσης και ένα μεγάλο πλή­
θος χώρων που αποτελούν σήμερα το σύνολο αυτού που ο C. Wright Mills αποκά- 
λεσε ‘πολιτισμικό εξοπλισμό’ [cultural apparatus] ενώ ο Raymond Williams ανα­
φέρει ως ‘μόνιμη εκπαίδευση’ [permanent education]. Έτσι, όταν μιλούν για πολι­
τισμικές σπουδές στην παιδαγωγική, λένε: Έ λοιπόν, πρέπει να φέρουμε τις πολι­
τισμικές σπουδές στα σχολεία’. Με αυτόν τον τρόπο, τους διαφεύγει τελείως αυτό 
που ήταν το κεντρικό στοιχείο του έργου του δικού μου και θεωρητικών όπως οι 
Donaldo Macedo, Nick Couldry, Susan Searls Giroux και μιας μικρής ομάδας αν­
θρώπων που έχουν επιχειρηματολογήσει πως, όταν μιλάμε για εκπαίδευση, δεν μι­
λάμε απλά για την διαπαιδαγώγηση αλλά για την εκπαιδευτική δύναμη της ευρύ­
τερης κουλτούρας και για το τι αυτή σημαίνει, ειδικά επειδή καταδεικνύει την έν­
νοια της δημόσιας παιδαγωγικής.

Μ. Χρίστου: Αυτή είναι η ουσία που συχνά αγνοούν όσοι απορρίπτουν την παιδα­
γωγική με το να τη βλέπουν απλά ως ένα εργαλείο εκπαιδευτικής πρακτικής. Δεν 
πρόκειται μόνον για άποψη μειωτική για την παιδαγωγική· εμποδίζει και την πλη­
ρέστερη εκμετάλλευση μεγαλύτερων ευκαιριών επέκτασης της δημόσιας παιδαγω­
γικής, ειδικά όταν οτιδήποτε δημόσιο βρίσκεται στο στόχαστρο των επιταγών του 
νεο-φιλελευθερισμοό.

Η. Giroux: Συμφωνώ απόλυτα, και αυτό με φέρνει στο δεύτερο θέμα μου. Πιστεύω 
ότι το ζήτημα της κακοπιστίας αφορά και το πολιτισμικό κεφάλαιο. Θεωρώ ότι 
ένας από τους λόγους που οι πολιτισμικές σπουδές δεν ασχολούνται με το θέμα της 
παιδαγωγικής, ειδικά στις Ηνωμένες Πολιτείες, είναι διότι πολλοί από τους ανθρώ­
πους που είναι στην πραγματικότητα θεωρητικοί των πολιτισμικών σπουδών προ­
έρχονται από κλάδους πολύ απομακρυσμένους από την εκπαίδευση, την οποία συ­
χνά βλέπουν ως πεδίο που δεν έχει ευρωστία και κύρος. Σε αυτό το σημείο μπορεί 
κανείς να διαπιστώσει είτε ένα είδος υπεροψίας είτε μια μορφή πολιτικής μικρόνοι-



22 Henry A. Giroux - Συνέντευξη στη Μιράντα Χρίστου

ας ή πολύ περιορισμένους θεωρητικούς ορίζοντες. Αλλά βεβαίως υπάρχει στη θέση 
αυτή που βρίσκονται και ένα είδος ελιτίστικου πολιτισμικού κεφαλαίου στο οποίο 
ο Pierre Bourdieu έχει αναφερθεί εκτενώς. Η ανταλλάξιμη αξία, με την ακαδημα­
ϊκή έννοια, δεν είναι πολύ μεγάλη όταν πρόκειται για τον τομέα της εκπαίδευσης 
και για παιδαγωγικά θέματα. Για να το θέσω αλλιώς, υπάρχει μια ιεραρχία γνώ­
σης και αξίας στο πανεπιστήμιο που φαίνεται να υπονοεί ότι, τελικώς, η εκπαίδευ­
ση δεν μετρά και πολύ και συνεπώς δεν υπάρχουν πολλοί ακαδημαϊκοί στις πολιτι­
σμικές σπουδές ή και σε αρκετούς άλλους κλάδους των ανθρωπιστικών επιστημών 
και τεχνών που να ασχολούνται με την εκπαίδευση, καθώς -παρότι κεφαλαιώδους 
πολιτικής σημασίας- γι' αυτούς δεν έχει μεγάλη ανταλλάξιμη αξία υπό την έννοια 
κάποιου είδους πολιτισμικού κεφαλαίου.

Μ. Χρίστου: Αυτή είναι η ειρωνεία. Ενώ οι πολιτισμικές σπουδές προσπαθούν να 
αποκαλύψουν ιεραρχίες που, στο παρελθόν, χρησιμέυσαν στην παραγωγή κυρίαρ­
χων αξιών με το να αποκλείουν αυτούς που χαρακτηρίζονταν ως ο ‘Άλλος’ από το 
να έχουν πρόσβαση στο πολιτισμικό κεφάλαιο, φαίνεται ότι, όπως αποκρυσταλλώ­
νονται ως ακαδημαϊκός κλάδος, διατρέχουν τον κίνδυνο να δημιουργήσουν ανυ­
πέρβλητα σύνορα που αντιγράφουν, αν και με διαφορετικά μέσα, πρακτικές απο­
κλεισμού, ειδικά στην εκπαίδευση, ακριβώς επειδή αυτή υπολείπεται πολιτισμικού 
αποθέματος στο ακαδημαϊκό περιβάλλον.

Η. Giroux: Πράγμα που σαφώς εγείρει ερωτηματικά σχετικά με το τρίτο ζήτημα 
που είναι ότι οι έννοιες της εκπαίδευσης και της παιδαγωγικής πάντα λάμβαναν 
σοβαρά υπόψη την εσωτερική σχέση μεταξύ θεωρίας και πρακτικής. Στην εκπαί­
δευση, η θεωρία δεν ήταν ποτέ αυτοσκοπός -πάντα αντιμετωπιζόταν ως εφόδιο, 
ως πηγή. Η εκπαίδευση γενικά ξεκινά με ένα συγκεκριμένο σχέδιο, μαζί με θέμα­
τα που αφορούν το πλαίσιο, τη θεωρητική ευρωστία και τη λειτουργικότητα. Η θε­
ωρία, με αυτή την έννοια, είναι ένα σύνολο εργαλείων και όχι μια μηχανή ακτινο­
γραφίας. Δεν βγάζει απλά κάποιες φωτογραφίες ώστε το αόρατο να γίνει ορατό, 
αλλά ανοίγει χώρους όπου η πολιτική μπορεί να διευρυνθεί και η ίδια η θεωρία να 
φωτίσει τρόπους παρέμβασης στον κόσμο. Κεντρικό στο ζήτημα της παιδαγωγικής 
είναι το ερώτημα του ποιες είναι οι συνθήκες που καθιστούν δυνατό ένα συγκεκρι­
μένο είδος εμπρόθετης πράξης [agency], ποιον λειτουργικό ρόλο μπορεί να παίξει 
η θεωρία έξω από τον ακαδημαϊκό χώρο, πώς μπορεί να λειτουργήσει ώστε να κα­
ταστούν ορατοί οι τόποι και τα πλαίσια όπου εμποδίζεται η κοινωνική εμπρόθετη 
πράξη. Από αυτήν την άποψη θα μπορούσε να επαληθευθεί η οξυδερκής παρατή­



Πολιτισμικές σπουδές, διανοούμενοι και νεολαία 23

ρηση του Gramsci ότι όλες οι μορφές ηγεμονίας είναι εκ φύσεως και παιδαγωγικές.
Νομίζω πως όταν τίθεται το ερώτημα σχετικά με το ‘ποια είναι η ευθύνη των δι­

ανοούμενων στις πολιτισμικές σπουδές;’ η απάντηση είναι ότι αυτό που κάνει συ­
χνά η εκπαίδευση είναι να φέρνει στο κέντρο της προσοχής ένα είδος πολιτικής 
συμβίωσης μεταξύ τρόπου σκέψης και τρόπου δράσης, σχετικά με το ερώτημα της 
πολιτικής και της δέσμευσης για τα κοινά, του ακαδημαϊκού έργου και της έλξης 
που ασκούν η ηθική και η κοινωνική ευθύνη. Με ποικίλους τρόπους, όμως, οι άν­
θρωποι των πολιτισμικών σπουδών έχουν υποτιμήσει, κατά κάποιο τρόπο, τις ολι­
στικές θεωρητικές προσεγγίσεις, την επεξεργασία ηθικών ζητημάτων αλλά και τη 
σύλληψη της πολιτικής από μία ευρεία σκοπιά, όπως αυτή η τελευταία εκδηλώνε­
ται στις ποικίλες εκφάνσεις της εξουσίας -και αυτό είναι το τελευταίο μας ζήτημα. 
Εννοώ ότι πρέπει να αντιληφθούμε το συγκείμενο ευρύτερων σχέσεων εξουσίας 
εντός διαπλαστικών και δυναμικών παγκόσμιων πλαισίων. Οι πολιτισμικές σπου­
δές έπρεπε να γίνουν κατανοητές ως ένας τομέας που ασχολείται όχι μόνο με συ­
γκεκριμένα προβλήματα αλλά και με το πώς αυτά τα προβλήματα έχουν συνδεθεί 
με ευρύτερες ολότητες και σχέσεις εξουσίας. Δεν θα μπορούσε κάποιος να αντιλη- 
φθεί το σχολείο εκτός του πλαισίου του νεοφιλελευθερισμού ούτε και τα μέσα ενη­
μέρωσης εκτός του πλαισίου των πολυεθνικών εταιριών και του παγκόσμιου κα­
πιταλισμού. Επιπλέον, πιστεύω ότι για πολύ κόσμο οι πολιτισμικές σπουδές επιδί­
δονται σε ένα είδος απερίσκεπτης εστίασης σε μια εξειδίκευση που συχνά αναφέ- 
ρεται στα επουσιώδη. Θέλω να πω: χρειαζόμαστε πράγματι άλλη μια εργασία για 
τη Μαντόνα; Χρειάζεται όντως να γραφτεί άλλη μια μελέτη για τους Simpsons; 
Κατά κάποιον τρόπο, οι πολιτισμικές σπουδές έχουν χάσει τη σημασία τους είτε 
μέσα από τη ρομαντικοποίηση της εκλαϊκευμένης κουλτούρας [popular culture] 
είτε μέσω της μίμησης της υψηλούς θεωρίας [high theory] οικοδομώντας ταυτόχρο­
να προστατευτικά τοιχώματα από ιδιωματισμούς που τις εμποδίζουν να ασχολη­
θούν αποτελεσματικά με δημόσια θέματα πράγμα που, με τη σειρά του, περιορίζει 
την απήχησή τους σε μια πολύ μικρή ομάδα μελετητών.

Μ. Χρίστου: Η εξειδίκευση αποτελεί έναν μηχανισμό που χρησιμοποιείται συχνά 
για να εξαιρεί, με το να κομματιάζει συγκροτημένους τομείς γνώσης και να αρνεί- 
ται ταυτόχρονα στους φοιτητές τα κριτικά εργαλεία που χρειάζονται για να συνδέ­
σουν αυτούς του τομείς και να αποκτήσουν έτσι μια καλύτερη αντίληψη της πραγ­
ματικότητας. Ποια πιστεύετε ότι είναι μια μέση οδός μεταξύ αυτών των δύο ομά­
δων: από τη μία, όσων ανήκουν στον χώρο της διαπαιδαγώγησης και πιστεύουν 
στην πρακτική και στην αλλαγή μόνον μέσω αυτής, απορρίπτοντας τη θεωρία και



24 Henry A. Giroux - Συνέντευξη στη Μιράντα Χρίστου

τη διανόηση και, από την άλλη, των θεωρητικών που ασχολούνται με αυτό που 
εσείς αποκαλέσατε “την πιο στείρα μορφή φιλοσοφισμού’ και προσπαθούν να ανα­
πτύξουν το αντικείμενό τους με το να παίζουν με τη γλώσσα και τις έννοιες χρησι­
μοποιώντας τις σαν μορφή εξαίρεσης που αρνείται πρόσβαση τόσο στις έννοιες όσο 
και στο πολιτισμικό κεφάλαιο;

Η. Giroux: Ίσως η προσέγγιση της μέσης οδού να μην είναι αυτό που χρειάζεται, 
υπό την έννοια ότι υπάρχει κίνδυνος να αποκρυσταλλωθούν τα ήδη δύσκαμπτα 
όρια μεταξύ των κλάδων και επιστημών. Ενδεχομένως να μην απαιτείται μια ημι- 
μεταρρύθμιση που να συμβιβάζει αλλά μια διαδικασία που να δείχνει προς έναν 
ριζοσπαστικό μετασχηματισμό του ακαδημαϊκού χώρου σχετικά με τους τρόπους 
με τους οποίους κατασκευάζεται η γνώση και ορίζεται η παιδαγωγική. Ενώ υπάρ­
χει περιθώριο για εξειδίκευση και κλάδους στον ακαδημαϊκό χώρο, πάρα πολύ συ­
χνά αυτοί οι κλάδοι επιδεικνύουν συμπεριφορά προάσπισης της επικράτειάς τους 
και οριοθετούνται για να αφήσουν έξω προβλήματα και σχέδια που δεν μπορούν 
να αναλάβουν οι εξειδικευμένοι κλάδοι. Για να το πούμε ωμά, υπάρχει ένα είδος 
τρομοκρατίας, από την πλευρά των κλάδων, η οποία καθορίζει τη γνώση και τα πε­
δία της με ιδιαίτερα περιοριστικό τρόπο. Τα όρια μεταξύ κλάδων και επιστημών 
μπορεί να είναι καλά σε ό,τι αφορά τα επαγγέλματα, περιορίζουν όμως δομικά την 
πνευματική εργασία, καθώς επίσης και το πώς και πού τοποθετούνται οι ακαδημα­
ϊκοί μέσα στη δομή γνώσης της ανώτερης εκπαίδευσης. Η διεπιστημονική εργασία 
είναι κριτικής σημασίας όχι μόνο για να επιληφθεί προβλημάτων που ξεπερνούν 
τις δυνατότητες συγκεκριμένων κλάδων ακόμη και να εγείρουν κάποια ερωτήμα­
τα ή προβληματισμούς, αλλά και επειδή πρέπει να επινοήσουμε καινούργια πεδία 
μελέτης που να αντιπαρατίθενται με ζητήματα που έχουν να κάνουν με τις δυνά­
μεις της παγκοσμιοποίησης, με τα νέα μέσα επικοινωνίας και ενημέρωσης και άλ­
λους φορείς εξουσίας οι οποίοι δεν δρουν ούτε εκφράζονται εντός των κλαδικών ή 
κανονιστικών αντιλήψεων της γνώσης, της κουλτούρας ή των κοινωνικών σχέσε­
ων. Στην άλλη πλευρά αυτού του διαχωρισμού των κλάδων, υπάρχουν ερωτήματα 
σχετικά με τον ρόλο της θεωρίας, της πρακτικής και του status κάποιων από τις μη 
εμπειρικές μεθοδολογίες· εντάσεις που αφορούν τον διαχωρισμό μεταξύ θεωρίας, 
πρακτικής και εφαρμογής. Πιστεύω πως κάθε κλάδος επηρεάζεται και αλλοιώνε­
ται από αυτές τις εντάσεις οι οποίες παραδοσιακά είναι πιο έκδηλες στον διαχωρι­
σμό μεταξύ της θετικιστικής και της κριτικής θεωρίας. Εννοώ ότι αντιπροσωπεύουν 
δύο χρονικές στιγμές για κάθε μία από αυτές τις παραδόσεις. Δεν έχω παρατηρήσει 
ποτέ να ξεχωρίζει το ζήτημα της πρακτικής από το ζήτημα του να εκφράζεις μια θε­



Πολιτισμικές σπουδές, διανοούμενοι και νεολαία 25

ωρία, και πιστεύω ότι άνθρωποι που υποστηρίζουν την πρακτική δεν αντιλαμβά­
νονται πώς η θεωρία επηρεάζει αυτό που κάνουν. Όπως ακριβώς πιστεύω ότι οι άν­
θρωποι που βλέπουν τη θεωρία σαν ένα ερμητικά κλειστό φαινόμενο έχουν κάπως 
αποσυνδεθεί από ένα βασικό ερώτημα, το οποίο θεωρώ κεντρικό σε οποιοδήποτε 
είδος λόγου, ένα ερώτημα που αφορά το πώς η δική τους δουλειά συνδέεται με την 
ευρύτερη ανθρώπινη κοινωνία· πώς η θεωρητική εργασία διευρύνει τις πιθανότη­
τες να επιτευχθεί κοινωνική δικαιοσύνη και μια ευρύτερη έννοια παγκόσμιας δη­
μοκρατίας· πώς συμπεριλαμβάνουν το κοινό στη δουλειά τους. Πρέπει να αναρω­
τηθούμε με ποιον τρόπο η δουλειά αυτή συνδέεται με την έννοια του κοινού. Πολ­
λοί ακαδημαϊκοί υπερασπίζονται τον μονόπλευρο τρόπο θεώρησης των πραγμά­
των που υιοθετούν, με το επιχείρημα ότι είναι κεντρικό συστατικό στοιχείο του να 
κάνεις το αόρατο ορατό, του να καθιστάς διαφανές αυτό που συχνά φαίνεται να εί­
ναι απλώς κοινή λογική. Κατά τη δική μου γνώμη, πρόκειται απλώς για έναν ανέ­
ξοδο τρόπο να ξεγλιστρούν αφού χρησιμοποιήσουν τη γλώσσα σαν αμυντικό τεί­
χος έναντι των περισσότερων αναγνωστών τους.

Υποθέτω λοιπόν πως εάν επρόκειτο να βρω ένα σημείο αναφοράς για να κα­
τανοήσουμε την ένταση τόσο μεταξύ κλάδων όσο και μεταξύ του δυϊσμού θεωρία- 
πρακτική, θα έλεγα ότι η ένταση αυτή είναι συμπτωματική της κρίσης που υπάρ­
χει στην ανάληψη ακαδημαϊκής ευθύνης. Εδώ τίθενται διάφορα ερωτήματα, όπως: 
ποια είναι η ευθύνη των διανοούμενων που κάνουν αυτή την εργασία; είναι να 
γράφουν σε ακαδημαϊκά περιοδικά; να απαλύνουν το πλήγμα του ανθρώπινου 
πόνου; να ερευνήσουν με κάποιον τρόπο το νόημα της κοινωνικής δικαιοσύνης; να 
διανθίζουν την προοπτική μια ριζοσπαστικής θεώρησης του τι σημαίνει να ζεις σε 
μια δημοκρατική κοινωνία; Εν τέλει, ναι, πιστεύω ότι είναι ευθύνη των διανοούμε­
νων να κάνουν με αυτόν τον τρόπο βιώσιμη τη δουλειά τους.

Μ. Χρίστου: Δυστυχώς, σπανίζει το είδος του διανοούμενου που θα μπορούσαμε 
να ονομάσουμε δημόσιο διανοούμενο [public intellectual] όπως ήταν ο Antonio 
Gramsci και ο Edward Said. Όλο και περισσότερο, οι διανοούμενοι συμβιβάζονται 
ως προς την υποχρέωση που έχουν να λένε την αλήθεια απέναντι στην εξουσία, 
και σιωπούν όταν η εύθραυστη δημοκρατία μας τείνει προς τον φασισμό, όπως κα­
ταδεικνύει η χρήση παράνομων μεθόδων παρακολούθησης, η απώλεια πολιτικών 
ελευθεριών, η κράτηση επ' αόριστον, η νομοθεσία σχετικά με τα κρατικά μυστικά, 
για να αναφέρουμε μερικά μόνον χαρακτηριστικά που εμφανίζονται και σε φασι­
στικά καθεστώτα. Δεν φαίνεται να ασκείται καμιά πίεση στους διανοούμενους για 
να ασχοληθούν με τα κοινά υπό την έννοια που μιλήσατε εσείς.



26 Henry A. Giroux - Συνέντευξη στη Μιράντα Χρίστου

Η. Giroux: Πιστεύω ότι αυτό αναφέρεται σε μια ευρύτερη διαμάχη που εκτυλίσ­
σεται σε πολλούς από τους ποικίλους χώρους στους οποίους εργάζονται οι διανο­
ούμενοι: στη λογοτεχνία και άλλα είδη συγγραφής, στην ποίηση, στη διδασκαλία, 
στις εκδόσεις, στα μέσα ενημέρωσης. Το ποιος είναι ο ρόλος του διανοούμενου δεν 
είναι πάντοτε ξεκάθαρο, και δεν θα απαντηθεί πάντοτε από τους ίδιους τους δια­
νοούμενους, έτσι δεν είναι; Εννοώ ότι υπάρχουν κοινωνίες όπου, σε συγκεκριμένες 
ιστορικές στιγμές, το να διαφωνείς εξισώνεται με το να μην είσαι πατριώτης. 'Οπό­
τε πρέπει να αντιληφθούμε το ερώτημα υπό τη σκοπιά δύο πραγμάτων: της πολιτι­
κής των καιρών όπου ζούμε και των συνθηκών που κάνουν μια κοινωνία να βλέ­
πει την πνευματική εργασία ως επικίνδυνη. Έτσι αρχίζουμε να φτιάχνουμε ένα πο­
λιτικό και θεωρητικό ευρετήριο κάποιου είδους ώστε να μπορούμε να αναφερόμα­
στε στο ίδιο το θέμα του φασισμού και στο ίδιο το θέμα της δημοκρατίας. Δεύτερον, 
ενώ υπάρχουν πιέσεις που είναι κατά το μεγαλύτερο μέρος ιδεολογικές και θεωρη­
τικές και οι οποίες, στην ουσία, προωθούν τόσο την αυτο-λογοκρισία εκ μέρους των 
διανοουμένων όσο και την πίεση να γίνουν συνεργοί της κυρίαρχης εξουσίας, θε­
ωρώ πως πρέπει πάλι να εγερθεί το ερώτημα της ευθύνης που έχουν οι ίδιοι οι δια­
νοούμενοι υπό την έννοια του πώς θα πραγματοποιήσουν τη δουλειά τους ακόμα 
και υπό τις πιο φρικτές συνθήκες. Διότι μου φαίνεται πως οι διανοούμενοι έχουν 
ευθύνη για αυτό, ακόμα και όταν πρόκειται να αντιμετωπίσουν, για παράδειγμα, 
την απειλή να τους απολύσουν, να τους φυλακίσουν ή ακόμα και να τους βασανί­
σουν. Οι συνθήκες που καθιστούν πιθανό και δυνατό τον απολυταρχισμό βάλλουν 
εναντίον εκείνων των ακαδημαϊκών που με οιονδήποτε τρόπο έχουν κατορθώσει 
να συνδέσουν την έρευνα και την παιδαγωγική με ένα ευρύτερο πλαίσιο δημοσίων 
δεσμεύσεων και αξιών. Το πρότυπο του κρατικού και οργανικού δεσμευμένου δι­
ανοούμενου που αποφασίζει να έχει το κεφάλι ψηλά, αντί να γονατίσει, δεν προ- 
καλεί πλέον τον θαυμασμό. Αντίθετα, θέσεις σαν αυτές γελοιοποιούνται στις μέρες 
μας και υποβάλλονται σε ποικίλες μορφές καταστολής και λογοκρισίας και, σε με­
ρικές περιπτώσεις, μπορεί να αποτελέσουν και αιτία απόλυσης. Υπ’ αυτές τις συν­
θήκες, το πανεπιστήμιο δεν είναι πλέον, όπως είχε εισηγηθεί ο Derrida, ένας χώρος 
όπου σκέφτεσαι, ενεργείς και δίνεις αξία στην ανταλλαγή στοχαστικών απόψεων 
και στην ικανότητα του να είσαι επικριτικός και υπεύθυνος.

Μ. Χρίστου: Ποιες θεωρείτε σήμερα τις μεγαλύτερες προκλήσεις που αντιμετωπί­
ζουν οι διανοούμενοι για να μπορέσουν να προστατέψουν ο ένας τον άλλο και να 
κάνουν ορατό τον κίνδυνο του να τους κατηγορήσουν, να τους ‘σταυρώσουν’ κατά 
κάποιο τρόπο; Με το να προστατέψουν ο ένας τον άλλο δεν εννοώ να δημιουργή­



Πολιτισμικές σπουδές, διανοούμενοι και νεολαία 27

σουν λέσχες και καταλόγους μελών που θα κάνουν τους διανοούμενους ακόμα λι­
γότερο υπόλογους στην κοινωνία και την κοινότητα. Εννοώ τη διεύρυνση δημόσι­
ων χώρων όπου μπορούν να παίξουν ρόλο στο να αναλάβουν τις ευθύνες τους ως 
διανοούμενοι και να δημιουργήσουν μια ισχυρότερη αλληλεγγύη, η οποία θα εκ- 
θρέψει μέσα τους το θάρρος να αποκηρύξουν οποιαδήποτε και κάθε μορφής κοι­
νωνική αδικία καθώς θα ζητούν μια πιο ριζοσπαστική δημοκρατία, δικαιοσύνη 
και ισότητα.

Η. Giroux: Πιστεύω ότι οι μεγαλύτερες προκλήσεις λειτουργούν γύρω από τέσσερις 
παράγοντες. Στο πρώτο επίπεδο, οι διανοούμενοι πρέπει να επιδίδονται σε αυτο­
κριτική και να αμφισβητούν την ίδια τη φύση της δουλειάς τους. Πρέπει να θέτουν 
το ερώτημα: τι είναι αυτό που κάνω και γιατί; Πρέπει διαρκώς να διερωτώνται για 
τις αξίες, τις σχέσεις, τους μηχανισμούς με τους οποίους πλαισιώνουν τις ιδέες τους, 
πρέπει να διερωτώνται για τις πρακτικές τους. Αυτός είναι ένας θεμελιώδης τρόπος 
για να γίνει η αρχή. Αν δεν μπορείς να δεις κριτικά και με τρόπο που να αντανα­
κλά σε εσένα τον ίδιο τις μελέτες και τα έργα με τα οποία ασχολούνται οι διανο­
ούμενοι, τις αξίες που τους καθοδηγούν στη δουλειά τους, τα είδη ευθύνης που κα­
θορίζουν την επιτυχία ή την αποτυχία της παιδαγωγικής μας δουλειάς, ή την αξία 
του πώς η δουλειά μας απευθύνεται σε βασικά κοινωνικά προβλήματα, τότε πώς 
μπορούμε να λέμε τους εαυτούς μας κριτικούς και δημόσιους διανοούμενους;

Το δεύτερο ερώτημα είναι: ποια είναι η φύση της κρίσης στην οποία βρισκόμα­
στε; πώς ακριβώς λειτουργεί; ποιες είναι οι αντιδημοκρατικές δυνάμεις που καθο­
ρίζουν το πλαίσιο μέσα στο οποίο εργαζόμαστε καθώς και την ευρύτερη κοινωνική 
διάρθρωση; πώς να κάνουμε ορατές τις αξίες, πρακτικές, γνώσεις, κοινωνικές σχέ­
σεις και ιδεολογίες, την κρυμμένη απολυταρχική τάξη και δομή σε αυτή την και­
νούργια νεοφιλελεύθερη ιστορική συγκυρία; πώς αναγνωρίζουμε είτε τον νεοφιλε­
λευθερισμό είτε τον φονταμενταλισμό είτε τον μιλιταρισμό; Θέλω να πω ότι η απα­
ρίθμηση δεν έχει τελειωμό... Πρέπει να γνωρίζεις εναντίον ποιων δυνάμεων πολε­
μάς.

Τρίτον, πώς ανασύρεις τη γλώσσα τόσο της κριτικής όσο και της αντίστασης 
και της ελπίδας; Πώς μπορεί κάποιος να ανασύρει μια έννοια αλληλεγγύης που να 
μπορεί να εφαρμοστεί σε έναν κόσμο όπου οι προηγούμενες έννοιες της κοινότη­
τας και του κοινού δεν λειτουργούν πλέον; Με άλλα λόγια, πώς εμπλέκεσαι σε νο- 
ηματοδοτήσεις για την αλληλεγγύη και τη συμμαχία, ειδικά με άλλους ακαδημα­
ϊκούς από ολόκληρο τον κόσμο, με τρόπους που να καταδεικνύουν την αξία μιας 
συλλογικής δύναμης η οποία να μπορεί να λειτουργεί όχι μόνο μέσα σε συγκεκρι­



28 Henry A. Giroux - Συνέντευξη στη Μιράντα Χρίστου

μένα κράτη αλλά και διαμέσου των συνόρων, προκειμένου επιλαμβάνεται κοινών 
προβλημάτων τα οποία αφορούν τη σχέση της εκπαίδευσης με τη δημοκρατία και 
την πολιτική αντίληψη;

Και τέλος, τι σημαίνει να παίρνουμε στα σοβαρά τον ίδιο τον πληθυσμό στον 
οποίο ισχυριζόμαστε ότι απευθύνεται η εργασία μας; πώς θα φτιάξουμε οργανικές 
συνδέσεις με τις πραγματικότητες που βιώνουν τα ακροατήρια τα οποία μπορεί να 
επωφεληθούν από την εργασία μας και που ακόμα περισσότερο ενδέχεται να επη­
ρεάσουν αυτό που κάνουμε με το να χρησιμοποιήσουν το έργο μας για να αντιλη- 
φθούν ότι τους αφορούν ευρύτερα δημόσια προβλήματα; τι σημαίνει, για παρά­
δειγμα, να παίρνεις στα σοβαρά τη νεολαία; τι σημαίνει να παίρνεις στα σοβαρά το 
κίνημα παγκοσμιοποίησης για την ειρήνη; τι σημαίνει να μιλάμε για πληθυσμούς 
που όλο και περισσότερο θεωρούνται αναλώσιμοι; Εννοώ, πώς ανασύρουμε ευκαι­
ρίες που μας επιτρέπουν να είμαστε διανοούμενοι σε χώρους που ίσως δεν προω­
θούν και την πιο παραγωγική πνευματική εργασία; τι σημαίνει να αγωνίζεσαι για 
τις συνθήκες που καθιστούν δυνατούς τη δικαιοσύνη και τον εκδημοκρατισμό χω­
ρίς να σφετερίζεσαι τη φωνή των καταπιεσμένων;

Μ. Χρίστου: Καθώς μιλούσατε, σκεφτόμουν την έννοια κάποιου που διασχίζει σύ­
νορα ταξιδεύοντας ανάμεσα σε κλάδους, δημόσιους τομείς και κοινότητες, ενώ ταυ­
τόχρονα δεν συμβιβάζεται ως προς την παιδαγωγικότητα της δουλειάς του. Αυτό, 
φυσικά, συμπεριλαμβάνει και το να διασχίζει σύνορα μεταξύ χωρών. Δεδομένης 
της σημερινής συγκυρίας μεταξύ παγκοσμιοποίησης και της εντεινόμενης ηγεμο­
νίας της αγγλικής γλώσσας, ποια είναι η σημασία του να μεταφράζεται η δουλειά 
σου σε ένα διαφορετικό πολιτισμικό πλαίσιο;

Η. Giroux: Πιστεύω ότι εδώ έχουμε δύο πράγματα: σε ένα πιο θεωρητικό επίπεδο, 
θεωρώ ότι η μετάφραση είναι ένα από τα βασικά είδη πολιτικής. Χωρίς την έννοια 
της μετάφρασης, δεν υπάρχει πολιτική. Είτε αναφερόμαστε στο να μεταφραστούν 
θεωρητικές έννοιες, όπως αυτές για τις οποίες μιλάμε εδώ, είτε αναφερόμαστε στην 
πιθανότητα να γίνει διαθέσιμη η δουλειά κάποιου σε διαφορετικές γλώσσες. Ως δι­
ανοούμενος, δεν θα μπορούσα να διαβάσω τον Paulo Freire, αν δεν τον είχε μετα­
φράσει κάποιος σαν τον Donaldo Macedo. Κι αυτό δεν το βλέπω ως μονόδρομο. 
Πιστεύω ότι μας εμπλουτίζει όλους η ιδέα της μετάφρασης διότι αφήνει να ακου­
στούν φωνές που συνήθως δεν έχουμε την ευκαιρία να ακούσουμε και επίσης, μας 
θέτει, κατά κάποιο τρόπο, σε διάλογο με ανθρώπους που εκπροσωπούν κοινότη­
τες στις οποίες, λόγω του εμπόδιου της γλώσσας, μερικές φορές απλά δεν μπορούμε



Πολιτισμικές σπουδές, διανοούμενοι και νεολαία 29

να διεισδύοουμε ώστε να υπάρξει ανταλλαγή. Η μετάφραση, όμως, έχει και μια κο­
φτερή πολιτική αιχμή διότι μας δείχνει αυτό που ο C. Wright Mills αποκάλεσε την 
επιτακτική ανάγκη να μεταφράζουμε ιδιωτικά ζητήματα σαν να είναι δημόσια, να 
συνδέουμε το προσωπικό με το πολιτικό ούτως ώστε το δημόσιο να μην εντοπίζεται 
μόνον στον απορυθμισμένο και ιδιωτικοποιημένο κόσμο της νεοφιλελεύθερης ιδε­
ολογίας. Έτσι, πιστεύω ότι το ζήτημα της μετάφρασης είναι ιδιαίτερα κεντρικό για 
την πνευματική εργασία. Γνωρίζω πόσο επίπονη εργασία είναι αυτή, και ασφαλώς 
δεν αναφέρομαι σε εκείνες τις περιπτώσεις που επιχειρούνται εμπροθέτως παρερ­
μηνείες αλλά σε εκείνες που η απόδοση του νοήματος γίνεται με αντικειμενικότητα 
και πιστότητα και περαιτέρω μπορεί να οδηγήσει σε αμφισβήτηση κυρίαρχων ερ­
μηνειών και αξιακών πλαισίων.

Μ. Χρίστου: Και σημειώσατε πως αυτό είναι κάτι που χρειάζεται να γίνει, ειδι­
κά τώρα που οι διανοούμενοι πρέπει να βρίσκονται σε επικοινωνία ο ένας με τον 
άλλο.

Η. Giroux: Νομίζω ότι χρειάζεται να γίνει σε πολλά διαφορετικά επίπεδα. Είναι 
αναγκαίο επειδή οι διανοούμενοι είναι μια ανεκτίμητη πηγή εφοδίων. Σε μια επο­
χή όπου η εξουσία έχει πια αποδεσμευτεί από την πολιτική διάσταση των πραγμά­
των και υπάρχει σε χώρους που βρίσκονται υπεράνω της πολιτείας, πρέπει να φτιά­
ξουμε από την αρχή μια γλώσσα που να είναι κατάλληλη γι' αυτή την παγκόσμια 
διάσταση που έχει προσλάβει η πολιτική. Πιστεύω ότι, κάνοντας κάτι τέτοιο, οι δι­
ανοούμενοι θα εξυπηρετήσουν έναν μοναδικό σκοπό. Θεωρώ ότι πρέπει πιο συγκε­
κριμένα, ανά τον κόσμο να αγωνιστούν ενάντια στον νεοφιλελεύθερο απολυταρ- 
χισμό και την παγκοσμιοποίηση. Είναι μια αρρώστια που σακατεύει, σκοτώνει και 
προκαλεί αμέτρητες και ευρύτατες περιπτώσεις ανισότητας και πρέπει να αντιμε- 
τωπισθεί τόσο στην οικονομική της διάσταση όσο και στην παιδαγωγική, ως τρό­
πος σκέψης.

Ταυτόχρονα, όμως, οι διανοούμενοι πρέπει να αντιλαμβάνονται πληρέστερα 
τις συνθήκες που επιτρέπουν και συγκροτούν την ίδια τη δυνατότητα του να επι­
δίδεται κανείς σε πνευματική εργασία. Τι εννοώ με αυτό: δεν είναι απλά τι σημαί­
νει διεθνώς να συντηρείς θεσμούς κρατικής εκπαίδευσης στη Γαλλία, στην Ελλάδα, 
στην Ισπανία, στη Λατινική Αμερική. Πρέπει να προσπαθήσουμε να αντιληφθούμε 
τι σημαίνει να τροφοδοτείς επιχειρήσεις όπως, για παράδειγμα, εκδοτικές, μικρούς 
οίκους όπου ο κόσμος μπορεί να δημοσιεύει τη δουλειά του, έτσι ώστε να είναι προ­
σιτή διεθνώς. Δεν μπορεί να υπάρξει πνευματική εργασία εάν δεν υπάρχουν οι υλι­



30 Henry A. Giroux - Συνέντευξη στη Μιράντα Χρίστου

κές συνθήκες και οι δημόσιοι χώροι που της επιτρέπουν να υπάρχει. Αυτό είναι 
απόλυτα ουσιώδες διότι τώρα ζούμε σε έναν κόσμο όπου το ζήτημα της ιδιοκτησίας 
των μέσων πνευματικής παραγωγής είναι σημαντικό. Δεν μπορούμε να πούμε ‘ναι, 
μπορούμε να γράφουμε αυτά τα πράγματα και να τα έχουμε και σε μετάφραση’· 
ή, απλά, να τα βάλουμε στο internet. To internet είναι σπουδαίο διότι όντως παρα­
κάμπτει επίσημους φορείς εξουσίας, χρειαζόμαστε όμως και εναλλακτικούς εκδο­
τικούς οίκους, δημόσιους χώρους και μορφές πολιτισμικής παραγωγής. Πρόκειται 
για απολύτως κεντρικό ζήτημα.

Τέλος, πιστεύω ότι οι διανοούμενοι πρέπει να μάθουν να χειρίζονται τα νέα 
μέσα μαζικής επικοινωνίας και ενημέρωσης. Αυτά είναι πράγματι από τους λίγους 
δημόσιους χώρους που η άκρα Δεξιά δεν καταφέρνει να ελέγξει, παρά τα αυξανό­
μενα χρηματικά ποσά που διαθέτει. Είναι η άγρια μεθοριακή ζώνη των ανταλλα­
γών... σαφώς εύθραυστη και διαρκώς σε κίνδυνο. Πρέπει να μάθουμε να χειριζόμα­
στε αυτή τη νέα τεχνολογία. Δεν υπάρχει καμία αμφιβολία ότι μας προσφέρει έναν 
χώρο όπου μπορούν να υπάρξουν μορφές εμπρόθετης πολιτικής δράσης που άλλοι 
χώροι δεν θα μπορούσαν ούτε να εκθρέψουν ούτε να καλλιεργήσουν.

Μ. Χρίστου: Φαίνεται ότι ορισμένες ομάδες το έχουν ήδη αντιληφθεί αυτό. Κά­
ποιες ομάδες νέων που ενδιαφέρονται για το περιβάλλον χρησιμοποιούν την τε­
χνολογία με μεγάλη αποτελεσματικότητα για να προωθήσουν, μεταξύ άλλων, προ­
γράμματα περιβαλλοντικής προστασίας, κοινωνικής δικαιοσύνης και αντι-πολεμι- 
κές εκστρατείες. Όπως ήταν αναμενόμενο, ο ακαδημαϊκός χώρος έμεινε πίσω και, 
στην καλύτερη περίπτωση, αυτό που κάνει είναι να προσπαθεί να προλάβει τους 
άλλους.

Η. Giroux: Ναι, οι ακαδημαϊκοί έχουν μείνει πολύ πίσω σε σχέση με το πόσο έχουν 
προχωρήσει αρκετές απ' αυτές τις ομάδες νεολαίας. Άτομα, όπως ο Adam Fletcher, 
έχουν δημιουργήσει τέτοιες συνθήκες ούτως ώστε πολλοί νέοι και νέες να δημιουρ­
γούν λόγο για τον εαυτό τους, να οργανώνονται κατά της κοινωνικής αδικίας και 
να χρησιμοποιούν τα νέα μέσα τόσο για να πληροφορούν άλλους νέους όσο και 
σαν εργαλείο για να κινητοποιηθούν νέες κοινότητες αντίστασης. Υπάρχουν κάθε 
λογής άνθρωποι που οργανώνονται. Υπάρχουν, για παράδειγμα, άνθρωποι που 
κάνουν καταπληκτικά πράγματα με τεχνολογίες όπως το internet, οι ψηφιακές κά­
μερες, τα podcasts και άλλα κοινωνικά ιστολογία και δίκτυα, όλα προϊόντα των 
νέων μέσων. Ακόμα και ο Edward Said, λίγο πριν πεθάνει, αναφερόταν στην ανά­
γκη να εκμεταλλευτούν πραγματικά οι δημόσιοι διανοούμενοι αυτές τις νέες τε­



Πολιτισμικές σπονδές, διανοούμενοι και νεολαία 31

χνολογίες και τους δημόσιους χώρους ούτως ώστε όχι μόνο να αποκτήσουν πρό­
σβαση στο ευρύτερο κοινό, αλλά και να μάθουν πώς να δημιουργούν τέτοιους χώ­
ρους ως μέρος μιας ουσιαστικότερης κατανόησης του θεσμικού υπόβαθρου της πο­
λιτισμικής πολιτικής. Ο Doug Kellner αποτελεί καλό παράδειγμα τέτοιου είδους 
προσπάθειας. Όταν ήταν στο Austin του Texas, είχε δικό του τηλεοπτικό σταθμό 
και έπαιρνε συνεντεύξεις μέσω ενός κοινοτικού καναλιού. Ο Doug είναι καταπλη­
κτικός με κάτι τέτοια' έκανε αυτά τα πράγματα πριν από 20 χρόνια. Πολλοί ακα­
δημαϊκοί ούτε τώρα δεν θα αντιλαμβάνονταν τη δυναμική μιας τέτοιας δουλειάς. 
Όλοι νομίζουν ότι πρέπει να δημοσιεύουν σε έντυπα ακαδημαϊκά περιοδικά, ότι 
πρέπει να δημοσιεύουν βιβλία.

Μ. Χρίστου: Ναι, διότι έτσι επιβιώνουν στον ακαδημαϊκό χώρο.

Η. Giroux: Είναι αναμφισβήτητο πως υπάρχουν πιέσεις για να δημοσιεύεις με αυ­
τόν τον τρόπο. Σαφώς! Και δεν θέλω να τις υποτιμήσω... Δεν πρέπει, ωστόσο, να 
σε καθορίζουν ολοκληρωτικά. Εγώ ποτέ δεν δημοσιεύω μόνο σε έναν χώρο. Κάνω 
ό,τι μπορώ για να διαθέτω την εργασία μου σε πλήθος από πλατφόρμες στις οποίες 
περιλαμβάνονται και ακαδημαϊκά περιοδικά που μπορεί κανείς να συμβουλευτεί 
online. Το ότι έγραφα για το Truthout3 τα τελευταία δέκα χρόνια, για παράδειγμα, 
μου έδωσε την ευκαιρία να επικοινωνήσω με ένα πολύ ευρύτερο κοινό από αυτό 
που έχει διαβάσει την ακαδημαϊκή μου εργασία. Έτσι έφτασα να λαμβάνω γράμ­
ματα από την Ιαπωνία, την Πορτογαλία, την Ισπανία, την Ελλάδα και άλλα μέρη 
του κόσμου. Μερικά από τα άρθρα μου στο Truthout μετρούν πάνω από 150.000 
επισκέψεις την βδομάδα.

Τα νέα μέσα προσφέρουν στους ακαδημαϊκούς ένα πολύ μεγαλύτερο ακροατή­
ριο από αυτό στο οποίο είχαν παραδοσιακά πρόσβαση· επίσης τους δίνουν την ευ­
καιρία να βρίσκονται σε διάλογο με ευρύτερο φάσμα από θέσεις, ανθρώπους και 
πολιτικά προγράμματα και μελέτες. Ενώ οι διανοούμενοι μπορούν να γράφουν 
για πολλαπλά ακροατήρια, τόσο εξειδικευμένα όσο και γενικευμένα, εμένα προσω­
πικά δεν με ενδιαφέρει πλέον να γράφω άρθρα που θα διαβαστούν από πολύ μι­
κρές, εξειδικευμένες κοινότητες. Θέλω, πραγματικά, να γράφω μόνο για 12 άτομα; 
Γιατί να περάσεις μήνες ερευνώντας για ένα άρθρο που θα διαβάσουν μόλις 50 άν­
θρωποι; Δεν το βρίσκω λογικό. Δεν έχει νόημα, είτε από πολιτική είτε από υπαρξι­
ακή άποψη. Αυτό το ερώτημα, σχετικά με το ακροατήριο και με το να παράγεις ερ­
γασία που απευθύνεται στο κοινό και αφορά σημαντικά κοινωνικά θέματα, πρέ­
πει να βρίσκεται στο επίκεντρο του τι σημαίνει να είσαι δημόσιος διανοούμενος.



32 Henry A. Giroux - Συνέντευξη στη Μιράντα Χρίστου

Μ. Χρίστου: Θα ήθελα να εστιάσω σε ένα άλλο σημείο που έχει να κάνει με τις 
σπουδές για τη νεολαία [Youth Studies] και την τάση παγκοσμιοποίησής τους. Μέ­
χρι τώρα, μου φαίνεται ότι έχουμε κάνει αρκετά για να προωθήσουμε τον λόγο που 
αφορά τη νεολαία και τη σχέση της με τον καταναλωτισμό, τη μόδα, τη μουσική και 
άλλα θέματα σημαντικά για να κατανοήσει κανείς τη συμπεριφορά της. Η παιδα­
γωγική πρόκληση, όπως το βλέπω, είναι πώς θα σκιαγραφήσουμε νέα σύνορα για 
τις σπουδές για τη νεολαία, υπό το πρίσμα των δυνάμεων της παγκοσμιοποίησης 
και της εποχή της πληροφόρησης -σύνορα που θα καθιστούν δυνατή την καλλιέρ­
γεια ενός παγκόσμιου πολίτη που θα διαθέτει τα κριτικά εργαλεία.

Η. Giroux: Έχω τη γνώμη ότι η νεολαία έχει γίνει αντικείμενο μελέτης με μερικούς 
από τους πιο ασήμαντους τρόπους. Ταυτόχρονα, πιστεύω ότι, ως αντικείμενο κρι­
τικής ανάλυσης, η νεολαία δεν κατέχει κεντρική θέση στην πολιτική θεωρία, είτε 
στις πολιτισμικές σπουδές είτε οπουδήποτε αλλού. Για να είμαι ακριβής, θεωρώ 
πως η έννοια της νεολαίας έχει γίνει η βουβή κατηγορία που, με πολλούς τρόπους, 
στοιχειώνει τραγικά μεγάλο μέρος των θεωριών που προσποιούνται είτε πως είναι 
προοδευτικές είτε πως ανήκουν στην παράταξη της Αριστεράς. Σήμερα ένα από τα 
πιο απίστευτα είδη επίθεσης στον κόσμο εξαπολύεται εναντίον των νέων: παιδική 
εργασία, σεξουαλική σκλαβιά, σεξουαλική κατεύθυνση, ανεπαρκής επένδυση στη 
δημόσια υποδομή, μαζική ανισότητα, παιδιά που απάγονται για να καταταγούν 
στον στρατό και εξαναγκάζονται να σκοτώσουν... Δεν νομίζω ότι πληροφορούμα­
στε αρκετά για αυτά τα θέματα. Πιστεύω ότι, ενώπιον μιας από τις σοβαρότερες πε­
ριπτώσεις παγκόσμιας ύφεσης που είχαμε εδώ και δεκαετίες, δεν γράφεται σχεδόν 
τίποτα για το πώς επηρεάζεται η νεολαία, πώς χειραγωγείται στην ουσία και υπό- 
κειται σε απίστευτο βαθμό πόνου και στέρησης.

Μέρος της επιφανειακής μελέτης που γίνεται σε θέματα νεολαίας επικεντρώνε­
ται στη κουλτούρα των διασημοτήτων, στη μόδα και συχνά σε τελείως ιδιωτικά ζη­
τήματα που αφορούν τα διάφορα είδη στυλ που υιοθετεί η νεολαία, τη σεξουαλική 
κατεύθυνση, διατροφικές επιλογές της κ.λπ. Παραγκωνίζονται ζητήματα ζωής και 
θανάτου για να αντικατασταθούν με έναν λόγο που είτε καθιστά τη νεολαία προϊ­
όν προς κατανάλωση είτε την κατατάσσει στα εγκληματικά στοιχεία που απειλούν 
την κοινωνία. Τα πραγματικά σημαντικά θέματα που αφορούν τη νεολαία δεν συ- 
ζητούνται. Δεύτερον, αγνοούμε τελείως -και πολλαπλώς- τα κινήματα νεολαίας 
που προσπαθούν να εγείρουν και να ασχοληθούν με αυτά τα ζητήματα. Βρίσκω 
πολύ λίγους ανθρώπους στις Ηνωμένες Πολιτείες ή στον Καναδά που να κλίνουν 
προς την Αριστερά και να γνωρίζουν για το φάσμα των κινημάτων νεολαίας που



Πολιτισμικές σηουδές, διανοούμενοι και νεολαία 33

υπάρχουν και δρουν είτε σε εθνικό είτε σε παγκόσμιο επίπεδο -ενδέχεται απλώς να 
έχουν ακούσει για την παγκόσμια κίνηση για δικαιοσύνη ή εκείνους που αντιτίθε- 
νται στα παράνομα εργοστάσια κατασκευής ρούχων [sweat shops]. Πιστεύω όμως 
ότι η Αριστερά όπως και η Δεξιά αγνοούν πολλαπλός τους νέους και τις νέες, τους 
βλέπουν σαν πρόβλημα ή σαν να είναι ‘αναλώσιμοι’ [disposable youth],

Μ. Χρίστου: Πώς θα σχολιάζατε τις πρόσφατες διαμαρτυρίες της νεολαίας στην 
Ευρώπη, και ειδικά την Ελλάδα όπου οι νέοι εξέφρασαν τη δυσαρέσκειά τους για 
τα μέτρα λιτότητας; Στην Ελλάδα αναφερόμαστε στη ‘γενιά των 700 ευρώ’, φράση 
που αφορά τη γενιά που ενηλικιώθηκε σε εποχή κατώτατων μισθών, αδειανών υπο­
σχέσεων, μια εποχή σχεδόν χωρίς προοπτικές. Αυτή η γενιά, στον βαθμό που αντι­
λαμβάνεται έτσι τον εαυτό της, έχει κινητοποιηθεί όχι μόνο εναντίον των πρόσφα­
των μέτρων λιτότητας -που θεωρούνται αποτέλεσμα κυβερνητικής διαφθοράς- 
αλλά και σε περιπτώσεις αστυνομικής αγριότητας. Πώς μπορούμε να αντιληφθού- 
με αυτή την εκδοχή της νεολαίας, μια εκδοχή που δεν αντιπροσωπεύει αισιοδοξία 
και αυτοπεποίθηση για το μέλλον αλλά συνιστά μάλλον μια ζοφερή υπενθύμιση 
της αβεβαιότητας των καιρών;

Η. Giroux: Εδώ δεν έχουμε μια κρίση της νεολαίας ως κοινωνικής και πολιτικής 
κατηγορίας σε μια εποχή αυξανόμενης συμβολικής, υλικής και θεσμικής βίας. 
Έχουμε μια κρίση με τις ρίζες της στο ότι η κοινωνία έχει πια χάσει οποιαδήποτε 
αίσθηση ιστορίας, μνήμης και ηθικής ευθύνης. Η ιδέα του κοινού καλού, η έννοια 
του να συνδέεται η μάθηση με την κοινωνική αλλαγή, η ιδέα ενός αστικού θάρ­
ρους που θα διαποτίζεται από την κοινωνική δικαιοσύνη, έχουν όλα χαθεί σε μια 
εποχή λυσσαλέου καταναλωτισμού, θεαμάτων που κατασκευάζονται από τα μέσα 
και βραχυπρόθεσμων, υψηλά κερδοφόρων οικονομικών επενδύσεων. Υπό το κα­
θεστώς του νεοφιλελευθερισμού, που λειτουργεί σαν ένα είδος οικονομικού δαρβι­
νισμού με την ηθική αρχή της επιβίωσης των ‘δυνατών’, σε μια κοινωνία που κι­
νείται αυστηρά βάσει της αγοράς, έννοιες και πρακτικές κοινότητας και αλληλεγ­
γύης έχουν αντικατασταθεί από έναν κόσμο ‘ο θάνατός σου η ζωή μου’ ενώ ταυτό­
χρονα η πολιτική διάσταση των πραγμάτων έχει γίνει απλώς μια επέκταση των πο­
λέμων. Αυτό που μαθαίνουν σήμερα αμέσως οι νέοι είναι πως η μοίρα τους είναι 
αποκλειστικά ζήτημα ατομικής επιβίωσης, και αυτό γίνεται ένα είδος φυσικού νό­
μου που περισσότερο έχει να κάνει με το ένστικτο επιβίωσης, παρά με τρόπους και 
μορφώματα συλλογικής σκέψης και λογικής, κοινωνικής αλληλεγγύης και με τη 
διαμόρφωση μια δημοκρατικής κοινωνίας που να μπορεί να επιβιώσει στον χρό­



34 Henry A. Giroux - Συνέντευξη στη Μιράντα Χρίστου

νο. Στην εποχή του αναλώσιμου, το όνειρο του να προοδεύεις σαν άνθρωπος έχει 
για πολλούς αντικατασταθεί με τον αγώνα απλώς της επιβίωσης. Όπως καταδει­
κνύει ο Zygmunt Bauman (2008: 88-89), πάρα πολλοί νέοι, νέες και ενήλικες ωθού­
νται στο να αναζητούν και να εφευρίσκουν εξατομικευμένες λύσεις σε προβλήμα­
τα που έχει δημιουργήσει η κοινωνία, και καθοδηγούνται να εφαρμόζουν αυτές 
τις λύσεις ατομικά χρησιμοποιώντας τις δικές του περιορισμένες ικανότητες και τα 
δικά τους περιορισμένα εφόδια. Αυτή η ιδεολογία κηρύσσει την ματαιότητα (ορι- 
σμένως την αντι-παραγωγικότητα) της αλληλεγγύης: του να ενώσεις τις δυνάμεις 
σου και να υποτάσσεις τις ατομικές πράξεις σε έναν ‘κοινό σκοπό’. Υποβιβάζει πε­
ριφρονητικά την αρχή της δημόσιας και κοινοτικής ευθύνης σε όφελος των μελών 
της κοινότητας, παρουσιάζοντάς τη ως συνταγή για την κατασκευή μιας “πολιτεί­
ας γκουβερνάντας’ που δήθεν μας αποδυναμώνει και προειδοποιώντας ότι το να 
νοιαζόμαστε για τους άλλους οδηγεί σε μια αποτροπιαστική και μισητή ‘εξάρτηση’. 
Η νεολαία του σήμερα, όπως και άλλοι άνθρωποι, πιασμένοι στα δίχτυα της φτώ­
χειας και της απελπισίας, έχουν να αντιμετωπίσουν όχι μόνο την αδιαφορία των 
πλούσιων και ισχυρών, αλλά και την κοροϊδία και περιφρόνηση ακριβώς εκείνων 
των ανθρώπων που φέρουν την ευθύνη να διατηρήσουν, να προστατεύσουν και να 
υπερασπιστούν τα δικαιώματα της νεολαίας και γενικά του λαού. Οι κυβερνήσεις 
επιτρέπουν σε ομάδες και ολόκληρους πληθυσμούς να θεωρούνται ‘αναλώσιμοι’ σε 
μια κοινωνία που υποκινείται από την αγορά και όπου οι παράπλευρες συνέπειες 
είναι κατάφωρες ανισότητες και ανυπολόγιστος ανθρώπινος πόνος. Όλα αυτά ση­
μαίνουν ότι δεν βλέπουμε πια τη νεολαία ως κοινωνική επένδυση ή ως ένδειξη ώρι­
μης κοινωνικής ευθύνης. Αντίθετα, οι νέοι και οι νέες σήμερα έχουν γίνει ένα επι­
πλέον βάρος και τους παραδίδουμε στους ειδικούς του μάρκετινγκ και τους συνή- 
γορους της ιδιωτικοποίησης και της εμπορευματοποίησης. Πηγαίνουν σε σχολεία 
όπου τους φέρονται σαν να είναι ρομπότ ή εγκληματίες ενώ οι πιο δημιουργικοί 
και ευφυείς δάσκαλοι υπόκεινται σε διαδικασίες που τους αποστερούν από τις ικα- 
νότητές τους και υποβιβάζονται σε χειροκροτητές για να επικροτούν τις προσπά­
θειες μεταρρύθμισης και παιδείας που γίνονται από δισεκατομμυριοόχους. Οι νέοι 
και οι νέες δεν είναι πια παιδιά που πρέπει να τα αναθρέψουμε, αλλά μια νέα αγο­
ρά που αναμένει να την απομυζήσουν για το κέρδος ή ένας στρατός που θα τον 
χρησιμοποιήσουν για τη διεξαγωγή ανήθικων πολέμων. Όταν κριθεί αναγκαίο, 
αυτούς τους νέους-αντικείμενα, όπως τους έχουν καταντήσει, θα τους αποσπάσουν 
από τη λάμψη των εμπορικών κέντρων, από τις αποστειρωμένες και περιφραγμέ­
νες μεσοαστικές κοινότητες που αιωροόνται πάνω από τους σκοτεινούς βόθρους 
της ανισότητας που οι ίδιοι έχουν βοηθήσει να δημιουργηθούν. Ίσως έχει έρθει η



Πολιτισμικές σπουδές, διανοούμενοι και νεολαία 35

ώρα να επαναδιεκδικήσουμε το πνεύμα ενός ποικίλου και ισχυρού κινήματος που 
θα έχει τη θέληση να οργανώσει, να μιλήσει, να εκπαιδεύσει και να πολεμήσει για 
το όραμα μιας δημοκρατίας η οποία θα επικυρώνει τα όνειρα της γενιάς των νέων 
που περιμένει από τους ενήλικες να αποδείξουν ότι διατηρούν θαρραλέα και σθε­
ναρά τις δημοκρατικές τους πεποιθήσεις.

Μετάφραση: Μαρία Ιωάννου

Σημειώσεις

1. Οι Raymond Williams, Stuart Hall και Richard Johnson αποτελούν μέρος της βρετανικής πα­
ράδοσης στις πολιτισμικές σπουδές. Γράφοντας κυρίως από μαρξιστική οπτική, το έργο τους διερευ­
νά τη σχέση μεταξύ πολιτισμικών προϊόντων και οικονομικών δυνάμεων κυριαρχίας. Παραδείγμα­
τα εργασιών τους είναι τα: Williams (1958), Hall (1997) και Johnson (2004).

2. Βλ., λόγου χάρη, Freire & Macedo (1987), Couldry (2000), Nealon & Searls Giroux (2003).
3. Περισσότερες πληροφορίες για τον ανεξάρτητο αυτόν ιστότοπο στο http://www.truth-out. 

org/

Βιβλιογραφικές αναφορές

Bauman, Ζ. (2008). The Art of Life, London: Polity Press.
Couldry, N. (2000). Inside Culture: Re-imagining the method of cultural studies. London: Sage 

Publications.
Freire, P. & D. Macedo (1987). Literacy: Reading the Word and Reading the World. London: 

Routledge & Kegan Paul.
Hall, S. (1997). Representations: Culture Representations and Signifying Practices. London: Sage 

Publications.
Johnson, R. (2004). The Practice of Cultural Studies, με τους D. Chambers, P. Raghuram & E. 

Tincknell. London: Sage Publication.
Nealon, J. & S. Searls Giroux (2003). The Theory Toolbox: Critical Concepts for the Humanities, 

Arts and Social Sciences. Lanham, MD: Rowman & Littlefield.
Williams, R. (1958). Culture and society, London: Chatto and Windus.
Willis, P. E. (1978). Profane Culture. London: Rutledge & Kegam Paul.
Willis, P. E. (1977). Learning to Labour: how working class kids get working class jobs. Aldershot: 

Gower.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

