
  

  Science and Society: Journal of Political and Moral Theory

   Vol 16 (2006)

   Social capital

  

 

  

  Peonidis Filimon, Autonomy and sympathy: A post-
kantian moral image 

  Ραχήλ Παυλίδου   

  doi: 10.12681/sas.895 

 

  

  Copyright © 2015, Ραχήλ Παυλίδου 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Παυλίδου Ρ. (2015). Peonidis Filimon, Autonomy and sympathy: A post-kantian moral image. Science and Society:
Journal of Political and Moral Theory, 16, 347–351. https://doi.org/10.12681/sas.895

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 06/02/2026 05:21:48



Βιβλιοκριτικές 347

Olson, Barber, Sartori καθιύς και τα περίφημα Federalist Papers. Ήδη μεγάλο 
με'ρος της βιβλιογραφίας της δημόσιας επιλογής και rav θεσμικών οικονομι­
κών κυκλοφορεί μεταφρασμένο στα ελληνικά. Το παρόν όμως έργο αποτελεί 
απαραίτητο συμπλήρωμά της για τον έλληνα αναγνώστη που επιθυμεί να 
μάθει περισσότερα για τη χρήση των εργαλείων αυτών και μάλιστα στην 
ελληνική περίπτωση.

Αριστείδης Ν. Χατζής

Peonidis Filimon, Autonomy and Sympathy: a Post-Kantian moral image, 
Lanham MD: University Press of America, 2005, σελ. XIY+84.

Η ηθική, όπως και αν την αντιλαμβάνεται κανείς, είναι άμεσα συνυφα- 
σμένη με την ιδιαιτερότητα και την περιρρέουσα διανοητική ατμόσφαιρα 
κάθε εποχής. Για τον λόγο αυτόν ηθικά σχήματα που προτάθηκαν στο πα­
ρελθόν ακόμη και από μεγάλους φιλοσόφους μπορούν, τουλάχιστον σε κά­
ποια σημεία τους, να αναθεωρηθούν. Στο παρόν βιβλίο εξετάζεται το καντια­
νό ηθικό σύστημα και επιχειρείται η αναθειόρηση και η επέκτασή του, ώστε 
να ανταποκρίνεται στις κανονιστικές προσδοκίες του σήμερα. Ο εξιδανικευ- 
μένος χαρακτήρας rav έλλογων νομοθετούντων όντων σε συνδυασμό με την 
επιβίωση διαφόρων μεταφυσικών θέσεων στην καντιανή ηθική δίνει αφορμή 
στον συγγραφέα να αναπτύξει τον προβληματισμό του σχετικά με την αδυ­
ναμία τού υπό εξέταση συστήματος να πείσει απόλυτα τον σύγχρονο ανα­
γνώστη. Σε αυτό το πλαίσιο, ο Παιονίδης προτείνει αυτό που αποκαλεί 
‘μετακαντιανή ηθική εικόνα’ στην οποία κεντρική θέση κατέχουν η αυτονο­
μία -όχι, ωστόσο, με την καντιανή σημασία- και η συμπάθεια εννοούμενη 
ως ηθικό συναίσθημα. Θα μπορούσαμε να πούμε, απλουστεύοντας αρκετά 
το πυκνογραμμένο κείμενο, ότι βασική επιδίωξη του συγγραφέα είναι να 
δείξει πως υπάρχουν γενικοί κανόνες ηθικής συμπεριφοράς που έχουν ως 
αφετηρία την καντιανή φιλοσοφία, ταυτόχρονα, όμως, αποτελούν ζωντανή 
επιλογή στη σημερινή εποχή.

Το πρώτο κεφάλαιο που αναφέρεται στην ηθική φιλοσοφία του Kant 
εισάγει με εύληπτο τρόπο τον αναγνώστη σε ένα κατά τα άλλα απαιτητικό 
περιβάλλον. Οι απόψεις του φιλοσόφου -σε πρώτο επίπεδο- ούτε απορρί­
πτονται ούτε υιοθετούνται, παρά ερμηνεύονται με τρόπο που αναδεικνύει τη 
συνοχή και την ευλογοφάνεια της σκέψης του. Ο προσδιορισμός του νοήμα­



348 Επιστήμη και Κοινωνία

τος των κατηγορικών προσταγών, η απόρροια του ηθικού νόμου από τον 
πρακτικό λόγο και η αυτονομία ως προϋπόθεση του ηθικού πράττειν, δίνουν 
το πλαίσιο της καντιανής ηθικής που αποτελεί τη βάση εκκίνησης της επιχει­
ρηματολογίας του Παιονίδη.

Στη συνέχεια, το επιχείρημα αποκτά μια επικριτική προς τον Kant χροιά. 
Ειδικότερα, υπογραμμίζονται ορισμένα από τα ευάλωτα συστατικά στοιχεία 
της καντιανής ηθικής, όπως η εμμονή του φιλοσόφου στην ύπαρξη ‘τέλειων 
καθηκόντων’, η έντονα μεταφυσική διάσταση της σκέψης του, η διαφορετική 
αντίληψή του για την αυτονομία και, τέλος, η αβάσιμη πεποίθησή του ότι ο 
πρακτικός λόγος ενέχει τον ηθικό νόμο. Στο σημείο αυτό, ο συγγραφέας 
αντιτείνει ότι υπάρχουν ευρέως αποδεκτές επιταγές του λόγου που αποτε­
λούν κίνητρα, αλλά δεν περιλαμβάνουν τις κατηγορικές προσταγές της κα­
ντιανής ηθικής φιλοσοφίας. Με άλλα λόγια, υπάρχουν ορισμένες μορφές 
συμπεριφοράς που καθορίζονται από τον λόγο αλλά δεν περνούν επιτυχώς 
τη δοκιμασία των κατηγορικών προσταγών. Η άποψη αυτή φαίνεται εύλογη, 
καθώς η εμπειρία δείχνει ότι συχνά τα έλλογα όντα δίνουν προτεραιότητα 
σε προσωπικά συμφέροντα, χωρίς να λαμβάνουν υπόψη τα ηθικά καθήκοντά 
τους. Για παράδειγμα, είναι πιθανό ένας έλλογος άνθρωπος να αρνηθεί να 
βοηθήσει κάποιον, επειδή συνειδητοποιεί ότι αυτό θα λειτουργήσει εις βά­
ρους του ιδίου. Θα ήταν ιδιαίτερα εξιδανικευμένο να πιστέψουμε το αντίθε­
το. Συνεπώς, μπορεί ένα έλλογο ον που φέρεται σύμφωνα με τις προσταγές 
του πρακτικού λόγου να είναι ηθικό, αλλά και ένα άτομο που φέρεται ανή­
θικα να μην είναι αναγκαστικά παράλογο.

Η παράθεση των προαναφερθεισών ενστάσεων καθιστά φανερές κά­
ποιες από τις αδυναμίες του καντιανού κανονιστικού οικοδομήματος και, 
κατά συνέπεια, υποδεικνύει την ανάγκη παράκαμψής τους. Στο σημείο αυτό 
ο συγγραφέας αρχίζει να ξεδιπλώνει τη ‘μετακαντιανή ηθική εικόνα’ του, την 
οποία αντιλαμβάνεται ως ένα πλέγμα γενικών ηθικών οδηγιών χωρίς, ωστό­
σο, να φιλοδοξεί να απαντήσει σε κάθε ηθικό εροπημα. Η εικόνα αυτή 
ξεκινά με ένα καθημερινό ηθικό υποκείμενο (που αποκαλείται ‘μετακαντια- 
νό’), το οποίο στην προσπάθεια του να διαπιστώσει τι έχει αξία στη ζωή του 
καταλήγει στο συμπέρασμα ότι αυτό που μετράει περισσότερο είναι η προ­
σωπική αυτονομία του.

Σημαντική είναι σε αυτό το στάδιο η αποφυγή πιθανών παρερμηνειών της 
έννοιας της αυτονομίας. Για τον Παιονίδη η αυτονομία -εννοούμενη ως 
έλεγχος και έγκριση των πεποιθήσεων και των ενεργειών μας- δεν αντιμε­
τωπίζεται απλώς ως ατομικό κατόρθωμα, αλλά εξαρτάται και από τις συνθή­



Βιβλιοκριτικές 349

κες υπό τις οποίες διαβιεί το υποκείμενο. Επιπλε'ον, δεν ταυτίζεται με και­
νοφανή ή επιτυχημένα σχέδια δράσης, όπως πολλοί πιστεύουν, αλλά διατηρεί 
την αξία της ανεξάρτητα από την πρωτοτυπία ή το τελικό αποτέλεσμα των 
ενεργειών μας. Στη συνέχεια, το μετακαντιανό υποκείμενο διαπιστώνει την 
ύπαρξη της αυτονομίας, σε μικρότερο ή μεγαλύτερο βαθμό, και στους άλλους 
οι οποίοι, με τη σειρά τους, της προσδίδουν μεγάλη σημασία. Το ερώτημα 
που εύλογα προκύπτει είναι για ποιο λόγο θα έπρεπε το μετακαντιανό υπο­
κείμενο να σεβαστεί την αυτονομία των άλλων, από τη στιγμή που, όπως ήδη 
φάνηκε, η προσφυγή στον λόγο δεν βοηθά. Μέσα από την υπόδειξη αυτού 
του προβλήματος ο Παιονίδης φέρνει με μεθοδικό τρόπο στο προσκήνιο την 
ανάγκη ύπαρξης ενός συναισθηματικού παράγοντα για την αναγνώριση της 
ηθικής αξίας της αυτονομίας.

Αυτό τον οδηγεί στην επίκληση του ηθικού συναισθήματος της συμπά­
θειας. Στόχος του συγγραφέα στο τρίτο κεφάλαιο είναι να δείξει ότι το 
μετακαντιανό ηθικό υποκείμενο σέβεται τους συνανθρώπους του επειδή 
μπορεί να νιώθει συμπάθεια προς αυτούς. Προκειμένου να γίνει κατανοητή 
και ίσως ευκολότερα αποδεκτή η ένταξη ενός συναισθήματος στην ηθική 
συλλογιστική, ο συγγραφέας κάνει λόγο για τη σύγχρονη αντιμετώπιση των 
συναισθημάτων. Τα τελευταία δεν παραγκωνίζονται πλέον από τη διαδικα­
σία λήψης αποφάσεων ούτε βρίσκονται στους αντίποδες της λογικής. Ο ίδιος 
ο Kant, άλλωστε, αντιλαμβάνεται θετικά τη λειτουργία τους, συμπεριλαμβα- 
νομένης της συμπάθειας. Ενώ αρχικά τα θεωρεί περιττά και τα αντιμετωπίζει 
ως πηγή σύγχυσης, τελικά αναγνωρίζει τη συμβολή της συμπάθειας στην 
εφαρμογή των ηθικών αρχών. Ωστόσο, παρά την ευνοϊκότερη αυτή αντιμε- 
τοϊπιση από μέρους του, ο ρόλος της συμπάθειας παραμένει στον Kant δευ- 
τερεύων και βοηθητικός, σε αντίθεση με τη θεώρηση του Παιονίδη στην 
οποία διαδραματίζει πρωταγωνιστικό ρόλο κατά την εκτέλεση του ηθικού 
καθήκοντος. Εδοό η συμπάθεια έρχεται να καλύψει το κενό που αφήνει ο 
λόγος και κινητοποιεί το ηθικό υποκείμενο να ενεργήσει σύμφωνα με ηθικές 
αρχές. Με άλλα λόγια, το συναίσθημα της συμπάθειας αποτελεί κίνητρο όχι 
μόνο για την απόδοση ηθικής αξίας στην αυτονομία των άλλων, αλλά και για 
την εκδήλωση ηθικής συμπεριφοράς γενικότερα.

Στο σημείο αυτό σημαντική είναι η αντιδιαστολή συμπάθειας και εμπά­
θειας, καθώς η τελευταία δεν οδηγεί απαραιτήτως σε πράξη, σε αντίθεση με 
τη συμπάθεια. Ακόμα, είναι αξιοπρόσεκτη η αναφορά που γίνεται στα στά­
δια εξέλιξης της εμπάθειας που πρότεινε ο Hoffman. Τσως αυτό να είναι το 
μόνο σημείο που πιθανώς να ξενίζει τον αναγνιόστη. Όμως, και αυτή ακόμη



350 Επιστήμη και Κοινωνία

η επιφανειακά περιττή αναφορά ε'χει τη θε'ση της στην παρούσα συζήτηση. 
Η ανάλυση την οποία παραθε'τει ο συγγραφέας είναι αναγκαία καθώς εξηγεί 
την ψυχολογική προέλευση της συμπάθειας και δείχνει ότι το τελευταίο 
στάδιο της εμπάθειας αποτελεί πρόδρομο της συμπάθειας. Η επισήμανση 
αυτή εξηγεί όχι μόνο διαισθητικά, αλλά και με κάποια (έστω μη ομόφωνα 
αποδεκτά) επιστημονικά στοιχεία, τον ρόλο αυτού του συναισθήματος στην 
εκδήλωση της αλτρουϊστικής και γενικότερα της ηθικής συμπεριφοράς.

Το μετακαντιανό ηθικό υποκείμενο λόγω της συμπάθειας που αισθάνεται 
για τους άλλους αποδίδει ηθική αξία στην αυτονομία τους και κατανοεί πως 
είναι επιτακτική η αποδοχή κάποιων σχετικών υποχρεώσεων. Οι υποχρεώ­
σεις για τις οποίες γίνεται λόγος, όπως για παράδειγμα ο σεβασμός της 
σωματικής ακεραιότητας, ισχύουν ανεξάρτητα από την ύπαρξη κάποιας ει­
δικής σχέσης ή συμφωνίας. Επίσης, υπόκεινται σε ορισμένες εξαιρέσεις, 
δηλαδή έχουν εφαρμογή μέσα σε εύλογα όρια. Το πρόβλημα που προκύπτει 
εδώ -και το οποίο αντιλαμβάνεται ο συγγραφέας- είναι ότι το υποκείμενο 
δεν είναι πάντοτε σε θέση να γνωρίζει τα όρια αυτά ή να χειριστεί κατάλληλα 
τα διλήμματα που αντιμετωπίζει. Ενυπάρχει, επομένως, η πιθανότητα λά­
θους. Επιπλέον, είναι πιθανό να υπάρχουν και διαφωνίες σχετικά με το κατά 
περίπτωση περιεχόμενο των υποχρεώσεων. Ο Παιονίδης, αφού επιστρέφει 
για λίγο στην εξιδανικευμένη καντιανή ηθική, απαντά εύστοχα στις αντιρρή­
σεις που είναι πιθανό να συναντήσει η μετακαντιανή ηθική εικόνα. Τονίζει 
ότι η έμφαση στην αυτονομία δεν συνεπάγεται αδιαφορία για αυτούς που 
θεωρούνται περιορισμένης αυτονομίας, όπως τα παιδιά και οι ψυχασθενείς. 
Επίσης, κάνει λόγο για την ευελιξία του σχήματός του και τη δυνατότητα 
αποδοχής του ακόμη και από διαφορετικούς πολιτισμούς. Μπορεί να μην 
ασπάζονται όλοι οι πολιτισμοί τις δυτικές αξίες, αλλά από αυτό δεν συνάγε­
ται νομοτελειακά ότι θα απορρίψουν την προτεινόμενη ηθική εικόνα. Ο 
Παιονίδης, άλλωστε, έχει φροντίσει να ξεπεράσει τέτοιου είδους φραγμούς 
εισάγοντας το πανανθρώπινο συναίσθημα της συμπάθειας.

Με τις παραπάνω επισημάνσεις το επιχείρημα φτάνει στο τέλος του, αφού 
έχει πλέον αναδειχθεί ο ρόλος του συναισθηματικού παράγοντα στη δικαιο- 
λόγηση και την κατανόηση της ηθικής. Θα λέγαμε γενικά ότι το στίγμα της 
σκέψης του συγγραφέα και η συνέπεια στην επιχειρηματολογία, που παρου­
σιάζεται με τρόπο εύληπτο ώστε να μπορεί να την παρακολουθήσει κανείς 
και να κρίνει ανάλογα, είναι εμφανή σε όλο το βιβλίο. Το κείμενο εμβαθύνει 
στη σκέψη του Kant, την αναλύει και την εξετάζει κριτικά. Επιπλέον, όχι 
μόνο αντανακλά κάποιες αλλαγές που επήλθαν στον τρόπο πρόσληψης του



Βιβλιοκριτικές 351

φιλοσόφου, αλλά κατορθώνει και να προβληματίσει τον σύγχρονο αναγνώ­
στη και να κεντρίσει το ενδιαφέρον του. Όλα τα παραπάνω χαρακτηριστικά 
συνθέτουν μια προσπάθεια, η οποία χωρίς περιττολογίες, προσεγγίζει συ­
στηματικά το θέμα και ανταποκρίνεται στους διακηρυγμένους στόχους του 
συγγραφέα. Πρόκειται, τελικά, για μια πρωτότυπη και προσεκτική μελέτη 
που προσφέρει μια εύλογα ρεαλιστική ηθική τοποθέτηση απαλλαγμένη από 
μεταφυσικές και δογματικές αγκυλώσεις.

Ραχήλ Παυλίδου

Νίκος Δεμερτξής-Θάνος Λίποβατς, Φθόνος και Μνηοικακία. Τα πάθη της 
ψυχής και η κλειστή' κοινωνία, εκδόσεις Πόλις, Αθήνα 2006, σελ. 273.

Στο βιβλίο Φθόνος και Μνησικακία-Τα πάθη της ψυχής και η κλειστή 
κοινωνία, των Νίκου Δεμερτζή και Θάνου Λίποβατς, επιχειρείται μια εξαι­
ρετικά πρωτότυπη προσέγγιση των εννοιών της συγκίνησης και των συναι­
σθημάτων. Μέσω ενός οίριμου διαλόγου της κοινωνικής θεωρίας και της 
ψυχανάλυσης αναδεικνύονται τα συναισθήματα του φθόνου και της μνησι- 
κακίας ως παράγοντες καταλυτικής σημασίας κατά τη μελέτη του φαινομέ­
νου του λαϊκισμού στην Ελλάδα. Εντός του γενικότερου θεωρητικού πλαι­
σίου της κοινωνιολογίας των συγκινήσεων, με έμφαση στη θυμική παράμε­
τρο, οι δύο συγγραφείς καταλήγουν στη διαύγαση του ελληνικού μεταπολι­
τευτικού λαϊκισμού, ως ένα φαινόμενο που ο πυρήνας της ερμηνείας του 
εντοπίζεται στη σύζευξη της κοινωνικής με την ψυχική παράμετρο.

Η σύλληψη του θέματος που τίθεται προς διαπραγμάτευση μοιάζει εξο- 
λοκλήρου βασισμένη στο μετανεωτερικό αίτημα των κοινωνικών και ανθρω­
πιστικών επιστημών για επιστροφή των συναισθημάτων [bring the emotions 
back] σε μια προσπάθεια πληρέστερης κατανόησης της κοινωνικής δράσης 
και των κοινωνικών θεσμών. Η σύλληψη εξάλλου του θέματος αλλά και ο 
τρόπος διαπραγμάτευσης αποδίδουν στο τελικό αποτέλεσμα την πρωτότυπη 
και καινοτόμο του διάσταση.

Ως εκ τούτου, στο πρώτο κεφάλαιο του βιβλίου, υπό τον τίτλο ‘Θεωρητικό 
και εννοιολογικό πλαίσιο’, διεξάγεται μια εξαντλητική προσέγγιση των εν­
νοιών της συγκίνησης και των συναισθημάτων ως αποτέλεσμα της ευρύτερης 
στροφής των κοινωνικών και ανθρωπιστικών επιστημών -που μοιάζει να 
κορυφώνεται την τελευταία πενταετία- προς τη μελέτη τους. Υπό το πρίσμα

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

