
  

  Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας

   Τόμ. 11 (2003)

   Εμφύλιοι πόλεμοι

  

 

  

  Michael Herzfeld, Πάλι δικά μας: Λαογραφία,
ιδεολογία και η διαμόρφωση της σύγχρονης
Ελλάδας 

  Ηλίας Κατσούλης   

  doi: 10.12681/sas.924 

 

  

  Copyright © 2015, Ηλίας Κατσούλης 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Κατσούλης Η. (2015). Michael Herzfeld, Πάλι δικά μας: Λαογραφία, ιδεολογία και η διαμόρφωση της σύγχρονης
Ελλάδας. Επιστήμη και Κοινωνία: Επιθεώρηση Πολιτικής και Ηθικής Θεωρίας, 11, 253–259.
https://doi.org/10.12681/sas.924

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 17/02/2026 12:35:56



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΕΣ

Michael Herzfeld, Πάλι δικά μας. Λαογραφία, ιδεολογία και η διαμόρφωση 
της σύγχρονης Ελλάδας, Μτφ. Μ. Σαρηγιάννης, Εκδόσεις Αλεξάνδρεια, 
Αθήνα 2002, 303 σελ.

Το ενδιαφέρον της επιστήμης για τον πολιτισμό/την κουλτούρα ενός λαού 
είναι πολύ παλιό. Τουλάχιστον στο τελευταίο τέταρτο του 20ού αιώνα και, 
ιδιαίτερα, μετά την κατάρρευση των κομουνιστικών καθεστώτων, η (ε­
πιστροφή της έρευνας σε προβλήματα πολιτισμού είναι έκδηλη. Αυτή την 
(επι)στροφή έκανε, άλλωστε, αναγκαία το πλήθος των νέων κρατών που 
εμφανίστηκαν και η αξίωσή τους να στηρίξουν το αίτημά τους για εθνική 
ανεξαρτησία και εδαφική κυριαρχία στον δικό τους πολιτισμό και την κουλ­
τούρα.

Στην Ελλάδα η μελέτη του πολιτισμού είναι αρκετά παλιά, έστω κι αν 
υπήρξε στην έκτασή της περιορισμένη. Όμως, μετά την πτώση της στρατιω­
τικής δικτατορίας και, ιδιαίτερα, μετά την ένταξη της Ελλάδας στις διαδικα­
σίες της ευρωπαϊκής ολοκλήρωσης, αυξάνει το ενδιαφέρον για την ελληνική 
κουλτούρα και τον πολιτισμό και ως το διακριτό στοιχείο από τις άλλες 
χώρες. Μαζί με τις εργασίες ελλήνων ερευνητών που δημοσιεύονται, αρχί­
ζουν να μεταφράζονται μελέτες ξένων επιστημόνων οι οποίοι, θα πρέπει να 
ομολογήσουμε, προσδίδουν μια ιδιαίτερη ποιότητα στην έρευνα και λόγω της 
απαραίτητης απόστασης που μπορούν να διατηρούν απέναντι στο υλικό που 
επεξεργάζονται. Στην κατηγορία αυτή ανήκει και η μελέτη του Herzfeld, 
ενός εκ των καλυτέρων και πιο έγκυρων ερευνητών του ελληνικού πολιτι­
σμού και της ελληνικής παράδοσης.

Στο δημοσιευμένο το 1982 βιβλίο του ο Herzfeld επικεντρώνει το ενδια­
φέρον του στις ελληνικές λαογραφικές σπουδές, η συστηματική καλλιέργεια 
και κορύφωση των οποίων τοποθετείται στο χρονικό διάστημα μετά την 
ίδρυση του ελληνικού κράτους και μέχρι τη Μικρασιατική Καταστροφή. Την 
εξέλιξη των λαογραφικών σπουδών ο Herzfeld παρακολουθεί στο έργο ελ-

Επιστήμη και Κοινωνία Τεύχος 1112003



254 Επιστήμη και Κοινωνία

ληνών και ξένων ερευνητών της ελληνικής παράδοσης και του λαϊκού πολι­
τισμού. Από τους ξένους αναφέρει, μεταξύ άλλων, τους Wachsmuth, Fauriel, 
Haxthausen και από τους Έλληνες τους Ζαμπέλιο, Λελέκο και -βέβαια- τον 
Νίκο Πολίτη, ενώ σε αυτήν την κατηγορία κατατάσσει και την αλβανικής 
καταγωγής ελληνοποιημένη ρουμάνα πριγκίπισσα ντ’ Ίστρια. Στο επίκεντρο 
της μελέτης του Herzfeld βρίσκεται η ανάγκη να θεμελιωθεί η αξίωση των 
νέων Ελλήνων για ένα ανεξάρτητο και κυρίαρχο εθνικό κράτος στην επιστη­
μονική απόδειξη της συνέχειας του ελληνικού έθνους από την αρχαιότητα 
μέχρι το παρόν. Η αξίωση αυτή γίνεται ακόμη πιο επιτακτική μετά τη δημο­
σίευση του έργου του αυστρο-γερμανού ιστορικού Φαλμεράιερ, ο οποίος 
αμφισβητεί με έντονο τρόπο την αξίωση αυτή των Ελλήνων. Θεμελιωτής της 
επιστημονικής λαογραφίας θεωρείται ο Ν. Πολίτης, στο έργο του οποίου ο 
Herzfeld αναφέρεται λεπτομερειακά, δείχνοντας ότι οι ελληνικές λαογραφι- 
κές σπουδές δεν είναι δυνατό να νοηθούν χωρίς γνώση της τεράστιας προ­
σφοράς του Ν. Πολίτη.

Κεντρικός στόχος της λαογραφικής έρευνας, που αρχίζει ήδη από τον 17ο 
και τον 18ο αιώνα, είναι να αποδειχτεί ότι μεταξύ αρχαίας και σύγχρονης 
Ελλάδας υπάρχει μια πολιτισμική ‘συνέχεια’, γεγονός που αποδεικνύει το 
πλήθος των κάθε είδους ευρημάτων στον ευρύτερο ελλαδικό χώρο. Στην 
απόδειξη αυτής της ‘συνέχειας’ μεταξύ αρχαίας και νέας Ελλάδας πρόβλημα 
δημιουργεί η χιλιετής παρεμβολή του χριστιανικού Βυζαντίου, το ερώτημα 
δηλαδή εάν και κατά πόσο το Βυζάντιο αποτελεί τον συνδετικό κρίκο μεταξύ 
αρχαίας και νεότερης Ελλάδας και συνιστά μια νέα ποιότητα στη συνεχή και 
ενιαία εξέλιξη του ελληνικού πολιτισμού ή αποτελεί απλώς ένα ενδιάμεσο 
στάδιο που δεν αλλοιώνει την πολιτισμική συνέχεια της Ελλάδας. Έχοντας 
επικεντρώσει το γνωστικό του ενδιαφέρον στο λαογραφικό υλικό που χρη­
σιμοποιείται από την ελληνική επιστήμη για να αποδειχτεί η θεωρία της 
‘συνέχειας’, ο Herzfeld διακρίνει μεταξύ των λαογράφων στον ελλαδικό 
χώρο δύο τάσεις: εκείνη που ο ίδιος ονομάζει ‘ελληνίζουσα’ και εκείνη που 
αποκαλεί ‘ρωμαίικη’. Το ενδιαφέρον του συγγραφέα έλκει η ελληνίζουσα 
τάση, διότι ήταν περισσότερο στραμένη στον ευρωπαϊκό χώρο, από τον ο­
ποίο μέχρι ενός μεγάλου βαθμού εξαρτάτο η αναγνώριση της ανεξαρτησίας 
και της κυριαρχίας του νέου ελληνικού κράτους. Ήταν ο ευρωπαϊκός φιλελ­
ληνισμός, στον οποίο οι ελληνίζοντες λαογράφοι απευθύνονταν στην προ- 
σπάθειά τους να φέρουν τις αποδείξεις της συνέχειας, γεγονός που πολλοί 
Ευρωπαίοι (ιδιαίτερα άγγλοι και γερμανοί λαογράφοι και εθνογράφοι) υ­
ποστήριζαν. Για τον λόγο αυτό ο Herzfeld ονομάζει την ελληνίζουσα τάση



Βιβλιοκριτικές 255

‘εξωστρεφή’. Αντίθετα η ‘ρωμαίικη’ τάση, η οποία δεν ανέδειξε ονομαστούς 
ερευνητές, υπήρξε μια ‘εσωστρεφής’ τάση, που ενδιαφερόταν περισσότερο 
για τον απλό έλληνα χωρικό και τις δικές του αντιλήψεις και παραστάσεις 
του πολιτισμού προσπαθούσε να αναδείξει. Οι οπαδοί της ‘ρωμαίικης’ τάσης 
έκλιναν περισσότερο στην άποψη ότι ο βυζαντινός πολιτισμός, ο οποίος 
στηρίχτηκε στην ορθόδοξη χριστιανική πίστη, προσέδωσε ένα νέο ποιοτικό 
στοιχείο στην ελληνική παράδοση που έχει επιζήσει, διότι ακριβώς το έχει 
αποδεχθεί ο απλός χωρικός, κάτοικος της υπαίθρου. Έτσι, οι δύο αυτές 
τάσεις, που και οι δύο προβάλλουν μια έστω διαφορετική ιδέα της ‘συνέ­
χειας’, εκπροσωπούν η μεν πρώτη, η ‘ελληνίζουσα’, τους διανοούμενους που 
έχουν στραμένο το βλέμμα τους στην Ευρώπη, ενώ η δεύτερη, η ‘ρωμαίικη’, 
εκείνους που ενδιαφέρονται περισσότερο για τους απλούς χωρικούς.1 Μέσα 
από τις δύο αυτές τάσεις ξεπήδησαν στη συνέχεια τα δύο μεγάλα ρεύματα 
των ‘καθαρευουσιάνων’ και των ‘δημοτικιστών’, που απέκτησαν και ιδεολο­
γικό/ταξικό χαρακτήρα.

Ο Herzfeld αφιερώνει το μεγαλύτερο μέρος του βιβλίου του στον Ν. 
Πολίτη, επειδή ήταν εκείνος που επέβαλε το 1884 τη λαογραφία ως όρο, 
έθεσε τα επιστημονικά της θεμέλια, χρησιμοποίησε τη μέθοδο των ταξινομή­
σεων του υπάρχοντος τεράστιου υλικού και εκεί στήριξε τα επιχειρήματα της 
ελληνίζουσας τάσης. Το γεγονός ότι η πρόοδος στις λαογραφικές σπουδές, 
η μεγάλη αποδοχή που απολάμβανε στο εσωτερικό και η αναγνώριση που 
κέρδιζε στο εξωτερικό και στους επιστημονικούς κύκλους συντελείτο σε μια 
περίοδο κατά την οποία το Ανατολικό Ζήτημα, η τύχη δηλαδή της Οθωμανι­
κής Αυτοκρατορίας, γινόταν για την ευρωπαϊκή πολιτική όλο και πιο επίκαι­
ρο και απαιτούσε λύση, ενθάρρυνε τον Ν. Πολίτη και τους ‘ελληνίζοντες’ 
λαογράφους να ζητούν με επιμονή την αποκατάσταση της Ελλάδας στα φυ­
σικά και πολιτιστικά της σύνορα. Η ελληνική λαογραφία της περιόδου ταυ­
τίστηκε με τον αλυτρωτισμό και τη Μεγάλη Ιδέα. Στο σημείο αυτό αναφύο­
νται για την επιστήμη της λαογραφίας ορισμένα προβλήματα, τα οποία ο 
Herzfeld πραγματεύεται με περισσή προσοχή, διότι από την απάντηση που 
θα δοθεί θα εξαρτηθεί η αναγνώριση ή όχι του επιστημονικού χαρακτήρα 
των ελληνικών λαογραφικών σπουδών. Κατ’ αρχάς, ο Herzfeld δείχνει ότι οι 
πρώτοι λαογράφοι, ο Ζεμπέλιος στην αρχή και ο Λελέκος στη συνέχεια, οι 
οποίοι είχαν τεράστια προσφορά στη συγκέντρωση ενός μεγάλου όγκου 
υλικού (τραγούδια, μύθοι, έθιμα, μοιρολόγια, κ.λπ.), δεν επιδείκνυαν την 
ανάλογη προσοχή κατά την επεξεργασία αυτού του υλικού. Και ο Ζεμπέλιος, 
προ πάντων όμως ο Λελέκος, ‘διόρθωναν’, εκεί που νόμιζαν ότι έπρεπε, για



256 Επιστήμη και Κοινωνία

να στηρίξουν τη δική τους ‘ελληνίζουσα’ θέση. Τις παρεμβάσεις τους αυτε'ς 
τις δικαιολογούσαν με το επιχείρημα ότι ήταν ανάγκη ‘να αποκαθαρθούν’ οι 
αλλοιώσεις που προκαλούσαν ο χρόνος και οι αγράμματοι χωρικοί, πράγμα 
που μόνο εκείνοι που έχουν τη γνώση μπορούν και τους επιτρέπεται να 
κάνουν. Ο Πολίτης ήταν εναντίον της τακτικής αυτής, έχοντας ως αρχή μέσα 
από το πλήθος του υπάρχοντος γραπτού αλλά και προφορικού υλικού να 
αναδείξει τη ‘συνέχεια’ του ελληνικού πολιτισμού και με επιστημονικά επι­
χειρήματα που δεν θα επιδέχονταν αμφισβήτηση, να αποδείξει ότι οι θέσεις 
του Φαλμεράιερ ήταν στο σύνολό τους εσφαλμένες. Για τον λόγο αυτό απέ­
φυγε επιμελώς την πολεμική με τον Φαλμεράιερ, στην οποία είχαν επιδοθεί 
προηγούμενοι λαογράφοι και άφηνε ‘τα κείμενα να μιλήσουν’. Αποφασιστι­
κή βοήθεια στην προσπάθειά του αυτή ο Πολίτης δέχτηκε από τη ‘θεωρία 
των επιβιωμάτων’ του βρετανού θεμελιωτή της ανθρωπολογίας Edward 
Burnett Tylor. Τη θεωρία αυτή ο Πολίτης προσάρμοσε στα δικά του δεδομέ­
να, απορρίπτοντας όμως εκείνες τις πλευρές της που δεν ταίριαζαν στον δικό 
του ελληνικό εθνικισμό. Στο στόχαστρο του Πολίτη ήταν η αντίληψη των 
επιβιωμάτων ως ‘υπολειμμάτων’ ενός ουσιαστικά πρωτόγονου παρελθόντος. 
Επειδή, κατά την ελληνίζουσα θέση, ακριβώς αυτά τα επιβιώματα δεν ήταν 
τίποτα άλλο παρά μια συνέχεια στο παρόν ενός υψηλού, του μεγαλύτερου, 
πολιτισμού που αν έδειξε η Ευρώπη και ο κόσμος ολόκληρος, δεν μπορούσαν 
να γίνουν αποδεκτά ως υπολείμματα. Με τα λόγια του Herzfeld, ο Πολίτης 
είδε στη θεωρία των επιβιωμάτων ‘ένα στατικό δόγμα πολιτισμικής συνέ­
χειας’ και γι’ αυτό απέρριπτε το εξελικτικό στοιχείο που διέτρεχε την όλη 
θεωρία των επιβιωμάτων του Tylor. Εάν αυτό το στοιχείο γινόταν αποδεκτό 
από τους ελληνίζοντες λαογράφους, υποστηρίζει ο Herzfeld,

‘θα επέτρεπε στους Ευρωπαίους να διεκδικήσουν την πολιτισμική ανωτερότητα 
έναντι των αρχαίων Ελλήνων, ίσως και των απογόνων τους’.

Ήδη εδώ φαίνεται η ‘εκλεκτική’ τάση και στον Ν. Πολίτη, ο οποίος από 
το έργο των άλλων επέλεγε εκείνα ακριβώς τα στοιχεία που τον βοηθούσαν 
να θεμελιώσει τη δική του αντίληψη της συνέχειας, γεγονός που, όπως είδα­
με, αποτέλεσε τη βάση του ελληνικού αλυτρωτισμού του τέλους του 19ου και 
των αρχών του 20ού αιώνα. Τόσο η θεωρία των πολιτιστικών επιβιωμάτων 
του Πολίτη και της ελληνίζουσας τάσης στην ελληνική λαογραφία, όσο και η 
προκατασκευασμένη ταξινόμηση του λαογραφικού υλικού, στην οποία κατα­
γράφονται τα πιθανά επιβιώματα ανεξάρτητα από την επάρκεια της τεκμη­
ρίωσής τους, αποτελεί ένα καλό παράδειγμα του τρόπου με τον οποίο η 
ελληνική λαογραφία του αιώνα μετά την ίδρυση του ελληνικού κράτους



Βιβλιοκριτικές 257

προσπαθεί να εξασφαλίσει στη δική της θεωρία της συνέχειας τη θέση ενός 
‘αυτοδιαιωνιζόμενου’ μοντέλου. Συμβαίνει αυτό που ο Herzfeld ονόμασε 
‘αυτοεκπληρούμενη προφητεία’, την οποία μάλιστα ενίσχυαν οι εξελίξεις 
στην Οθωμανική Αυτοκρατορία και το διαγραφόμενο τέλος της. Να πώς ο 
Herzfeld περιγράφει τον αυτοεκπληρούμενο χαρακτήρα των ταξινομήσεων 
του υλικού, στις οποίες προέβαιναν οι έλληνες λαογράφοι, προεξάρχοντος 
του Ν. Πολίτη.

Ή προπάθεια των ελλήνων λαογράφων να κατασκευάσουν μια στε'ρεη κατηγο- 
ριοποίηση της εθνικής παράδοσης, η στατική τους αντίληψη της ιστορίας και η 
επίδραση της ίδιας της ταξινόμησης πάνω στα είδη δεδομε'νων που συλλέγονταν 
- όλα αυτά συνε'βαλαν στη γρήγορη ενδυνάμωση των σημαντικότερων από τα 
αρχικά άρθρα πίστεώς τους: δηλαδή της πολιτισμικής συνέχειας με την Αρχαία 
Ελλάδα, του ευρωπαϊκού χαρακτήρα ολόκληρου του ελληνικού λαού και των 
εδαφικών και των χρονολογικών ορίων του ελληνισμού’.

Οι αυτοεκπληρούμενες αυτές προφητείες αποτελούν ένα γεγονός και, 
όπως τονίζει ο Herzfeld,

‘δεν έχει νόημα να προσπαθήσουμε να αποδείξουμε ότι οι πεποιθήσεις αυτές 
ήταν εσφαλμένες’.

Οι διαπιστώσεις του Herzfeld για την κατασκευή (συνειδητή ή όχι, δεν 
έχει σημασία) των ιστορικών προαπαιτούμενων μιας θεωρίας του πολιτισμού 
παραπέμπουν σε μια μεγάλη συζήτηση, στα πλαίσια της οποίας δείχνεται με 
ποιους τρόπους οι λαοί, προπάντων τα νέα έθνη και οι εθνότητες, φτιάχνουν 
την ιστορία τους και δημιουργούν τις βάσεις πάνω στις οποίες στηρίζουν τη 
δική τους εθνική ταυτότητα, εθνική συνείδηση ή ό,τι άλλο χρειάζονται για 
να στηρίξουν την αξίωσή τους για ανεξαρτησία και εδαφική κυριαρχία. Η 
σύγχρονη έρευνα συμφωνεί ότι, στα τέλη του 19ου και στις αρχές του 20ού 
αιώνα, παρατηρείται μια άνθηση στην επινόηση πολιτισμικών καταβολών και 
παραδόσεων (Robertson 1992:155). Την ίδια γνώμη έχει και ο E. Hobsbawm 
(1983: 1) ο οποίος, στηριζόμενος σε εθνογραφικές και ανθρωπολογικές έ­
ρευνες από διαφορετικά μέρη του κόσμου, ισχυρίζεται ότι

‘(π)αραδόσεις που φαίνονται ή απαιτούν να είναι παλιές, αποδεικνύεται συχνά 
ότι είναι πρόσφατες και καμιά φορά επινοημένες. Επινοημένες παραδόσεις’ 
χρησιμοποιούνται ως ένα σύνολο πρακτικών συνήθως κατευθυνόμενων από έκ- 
δηλα ή σιωπηλά αποδεκτούς κανόνες τυπικής ή συμβολικής (ρύσης, που προσπα­
θούν να αποτυπώσουν ορισμένες αξίες και κανόνες συμπεριφοράς με την επανά­
ληψη, η οποία αυτομάτως εμπεριέχει τη συνέχεια με το παρελθόν’.

Αυτό το ενδεχόμενο να κατηγορηθεί η ελληνίζουσα τάση για αυθαίρετη 
κατασκευή ή και επινόηση των παραδόσεων και του πολιτισμού, φαίνεται να



258 Επιστήμη και Κοινωνία

ήθελε να προλάβει ο Ν. Πολίτης στη διάκριση μεταξύ ‘ομοτροπικών’ και 
‘ετεροτροπικών’ εθίμων. Η εθνική συνείδηση ε'γκειται, κατά τον Ν. Πολίτη, 
στην κοινότητα των ηθών και των εθίμων, των πίστεων και της παράδοσης, 
έγκειται σε μια ενιαία σύλληψη του εξωτερικού κόσμου ‘πάνω απ’ όλα σε 
μια ταυτόσημη έκφραση συναισθημάτων προσδοκιών και ελπίδων’. Αντίθετα, 
ετεροτροπικά έθιμα είναι εκείνα που απαντιόνται σε μικτούς εθνοτικά λαούς. 
Αυτοί οι λαοί όταν δημιουργούν ένα εθνικό κράτος διαπράττουν απλώς μια 
πράξη πολιτικής επινόησης και γι’ αυτό η συλλογική τους ταυτότητα είναι 
εντελώς μιατεχνιτή κατασκευή. Σε αντίθεση με τους εθνοτικά μικτούς λαούς, 
οι Έλληνες ‘είχαν στόχο τους μια πολιτική ένωση που θα ήταν από τη φύση 
της ακατάλυτη’. Για τον λόγο αυτό, σύμφωνα με τον Ν. Πολίτη, ‘δεν υπήρχε 
τίποτα το “κατασκευασμένο” ή “επινοημένο” στην ελληνική εθνική ταυτότη­
τα’. Το γεγονός ότι οι Έλληνες προσέβλεπαν στη Μεγάλη Ιδέα ήταν προϊόν 
της ‘ομοτροπικής’ τους παράδοσης, η οποία τους οδηγούσε στην επανάκτηση 
των ιστορικών και πολιτιστικών εδαφών του ελληνισμού. Όλη, λοιπόν, η 
ιδέα της ‘συνέχειας’, η θεωρία των ‘επιβιωμάτων’ και οι ‘ομοτροπικές’ αντι­
λήψεις του Ν. Πολίτη δεν έκαναν τίποτα άλλο παρά να οδηγούν την εξέλιξη 
στη φυσική της κατάληξη: voilà le couronnement de l’idéal grec = ιδού το 
επιστέγασμα του ελληνικού ιδεώδους, γράφει ο Herzfeld.

Τελικά η Μεγάλη Ιδέα όχι μόνο δεν υλοποιήθηκε αλλά οδήγησε στη 
Μικρασιατική Καταστροφή και έτσι σταδιακά εγκαταλείφθηκε. Βέβαια, οι 
μύθοι της ‘ελληνίζουσας’ τάσης επέζησαν για μεγάλα χρονικά διαστήματα, 
πέρασαν στη σύγκρουση καθαρευουσιάνων και δημοτικιστών, ενώ έζησαν 
μια προσωρινή επάνοδο στις σκοτεινές ημέρες της δικτατορίας σε μια γλωσ­
σική κατασκευή που προσπάθησε να ενώσει τις δύο διαφορετικές τάσεις της 
ελληνικής λαογραφίας. Το επινόημα Ελλάς Ελλήνων Χριστιανών’ αυτό α­
κριβώς προσπάθησε να επιτύχει οδηγώντας ad absurdum και τις δύο τάσεις 
της ελληνικής λαογραφίας. Με την κατάρρευση της δικτατορίας των συνταγ­
ματαρχών μπορεί να θεωρηθεί ότι ετέθη οριστικό τέλος σε μια συνειδητή ή 
ασυνείδητη κατασκευή μιας παράδοσης που, όσο κι αν υπήρξε πλούσια, 
δύσκολα θα μπορούσε να νοηθεί ότι ήταν συνεχής και ενιαία όσο και οι δύο 
τάσεις των ‘ελληνιζόντων’ και των ‘γραικιστών’ ήθελαν να υποστηρίζουν. Η 
πρόσφατη πείρα, όμως, μας διδάσκει ότι, ακόμη κι αν μια εποχή στην πολι­
τισμική ιστορία ενός λαού μπορεί να θεωρηθεί ότι οριστικά έχει κλείσει, εν 
τούτοις καταστάσεις απρόβλεπτες όσο και ριζικές δεν αποκλείουν την επα­
νεμφάνιση στοιχείων ξεπερασμένων αντιλήψεων σε μια προσπάθεια να επι­
νοηθούν καινούργιοι τρόποι αναβίωσης ενός ξεχασμένου παρελθόντος ή και



Βιβλιοκριτικές 259

αντιμετώπισης μιας απειλητικής κατάστασης. Το παράδειγμα των νέων χω­
ρών μετά την κατάρρευση του κομουνισμού, το ίδιο όπως και η αναβίωση 
σκοταδιστικών, με τον μανδύα της ‘νεοορθοδοξίας’, τάσεων και στην Ελλά­
δα, το αποδεικνύει. Το έργο του Herzfeld είναι και για αυτόν τον λόγο 
σημαντικό, διότι διατηρώντας την απαραίτητη για τον εθνολόγο απόσταση 
αλλά συμμετέχοντας στη ζωή του ερευνούμενου υλικού ακολουθεί τα χνάρια 
της κλασικής ανθρωπολογίας επικεντρώνοντας την προσοχή του σε αυτό που 
στον ερευνητή προσφέρεται: στο κείμενο, είτε ως γραπτό είτε ως προφορικό 
είτε ως μεταφερόμενο λόγο. Είναι το ‘κείμενο’ στο οποίο ο πολιτισμός μιας 
εποχής βρίσκει την πιο ‘προσλήψιμη και ολοκληρωμένη του έκφραση’ 
(Seidman 1997: 43).

Ηλίας Κατσούλης

Σημειώσεις

1. Ο Herzfeld αναφέρει ότι, σύμφωνα με τον βρετανό αριστοκράτη Douglas ‘οι Έλληνες 
των ημερών του μιλούσαν ακόμη μια γλώσσα συγγενική με τα αρχαία ελληνικά, μολονότι 
ονόμαζε ‘τη νε'α ελληνική γλώσσα ρωμαϊκή (romaic), όρος με τον οποίο οι σύγχρονοι Έλληνες 
ονόμαζαν τους εαυτούς τους, βάση του κατ’ όνομα ρωμαϊκού χαρακτήρα τους, σε διάκριση με 
την ελληνική (hellenic), όρος με τον οποίο ονομάζουν τους προγόνους τους’. Η διάσταση 
μεταξύ ‘Ρωμιών’ και Ελλήνων’, δηλαδή των δύο αποκλινουσών αντιλήψεων της παράδοσης, 
έλαβε ορκπικό τέλος στη σταδιακή αντικατάσταση της διεθνούς ονομασίας της Ελλάδας από 
Greece σε Hellas.

Βιβλιογραφικές Αναφορές

Hobsbawm, Ε. (1983). Inventing Traditions. Σε E. Hobsbawm και Τ. Ranger 
(επιμ.) The Invention of Tradition. Cambridge: Cambridge University 
Press.

Robertson, R. (1992). Globalization. Social Theory and Global Culture. Sage.
Seidman, St. (1997). Relativising Sociology: The Challenge of Cultural Stu­

dies. Σε C. Long (επιμ.) From Sociology to Cultural Studies. New Perspec­
tives. Oxford: Blackwell.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

