
  

  Σύγκριση/Comparaison/Comparison 

   Τόμ. 14 (2003)

  

 

  

  Η λειτουργία της ιεροποιημένης γυναίκας στο
υπερρεαλιστικό πεδίο 

  Διαμαντή Αναγνωστοπούλου   

  doi: 10.12681/comparison.10115 

 

  

  Copyright © 2016, Διαμαντή Αναγνωστοπούλου 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Αναγνωστοπούλου Δ. (2017). Η λειτουργία της ιεροποιημένης γυναίκας στο υπερρεαλιστικό πεδίο. 
Σύγκριση/Comparaison/Comparison, 14, 118–127. https://doi.org/10.12681/comparison.10115

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 25/01/2026 22:43:56



Δ Ι Α Μ Α Ν Τ Η Α Ν Α Γ Ν Ω Σ Τ Ο Π Ο Υ Λ Ο Υ 

Η λειτουργία της ιεροποιημένης γυναίκας 
στο υπερρεαλιστικό πεδίο 

Για τους υπερρεαλιστές, η λογοτεχνική εμπειρία αποκαλύπτεται ως 
εμπειρία βασικά ερωτική. 0 έρωτας αποβαίνει πηγή του λόγου και της 
ζωής. Χάριν της ερωτικής συνάντησης ξετυλίγονται οράματα για έναν 
άλλο κόσμο τέλειο και ειρηνικό, που προσεγγίζουν τις παραδεισιακές 
υποσχέσεις του χριστιανισμού. Έτσι, συναντάμε μια ολόκληρη σειρά 
από μεταφορές σχετικές με την ελπίδα της ευτυχίας και της παρηγο­
ριάς που προσφέρει ο έρωτας και η ύλη του, που είναι η γυναίκα. 0 
έρωτας στα υπερρεαλιστικά κείμενα αποβαίνει μια νέα λατρεία που 
αρθρώνει την υπόσχεση ενός επί γης παραδείσου τον οποίο ο άνθρω­
πος θα κατακτήσει «από τη γυναίκα»1, στην οποία οι υπερρεαλιστές 
βλέπουν «τη μεγάλη υπόσχεση»2. 

Το ερωτικό προσλαμβάνει έτσι ποιητική διάσταση, ώστε λέξεις και 
εικόνες να στηρίξουν αυτή την υπερρεαλιστική αντίληψη για το υποκεί­
μενο που θα έρθει. Η όσμωση του έρωτα και της δημιουργίας είναι 
διαρκής στο υπερρεαλιστικό πεδίο και αποτελεί έναν από τους κρίκους 
της υπερρεαλιστικής σκέψης. 

Η εξιδανίκευση, βασικό συστατικό της λογοτεχνίας κατά τον 
Φρόυντ, εισχωρεί τόσο στα υπερρεαλιστικά κείμενα όσο και στον ερω­
τικό λόγο και την αναζήτηση του άλλου, του «ολικού αντικειμένου», 
δηλαδή του γυναικείου αντικειμένου. Έτσι, ο έρωτας και το αντικείμε­
νο ιεροποιούνται και η υπερρεαλιστική γραφή διαβρέχεται από ένα 
εσωτερικό, θρησκευτικό και μυστικιστικό λεξιλόγιο. Μέσα από την εξι­
δανίκευση και την ιεροποίηση, η γυναίκα, κάτοχος της γονιμότητας και 
της μετάδοσης της ζωής, μεταμορφώνεται, ανάμεσα σε άλλα, σε 
άστρο, σε οδηγό, σε αντικείμενο λατρείας και πίστης, σε θείο ον, σε 
Εύα και σε Παναγία. Γίνεται δηλαδή σύμβολο της «αληθινής ζωής», 
πηγή ζωής και αλήθειας. 

Στις γραμμές που θα ακολουθήσουν θα δούμε τη λειτουργία της 
μεταφοράς και της μεταμόρφωσης μέσα από τις οποίες η Παρθένος γί­
νεται γυναίκα ιδανική, αιώνια και σωτήρας μέσα από τη μήτρα της 
υπερρεαλιστικής ποίησης που γονιμοποιεί «το ποίημα γεγονός». 

Στα γαλλικά και ελληνικά υπερρεαλιστικά κείμενα η ερωτική ένω­
ση λειτουργεί πάντα κάτω από τη μαγική, κυρίαρχη και μεταμορφωτι-

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 14 (2003) 



Η ΙΕΡΟΠΟΙΗΜΕΝΗ ΓΥΝΑΙΚΑ ΣΤΟ ΥΠΕΡΡΕΑΛΙΣΤΙΚΟ ΠΕΔΙΟ ι ig 

κή δύναμη του άλλου, της γυναίκας. Το ερωτικό υπερρεαλιστικό όρα­
μα προσλαμβάνει αξία ανατροπής η οποία, π α ρ ά τα αδιέξοδα και τις 
αντιξοότητες, εισάγει την ψυχική ζωή σε μια ατέλειωτη ανα-δημιουρ-
γία. Ο ποιητικός λόγος βασισμένος στον έρωτα της μεταβίβασης («Πά­
ρε τη λέξη μου, δώσ' μου το χέρι σου»)3 και η αναγεννητική ανατροπή 
των παλαιών αξιών και νόμων δίνουν πρόσβαση στον τόπο του άλλου 
και στην απελευθέρωση του καθένα. Έτσι, ο υπερρεαλιστής ποιητής 
υιοθετεί τον έρωτα ως αρχή της αναγέννησης του άλλου και του εαυ­
τού μας. Η αναγέννηση αυτή μέσα από τον έρωτα γίνεται όχημα της 
απελευθέρωσης της σκέψης, αφού ο ερωτευμένος θεωρείται φορέας 
της αλήθειας. Η ποιητική, κατοικώντας στα σύνορα της τέχνης του ζην 
και της γραφής, αποκαλύπτει το σωτήριο ρόλο του φαντασιακού, α π ο ­
καθιστώντας τη δύναμη των φαντασιώσεων και των μύθων σ' αυτούς 
που τους στερήθηκαν. Οι φαντασιώσεις και οι μύθοι που τροφοδοτούν 
πλήθος γαλλικών και ελληνικών υπερρεαλιστικών κειμένων συγκλίνουν 
προς την κεντρική αλλά και άπιαστη μορφή της γυναίκας, παιδίσκης, 
ερωμένης, μητέρας. 

Για τους υπερρεαλιστές, η δύναμη της αναπαράστασης και της 
φαντασίας που παρέχουν οι μύθοι και οι φαντασιώσεις είναι συγγενής 
μιας αλήθειας και μιας γνώσης και ταυτόχρονα είναι άλλη, διαφορετική 
και αλληγορική. Οι μύθοι και οι φαντασιώσεις, στηριζόμενοι σε μια 
διαπλοκή εικόνων και σημαινόντων, τοποθετούνται στην ψυχική εμπει­
ρία. Παίζουν μέσα στην αντίθεση και στην πολυσημία, προσφέροντας 
πολλές σημασίες και συχνά αντικρουόμενες όψεις. «Ο μύθος» — γ ρ ά ­
φει ο Λακάν— «είναι πάντα [...] μια σημαίνουσα οργάνωση, ένα σχε­
δίασμα αν θέλετε, που αρθρώνεται για να στηρίξει τις αντινομίες κάποιων 
ψυχικών σχέσεων — και αυτό, που δεν εξαντλείται σε καμία κατασκευή 
που προϋποθέτει τη συλλογικότητα, αλλά που λαμβάνει αντίθετα την 
ολοκληρωμένη της διάσταση»11. 

Οι υπερρεαλιστές άλλωστε, γνώστες του κομβικού χαρακτήρα του 
μύθου, αναζητούν να βρουν σε αυτόν το αίσθημα της παραδοξότητας, 
την επιθυμία της μετοικεσίας, την εφευρετικότητα και τη δημιουργία. 
Μέσα από αυτή την αντίληψη οι υπερρεαλιστές επινοούν το μύθο του 
«εξιδανικευμένου έρωτα» α π ' όπου αναδύεται η παράσταση μιας γ υ ­
ναίκας μοναδικής, απρόσιτης, επίφοβης, παρθένας, αθώας, παντοδύνα­
μης, δηλαδή της γυναίκας-μητέρας. Βλέπουμε μια απορρόφηση της θη­
λυκότητας μέσα στο μητρικό στοιχείο, που αποκαλύπτει μια παλινδρό­
μηση στο ζευγάρι μητέρα-γιος. Σ' αυτόν το μύθο, που στηρίζεται στην 
επιθυμία μιας ωκεάνιας ολοκλήρωσης, «το ον στο οποίο απευθύνεται η 
επιθυμία δεν είναι τίποτε άλλο από ένα ον του σημαίνοντος»5. Αυτή η 
παράσταση της Παρθένου παίρνει στον Εμπειρίκο και στον Ελύτη χα­
ρακτηριστικά δανεισμένα από το θρησκευτικό-χριστιανικό λεξιλόγιο: 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 14 (2003) 



1 2 0 ΔΙΑΜΑΝΤΗ ΑΝΑΓΝΩΣΤΟΠΟΥΛΟΥ 

Μαρία Νεφέλη στον Ελύτη, Φανερωμένη, Πλατυτέρα, Γλυκερά στον 
Εμπειρίκο. 

Ο τόπος του πάθους και του έρωτα είναι «τόπος αγιότητος, τόπος 
αγιωσύνης»6. Η αθωότητα, που αναφέρεται συχνά στα γαλλικά και ελ­
ληνικά υπερρεαλιστικά κείμενα, στενά δεμένη με τη σεξουαλική ένωση 
και τον έρωτα, συνάπτεται με την έννοια του ελεύθερου και του απαλ­
λαγμένου από ενοχές έρωτα7. 

Η ενοχή, σύμφωνα με τον Φρόυντ, είναι ένα γνώρισμα της συνείδη­
σης και του λόγου και δεν είναι το αποτέλεσμα ενός προπατορικού 
αμαρτήματος κατά την Παλαιά Διαθήκη και τη χριστιανική θεολογίο?. 
Είμαστε, επομένως, όλοι αθώοι και υπεύθυνοι να πραγματοποιήσουμε 
μια αναγέννηση και μια ψυχική, λεκτική και υπαρξιακή αναδόμηση, με 
σκοπό την ευτυχία. Το ποιητικό φαντασιακό των υπερρεαλιστών σκια­
γραφεί, μέσα από μια πλειάδα ταυτοτήτων, την αγαπημένη γυναίκα ως 
το «ολικό» εκείνο αντικείμενο που είναι ικανό να εξασφαλίσει την 
πρόσβαση στην ευτυχία μέσα από την ερωτική συνάντηση που προ­
σλαμβάνει αξία καταφυγίου για τον άντρα. Αυτή όμως η ολότητα δεν 
είναι εφικτή παρά σαν φαντασίωση επιθυμίας που αναδύεται μέσα 
από το παιχνίδι του ποιητικού λόγου, γύρω από τον οποίο η πραγματι­
κότητα επαναπροσδιορίζεται, η συνάντηση πραγματώνεται και η εξιδα­
νίκευση βρίσκει πρόσφορο έδαφος. «Βλέπουμε εδώ να λειτουργεί» 
γράφει ο Λακάν μιλώντας για τον ιπποτικό έρωτα, «ο μηχανισμός της 
θέσης που καλύπτει η στόχευση της τάσης μέσα στη μετουσίωση, δηλαδή 
ότι αυτό που ζητάει ο άνθρωπος, αυτό που δεν μπορεί παρά να ζητά, 
έγκειται στο να στερηθεί κάτι της τάξης του πραγματικού»9. 

Η Παναγία, στα υπερρεαλιστικά κείμενα είναι εκδήλωση αυτής της 
ολότητας που εισάγεται «μέσα από τη στέρηση και το απρόσιτο»10. Στις 
«φωταψίες του έρωτα»η, οι «τρελές παρθένες» είναι «εν ασέλγεια 
άγιες»12, αφού «οι μήτρες τους ήταν / άσπιλες / —αγνές— / τόσο μετά 
Ι όσο και πριν Ι την καταιγίδα Ι τόσο μετά / όσο και πριν Ι τη 
συνουσία»™. Η σχέση μαζί τους κάνει τους άντρες ικανούς να προφέ­
ρουν λέξεις όπως «Ελελεύ Σε αγαπώ και Δόξα εν υφίστοις»^ και να γί­
νουν «όμοιοι με τους θεούς», «γιατί οι γυναίκες π9 αγαπούμε Ι την με­
ταδίνουν Ι και σ9 εμάς / αυτή / τη θεία τους / ουσία»*5. 

Η ερωτική σχέση προσφέρει ένα συναίσθημα πλήρωσης, που βασί­
ζεται στην εξιδανίκευση του γυναικείου αντικειμένου. Αυτή η υπεροχή 
που αποδίδεται στη γυναίκα, που αγγίζει την ιεροποίηση και τη θεο­
ποίηση της, αποκαλύπτει καλύπτοντας τη γυναίκα-μητέρα, ως τόπου 
«του φανερού, του τηλαυγούς, του πλήρους μυστηρίου της υπάρξεως 
της ζωής, Άλφα-Ωμέγα»16, και ανακαλεί την ακατάλυτη σχέση του 
όντος με τη μητέρα — ταυτόχρονα ως ύλης και ως ουσίας. 

Η ερωτική αυτή γυναίκα, η οποία είναι συγχρόνως παρθένα, αγία 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 14 (2003) 



Η ΙΕΡΟΠΟΙΗΜΕΝΗ ΓΥΝΑΙΚΑ ΣΤΟ ΥΠΕΡΡΕΑΛΙΣΤΙΚΟ ΠΕΔΙΟ 

και αθώα,, προφυλάσσει τον άντρα ως μητέρα, και την ίδια στιγμή του 
μεταδίδει τη θεϊκή της ουσία και την εξουσία της. Την α γ α π ά διότι εί­
ναι η απόδειξη ότι είναι κυρίαρχος. Μέσα σ' αυτή τη σχέση υπάρχει 
μια ενσωμάτωση και μια ταύτιση του άντρα-παιδιού και της γυναίκας -
μητέρας, δηλαδή το ποιητικό φαντασιακό μεταθέτει αδιάκοπα το μη­
τρικό σε θηλυκό και αντίστροφα. Γι' αυτό παρατηρούμε «μια εξιδανι-
κευτική καθιέρωση της γυναίκας ως αντικειμένου»1 7, που παρουσιάζε­
ται στην ποιητική σκηνή με αποπροσωποιημένα χαρακτηριστικά, μέσα 
από ένα φαντασιωσικό λόγο. 

Κάνουν το σώμα της τόπο μιας ενατένισης, δίνοντας έμφαση, ανά­
μεσα στις πολλαπλές ζώνες έλξης, στο στήθος και στην κοιλιά. Το στή­
θος, κατεξοχήν δοξαστικό μέρος του γυναικείου σώματος, παρουσιάζε­
ται συχνά επιθετικό στον Εμπειρίκο, ως το ανάλογο του πέους, σύμβο­
λο της ζωής και της απόλαυσης. 

«Έχουν στο στήθος τους το γάλα της ζωής μας» 1 8, « τ α στήθη των εί­
ναι τόσον ωραία που υπερνικούν όλα τα υφάσματα»™, «με τα στήθη 
τους καταργούν τη μοναξιά μας»20, «ώρα ηδονής και γάλακτος. Ώρα 
του γαλαξία»^. 

«Η κοιλιά της» για τον Εγγονόπουλο «φέγγει ωσάν φανάρι»22. 
«Είν' οι απαλές κοιλιές τους Ι ο ουράνιος θόλος / είναι οι πόρτες μας / 
τα παραθύρια μας / οι στόλοι / τ ' άστρα μας συνεχώς ζούνε κοντά τους 
Ι τα χρώματα τους είναι / τα λόγια της αγάπης [..]>>23. 

Το προϊόν του στήθους, το γάλα, βρίσκει στον Εμπειρίκο το ισοδύ­
ναμο του στο σπέρμα 2 4. Η στοματικότητα γίνεται έτσι, στους υπερρεα­
λιστές, το κατώφλι της παιδικής παλινδρόμησης μέσα από τη γενικευ­
μένη παράσταση της γυναίκας-μητέρας-παρθένου. Η γυναίκα αυτή εί­
ναι ένα ον αύταρκες, που έχει το προνόμιο της μοναδικότητας και της 
πανταχού παρουσίας. Η Παρθένος άλλωστε, εκτός από το χαρακτήρα 
της γλυκύτητας και της τρυφερότητας, είναι μια μορφή δύναμης και 
εξουσίας, όπως φαίνεται και μέσα από την εικονογραφία και την υμνο-
γραφία της ως στρατηγού («Τη Υπερμάχω στρατηγώ τα νικητήρια»). 
Μέσα στην ίδια της την προσωνυμία, Παναγία, υπάρχει το Παν, η π α ­
ντοδυναμία της. Απύ το γεγονός ότι είναι μοναδική, άρα αποκλείει κά­
θε άλλη γυναίκα, αποκαλύπτει μια εξουσία απόλυτη και ελκυστική. Οι 
υπερρεαλιστές, συνδέοντας τις ιδιότητες της επιθυμητής γυναίκας με 
τα γνωρίσματα της Παναγίας, βλέπουν τη γυναίκα σε μια ολότητα τε­
λειωμένη και ταυτόχρονα απρόσιτη, με τα μάτια ενός παιδιού που βλέ­
πει τη μητέρα του. 

Η Παναγία είναι μητέρα-παρθένα, δεν έχει ανάγκη απύ καμιά 
εξωτερική βοήθεια για να δημιουργήσει. Η παρθενογένεση, η άμωμος 
σύλληψις, είναι η απόδειξη ότι είναι το Όλον, ότι έχει πρόσβαση μόνη 
της στη δημιουργία, σαν μια αρχαϊκή Θεά-Μητέρα2 5. Επιπλέον, γονιμο-

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 14 (2003) 



1 2 2 
ΔΙΑΜΑΝΤΗ ΑΝΑΓΝΩΣΤΟΠΟΥΛΟΥ 

ποιώντας χωρίς σεξουαλικότητα και παραμένοντας Αειπάρθενος, η Πα­
ναγία δεν εισέρχεται στη σύγκρουση των φύλων προβάλλοντας φαντα­
σιώσεις και δημιουργώντας φαντασιακές κατασκευές παγανιστικής πα­
ράδοσης. Θα λέγαμε ότι βλέπουμε μια αναβίωση μιας απωθημένης μη-
τριαρχίας. Η παρθενική παράσταση του Μητρικού, που ο χριστιανισμός 
οδήγησε στο απόγειο του και που βλέπουμε να αναβιώνει στη Δύση 
στον ιπποτικό έρωτα και αργότερα στον υπερρεαλιστικό έρωτα, απο­
καλύπτει, με ψυχαναλυτικούς όρους, την «επιστροφή του απωθημέ­
νου». 

Η παρθενία όμως φωτίζει μια άλλη πλευρά της σχέσης με τη μητέ­
ρα, έτσι όπως αναπαρίσταται τόσο στο χριστιανικό όσο και στο υπερ­
ρεαλιστικό φαντασιακό. Η ανάγκη να κρατηθεί η γυναίκα έξω από τη 
σύγκρουση των φύλων και τη σεξουαλική πράξη αποκαλύπτει ένα εί­
δος άμυνας, από τη μια; εναντίον μιας απειλής ευνουχισμού και, από 
την άλλη, εναντίον της ανοίκειας παραδοξότητας της αιμομειξίας26. 

0 Εμπειρίκος στην εσχατολογική του ποιητική εκφράζεται για έναν 
επίγειο παράδεισο χωρίς προπατορικό αμάρτημα, για μια επιστροφή 
σε μια αρμονία και σε μια αγνότητα που δεν εξαιρεί παρ' όλα αυτά 
την αιμομειξία. 

«Οκτάνα θα ιτη εν πλήρει αθωότητι Αδάμ, εν πλήρει βεβαιότητι 
Αδάμ-συν-Εύα». «Οκτάνα θα ττη επί γης Παράδεισος, επί της γης Εδέμ, 
χωρίς προπατορικόν αμάρτημα, πέραν πάσης εννοίας κακού, με ελευθέ-
ραν εις πάσαν περίπτωσιν παντού και την αιμομιξίαν»27. Αλλού, θέλει 
να εγκαταστήσει τον «μέγα αναμάρτητο Αδάμ» σε μια «Γη άνευ όφε-
ων εδεμική / Γη αθωότητος και γη ευδαιμονίας»28. 

Αυτό το κάλεσμα στην αιμομειξία ανακαλεί τη ζωντάνια της αρ­
χαϊκής επιθυμίας για την επιστροφή στη μητρική συμβίωση και την 
ολοκλήρωση της επιθυμητής σύντηξης29. Έτσι, η ποιητική σκηνή κρύβει 
τη μαύρη ήπειρο του απολεσθέντος μητρικού μέσα στον τρελό έρωτα, 
τον έρωτα-πάθος και την εξιδανίκευση του ολικού γυναικείου αντικει­
μένου. Η τέλεια σεξουαλική ένωση με μια γυναίκα, παρ' όλ' αυτά παρ­
θένα, η οποία αδιάκοπα αναζητείται στον εμπειρίκειο λόγο και καλύ­
πτει μια εσωτερική αντίθεση, μοιάζει να προστατεύει από την αναπό­
δραστη και αγιάτρευτη απώλεια. Χωρίς αυτήν τη γυναίκα ο παράδει­
σος γίνεται κόλαση. 

Υπάρχει ένα κείμενο του Εμπειρίκου στην Οκτάνα, που μεταφρά­
ζει σαφώς αυτό το αίσθημα της απώλειας και της υπαρξιακής έκπτω­
σης, που συνδέεται με την απουσία της γυναίκας. Σ' ένα νησί ζει ένας 
μόνο κάτοικος, ερημίτης και ναυαγός. Το καράβι του, το οποίο χάθηκε 
αύτανδρο και του οποίου είναι ο μόνος επιζών, λεγόταν «Γη της Επαγ­
γελίας»™. Το νησί ήταν εύφορο και ο άντρας, αν δεν ήταν ολομόναχος, 
θα έμοιαζε με βασιλιά ευλογημένης χώρας. 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 14 (2003) 



Η ΙΕΡΟΠΟΙΗΜΕΝΗ ΓΥΝΑΙΚΑ ΣΤΟ ΥΠΕΡΡΕΑΛΙΣΤΙΚΟ ΠΕΔΙΟ 

«Όμως τι θα πη βασίλειο, τι θα πη ρήγας, έστω και αν την Εδέμ ορί­
ζεις σαν ιδική σου επικράτεια, όταν, στην πιο απόλυτη ερημιά, ασκής 
την εξουσία σου σαν κάποιος που ρίχνει νερό σε ένα πιθάρι απύθμενο, 
σαν κάποιος που ανοίγει και κλείνει μια πόρτα βαρειά, που σε καμιά 
μεριά δεν οδηγεί. Τι θα πη ρήγας ή βασιλιάς όταν δεν έχεις καν το δι­
καίωμα να πης: Με λένε Αδάμ»3ί. 

Ο Αδάμ στην Παλαιά Διαθήκη, όπως και στον Εμπειρίκο, ψάχνει 
τον άλλο που επιθυμεί. Δε γνωρίζει ότι υπάρχει «άντρας» π α ρ ά όταν 
αναγνωρίζει τη «γυναίκα». Είναι η επιθυμία ότι κάποιος είναι εδώ, όχι 
μπροστά του, σαν ένα οποιοδήποτε αντικείμενο, ζώο ή φυτό, αλλά δί­
πλα του σαν ένα ανθρώπινο ον. Η γυναίκα λοιπόν «εξανθρωπίζει» τον 
άντρα, τον καθιστά ικανό να αρθρώσει το όνομα του: «Με λένε 
Αδάμ». Το «εγώ» υπάρχει εκεί που ο άλλος υπάρχει, το «εγώ» υπάρ­
χει στον τόπο του άλλου. 

Ό π ω ς η Εύα «εξανθρωπίζει» τον Αδάμ, έτσι και ο Χριστός, ο υιός 
του Θεού, δεν'είναι ανθρώπινος π α ρ ά μέσα από τη μητέρα του. Και 
στις δύο περιπτώσεις, η πρύσβαση στον κόσμο των ανθρώπων εξασφα­
λίζεται από τη γυναίκα-Μητέρα. Γι' αυτό στον ποιητικό λόγο του 
Εμπειρίκου το μεσσιανικό όραμα παίρνει το γυναικείο και μητρικό 
ταυτόχρονα αποτύπωμα. Ο Μεσσίας δεν είναι ο Ιησούς, ένας άντρας, 
αλλά η Φάλαινα-η γυναίκα, που συνδέεται με τη μητέρα και με τη νο­
σταλγική επιστροφή σ' αυτήν. 0 ερημίτης του Εμπειρίκου περιμένει 
«τη Φάλαινα, να φθάση, το μέγα κήτος, η Φάλαινα, η Φάλαινα, ο πολυ­
πόθητος Μεσσίας, ήτις, την αγαλλίασιν κομίζουσα εις τους οραματιστάς, 
την ευτυχίαν στην ανθρωπότητα να δώση και όλους τους αναχωρητάς, 
τους ερημίτας και τους προδρόμους να δικαίωση»32. Η γυναίκα γίνεται 
αντικείμενο σωτηρίας, ελπίδας, που συμφιλιώνει τον άντρα με τον κό­
σμο, τους άλλους και τον εαυτό του. 

Στο γαλλικό και ελληνικό υπερρεαλιστικό χώρο η «οδός του γαλα­
ξία», η οδός της μητέρας είναι μια οδός σωτηρίας που συνδέεται τ α υ ­
τόχρονα και με τις δύο παραδόσεις, την παγανιστική και τη χριστιανι­
κή. 0 Ιησούς ταυτίζεται με τον Αδάμ και τον Πάνα, η γυναίκα με τα 
χαρακτηριστικά της Παναγίας ταυτίζεται με την Αφροδίτη, τη θεά του 
έρωτα, ή την Σαπφώ, την ποιήτρια του έρωτα3 3. 

Δίπλα σ' αυτές τις ταυτίσεις μπορούμε να δούμε και μια άλλη, 
που υφαίνει α π ' άκρου σ' άκρο το ποιητικό φαντασιακό των υπερρεα­
λιστών είναι η ταύτιση της Παναγίας με την πόρνη. Το αυθαίρετο αυ­
τής της ταύτισης γίνεται πηγή έμπνευσης στους κόλπους του υπερρεα­
λισμού και απελευθερώνει πολλαπλές σημασίες. Απαντά στο διχασμό, 
για τον οποίο έχει γίνει πολύς λόγος στην υπερρεαλιστική λογοτεχνία, 
ανάμεσα στην ελευθεριότητα και τον έρωτα για μία και μοναδική γ υ ­
ναίκα. 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 14 (2003) 



ΔΙΑΜΑΝΤΗ ΑΝΑΓΝΩΣΤΟΠΟΥΛΟΥ 
1 λ [^ 

Αν και ο Breton34 εκφράστηκε εναντίον των οίκων ανοχής και των 
ιερόδουλων, ο Aragon εκφράζει στο Χωρικό του Παρισιού (Le Paysan de 
Paris)35 την επιδοκιμασία του για τον αγοραίο έρωτα και την έλξη του 
για τις πόρνες. Έ ν α από τα θέλγητρα που ο Aragon βρίσκει στην πόρ­
νη είναι ότι δίπλα της ξεχνιέται και ξαναβρίσκει το αίσθημα του παιδιού 
κοντά στη μητέρα του 3 6. Η πόρνη παρουσιάζει αναλογίες τόσο με την 
εικόνα της μητέρας όσο και με την εικόνα της παρθένας. Ό π ω ς η π α ρ ­
θένα, είναι υποταγμένη στην επιθυμία του άντρα, τον οποίο περιμένει 
παθητικά, από την άλλη όμως μεριά τον χρησιμοποιεί σαν εργαλείο ή 
σαν παιδί. Ενώ είναι αδύναμη, αποκτά εξουσία πάνω στον άντρα διότι 
τον εισάγει στον έρωτα. Απ' αυτή την άποψη προσεγγίζει τη μητρική 
εικόνα: όπως η μητέρα εισάγει το παιδί στη ζωή, η πόρνη εισάγει τον 
άντρα στη σεξουαλική ζωή. Άλλωστε, η μύηση στη σεξουαλική ζωή για 
τους υπερρεαλιστές προσλαμβάνει αξία εξιδανίκευσης και ιεροποίη-
σης. Για τον Breton, η φυσική ένωση των εραστών είναι μια μαγική τε­
λετή, μια μύηση «με ό,τι το ιερό υποθέτει αυτή η λέξη». Αυτό που με­
τρά στον υπερρεαλιστικό έρωτα δεν είναι τόσο ο σεξουαλικός άθλος 
όσο η φαντασίωση της παντοδυναμίας που αναπαριστούν οι γυναίκες 
και που η υπερρεαλιστική γραφή, μέσα από σπαράγματα εικόνων και 
σημαινόντων, θέτει στο ποιητικό προσκήνιο. 

Η πόρνη, με χαρακτηριστικά μητρικά και παρθενικά ταυτόχρονα, 
είναι επιθυμητή, επίφοβη, εξιδανικευμένη, απρόσιτη και παντοδύνα­
μη37. Η μορφή της πόρνης, κατεξοχήν υποκατάστατου της μητέρας3 8, 
συνδέεται έτσι φυσιολογικά με τη θεία μορφή3 9 της Παναγίας μέσα στο 
ξεδίπλωμα της φαντασίωσης του ποιητικού υπερρεαλιστικού υποκειμέ­
νου, που είναι λάτρης μιας μητέρας απαγορευμένης και παρθένας. Σ' 
αυτήν τη φαντασίωση η εύρεση του γυναικείου αντικειμένου δίνει τη 
θέση της στην επανεύρεση του για πάντα απωλεσθέντος μητρικού 
αντικειμένου. Αυτή η γυναίκα «πάνδημος μαζί και ουράνια»™, «δείχνει 
το δέντρο της ζωής και του θανάτου»1"1, «τα χείλη τους / είναι ο / ήλιος 
το φεγγάρι / και το πανί τους είν' το μόνο σάβανο που μας αρμόζει 

[•·]»42. 
Μέσα στην αγκαλιά της παίζεται για τον άντρα το διαρκές παιχνί­

δι της ζωής και του θανάτου και γίνεται ο τόπος όπου ο έρωτας και ο 
θάνατος δεν εκδηλώνονται αντιθετικά, αλλά αποκαλύπτονται συνθετικά 
σαν απαραίτητες συνιστώσες της «αληθινής ζωής». Μέσα σ' αυτήν τη 
γυναικεία και μητρική αγκαλιά ο ποιητής-άντρας δέχεται «το αιώνιο 
στοίχημα» για το οποίο μιλάει ο Ελύτης στη Μαρία Νεφέλη, ποιητική 
σύνθεση στην οποία το όραμα της θηλυκότητας είναι στην υπερρεαλι­
στική οπτική. Είναι ένα στοίχημα σ' ένα παιχνίδι στο οποίο η γυναίκα, 
ταυτισμένη με το γυναικείο αιώνιο, ενωμένη με τη φύση και το σύ­
μπαν, ούσα πέρα από το θάνατο και την οδύνη, καθισμένη πάνω σ' 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 14 (2003) 



Η ΙΕΡΟΠΟΙΗΜΕΝΗ ΓΥΝΑΙΚΑ ΣΤΟ ΥΠΕΡΡΕΑΛΙΣΤΙΚΟ ΠΕΔΙΟ ι2ζ 

ένα θρόνο, δ ιευθετε ί την αρχή και τ ο τέλος τ ο υ κόσμου και τ ο υ α ν θ ρ ώ ­

π ο υ . Κ α θ α ρ ό αντικε ίμενο λ α τ ρ ε ί α ς και θ α υ μ α σ μ ο ύ , α λ λ ά και κ α θ α ρ ό 

ον τ ο υ σημαίνοντος: «κι ένα φύλλωμα λέξεων θα σε ντύσει / ελληνικά να 

μοιάζεις αήττητη»''3. Α π ' α υ τ ό τ ο παιχνίδι , α π ' α υ τ ό τ ο στοίχημα, ο 

ά ν τ ρ α ς , τ ο ποιητικό υ π ο κ ε ί μ ε ν ο , βγαίνει τ ις π ε ρ ι σ σ ό τ ε ρ ε ς φ ο ρ έ ς μ α τ α ι ­

ωμένο, ε ξ ο ύ ο ε ξ α κ ο ν τ ι σ μ ό ς τ η ς εξ ιδανίκευσης και τ η ς μετουσίωσης. 

0 Ε λ ύ τ η ς έ γ ρ α φ ε σ χ ε τ ι κ ά με τ ο έ ρ γ ο τ ο υ Ε μ π ε ι ρ ί κ ο υ : «Η ποίηση 

έγινε για να διορθώνει τα λάθη του Θεού: ή εάν όχι, τότε, για να δείχνει 

πόσο λανθασμένα εμείς συλλάβαμε την δωρεά του» 4 4 . Η υ π ε ρ ρ ε α λ ι σ τ ι κ ή 

ποίηση δ ί δ ε τ α ι ω ς δ ώ ρ ο , κεντρίζοντας τ ο εν υ π ν ώ σ ε ι ασυνε ίδητο τ ω ν 

α ν θ ρ ώ π ω ν , π ρ ο σ π α θ ώ ν τ α ς ν α αρθρώσει μια ν έ α αλήθεια: α υ τ ή ν τ η ς 

ελεύθερης ε κ δ ί π λ ω σ η ς των ερωτικών φ α ν τ α σ ι ώ σ ε ω ν και τ ω ν α π ω θ η μ έ ­

νων επιθυμιών μ έ σ α α π ύ τ ις ο π ο ί ε ς σ κ ι α γ ρ α φ ε ί τ α ι «το εν τούτω νίκα 

της ζωής το υπέρτατον»α. 

Σ η μ ε ι ώ σ ε ι ς 

1 Α. Breton, Arcane 17, 10/18, Paris, 
1975, σελ. 48, και ελλην. μτφρ. Ν. 
Κουμανούδης, Αρκάνα 17, Ύψιλον, 
Αθήνα, 1984, σελ. 42. 

2 Α. Breton, Manifestes du surréalisme, 
Idées/Gallimard, Paris, 1979, σελ. 184, 
και ελλην. μτφρ. Ε. Μοσχονά, Μα­
νιφέστα του σουρεαλισμού, Δωδώνη, 
Αθήνα, 1983, σελ. 152. 

3 Α. Εμπειρίκος, Ενδοχώρα, Άγρα, 
Αθήνα, 1980, σελ. 111. 

4 } . Lacan, «L'amour courtois en ana­
morphose» (1960), in: L'Ethique de 
la psychanalyse, Le Séminaire VII, 
Seuil, Paris, 1986, σελ. 172. 

5 J. Lacan, «La pulsion de mort», 
ό.π., σελ. 254. 

6 Α. Εμπειρίκος, «Η πόρτα», Οκτάνα, 
Ίκαρος, Αθήνα, 1980, σελ. 27. 

7 Βλ. Α. Εμπειρίκος, Μέγας Ανατολι­
κός, τόμ. 3, Άγρα, Αθήνα, 1991, 
σελ. 85, 94. Επίσης, Οκτάνα και Η 
Σήμερον ως αύριον και ως χθες, 
Άγρα, 1984, σελ. 100. Βλ. επίσης, 
Οδ. Ελύτης, Μαρία Νεφέλη, Ίκαρος, 

1979, σελ. 58- επίσης, Α. Μπρετόν, 
Ο τρελός έρως, μτφρ. Στ. Κουμα-
νούδη, Ύψιλον, Αθήνα, 1980, σελ. 
126-13Γ και Α. Μπρετόν, Αρκάνα 
17, μτφρ. Στ. Κουμανούδη, Ύψιλον, 
1984, σελ. 42. 

8 S. Freud, «Le Moi et le ça» και κυ­
ρίως το κεφ. II «Le moi et le sur-
moi (idéal du Moi)» (1923), Essais 
de psychanalyse, Pet. Bibl. Payot, 
Paris, 1982, σελ. 219-274, και κυ­
ρίως σελ. 240-252. 

9 J. Lacan, «L'amour courtois en ana­
morphose», ό.π., σελ. 179. 

10 Αυτόθι, σελ. 178. 
11 Ν. Εγγονόπουλος, Ποιήματα, τόμ. 

Β', Ίκαρος, Αθήνα, 1985, σελ. 104. 
12 Α. Εμπειρίκος, Μέγας Ανατολικός, 

τόμ. 6, Άγρα, 1991, σελ. 176. 
13 Ν. Εγγονόπουλος, Ποιήματα, τόμ. 

Α, Ίκαρος, Αθήνα, 1977, σελ. 106. 
14 Α. Εμπειρίκος, Οκτάνα, ό.π., σελ. 9. 
15 Ν. Εγγονόπουλος, Ποιήματα, τόμ. 

Β', ό.π., σελ. 146. 
16 Α. Εμπειρίκος, Οκτάνα, ό.π., σελ. 7. 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 14 (2003) 



126 
ΔΙΑΜΑΝΤΗ ΑΝΑΓΝΩΣΤΟΠΟΥΛΟΥ 

17 J. Lacan, «L'amour courtois en ana­
morphose», ό.π., σελ. 183. 

18 Α. Εμπειρίκος, Ενδοχώρα, ό.π., 
σελ. 68. 

19 Αυτόθι, σελ. 112. 
20 Ν. Εγγονόπουλος, Ποιήματα, τόμ. 

Β', ό.π., σελ. 142. 
21 Α. Εμπειρίκος, Ενδοχώρα, ό.π., 

σελ. 114. 
22 Ν. Εγγονόπουλος, Ποιήματα, τόμ. 

Α', ό.π., σελ. 138. 
23 Αυτόθι, τόμ. Β', σελ. 144. Βλ. εν­

δεικτικά και στον Α. Μπρετόν, 
Αρκάνα 17, ό.π., σελ. 54. 

24 Βλ. αναλυτικότερα Δ. Αναγνωστο­
πούλου, Η ποιητική του έρωτα στο 
έργο του Α. Εμπειρίκου, Ύψιλον, 
Αθήνα, 1999 (1990 1η), σελ. 110, 
124, 146. 

26 El. Badinter, L'Un et l'Autre, Odile 
Jacob, Paris, 1986, σελ. 117. 

26 Βλ. στο σημείο αυτό Χ. Gauthier, 
Surréalisme et sexualité, Gallimard/ 
Idées, Paris, 1971, σελ. 271, 285, 
289, 290. 

27 Α. Εμπειρίκος, Οκτάνα, ό.π., σελ. 
63, 76, 78. Βλ. επίσης, Ελύτης, Μα­
ρία Νεφέλη, ό.π., σελ. 58. 

28 Α. Εμπειρίκος, Η σήμερον ως αύ-
ριον και ως χθες, ό.π., σελ. 100, 
131. Πρβ. Οδ. Ελύτης, Μαρία Νέ-
φέλη, Ίκαρος, 1979, σελ. 58. 

29 Βλ. στο σημείο αυτό την ανάλυση 
της Δ. Αναγνωστοπούλου, Η ποιη­
τική του έρωτα στο έργο του Α. 
Εμπειρίκου, ό.π., σελ. 164, και το 
Κεφ. Ι της Αναλυτικής Προβληματι­
κής, σελ. 97-120. 

30 Αυτή η ονομασία αναφέρεται συχνά 
στα γραπτά του Εμπειρίκου ως αί­
τημα, άλλοτε ελληνικά και άλλοτε 
αγγλικά («Salt Lake City»), βλ. 
Οκτάνα και Μέγας Ανατολικός, 
ό.π., τόμ. 6 και τόμ. 8, σελ. 47 και 
201 αντιστοίχως. 

31 Α. Εμπειρίκος, «Η νήσος των Ρο-

βινσώνων», Οκτάνα, ό.π., σελ. 92. 
32 Αυτόθι, σελ. 95. Βλ. και Δ. Ανα­

γνωστοπούλου, ό.π., σελ. 146-150. 
33 Βλ. σχεδόν παντού στον Εμπειρίκο, 

Οκτάνα, σελ. 44, 58-59, 21-22, Η 
σήμερον ως αύριον και ως χθες, σελ. 
34, 96-98, 131, 156, ΜέγαςΑνατολι­
κός, τόμ. 3, σελ. 85, 94, τόμ. 6, σελ. 
190. 

34 Α. Breton, Les vases communicants, 
Gallimard/Idées, Paris, 1981, σελ. 
79-136. 

35 Luis Aragon, Le Paysan de Paris, 
Gallimard/folio, Paris, 1982, σελ. 
126-135. 

36 Αυτόθι, σελ. 128. 
37 Δ. Αναγνωστοπούλου, «Η μητρική 

φαντασίωση στο μυθιστόρημα της 
γενιάς του Τριάντα», περ. Δίνη, 
9/1997, σελ. 129, και D. Anagno-
stopoulou, «The woman-mother as 
the site of inhibition and/or idea­
lization in the works of Cosmas 
Politis», in The Other within, ed. By 
Ruth Parkin-Gounelas, vol. I, Thes-
saloniki, 2001, σελ. 143-154. 

38 S. Kofman, L'énigme de la femme, 
Galilée, Paris, 1980, σελ. 102. 

39 Βλ. επί παραδείγματι στον Α. 
Εμπειρίκο, Μέγας Ανατολικός, τόμ. 
2, σελ. 113, τόμ. 4, σελ. 197, τόμ. 6, 
σελ. 176. Επίσης, στην Οκτάνα, 
σελ. 58-59 και στον Ελύτη, Μαρία 
Νεφέλη, σελ. 77. 

40 Α. Εμπειρίκος, Οκτάνα, σελ. 91. 
41 Ν. Εγγονόπουλος, Ποιήματα, τόμ. 

Β', σελ. 59-60. 
42 Αυτόθι, σελ. 144. 
43 Οδ. Ελύτης, Μαρία Νεφέλη, σελ. 

111. 
44 Οδ. Ελύτης, Αναφορά στον Ανδρέα 

Εμπειρίκο, Ύψιλον, Αθήνα, 1980, 
σελ. 17. 

45 Α. Εμπειρίκος, «Πολλές φορές τη 
νύχτα», Οκτάνα, σελ. 60. 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 14 (2003) 



Η ΙΕΡΟΠΟΙΗΜΕΝΗ ΓΥΝΑΙΚΑ ΣΤΟ ΥΠΕΡΡΕΑΛΙΣΤΙΚΟ ΠΕΔΙΟ 

Résumé 

Diamanti ANAGNOSTOPOULOU: La fonction de la femme sacralisée dans le champ 
surréaliste 

La femme surréaliste, à travers de multiples représentations, se présente 
comme une créatrice céleste et divine. Elle devient un être polymorphe, 

omniprésent, universel et absolu. Grâce à cette incarnation la femme apparaît 
comme salvatrice, libératrice, visionnaire. 
A travers cet article, on explore les signes, les signifiants et les signifiés de cette 
sacralisation, les intertextes des textes surréalistes grecs sur ce point et les 
fonctions esthétiques et psychiques de la glorification et de la magnificence de 
l'image de la femme. 

Bf 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 14 (2003) 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

