
  

  Σύγκριση/Comparaison/Comparison 

   Τόμ. 14 (2003)

  

 

  

  Μουσική και Νεοελληνικός Διαφωτισμός:
ανασύνθεση ενός διαλόγου 

  Γιάννης Πλεμμένος   

  doi: 10.12681/comparison.10122 

 

  

  Copyright © 2016, Γιάννης Πλεμμένος 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Πλεμμένος Γ. (2017). Μουσική και Νεοελληνικός Διαφωτισμός: ανασύνθεση ενός διαλόγου. 
Σύγκριση/Comparaison/Comparison, 14, 157–183. https://doi.org/10.12681/comparison.10122

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 10/02/2026 08:30:30



Γ Ι Α Ν Ν Η Σ Π Λ Ε Μ Μ Ε Ν Ο Σ 

Μουσική και Νεοελληνικός Διαφωτισμός: 
ανασύνθεση ενός διαλόγου 

Η μουσική και οι διάφορες παράμετροι της απασχόλησαν αρκετούς 
Έλληνες συγγραφείς της περιόδου πριν από την επανάσταση που μας 
είναι γνωστή ως «Νεοελληνικός Διαφωτισμός» (1770-1820). Οι περισ­
σότεροι συγγραφείς ασχολήθηκαν με τις φιλοσοφικές/αισθητικές δια­
στάσεις της τέχνης της Μελπομένης, αν και δεν απουσιάζουν και οι τε-
χνικότερες διατριβές για τη θεωρία της μουσικής. Τα θέματα που 
πραγματεύονται οι πρώτοι είναι η σχέση οργανικής και φωνητικής μου­
σικής, η επίδραση που έχει η μουσική στα ανθρώπινα ήθη, οι διάφορες 
εφαρμογές της μουσικής στην καθημερινή ζωή του ανθρώπου (όπως 
στην εργασία ή την αργία) κ.ά. Ο «διάλογος» αυτός φαίνεται ότι α π ο ­
τελεί προέκταση μιας γενικότερης φιλοσοφικής αναζήτησης για τη μου­
σική, που εμφανίζεται στη δυτική Ευρώπη από τις αρχές του 18ου αιώ­
να, και φτάνει στο αποκορύφωμα της τη δεκαετία του 17601. Μπορεί 
βέβαια τα θέματα που απασχολούν τους Ευρωπαίους στοχαστές να μη 
συμπίπτουν πάντα με αυτά των Ελλήνων συναδέλφων τους, η διάθεση 
όμως για αναζήτηση και η θέρμη με την οποία υποστηρίζονται είναι οι 
ίδιες. 

Με τη λέξη «διάλογος» νοείται εδώ η έκθεση απόψεων που δεν 
προέρχεται απαραίτητα (ή και καθόλου) από την απευθείας ανταλλα­
γή ιδεών μεταξύ των διαφωνούντων, αλλά από την εκ των υστέρων 
καταγραφή και αντιπαραβολή των διαφόρων τάσεων, δηλαδή από την 
ανασύνθεση τους. Από τη μελέτη των πηγών της εποχής, μπορούμε να 
ξεχωρίσουμε τρεις βασικές «σχολές» σκέψης: μια πρώτη «εκσυγχρονι­
στική» (όπως θα λέγαμε σήμερα), που είναι σαφώς επηρεασμένη από 
τον ευρωπαϊκό Διαφωτισμό, μια δεύτερη συντηρητική, που την αντι­
στρατεύεται, καθώς οι εκφραστές της ανήκουν στους αντιπάλους της 
κίνησης των Φώτων, και μια τρίτη που προσπαθεί να βρει μια μεσαία 
συμβιβαστική λύση και δεν έχει καμιά (απευθείας τουλάχιστον) ιδεολο­
γική εξάρτηση. Επειδή στο πλαίσιο ενός άρθρου η σχηματοποίηση εί­
ναι μάλλον αναπόφευκτη, καθεμιά από τις τρεις «σχολές» προσεγγίζε­
ται μέσα από τον πιο διαπρήσιο εκπρόσωπο της, αν και οι τρεις συγ­
γραφείς ανήκουν στις τάξεις του κλήρου. 

Πρόκειται για τρεις επιφανείς ιερωμένους της εποχής τους, καθέ-

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 14 (2003) 



ι 5 8 ΓΙΑΝΝΗΣ ΠΛΕΜΜΕΝΟΣ 

νας από τους οποίους διακρίθηκε στον τομέα του. Την εκσυγχρονιστι­
κή «σχολή» εκπροσωπεί ο Ευγένιος Βούλγαρης (1716-1806), Επίσκο­
πος Σλαβινίου και Χερσώνος, με το έργο του Πραγματεία περί μούσι-
κής, που γράφτηκε γύρω στα 1775, αλλά εκδόθηκε πολύ αργότερα 
(Τεργέστη, 1868). Τη συντηρητική μερίδα εκπροσωπεί ο πολυγραφότα­
τος μοναχός Νικόδημος Αγιορείτης (1749-1809) με δύο μακροσκελείς 
λόγους του, τους οποίους εντάσσει στην επίσης δική του Χρηστοήθεια 
των Χριστιανών, που ολοκληρώθηκε το 1799 και εκδόθηκε τέσσερα 
χρόνια αργότερα (Βενετία, 1803) με άλλες επανεκδόσεις το 19ο και 
τον 20ό αιώνα2. Το «μεσαίο» χώρο εκπροσωπεί ο λιγότερο γνωστός 
στο ευρύ κοινό Χρύσανθος ο εκ Μαδύτων (1770-1843), Μητροπολίτης 
Προύσας, με το κορυφαίο έργο του Θεωρητικόν Μέγα της Μουσικής, 
που γράφτηκε στα μέσα της δεκαετίας του 1810 και εκδόθηκε λίγα 
χρόνια αργότερα (Τεργέστη, 1832). 

Από τους τρεις εκπροσώπους, μόνο ο Χρύσανθος είναι ο κατεξο­
χήν μουσικός, αφού θεωρείται ο πατέρας τού εν χρήσει συστήματος 
γραφής της εκκλησιαστικής μουσικής και, πριν γίνει επίσκοπος, δίδα­
σκε στην Πατριαρχική Μουσική Σχολή της Κωνσταντινούπολης. Παρ' 
όλα αυτά, τόσο ο Ευγένιος όσο και ο Νικόδημος έχουν περάσει στην 
ιστορία ως οιονεί «μουσικοί», καθώς υπήρξαν υμνογράφοι και θιασώ­
τες της εκκλησιαστικής μουσικής3. Από την άλλη, η γενικότερη παιδεία 
και γλωσσομάθεια του Χρύσανθου του επέτρεψαν να προσεγγίζει τη 
μουσική και «με φιλοσοφικόν νουν», όπως σημειώνει στον Πρόλογο του 
Θεωρητικού του4. Θα πρέπει επίσης να σημειωθεί ότι, αν και οι τρεις 
δεν είναι σύγχρονοι, τούτο δε σημαίνει ότι δεν μπορούν να μελετηθούν 
κατ' αντιπαράθεση, αφού δεν εκφράζουν μόνο τη γενιά τους αλλά και 
θέσεις που διατρέχουν όλο τον ελληνικό 18ο αιώνα5. Τούτο μπορεί να 
γίνει αντιληπτό από το γεγονός ότι τόσο ο Ευγένιος όσο και ο Χρύσαν­
θος χρησιμοποιούν συχνά τις ίδιες πηγές (αρχαιοελληνικές και ευρω­
παϊκές), τις οποίες όμως ερμηνεύουν διαφορετικά6. Τέλος, η αντιπαρά­
θεση δε σημαίνει ότι δεν μπορεί κανείς να εντοπίσει και κοινά σημεία 
μεταξύ των «διαλεγόμενων» συγγραφέων (μιας και οι τρεις είναι κλη­
ρικοί), τα οποία εντοπίζονται κυρίως στην ιδιαίτερη σημασία που απο­
δίδουν στη θρησκευτική μουσική. 

Το «διάλογο» ανοίγει ο Ευγένιος Βούλγαρης με την Πραγματεία 
του, που γράφτηκε «κατ9 αίτησιν τινός7, ίνα προταχθή βιβλίου μουσι­
κού», γι' αυτό και είναι ένα δοξαστικό στην «χάριν», την «δύναμιν», 
την «χρήσιν» και την «ωφέλειαν» της μουσικής, «φαινόμενα, τα οποία, 
επειδή τα γνωρίζουν πάντες κοινώς, φαίνεται περιττόν να ζητή τινάς»8, 
αν και τελικά τους αφιερώνει ολόκληρη τη μελέτη του! Μπορεί η εναρ­
κτήρια αυτή φράση να βρίσκει σύμφωνους όλους τους αναγνώστες της 
σήμερον, στους «πάντες» όμως της εποχής του Ευγένιου δε φαίνεται 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 14 (2003) 



ΜΟΥΣΙΚΗ ΚΑΙ ΝΕΟΕΛΛΗΝΙΚΟΣ ΔΙΑΦΩΤΙΣΜΟΣ 159 

ότι ανήκε και ο Νικόδημος. Τούτο μπορεί να γίνει αντιληπτό ήδη α π ό 
τον τίτλο των δύο κεφαλαίων της Χρηστοήθειάς του, τα οποία εξηγούν 
γιατί «οι Χριστιανοί [...] δεν πρέπει να παίζουν όργανα ούτε να χορεύ­
ουν και να τραγουδούν» (Λόγος Β'), και γιατί «οι Χριστιανοί δεν πρέ­
πει να παίζουν παιγνίδια και να χορεύουν και να τραγουδούν εις τους 
γάμους των» (Λόγος Γ"). Πού μπορεί λοιπόν να οφείλεται η διάσταση 
των απόψεων μεταξύ των δύο ιερωμένων; 

Από τη βιογραφία του Ευγένιου γνωρίζουμε ότι, ενώ μέχρι τ α 45 
του χρόνια ο Κερκυραίος κληρικός είχε συνδέσει το όνομα του με κέ­
ντρα καλλιέργειας και διδασκαλίας της παραδοσιακής Ορθοδοξίας, 
όπως η Αθωνιάδα Σχολή στο Άγιον Όρος (όπου διετέλεσε διευθυντής) 
και η Μεγάλη του Γένους Σχολή στο Φανάρι (όπου δίδαξε), α π ό το 
1761 και μετά εγκαταλείπει τον κυρίως ελληνικό χώρο για να αποδυθεί 
στη σπουδή της θύραθεν σοφίας σε μεγάλα πανεπιστήμια της Ευρώ­
πης, όπως η Λιψία και το Βερολίνο. Αν και δε γνωρίζουμε πολλά για 
τις συνθήκες των σπουδών του, πρέπει να θεωρείται πολύ πιθανύ ότι ο 
Ευγένιος θα συνάντησε το μεγάλο φιλόσοφο και μαθηματικό Johann 
Georg Sulzer, που από το 1747 δίδασκε Αισθητική της Τέχνης στο Πα­
νεπιστήμιο του Βερολίνου. 0 Sulzer ήταν ένας Γερμανός πιετιστής 9 που 
διακήρυττε ότι «από τις τέχνες καμία δεν εξέφραζε καλύτερα το φυσι­
κό συναίσθημα απ' ό,τι η μουσική, διότι καμία δεν επενεργούσε πιο 
αποτελεσματικά στις εσώτερες πτυχές της ψυχής μας»10. 0 ίδιος φιλό­
σοφος ήταν γνωστός για την ιδιαίτερη θέση που έδινε στην ελληνική 
τέχνη για τα ιδεώδη της ευγενούς απλότητας, του συγκρατημένου 
ήθους και της ηθικής ακεραιότητας 1 1. Στην αυλή του ηγεμόνα Φρειδερί­
κου Β', όπου φιλοξενήθηκε στο Βερολίνο, ο Ευγένιος θα ήρθε σε επαφή 
και με μεγάλους μουσικούς που υπηρετούσαν τότε τον ηγεμόνα, όπως 
ο Quantz, ο C.P.E. Bach και ο Carl Heinrich Graun12. 

0 Ευγένιος συνέγραψε την Πραγματεία του στη Ρωσία, στην αυλή 
της αυτοκράτειρας Αικατερίνης Β', όπου κατέληξε έπειτα από τη δε­
κάχρονη περίπου διαμονή του στην Ευρώπη. Παρ' όλο που η Ρωσία 
ήταν τότε η μεγαλύτερη Ορθόδοξη χώρα του κόσμου, η κουλτούρα της 
είχε ήδη επηρεαστεί βαθιά από το δυτικό μοντέλο που είχε εισαγάγει 
από το τέλος του Π ο υ αιώνα ο Μέγας Πέτρος. Ανάμεσα στα δυτικά 
πολιτισμικά πρότυπα που είχαν αρχίσει να καλλιεργούνται στη Ρωσία, 
ξεχωριστή θέση είχε η μουσική, την οποία προωθούσαν η Αυλή και οι 
οίκοι των ευγενών, που ήταν τα κύρια μουσικά κέντρα της χώρας και 
όπου δίδονταν συναυλίες και μελοδραματικές παραστάσεις. Γι' αυτό 
και ο Ευγένιος στην πρώτη ήδη παράγραφο της Πραγματείας τον απο­
φαίνεται ότι «αν είναι τις ακίνητος εις τα θέλγητρα και εις τους γλυκα-
σμούς της Ευτέρπης [δηλαδή της μουσικής]... βέβαια ο τοιούτος πρέπει 
να είναι κωφός, ή αν δεν είναι βεβλαμμένος τας ακοάς, ανάγκη να συνα-

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 14 (2003) 



ι6ο ΓΙΑΝΝΗΣ ΠΛΕΜΜΕΝΟΣ 

ριθμηθή με τα αλογώτερα και νωθρότερα κτήνη»13. Ενόψει του «αντι-
μουσικού» πνεύματος του Νικόδημου που είδαμε νωρίτερα, θα πρέπει να 
θεωρηθεί μεγάλη ειρωνεία της τύχης το γεγονός ότι ο αγιορείτης συγ­
γραφέας λίγο πριν από το θάνατο του «ησθένησε βαρέως και εκουφάθη 
πάρα πολύ», κατά το σύγχρονο του βιογράφο ιερομόναχο Ευθύμιο14! 

Μπορεί ο Ευγένιος να συνέγραψε τη διατριβή του πολύ νωρίτερα 
από το Νικόδημο (στα 1775 η Χρηστοήθεια εκδίδεται το 1803), 
όμως οι δύο μελέτες βγαίνουν στο προσκήνιο σχεδόν την ίδια στιγμή, 
αφού η πρώτη φορά που γίνεται δημοσίως γνωστή η ύπαρξη της 
Πραγματείας είναι μεταξύ 1801 και 1804, όταν ο Κερκυραίος ιεράρχης, 
κατά παράκληση ενός Ρώσου βιογράφου, συντάσσει έναν αυτόγραφο 
κατάλογο των έργων του15, όπου εντάσσει και το περί μουσικής σύγ­
γραμμα του16. Είναι αμφίβολο αν ο Νικόδημος είχε διαβάσει το έργο 
του συλλειτουργού του, το πνεύμα του όμως έρχεται σε οξεία αντίθεση 
με αυτό του Ευγένιου. Όπως και αν έχει το πράγμα, οι δύο Λόγοι του 
αγιορείτη μοναχού είναι μια απόπειρα όχι απλώς υποτίμησης αλλά ευ­
θείας καταδίκης της μουσικής, με μόνη εξαίρεση τους εκκλησιαστικούς 
ύμνους. Ένας βιογράφος (και «αγιογράφος») του Νικόδημου περιγρά­
φει με θρησκευτική έξαρση τη Χρηστοήθεια ως «ένα ανηλεές μαστίγω­
μα της ποικίλης διαφθοράς, των προλήψεων, δεισιδαιμονιών, κακών συ­
νηθειών, μαγειών και παντός δαιμονιώδους επινοήματος»11. Δεν πρέπει 
να είναι τυχαίο ότι οι περί μουσικής Λόγοι τοποθετούνται στο άνοιγμα 
της Χρηστοήθειας μετά τον εισαγωγικό Λόγο περί του ότι «οι Χριστια­
νοί πρέπει να αποστρέφονται τας κακάς συνήθειας...». 

Η οργανική μουσική 
Το σημαντικότερο ίσως θέμα που απασχολεί τους τρεις συγγραφείς εί­
ναι η θέση των οργάνων, όχι μόνο μέσα στο ναό, αλλά και στην καθη­
μερινή ζωή του ανθρώπου. Ο προβληματισμός πάνω στη φύση της ορ­
γανικής μουσικής δε χαρακτηρίζει αποκλειστικά τον ελληνικό 18ο αιώ­
να, αφού απαντά στην Ευρώπη του Διαφωτισμού. Αν και με το τέλος 
του αιώνα των Φώτων η οργανική μουσική βγαίνει κερδισμένη σε πρα­
κτικό επίπεδο, εντούτοις η θεωρητική της αντιμετώπιση τόσο στην 
Ανατολή όσο και στη Δύση κυμαίνεται μεταξύ της ανοχής και της επι­
φύλαξης. Κατά τους Ευρωπαίους στοχαστές, η οργανική μουσική υπο­
λειπόταν της φωνητικής είτε ως προς την εκφραστικότητα είτε ως προς 
τη δυνατότητα να μιμηθεί τη φύση, που ήταν το ιδεώδες γνώρισμα της 
μουσικής και των άλλων τεχνών από την αρχαία ελληνική εποχή. Ο 
Χρύσανθος, για παράδειγμα, στο άνοιγμα του Θεωρητικού του παρα­
θέτει τον ορισμό του Πλάτωνα, σύμφωνα με τον οποίο «Μουσική εστί 
τρόπων μίμημα βελτιόνων ή χειρόνων ανθρώπων». Για το λόγο αυτό 
αρκετοί Ευρωπαίοι συγγραφείς καταδικάζουν την οργανική μουσική ως 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 14 (2003) 



ΜΟΥΣΙΚΗ ΚΑΙ ΝΕΟΕΛΛΗΝΙΚΟΣ ΔΙΑΦΩΤΙΣΜΟΣ ΐ 6 ι 

«αραβούργημα, που οδηγεί απλώς στην ικανοποίηση της ακουστικής 
ηδονής»18. Παρ' όλο που μέσα από τις γραμμές των διατριβών τους 
μπορούμε να διακρίνουμε ότι η οργανική μουσική αναγνωρίζεται πια 
ως «πλήρης» μουσική, τ α σχόλια τους ως προς την αναγκαιότητα της 
είναι συγκρατημένα. 

Το θέμα της καταλληλότητας της οργανικής μουσικής διχάζει και 
τους τρεις Έλληνες θεωρητικούς, αν και η ιδιότητα τους ως κληρικών 
τους υποχρεώνει να ασχοληθούν περισσότερο με το κατά πόσον τ α όρ­
γανα συνάδουν με τη θεία λατρεία. Από τους τρεις ο Νικόδημος είναι 
αρνητικός, όπως αντιλαμβανόμαστε από το Β' Λόγο του, για το ότι «οι 
Χριστιανοί δεν πρέπει να παίζουν όργανα [...] και να τραγουδούν». 
Από τη νεανική του ηλικία, ο Νικόδημος (κατά κόσμον Νικόλαος) είχε 
γίνει οπαδός της κίνησης των Κολλυβάδων, μοναχών που με λάβαρο 
την ορθή τέλεση των μνημοσυνών (όπου «διαβάζονταν» τα κόλλυβα) 
κήρυτταν την επιστροφή της Ορθόδοξης Εκκλησίας στις ρίζες. Εκτός 
από το αίτημα τα μνημόσυνα να τελούνται μόνο τα Σάββατα και όχι 
τις Κυριακές (ως αναστάσιμες ημέρες), οι Κολλυβάδες απαιτούσαν τη 
συχνότερη Θεία Μετάληψη (που γινόταν τότε 2-3 φορές το χρόνο), την 
εκφώνηση των μυστικών ευχών της Θείας Λειτουργίας κ.ά. Στο πλαί­
σιο αυτό, όλες οι καλλιτεχνικές δραστηριότητες του πιστού ανθρώπου, 
όπως η μουσική, έπρεπε να συνάδουν με το αρχαίο εκκλησιαστικό 
πνεύμα, σύμφωνα με το οποίο η άσκηση της τέχνης δικαιολογούνταν 
μόνο όταν αναφερόταν στο Θείο, είτε εντός είτε εκτός ναού. Για τον 
λόγο αυτό, ο Νικόδημος προσπαθεί να τεκμηριώσει τις απόψεις του με 
αντίστοιχα χωρία της Βίβλου, όπου η οργανική μουσική περιγράφεται 
συχνά ως παρακολούθημα της ασυδοσίας και της ειδωλολατρίας των 
Εβραίων. 

Για παράδειγμα, όταν ο Μωυσής βρισκόταν στο όρος Σινά περιμέ­
νοντας για 40 μέρες τις Δέκα Εντολές από το Θεό, οι Εβραίοι, πιστεύ­
οντας ότι ο αρχηγός τους τους ξεγέλασε, ζήτησαν από τον αδερφό του, 
τον Ααρών, να τους φτιάξει ένα νέο Θεό για να προσκυνούν, π ρ ά γ μ α 
που αυτός έκανε, αφού μάζεψε και έλιωσε όλα τα χρυσαφικά των γ υ ­
ναικών για να βγάλει ένα χρυσό μοσχάρι19. «Τότε», σημειώνει ο Νικό­
δημος, οι Εβραίοι «εσηκώθησαν και άρχισαν να παίζουν [τα όργανα] 
προσφέροντες τα παιγνίδια και τους χορούς και τα τραγούδια, λατρείαν 
και προσκύνησιν και τιμήν εις το είδωλον»20. Από το περιστατικό αυτό, 
ο αγιορείτης μοναχός συμπεραίνει με μεγάλη ευκολία ότι «το πρώτον 
και μεγαλύτερον κακόν, οπού επροξένησαν και προξενούν τα παιγνίδια 
και οι χοροί, είναι η ειδωλολατρεία»! Το δεύτερο κακό είναι η «ψευ­
δορκία και η κατάρα», όπως εξάγει από άλλο περιστατικό της 
Βίβλου2ί, και το τρίτο είναι «οι αιματοχυσίες και οι φόνοι», σύμφωνα 
με το παράδειγμα του Προδρόμου, τον αποκεφαλισμό του οποίου χρε-

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 14 (2003) 



l62 ΓΙΑΝΝΗΣ ΠΛΕΜΜΕΝΟΣ 

ώνει στους παθητικούς ήχους των οργάνων που συνόδευσαν τον αισθη­
σιακό χορό της Σαλώμης! 

Άλλα «κακά» που προέρχονται από τα όργανα είναι «οι στολισμοί 
του σώματος και καλλωπισμοί [...] τα βαστάματα των μόσχων και άλ­
λων μυριστικών [...] οι άτακτες και άσεμνες θεωρίες των οφθαλμών [...] 
τα πορνικά ακούσματα των αυτιών [...] οι αισχρολογίες και χορατάδες 
και τα άσεμνα γέλοια και σχήματα και κινήματα [...] αι σαρκικαίεπιθυ-
μίαι και εν τη καρδία γενόμεναι πορνείαι και μοιχείαι [...] ακόμη και αι 
με την πράξιν και με το έργον γινόμεναι πορνείαι και μοιχείαι», διότι, 
κατά το Νικόδημο, «οι άνδρες πιάνοντες τας γυναίκας και χορεύοντες 
με αυτάς, ανάπτουσι περισσότερον εις την σαρκικήν επιθυμίαν και ηδο-
νήν9 διά μέσου της αφής και των χεριών»22. ΙΥ αυτό, ο Θεός έχει επιφυ­
λάξει τρεις φοβερές «παιδείες», «εναντίον εκείνων όπου παίζουν διά­
φορα όργανα», οι οποίες είναι η «σκλαβιά», ο «θάνατος από πείνα και 
δίψα» και η «κόλασις και καταδίκη κάτω εις τον άδην»23, όπως συμπε­
ραίνει από σχετικό χωρίο της Βίβλου1^. 

Απέναντι στη συλλήβδην καταδίκη των οργάνων από το Νικόδημο, 
ας τοποθετήσουμε τώρα τον Ευγένιο, που μας υπενθυμίζει ότι τα όρ­
γανα είχαν «νομιμοποιηθεί» ήδη από τους Εβραίους για λατρευτική 
χρήση. «Οι άνωθεν νομοθετηθέντες Εβραίοι», γράφει, «είχαν καθιερω-
μένην εις τον Θεόν εξαιρέτως την μουσικήν, εις την οποίαν δεν ηξεύρω 
αν άλλο γένος ενησχολήθη και ευδοκίμησεν. Θαυμάζομεν το πλήθος και 
την ποικιλίαν των παρ9 εκείνοις μουσικών οργάνων. [...] Θαυμάζομεν 
τους πολυάριθμους χορούς των Λευιτών, οπού διά φωνής ζώσης και διά 
του ήχου των ρηθέντων οργάνων διηνεκώς εις τον ναόν εδοξολόγουν τον 
Κύριον, εις ολόκληρους συμποσούμενοι χιλιάδας»25. Η συλλογιστική του 
Κερκυραίου ιεράρχη σχετικά με τη χρήση των οργάνων και της μουσι­
κής είναι αρκετά πιο συγκαταβατική από αυτήν του Νικόδημου, ακόμα 
και όταν μιλάει ως θεολόγος: «0 Θεός βεβαιότατα δεν είναι ενδεής με­
λωδιών και μουσουργημάτων, ούτε η ορθή περί αυτού δόξα πιστεύει ότι 
κινείται από της αρμονίας την δύναμιν [...] αλλ9 επέτρεψεν εις τον αυ­
τού λαόν κατά συγκατάβασιν, της φωνητικής και οργανικής μουσικής 
την χρήσιν, γινώσκων ότι της μελωδίας η δύναμις βοηθεί πολλά τον 
ασθενή άνθρωπον και εις τούτο το μέρος, επειδή κατευνάζουσα την τα-
ραχην των άτακτων παθών, διεγείρουσα άλλα πάθη κόσμια και πρεπώ-
δη, εμπνέουσα ιερόν ενθουσιασμόν εις την ψυχήν, την διαθέτει, καθώς 
πρέπει να είναι διατεθειμένη, όταν διά της προσευχής και των ύμνων 
μεγαλύνει τον κτίστην της»26. 

0 Ευγένιος φαίνεται ότι είναι αποφασισμένος να δικαιολογήσει τη 
χρήση των οργάνων πάση θυσία, γι' αυτό και φτάνει μέχρι του σημείου 
να διορθώσει ένα Βυζαντινό σχολιαστή, τον Προκόπιο Γαζαίο, ο οποίος, 
υπομνηματίζοντας το βιβλίο της Παλαιάς Διαθήκης Α Βασιλειών, «τα 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 14 (2003) 



ΜΟΥΣΙΚΗ ΚΑΙ ΝΕΟΕΛΛΗΝΙΚΟΣ ΔΙΑΦΩΤΙΣΜΟΣ ^ 3 

μουσικά όργανα εις τας εν τω ναώ των Εβραίων ιεροτελεστίας τα κρίνει 
επινόημα του Δαβίδ, όχι επίταγμα του Θεού. Παρά Θεού (λέγων) ου δέ-
δοται»21. Ο Ευγένιος δε θα διστάσει να δηλώσει ευθαρσώς ότι «εις 
τούτο λανθάνεται ο Προκόπιος, αντιψερόμενος επιδήλως τη Θεία 
Γραφή» (και μάλιστα στην Παλαιά Διαθήκη), η οποία στο βιβλίο Η Πα­
ραλειπομένων (29, 25) λέει ότι ο βασιλέας Εζεκίας «έστησε τους Αευί-
τας εν οίκω Κυρίου εν κυμβάλοις, και εν νάβλαις, και εν κινύραις κατά 
την εντολήν Δαβίδ του βασιλέως, και Γαδ του ορώντος τω βασιλεί, και 
Νάθαν του προφήτου, ότι διά εντολής Κυρίου το πρόσταγμα εν χειρί 
των Προφητών»™. Η ανοχή του Ορθόδοξου ιεράρχη απέναντι στην ορ­
γανική μουσική επιβεβαιώνεται και από το επιεικές σχόλιο του για τη 
χρήση της στους ναούς της Δυτικής χριστιανοσύνης. «Ή" Ανατολική 
Εκκλησία», γράφει, «ακολουθεί την επιτραπείσαν αυτή ασματικήν μό-
νην υμνωδίαν, χωρίς να κακίζη διά τούτο την της Δυτικής συνήθειαν, 
όταν αύτη φεύγουσα την των θεατρικών ορχηστρών αμετρίαν τε και κα-
τάχρησιν, τονίζει μάλιστα τα όργανα της κατά την εν ταις θείαις υμνολο-
γίαις απαιτουμένην πρεπώδη τε και κοσμίαν σεμνότητα»29. 

Η ανοχή του Κερκυραίου προλύτη απέναντι στην οργανική μουσι­
κή, για να γίνει περισσότερο κατανοητή, πρέπει να ενταχθεί στην ευ­
ρύτερη στάση του απέναντι στην «ετερότητα», στο διαφορετικό από 
το δικό του. Την ευκαιρία αυτή μας προσφέρει το νεοεκδοθέν έργο του 
«Σχεδίασμα περί της Ανεξιθρησκείας ήτοι περί της ανοχής των ετερο-
θρήσκων», όπου ο Ευγένιος σημειώνει χαρακτηριστικά ότι «η Ανεξι-
θρησκεία διά να είναι μία αρετή πρέπει να πατή και αυτή εις το μέσον, 
και επίσης να απέχη και από τας δύο ακρότητας, τουτέστι και από την 
υπερβολήν και από την έλειψιν»30. Είναι αυτό που θα πει λίγο αργότε­
ρα ο Κοραής σε επιστολή του στο Γρηγόριο Σμύρνης, όταν τον προτρέ­
πει να φεύγει «και από την σκύλλαν της απιστίας και από την χάρυβδιν 
της δεισιδαιμονίας»3*. Στο θέμα αυτό, ο Ευγένιος ενδέχεται να είχε 
επηρεαστεί από τον Sulzer, το έργο του οποίου (Συνολική Θεωρία των 
Καλών Τεχνών) είχε εκδοθεί ένα χρόνο πριν ολοκληρώσει τη συγγραφή 
της Πραγματείας του (1775). Στο δεύτερο τόμο του έργου του, και στο 
κεφάλαιο για την οργανική μουσική (Instrumentalmusik), ο Sulzer τονί­
ζει πως «η οργανική μουσική είναι η πιο σημαντική από τις καλές τέχνες 
ως προς το ότι μιλάει τη γλώσσα του συναισθήματος», αν και το ιδεώ­
δες επιτυγχάνεται «όταν η φωνητική και η οργανική μουσική ενώνο­
νται»32. Ενόψει της σχέσης του Ευγένιου με το Βερολίνο, πρέπει να θε­
ωρήσουμε ότι ακόμα και αν δεν είχε διαβάσει το έργο αυτό, θα ήταν 
κοινωνός των ιδεών του Sulzer περί της αξίας της οργανικής μουσικής. 

0 Ευγένιος θα γνώριζε προφανώς ότι με τη στάση του αυτή νεω­
τέριζε σε ανεπίτρεπτο βαθμό, καθώς η χρήση των οργάνων στην Ορθό­
δοξη λατρεία είχε απαγορευτεί από την επίσημη Εκκλησία ήδη από 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 14 (2003) 



164 ΓΙΑΝΝΗΣ ΠΛΕΜΜΕΝΟΣ 

τους πρώτους βυζαντινούς αιώνες. Την απαγόρευση αυτή δεν ξεχνού­
σαν να υπενθυμίζουν κάθε τόσο οι εκκλησιαστικοί κανονολόγοι, στους 
οποίους ανήκε και ο Νικόδημος. Έτσι, στο Πηδάλιόν του, την πρώτη 
έντυπη συλλογή όλων των εκκλησιαστικών κανόνων (Λιψία, 1800), ο 
αγιορείτης συγγραφέας παραθέτει τη γνώμη του λόγιου Πατριάρχη 
Αλεξανδρείας Μελετίου Πηγά (1535-1602), σύμφωνα με την οποία 
«φωνάς μόνον των ανθρώπων αποδεχόμενοι εν τη Εκκλησία, ως φύσει 
ενυπαρχούσας και απεριέργους, τα δι ' οργάνων κρούματα και εμπνεύ-
ματα αποδιοπομπούσιν ως περιεργωδέστερα οι θείοι Πατέρες»33. Με 
αφορμή τη γνώμη του Πηγά, ο Νικόδημος καταφέρεται εναντίον των 
οργάνων, «τα οποία αγωνίζονται να εμβάσουν πάλιν εις την Εκκλησίαν 
τινές των τωρινών μουσικών με τα οργανοειδή αυτών άσματα»3*. Άραγε 
να είχε υπόψη του τον Ευγένιο, όταν έγραφε αυτά; 

Στο σημείο αυτό ας εισαγάγουμε και τον τρίτο «συνομιλητή», το 
Χρύσανθο, ο οποίος συμφωνεί μεν με τον Ευγένιο ως προς την εκτετα­
μένη χρήση των οργάνων από τους Εβραίους της Βίβλου, διαχωρίζει 
όμως τη θέση του ως προς την ιδέα της εισαγωγής τους στην Ορθόδο­
ξη λατρεία. Ο Μαδυτινός συγγραφέας δε θα μπορούσε να κάνει κι αλ­
λιώς, αν ήθελε να διασφαλίσει τη θέση του ως διδασκάλου της Πα­
τριαρχικής Μουσικής Σχολής στο Φανάρι, όπου σωζόταν «το εύρυθμον 
και εναρμόνιον εκκλησιαστικόν μέλος μετά των εφαρμοζόντων σεμνών 
και ιεροπρεπών σχημάτων και κινημάτων του ρυθμού και της αρ­
μονίας»35. Έτσι, στο Θεωρητικόν του δεν παραλείπει να αναφερθεί 
στην οργανική μουσική, την οποία, αν και δεν καταδικάζει αναφανδόν, 
εντάσσει όμως στην εποχή της άγνοιας, δηλαδή στην προ Χριστού πε­
ρίοδο. «Αγνοούντες ουν οι άνθρωποι», γράφει, «δίχα τούτων [δηλαδή 
των οργάνων] πώς άλλως υμνείν τον Θεόν δυνήσονται, εις αυλούς και 
κιθάρας εξέκλιναν, μετά δε τούτων των θεοστυγών οργάνων εις τας εκ­
κλησίας εισερχόμενοι έψαλλον, και πάλιν απερχόμενοι εις τα θέατρα, 
και απλώς ειπείν εις πάσαν ασεβή και μισόθεον πράξιν, πας ο λαός διά 
των οργάνων εκείνων θελγόμενος, διεσύρετο βία υπό του Διαβόλου κα-
ταδυναστευόμενος»36. Όλα αυτά διήρκεσαν «έως· ο Θεός ελεήσας το 
πλάσμα αυτού», έστειλε τους θείους πατέρες, «οίτινες θεοπνεύστω 
βουλήματι κινηθέντες, ταύτη ν την τέχνη ν ανεκαίνισαν και ανήρμοσαν, 
και τοις ανθρώποις λεπτομερώς και εντέχνως ηρμήνευσαν»37. 

Την ίδια στιγμή όμως αναφέρεται διά μακρών στη χρήση των ορ­
γάνων από τους Εβραίους, ξεκινώντας από την προ του Κατακλυσμού 
περίοδο, όταν «ο Ιουβάλ επενόησε ψαλτήριον και κιθάραν»33. Για την 
εποχή του Μωυσή, την οποία ο Νικόδημος περιέγραψε με τα μελανό­
τερα χρώματα ως περίοδο ειδωλολατρίας, ο Χρύσανθος έχει μόνο να 
σημειώσει ότι ο ίδιος ο προφήτης «κοντά εις τας άλλας του παιδείας, 
επαιδεύθη και την Μουσική ν, και κατεσκεύασε και μουσικά όργανα», 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 14 (2003) 



ΜΟΥΣΙΚΗ ΚΑΙ ΝΕΟΕΛΛΗΝΙΚΟΣ Δ Ι Α Φ Ω Τ Ι Σ Μ Ο Σ γβζ 

τα οποία και, κατονομάζει3 9. Δεν ξεχνά επίσης να αναφερθεί στην περί­
πτωση του Δαβίδ, που θεράπευσε με τη λύρα του το Σαούλ, καθώς και 
στο διορισμό οργανοπαικτών από τον προφητάνακτα στην Κιβωτό της 
Διαθήκης. Ταυτόχρονα όμως νιώθει την ανάγκη να παραθέσει και το 
σχόλιο του Βυζαντινού συγγραφέα Θεοδώρητου, ο οποίος, θέλοντας να 
τονίσει και τη θεϊκή παρέμβαση στο εν λόγω περιστατικό, τονίζει ότι 
«το τον Δαβίδ θεραπεύειν διά Μουσικής ουκ ην φυσικόν, αλλ' υπέρ φύ-
σιν, ο γαρ Δαβίδ εδέδεκτο την χάριν του θείου πνεύματος. Τούτου τοί-
νυν διά του Δαβίδ ενεργούντος, το παμπόνηρον ησύχαζε πνεύμα, και το 
της λύρας μέλος βέλος κατά των δαιμόνων επέμπετο»ί0. 

Για το ίδιο θέμα (δηλαδή τη θεραπεία του Σαούλ από το Δαβίδ 
διά του οργάνου), ο πάντα «ανοικτός» Ευγένιος σημειώνει με νόημα 
ότι, αν και λέγεται πως το γεγονός τούτο ήταν «αποτέλεσμα υπερφυσι-
κωτέρας δυνάμεως», εντούτοις «δεν έλειψαν εκκλησιαστικοί συγγρα­
φείς να αποδώσουν φυσικωτέρως και τούτο εις αυτήν της μελωδίας την 
δύναμιν»^. Από δε τους συγγραφείς αυτούς μνημονεύει το Γάλλο 
Αντώνιο Αυγουστίνο Calmet (1672-1757), ο οποίος, αν και ανήκε στο 
τάγμα των Βενεδικτίνων, δε δίστασε στο 23τομο έργο του Σχόλια επί 
της Βίβλου (1707-1716) να παραθέσει μια λιγότερο μεταφυσική ερμη­
νεία στα υπερθαύμαστα περιστατικά της Παλαιάς Διαθήκης, όπως αυ­
τό του Δαβίδ. Ο Ευγένιος ευφυώς εντάσσει την ιστορία του Δαβίδ στην 
«ωφέλεια» της οργανικής μουσικής απέναντι στις διάφορες ασθένειες, 
όπως τη «ζοφερά μελαγχολία» από την οποίον έπασχε ο Σαούλ, και 
δικαιολογημένα βιάζεται να προχωρήσει σε άλλες μορφές μουσικής θε­
ραπείας, «αφίνοντας» τον περαιτέρω σχολιασμό στην κρίση του ανα­
γνώστη. 

Μακριά από τον ορθολογισμό του Ευγένιου, ο συλλειτουργός του 
Χρύσανθος προσπαθούσε να βρει τη δική του μέση οδό, που ως κληρι­
κός την εντόπιζε μεταξύ της Ορθόδοξης χριστιανικής διδασκαλίας, η 
οποία απαγόρευε αυστηρώς και διά ροπάλου τη χρήση οργάνων εν 
ώρα λατρείας, και της εβραϊκής παράδοσης, όπου, σύμφωνα με το 
Ψαλτήριο του Δαβίδ, οι πιστοί υμνούσαν ανενδοίαστα τον ίδιο Θεό «εν 
ήχω σάλπιγγος», «εν ψαλτηρίω και κιθάρα», «εν τυμπάνω και χορώ» 
και «εν κυμβάλοις ευήχοις»α. Η μόνη παραχώρηση όμως που μπορεί (ή 
ίσως αναγκάζεται) να κάνει είναι η χρήση του οργάνου για διδακτικούς 
κυρίως σκοπούς. Στο «Περί Μουσικών Οργάνων» κεφάλαιο του Θεω­
ρητικού του, ο Μαδυτινός συγγραφέας παρατηρεί σχετικά πως «ο φι­
λόμουσος, όταν απόκτηση την ιδέαν ενός οργάνου μουσικού και την χρή-
σιν, ωσάν η μέλισσα, θέλων να τρυγά μόνον τα χρήσιμα και να παρατρέ-
χη την εις τα ανίερα μεταχείρισιν του οργάνου, δεν βλάπτει την ιεράν 
ψαλμωδίαν, ενδυναμούμενος εις την γνώσιν της Μουσικής. Επειδή εκεί­
να άτινα ποιεί αοράτως η φωνή μέσα εις τον λάρυγγα και εις το στόμα, 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 14 (2003) 



ι66 ΓΙΑΝΝΗΣ ΠΛΕΜΜΕΝΟΣ 

ταύτα δύναται να βλέττη με τους οφθαλμούς του ο μουσικός επί του ορ­
γάνου. Όσα δε σφάλματα τύχη να φύγωσιν από την αντίληψιν του νοός, 
όταν μελίζη τινάς με την φωνήν, αυτά διά του οργάνου φανερώνονται 
και αξιούνται διορθώσεως»*3. 

Εκτός από τους Εβραίους της Παλαιάς Διαθήκης, τόσο ο Ευγένιος 
όσο και ο Χρύσανθος αναφέρονται εκτενώς και στη χρήση των οργά­
νων από τους αρχαίους Έλληνες. Στη σιγουριά της ρωσικής αυλής, ο 
Κερκυραίος προλύτης, πιο ενθουσιώδης από τον οθωμανό υπήκοο Χρύ­
σανθο, διερωτάται ρητορικά: «Τι άλλο οι παμπάλαιοι μύθοι να μας δι­
δάξουν ηθέλησαν, παρά την δραστηριωτάτην χάριν ή την χαριεστάτην 
δύναμιν της μουσικής, όταν ετόλμησαν να πλάσουν τας τόσον απίστους, 
τόσον άτοπους περί αυτής παραδοξολογίας;»". Αφού παραθέτει χαρα­
κτηριστικά παραδείγματα από την αρχαία μυθολογία, που αναφέρο­
νται στα «θελκτικά κρούσματα» των οργάνων, παρατηρεί ότι «οι μύθοι 
ούτοι εικονίζουσι την αλήθειαν, και η αλήθεια οπού υποκρύπτεται υπό 
τας ειρημένας μυθολογίας είναι ότι η μουσική τόσην έχει δύναμιν εις τας 
ψυχάς των ανθρώπων, οπού και τους ακίνητους διά ραθυμίαν τους διε­
γείρει, και τους αναίσθητους διά νωθρότητα τους παρορμά, και τους 
σκληρούς και άτεγκτους μαλάττει, και τους αγρίους και θηριώδεις φέρει 
εις ημερότητα»*5. Πόσο πειστικός ήταν ο Ευγένιος; 

Όχι τόσο, αφού, όπως προελέχθη, η οργανική μουσική δε φαίνεται 
ότι ήταν ικανή να «μαλάξει» την καρδιά του Νικόδημου, ο οποίος στη 
Χρηστοήθεια του λες και βάλθηκε να διαψεύσει το συλλειτουργό του. 
Διότι, σαν να μην έφτανε η ευθεία καταδίκη των «σατανικών» οργάνων 
εντός και εκτός ναού, επιτίθεται δριμύτατα και κατά εκείνων «οπού 
κάθηνται εις το μέσον πολλών ανθρώπων και διηγούνται με ηδονήν τας 
μυθολογίας των Ελλήνων» (Λόγος Ζ'Χ όπως ο Ευγένιος. Και τούτο, 
διότι, όπως φρονεί, «οι μύθοι δεν περιέχουν άλλο παρά ψεύματα φανε­
ρά, χονδρά και μεγάλα, φλυαρίας και μωρολογίας, αισχρολογίας και ευ­
τραπελίας και άλλα ανυπόστατα μεν και φαντασιώδη, βλαβερώτατα δε 
εις την ψυχήν και θανατηφόρα»*6. Να και τι θα είχε να πει σε όποιον 
είχε το θράσος να παρακούσει την εντολή του: «Εσύ οπού κάθησαι και 
διηγήσαι με τόσην ηδονήν τους τοιούτους μύθους, αγκαλά και να μη 
τους πιστεύης [που τους πιστεύει ο Ευγένιος!], φανερώνεις όμως το 
ελάχιστον, πως έχεις διεφθαρμένον και βεβλαμμένον τον ορθόν λογι-
σμόν και την διάνοιάν σου και διά τούτο ηδύνεσαι και προσέχεις εις τα 
ψευδή και τα ανύπαρκτα»*7. 

0 Χρύσανθος, πάλι, καίτοι δεν παραμένει αδιάφορος απέναντι 
στην ελληνική μυθολογία περί μουσικής, προσπαθεί να την εκλογικεύ­
σει, εντοπίζοντας τις αντιστοιχίες της με την πραγματικότητα. Δε θα 
μπορούσε άλλωστε να κάνει διαφορετικά, αφού και ο ίδιος ήταν οργα­
νοπαίκτης, «χειριζόμενος δεξιώς τον ευρωπαϊκόν πλαγίαυλον και το 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 14 (2003) 



ΜΟΥΣΙΚΗ ΚΑΙ ΝΕΟΕΛΛΗΝΙΚΟΣ ΔΙΑΦΩΤΙΣΜΟΣ 167 

αραβοπερσικόν νέι»*8. Έτσι, αναφερόμενος στις Εννέα Μούσες, παρα­
τηρεί με μια διεισδυτικότητα που θα τη ζήλευε και ένας σύγχρονος 
Κοινωνικός Ανθρωπολόγος, πως «οι πρώτοι ποιηταί εκπληττόμενοι από 
την ωραιότητα της φύσεως, κατήντησαν να χρειασθώσι το να επικαλώ-
νται τας νύμφας των δασέων, των βουνών, των βρύσεων κτλ. Και υπεί-
κοντες τη ηδονή της αλληγορίας, της τότε γενικώς επικρατούσης, εσημεί-
ωσαν τας Μούσας δι9 ονομάτων σχετικών εις την επιρροήν, ην αύται 
εδύναντο να έχωσιν επί των καρπών του πνεύματος»*9. Ένας από τους 
«καρπούς» αυτούς ήταν και η οργανική μουσική, η επιστασία της οποί­
ας ανήκε στη Μούσα Ευτέρπη, αφού, κατά το Χρύσανθο, αυτή «ηύρε» 
τους αυλούς. 0 Μαδυτινός ιεράρχης προσπαθεί να «αποδαιμονοποιή-
σει» τρόπον τινά τις Μούσες —και κατ' επέκταση όλες τις μυθικές θεό­
τητες— τονίζοντας ότι, καίτοι μυθεύματα, «αυταί όμως αι ιδέαι εγέννη-
σαν εις ένα βάρβαρον τόπον, οίος ην η Θράκη, μεγάλα προϊόντα, διότι εν 
μέσω της αμάθειας ανεφάνησαν ευθύς έμμουσοι άνδρες»50, όπως ο 
Ορφέας που παρέλαβε την επτάχορδη λύρα από τον Απόλλωνα. 

Μπροστά στην ανάγκη να καταδικαστούν τα όργανα και οι βλα­
πτικές τους συνέπειες, ο Νικόδημος, εκτός από την ελληνική μυθολο­
γία, δε διστάζει να επιτεθεί και συλλήβδην κατά του αρχαιοελληνικού 
πολιτισμού, όπως μπορούμε να αντιληφθούμε από ένα λίγο μεταγενέ­
στερο έργο του, τη Νέα Κλίμακα (1806). Εκεί προσπαθεί να αναιρέσει 
«κάποια απίθανα, απαράδεκτα και μη ορθώς έχοντα περί των ήχων» 
σχόλια του Βυζαντινού συνθέτη και μοναχού Κάλλιστου Ξανθόπουλου 
(15ος αιώνας). 0 Κάλλιστος τόλμησε να γράψει πως ο εφευρέτης της 
μουσικής ήταν ο ειδωλολάτρης Πυθαγόρας, ο οποίος «ευρήκε την μου­
σική ν και τα της μουσικής όργανα από ένα χαλκοτυπείον», αλλά κατά 
το Νικόδημο «ψευδές δε τούτο εστί», διότι ο Εβραίος «Ιουβάλ πρώτος 
εφεύρε την μουσικήν και τα της μουσικής όργανα», σύμφωνα με βιβλικό 
χωρίο το οποίο παραθέτει51. Το σχόλιο που θα μπορούσε να κάνει κα­
νείς είναι ότι, ενώ ο Νικόδημος προηγουμένως καταδίκαζε τα όργανα, 
εδώ που νοιάζεται να αποφύγει την παγανιστική καταγωγή ή σχέση 
τους, δε διστάζει να επικαλεστεί τη βιβλική τεκμηρίωση. Άλλα «απα­
ράδεκτα» του Κάλλιστου που προσπαθεί να ανασκευάσει ο Νικόδημος 
είναι ότι «από την συμφωνίαν των επτά πλανητών του ουρανού εφευρέ-
θησαν οι επτά ήχοι, ο δε Πυθαγόρας εφεύρε τον όγδοον, μεταξύ της μέ­
σης και της παραμέσης κόρδας της λύρας προσαρμόσας αυτόν»52. Τέλος, 
χαρακτηρίζει «αβέβαια» και «απίθανα» τα λεγόμενα του Κάλλιστου 
περί «της των πλανητών αρμονίας», δηλαδή της πυθαγόρειας θεωρίας 
της αρμονίας των σφαιρών. 

Αυτό που δείχνει να μην αντιλαμβάνεται ο Νικόδημος είναι ότι ο 
Κάλλιστος αναφερόμενος στον Πυθαγόρα ως «εφευρέτη» πρέπει να 
εννοούσε τη συμβολή του μεγάλου Σάμιου φιλοσόφου στη συστηματο-

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 14 (2003) 



ι68 ΓΙΑΝΝΗΣ ΠΛΕΜΜΕΝΟΣ 

ποίηση των αρχών της μουσικής, και μάλιστα της οργανικής. Ό,τι όμως 
δεν έκανε ο Νικόδημος το έπραξε ο Χρύσανθος στο Θεωρητικόν του, 
αφιερώνοντας αρκετές σελίδες στον Πυθαγόρα και τη θεωρία του. 
Εκεί, επανερχόμενος στην παράδοση που διέψευσε ο Νικόδημος, ση­
μειώνει ότι ο Πυθαγόρας «διελών το πεντεκαιδεκάχορδον Σύστημα εις 
πέντε τετράχορδα, προσέθηκεν εις τους φθόγγους τον Προσλαμβανόμε-
νον»53. Όσον δε αφορά την «πρωτιά» ή όχι του Έλληνα φιλοσόφου, ο 
Μαδυτινός θεωρητικός εξηγεί ότι ο Πυθαγόρας «φιλοσοφικοτέραν από 
όλους τους προ αυτού ενέθηκεν έρευναν εις την Μουσικήν», ενώ αυτό 
που «ηύρε» πρώτος ήταν «τα διαστήματα των τόνων», και την «δι9 

αριθμών» διαφορά τους54. Τέλος, ο Χρύσανθος δε διστάζει να υπενθυ­
μίσει στο χριστιανό αναγνώστη του ότι ο Σάμιος φιλόσοφος «απελθών 
δε εις Αίγυπτον, επροχώρησεν εις τους ναούς και εις τους ιερούς τόπους 
των, και εδιδάχθη ακριβώς την σοφίαν των Αιγυπτίων»55, που ήταν φυ­
σικά ειδωλολάτρες. 

Μουσική και εργασία 
Εκτός από τα όργανα, οι τρεις συγγραφείς ασχολούνται και με την 
επίδραση της μουσικής στην καθημερινή ζωή του ανθρώπου, και μάλι­
στα κατά τις ώρες της εργασίας του. Για τον Ευγένιο η ευεργετική 
επίδραση της μουσικής είναι εκ των ων ουκ άνευ ή, κατά τη διατύπω­
ση του, «ένα επίσημον του ανθρώπου βοήθημα και επάνω εις αυτούς 
τους κόπους από τους οποίους καταβαρύνεται»56. 0 Κερκυραίος κληρι­
κός ακούγεται σαν να ενημερώνει ένα φανταστικό εργοδότη για τα 
οφέλη που θα έχει από την εισαγωγή της μουσικής στους εργαζόμε­
νους. «Εισάγαγε», του προτείνει, «μεταξύ των εργαζομένων και κο-
πιώντων ένα σύστημα μιας μελωδικής συμφωνίας, και θέλγεις ιδεί πόσον 
αυξάνει εις αυτούς η περί την εργασίαν επιμονή και προθυμία και επι­
μέλεια»51. Η εξήγηση που δίνει ο ίδιος γι' αυτό το φαινόμενο είναι ότι 
«το αρμονικόν και εύρυθμον κίνημα του αέρος διά της μελουργίας δια­
δίδεται και προχωρεί μέσα εις αυτά τα βάθη του πνεύματος. Όθεν αι-
σθανόμενος εν εαυτώ ο εργάτης μίαν ομαλήν και ηδυτάτην διάθεσιν, γί­
νεται φαιδρότερος κατά την ψυχή ν και εαυτού τρόπον τινά ζωηρότερος, 
και αντέχει ούτως εις το επίπονον της εργασίας, αναίσθητων εις το πε-
ρισσότερον μέρος της ταλαιπωρίας και θλίψεως»58. 

Το παραπάνω απόσπασμα της Πραγματείας θεωρήθηκε από κά­
ποιους μελετητές του Ευγένιου ως προανάκρουσμα της θεωρίας περί 
του ρυθμού στην εργασία, η οποία διατυπώθηκε στα τέλη του 19ου αι­
ώνα από το Γερμανό Karl Bücher59. Όπως όμως έχει επισημανθεί, η 
σχέση των δύο συγγραφέων δεν είναι τόσο στενή όσο φαίνεται εκ 
πρώτης όψεως, διότι για μεν τον Ευγένιο ο ρυθμός «ενυπάρχει στο 
τραγούδι», γι' αυτό και «δρα ευεργετικά στον άνθρωπο, τον εμψυχώνει 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 14 (2003) 



ΜΟΥΣΙΚΗ ΚΑΙ ΝΕΟΕΛΛΗΝΙΚΟΣ ΔΙΑΦΩΤΙΣΜΟΣ l6g 

και τον θωρακίζει απέναντι στον κόπο της επίπονης εργασίας», ενώ γ ια 
τον Bücher ο ρυθμός «δεν είναι εγγενής στην ποίηση ή στη μουσική αλ­
λά στην κίνηση του ανθρωπίνου σώματος, απ' όπου προβάλλεται πάνω 
στις τέχνες του χρόνου»60. Τον πρόδρομο του Γερμανού θεωρητικού θα 
πρέπει να αναζητήσει κανείς στο συμπατριώτη του, τον Sulzer, ο οποί­
ος θεωρεί το ρυθμό εγγενές στοιχείο του ανθρώπινου οργανισμού, π α ­
ρατηρώντας πως έτσι εξηγείται το ότι «βρίσκουμε απολαυστική οιαδή­
ποτε ρυθμική κίνηση που αναπτύσσεται με συμμετρικό τρόπο, όπως το 
περπάτημα: Μια τέτοια ρυθμική ακολουθία συνέχει την προσοχή μας σε 
έργα που αλλιώς θα ήταν κοπιαστικά. Και μόνο έτσι μπορούμε να κατα­
λάβουμε γιατί οιαδήποτε μακρά επαναλαμβανόμενη κίνηση [...] εκτε­
λείται σε τακτικό ρυθμό. [...] Αυτή η συμμετρική κίνηση μπορεί εύκολα 
να συνδυαστεί με τους μουσικούς ήχους, καθώς οι ήχοι αυτοί προϋποθέ­
τουν κίνηση. Αυτή λοιπόν είναι η προέλευση των ρυθμικών τραγουδιών 
και χορών»51. 

Θέση στο θέμα του ρυθμού παίρνει και ο Χρύσανθος, ο οποίος 
φαίνεται ότι συγκλίνει περισσότερο προς τη θέση του Ευγένιου, καθώς 
σημειώνει ότι «ο ήχος όστις ευγαίνει από τα ρυθμικά όργανα αρέσκει 
τη ακοή [... ] διότι έχει αριθμόν γνώριμον και τεταγμένον, και κινεί διά 
του αισθητηρίου την ημετέραν ψυχήν με μίαν τάξιν ωρισμένην και κατα-
λαμβανομένην, επειδή εκτείνεται ο ρυθμός έως εκεί όπου είναι δυνατόν 
να καταλαμβάνη διά της ακοής ο νους την τάξιν αυτού του ρυθμού»62. Η 
βασική διαφορά τους είναι ότι ο Κερκυραίος προλύτης αρκείται στην 
επίδραση του ρυθμού μέχρι τα «βάθη του πνεύματος», ενώ ο Μαδυτι-
νός συνάδελφος του επιτρέπει στο ρυθμό να φτάσει μέχρι την «ψυχή». 
Παρ' όλα αυτά, σε άλλο σημείο ο Χρύσανθος προσπαθεί να προωθήσει 
μια πιο μηχανιστική ερμηνεία περί ρυθμού, σημειώνοντας ότι « κ α τ ' άλ­
λον τρόπον οι άνθρωποι δεν έχουσι φύσιν να διατιθώνται ποιώς υπό της 
Μουσικής, ειμή νοούντες ότι μηχανικώς πως αυτά παρακολουθούσιν»63. 
Την άποψη αυτή στηρίζει στην παρατήρηση ότι «το σώμα του ακροα-
τού, υποτασσόμενον εις τον μηχανικόν τρόπον, επιθυμεί να συσχηματί-
ζηται με το σώμα του μουσικού διά των κινήσεων του ποδός ή της χειρός 
ή της κεφαλής, αίτινες κινήσεις γίνονται εκταυτομάτου ή απροσεκτί και 
απροβουλευτί, και ωσάν να συσσύρωνται τα μέλη του σώματος από την 
δύναμιν της Μουσικής»61*. Η ερμηνεία αυτή μπορεί να εξηγηθεί από το 
γεγονός ότι ο Μαδυτινός θεωρητικός, όπως σημειώνει αλλού6 5, είχε 
υπόψη του κάποια έργα μηχανιστικών φιλοσόφων, όπως του Καρτέσιου 
και του Mersenne. 

Παρά τις όποιες αποκλίσεις μεταξύ τους, όλοι οι συγγραφείς πλην 
του Νικόδημου συμφωνούν ως προς το ότι η μουσική με όλα τα συστα­
τικά της (μελωδικά, ρυθμικά κτλ.) δρα ευεργετικά στον άνθρωπο, ειδι­
κά στον εργαζόμενο. 0 Sulzer τονίζει ότι ένας από τους σκοπούς της 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 14 (2003) 



ΓΙΑΝΝΗΣ ΠΛΕΜΜΕΝΟΣ 

μουσικής είναι «η επιθυμία τού να δίδωμεν αναψυχήν εις επίπονους ερ­
γασίας μας»66. Ο Γερμανός φιλόσοφος αναγνωρίζει δύο τρόπους μέσω 
των οποίων μπορεί η μουσική να βοηθήσει τον εργαζόμενο: είτε «δι9 

απλού ανακουφισμού, όπου δηλονότι διά του ποικίλου ενοειδούς τρέπε­
ται η προσοχή εκ του κοπιαστικού εις το ηδονικόν» είτε «δι9 αληθινής 
αναψυχής ενεργούμενης από εμψυχωμένους τόνους και ζωηράν κί-
νησιν»67. Στην πρώτη περίπτωση, η μουσική αποβλέπει «εις είδος τι εν­
θουσιασμού ή καταπλήξεως των αισθητηρίων», ενώ στη δεύτερη χρησι­
μοποιείται «προς αναζωπύρωσιν των σωματικών και ψυχικών δυνά­
μεων»68. Τους δύο τρόπους μέσω των οποίων περιορίζεται ο εργασια­
κός μόχθος υπαινίσσεται και ο Ευγένιος με τη «φαιδρότητα της ψυ­
χής», που αντιστοιχεί στον «ενθουσιασμόν ή την κατάπληξιν των αισθη­
τηρίων» του Sulzer, και με την αντοχή στο «επίπονον της εργασίας», 
που μας θυμίζει την «αναζωπύρωσιν των σωματικών δυνάμεων» του 
Γερμανού ομολόγου του. 

Απέναντι στη χρησιμότητα της μουσικής στην εργασία ορθώνει και 
πάλι το ανάστημα του ο Νικόδημος, ο οποίος, με το κύρος που του 
προσδίδει η πατριαρχική επιστολή του Γρηγορίου Ε' που προτάσσεται 
της μελέτης του, εναντιώνεται στις παραπάνω ιδέες. «Όσοι άνδρες ή 
γυναίκες» γράφει «είσθε τεχνίται, μη τραγουδείτε εκεί όπου δουλεύετε 
[...] διότι όχι μόνον έχετε να δώσετε απολογίαν εν ημέρα κρίσεως διά 
τας αργολογίας οπού κάμνετε [...] αλλά και προς τούτοις καμίαν προ­
κοπή ν δεν λαμβάνετε εις την τέχνη ν σας. Αλλά τι να κάμετε; Εκεί όπου 
δουλεύετε, πότε να προσεύχεσθε με τον νουν σας και να λέγετε "Κύριε 
Ιησού Χριστέ, υιέ του Θεού ελέησόν με99, πότε δε να λέγετε τούτο και με 
το στόμα σας» και στη χειρότερη περίπτωση «και άλλο κανένα τροπα-
ράκι να ψάλλετε ήσυχα, ωσάν το Άξιον εστίν ως αληθώς, το Θεοτόκε 
Παρθένε, το Άγιος ο Θεός»69. Η προσευχή που συνιστά ο Νικόδημος 
στους εργαζόμενους είναι η λεγόμενη «ευχή του Ιησού», η οποία απο­
τελεί απαραίτητο κανόνα των μοναχών, γι' αυτό και πρέπει να την 
αναπέμπουν αδιάλειπτα, ακόμα και εν ώρα εργασίας. Φαίνεται όμως 
ότι οι απόψεις του αυτές είχαν προσκρούσει στην απροθυμία των ερ­
γαζόμενων ακροατών του, για τους οποίους παραπονείται ότι « νομίζο-
ντες την προσευχή ν ως ένα ανωφελές πράγμα, δουλεύουν έως ότου να 
νυκτώση, προσπαθούντες όλως δι9 όλου και ελπίζοντες, όχι εις τον Θεόν, 
αλλ9 εις τας τέχνας και εις τας χείρας των»10. 

Την εξήγηση γι' αυτή του τη στάση στηρίζει στο επιχείρημα «ότι 
οι Χριστιανοί, τας μεν τέχνας πρέπει να έχουν ως πάρεργα, την δε προ­
σευχών ως έργον» (Λόγος Η'). Αφού λοιπόν οτιδήποτε αποσπά τον ερ­
γαζόμενο από το κύριο «έργο» του (την προσευχή) είναι απορριπτέο, 
η μουσική και το τραγούδι πρέπει να καταδικαστούν εξίσου, εκτός 
από την περίπτωση των ύμνων, που αποτελούν μέρος του κύριου «έρ-

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 14 (2003) 



ΜΟΥΣΙΚΗ ΚΑΙ ΝΕΟΕΛΛΗΝΙΚΟΣ ΔΙΑΦΩΤΙΣΜΟΣ 171 

γου». Μετά από τα π α ρ α π ά ν ω δεν έρχεται ως έκπληξη το γεγονός ότι 
ο αγιορείτης συγγραφέας συνιστά στους τεχνίτες «δύο φορές την ημέ-
ραν να πηγαίνουν εις την Εκκλησίαν» (Λόγος Η'), μία το πρωί πριν π ά ­
νε για δουλειά και μία το βράδυ όταν επιστρέφουν. 0 Νικόδημος προ­
σπαθεί να τεκμηριώσει τις απόψεις του με την προτροπή του Ιωάννη 
Χρυσοστόμου στο σχολάζοντα εργαζόμενο: «Χειροτέχνης ει; —Καθε-
ζόμενος ψάλλε. Αλλά ου βούλει τω στόματι ψάλλειν; — Τ η διάνοια τούτο 
ποίει — μέγας συνόμιλος ο ψαλμός»Ί\ Είναι προφανές όμως ότι αντι­
στρέφει τη σκέψη του Αντιοχέα ιεράρχη, ο οποίος, μακράν του να 
απαγορεύσει τη (θρησκευτική έστω) μουσική από τον εργαζόμενο, του 
προσφέρει ως εναλλακτική μόνο λύση την προσευχή. Αυτό λοιπόν που 
φαίνεται ότι επιχειρεί ο αγιορείτης συγγραφέας είναι να μεταφέρει κα­
λογερικές συνήθειες στο λαϊκό εργαζόμενο άνθρωπο της εποχής του. 

Η διάσταση των απόψεων μεταξύ Ευγένιου και Νικύδημου φαίνε­
ται ότι είναι μεγαλύτερη α π ' ύ,τι φαντάστηκε μέχρι τώρα ο αναγνώ­
στης, αν λάβει υπόψη του ότι ο πρώτος δεν επικροτεί μόνο τη χρήση 
των ψαλμών από τον εργαζόμενο (κατά το παράδειγμα του Χρυσοστό­
μου), αλλά και άλλων κοσμικών ασμάτων, συναφών με τη φύση της ερ­
γασίας. Έτσι, αφού επισημαίνει ότι οι άνθρωποι «συνεννόησαν αυτό το 
όφελος της μουσικής έως από των παλαιοτέρων καιρών [...] και το έφε­
ραν εις έργον», παραθέτει αναλυτικό κατάλογο τραγουδιών της δου­
λειάς, όπως «οδοιπορικά», «ποιμενικά», «βουκολισμούς» κ.ά. 7 2 . Σε 
κάποιες δε περιπτώσεις τεκμηριώνει τη χρήση και αξία του είδους των 
τραγουδιών αυτών με παραδείγματα από την αρχαία ελληνική γραμ­
ματεία. Παρ' όλα αυτά, ο Νικόδημος δε θα δυσκολευόταν να εντοπίσει 
ανάμεσα στα παλαιά τραγούδια της δουλειάς ένα που αποτυπώνει τα 
βλαβερά αποτελέσματα της μουσικής στην εργασία. Πρόκειται για την 
«κόρη» που ενώ «έπλενε τ' ανδρός της το μαντήλι, κι ετραγούδαε το 
παραπόνεμά της, έβαλ' ο γιαλός τον σιγαλόν αέρα, κι έτσι εσήκωσε το 
γυροφούστανό της, κι έτσι εφάνηκε ο ποδαστράγαλός της. Έλαμψ' ο 
γιαλός, έλαμψ' ο κόσμος όλος. Κάτεργα περνούν, γαλιώτ' αρματωμένα, 
και τους θάμπωσε όλους η ευμορφιά της, κι ευθύς έπαψε απ' το να τρα-
γουδάη»73. 

Τη δυνατότητα εισαγωγής της μουσικής στον εργασιακό χώρο δεν 
αποκλείει και ο Χρύσανθος, αν και συνιστά την επιλεκτική χρήση των 
μελωδιών, των ρυθμών και των οργάνων. 0 Μαδυτινύς κληρικός τοπο­
θετεί τους εργαζόμενους (τους οποίους ονομάζει «χειροτέχνες») στη 
χαμηλότερη κοινωνική τάξη από τις τρεις που μνημονεύει, και για τις 
οποίες προτείνει μουσικά προϊόντα που αντιστοιχούν στο πνευματικό 
και μορφωτικό τους επίπεδο. Επειδή λοιπόν οι εργάτες είναι άνθρωποι 
«τους οποίους δεν εξελέπτυνεν η φύσις ικανώς, ούτε η διά την χρήσιν 
συνήθεια», αυτοί «ευχαριστούνται εις απλούστερους ρυθμούς ή εις μέ-

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 14 (2003) 



172 ΓΙΑΝΝΗΣ ΠΛΕΜΜΕΝΟΣ 

τρα σεσημασμένα και εις ήχους πολλά διακεκριμένους και εις έν μόνον 
γένος, το διατονικόν»η. Για τους λύγους αυτούς, πρέπει να περιορίζο­
νται σε «ρυθμούς μεν ολιγοσήμους, μέτρα δε εν δυσίν ή τρισίν ή τέσ-
σαρσι χρόνους, ήχους δε ζωηρούς, τερπνούς και εμφυχούντας [...] τό­
νους δε νητοειδείς περισσότερον παρά υπατοειδείς, ήγουν οξείς περισ-
σότερον παρά βαρείς»15. 0 Χρύσανθος δεν παραλείπει να συστήσει και 
τη χρήση οργάνων, απύ τα οποία η κατηγορία των εργατών καλύ είναι 
να χρησιμοποιεί «τα ψογωδέστερα παρά τα λεπτόφωνα, και ακόμη τα 
οξυφωνότερα παρά τα βαρυφωνότερα»16. Μπορεί η περιγραφή του 
Χρύσανθου να είναι πιο λεπτομερής απύ αυτήν του Ευγένιου, την ίδια 
στιγμή όμως είναι και πιο υποτιμητική έναντι των ανθρώπων του μό­
χθου, τους οποίους ο Κερκυραίος ιεράρχης αντιμετωπίζει με μεγαλύτε­
ρο σεβασμό. 

Πώς αντιμετωπίζουν όμως οι τρεις Έλληνες συγγραφείς την άσκη­
ση της μουσικής στο περιθώριο της εργασίας, και μάλιστα κατά τις αρ­
γίες; Αν και εδώ θα περίμενε κανείς μια κάποια σύγκλιση, εντούτοις 
το θέμα αυτό αποτελεί άλλο ένα σημείο τριβής μεταξύ των τριών σχο­
λών σκέψης. 0 Ευγένιος θεωρεί απολύτως απαραίτητη τη μουσική στο 
πλαίσιο της σχολής, και βασίζει το συλλογισμό του στη διαπίστωση οτι 
«η σχολή και η άνεσις πολλάκις διά της ολοτελούς απραξίας, ρίπτουσα 
τον άνθρωπον εις μίαν αηδεστάτην ακηδίαν, καθίσταται βαρύτερα και 
αυτής της πλέον σκληράς και επιπόνου επιχειρήσεως. Η παντελής αργία 
είναι ωσάν ένα μέρος της ζωής νεκροειδές, ως ένα διάστημα της υπάρ­
ξεως χασματώδες και διάκενον, και η φύσις αποστρέφεται το κενόν τού­
το, ως η ζωή την νέκρωσιν»17. Μπροστά σε αυτό τον κίνδυνο, η μουσική 
είναι «το επιτηδειότερον μέσον προς αναζώωσιν και αναπλήρωσιν της 
νεκροειδούς ταύτης και διακένου αργίας», διότι «αυτή αρτύει την αηδή 
άνεσιν, αυτή καταγλυκαίνει την ατερπή σχολήν με μίαν όσον ελαφρά, 
άλλον τόσον τερπνή ασχολίαν»™. Επιπλέον, η μουσική προλαμβάνει το 
σχολάζοντα άνθρωπο απύ το να εξοκείλει, καθώς τούτος «εξολισθαίνει 
πολλάκις εις τα μάταια, και ενίοτε εις τα επιβλαβή, και γίνεται τοιουτο­
τρόπως εις αυτόν ο καιρός της απραξίας κακοπραξίας αφορμή και πε-
ρίστασις»79. 

Για το Νικόδημο, αντίθετα, το «μάταιο εξολίσθημα» έγκειται ακρι­
βώς στη χρήση της μουσικής κατά τις αργίες, διότι αυτές έχουν θεσπι­
στεί για να εορτάζονται και να τιμώνται οι άγιοι της Εκκλησίας, και 
ύχι για να γλεντούν οι άνθρωποι. Φαίνεται όμως οτι η αυστηρή αυτή 
άποψη γινόταν δύσκολα αποδεκτή απύ το μέσο πιστό, τον οποίο βάζει 
ο αγιορείτης μονάχος να ρωτά: «Ας είναι, εις τα άλλας ημέρας δεν πρέ­
πει να παίζη τινάς και να χορεύη και να τραγουδή. Μα όταν είναι πανή-
γυρις και εορτή; Μα όταν έλθη το Πάσχα και αι ημέραι της Λαμπράς; 
Μα όταν είναι Απόκρεες; Τότε πώς να δείξωμεν την χαράν μας, τότε 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 14 (2003) 



ΜΟΥΣΙΚΗ ΚΑΙ ΝΕΟΕΛΛΗΝΙΚΟΣ ΔΙΑΦΩΤΙΣΜΟΣ 173 

πώς να φανούμεν ότι εορτάζομεν και πανηγυρίζομεν και αποκρεύομεν, 
πάρεξ να φέρωμεν παιγνίδια, πάρεξ να στήσωμεν χορούς, να τραγουδή-
σομεν;»80. Τα εύλογα αυτά ερωτήματα, ο Νικόδημος τα βαφτίζει «μω­
ρές προφάσεις» που προέρχονται από «ανόητους ανθρώπους», με το 
αιτιολογικό οτι «αι εορταί και αι πανηγύρεις των αγίων δι9 άλλο τέλος 
δεν γίνονται, πάρεξ διά να συναχθούν εις αυτάς οι Χριστιανοί, να ακού­
σουν τα κατορθώματα των εορταζομένων αγίων, και κατά το δυνατόν 
τους να τους μιμηθούν [...] Όθεν, αν εσύ, Χριστιανέ, δεν κάμνης έτσι εις 
τας εορτάς των αγίων, αλλά καλείς παιγνίδια και χορεύεις και τραγου-
δείς, δεν δοξάζεις πλέον ούτε τιμάς τους εορταζομένους αγίους, αλλά 
μάλιστα τους ατιμάζεις, διότι κάμνεις εκείνα τα έργα οπού μισούν οι 
άγιοι και αποστρέφονται. [...] Τι λέγω; Εσύ με τα παιγνίδια και τους 
χορούς και τα τραγούδια, οπού μεταχειρίζεσαι εις τας εορτάς [...] τι­
μάς και δοξάζεις τον διάβολον; διότι αυτά είναι η πομπή και η δόξα του 
διαβόλου και γίνεσαι μιμητής όχι των αγίων, αλλά των δαιμόνων»81. 

Μεταξύ της «δαιμονοποίησης» (κατά το Νικόδημο) και της καθο-
σίωσης (κατά τον Ευγένιο) της μουσικής στις αργίες, ο Χρύσανθος 
πρέπει να είχε βρεθεί σε αρκετά δύσκολη θέση, για τον επιπλέον λύγο 
οτι, όταν έδινε το σύγγραμμα του για εκτύπωση (1820)82, εκκλησιαστι-
κύς προϊστάμενος του ήταν ο Πατριάρχης Γρηγοριος Ε7, που, όπως εί­
δαμε, είχε προλογίσει το έργο του Νικόδημου. 0 Μαδυτινος θεωρητι­
κός εντάσσει τη συγκεκριμένη μορφή μουσικής στην «προς ανθρωπα-
ρέσκεια» κατηγορία (η άλλη είναι ο «Ύμνος»), και μάλιστα στην «Άλο-
γον», ιδέα της, διότι αφορά τα σωματικά πάθη, ενώ η «Λογική» αν-
θρωπάρεσκη μουσική απευθύνεται στα ψυχικά πάθη83. Για να τονίσει 
την αξία της «άλογης» έστω ανθρωπάρεσκης μουσικής, αναφέρεται 
στο παράδειγμα ενός σχολάζοντας ανθρώπου «όστις δεν στέργει ναχο-
ρεύση μήτε μίαν ώραν, διά υπερβολήν οκνηρίαν, ήτις τον κρατεί, και μή­
τε φωνήν καλήν έχει διά μουσικήν, μήτε όργανον μεταχειρίζεται μουσι-
xdv»84. Η δύναμη της μουσικής όμως είναι τέτοια, ώστε ο άνθρωπος 
«ούτος διερεθιζόμενος από μίαν αρέσκουσαν αυτόν μελωδίαν, δύναται 
να περάση χορεύων ολόκληρον νύκτα, χωρίς να αισθάνηται διόλου κού-
ρασιν»85. Με αφορμή αυτή την παρατήρηση, ο Χρύσανθος συμπεραίνει 
οτι «η τοιαύτη εγκαρδίωσις και ενδυνάμωσις [...] ίσως έδωκαν αφορμήν 
εις τους μουσικούς να ψάλλωσιν εις την μετά την θοίνην [δηλ. το συμπό­
σιο] οπωροφαγίαν, μέρος ούσαν του δείπνου»86. 

Μουσική και ήθη 
Ένα σπουδαίο θέμα που απασχολεί τους τρεις θεωρητικούς είναι το 
κατά ποσόν η μουσική προάγει τα ήθη των ανθρώπων, είτε ύταν αυτοί 
πράττουν τη μουσική είτε όταν την ακροώνται. 0 Ευγένιος εμφανίζεται 
καταφατικός μέσα απύ το εξής ρητορικό ερώτημα: «Πλην τις η σωματι-

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 14 (2003) 



174 ΓΙΑΝΝΗΣ ΠΛΕΜΜΕΝΟΣ 

κή ωφέλεια [της μουσικής] παραβαλλομένη προς την ωφέλειαν της ψυ­
χής;»87. Ο αρχαιομαθής κληρικύς τεκμηριώνει την άποψη του με γνώμες 
Ελλήνων φιλοσόφων, όπως του Αριστοτέλη και του Πλάτωνα, καταλή­
γοντας στο οτι η μουσική είναι «δώρον απλώς εξαίρετον των μουσών, 
δι ' ού μεταβάλλοντες τας εν ημίν άτακτους και κακαρμόστους εις εύτα­
κτους και αρμόνικας περιόδους, φεύγομεν τας άλογους των παθών ορ­
μάς και ζώμεν ζωήν με τον ορθόν λόγον σύμφωνον»88. 0 «ορθός λόγος» 
είναι ακριβώς το μέσο που επιτρέπει στον Ευγένιο να δεχτεί ύτι ύλα 
τα είδη της μουσικής είναι χρήσιμα για τον άνθρωπο στη σωστή χρονι­
κή στιγμή και αναλογία. Έτσι, τονίζει οτι «ανάμεσα εις τα διάφορα εί­
δη των αρμονιών της μουσικής πρέπει να γίνεται μία διάκρισις επιμελής 
και προσεκτική εκείνου του είδους το οποίον είναι πρόσφορο ν και συ-
ντελές εις την χρείαν διά την οποίαν παραλαμβάνεται, διατί είναι εξ αυ­
τών τινές αρμονίαι οπού ακρίτως λαμβανόμεναι αντί των οφελίμων κα­
ταστάσεων δύνανται να προξενήσουν εξ εναντίου τινάς διαθέσεις εις 
την ψυχήν επιβλαβείς και επιζήμιους»89. Γι' αυτό σημειώνει οτι στην 
αρχαία Ελλάδα «άπαντα ταύτα της αρμονίας τα είδη μανθάνομεν ότι 
εχρησίμευον, όταν εν τω καιρώ τω προσήκοντι, και καθώς απήτει η 
χρεία εγίνετο εις την ψυχήν η τούτων εφάρμοσις»90. 

Δε μένει όμως μονό στην αρχαιότητα, αλλά έρχεται και στην εποχή 
του, για να σημειώσει οτι, παρ' ύλο που λέγεται ύτι «η νεωτέρα μουσι­
κή είναι πολύ κατωτέρα της αρχαίας [...] μ9 όλον τούτο έχουσα και η 
νέα μουσική καθώς η παλαιά τα διάφορα είδη της αρμονίας "το ανειμέ-
νον και τρυφηλόν, το ηδύ και χάριεν, το φαιδρόν, το ενθουσιαστικόν, το 
σεμνόν και καθεστηκός, το του μέσου καταστήματος99 κτλ., δεν λείπει να 
γεννά και εις ταύτας τας ημέρας αποτελέσματα, οπού πολλά πλησιάζου-
σι με τα ανωτέρω καταλεχθέντα, και τινά και πάντη φαίνονται ισοδύνα­
μα»91. Ας σημειωθεί οτι τα είδη της «αρμονίας» που μνημονεύει τα 
λαμβάνει από την Εγκυκλοπαίδεια του Diderot, παραπέμποντας σε 
υποσημείωση στους πρωτοτύπους γαλλικούς ορούς. Ανάμεσα στα σύγ­
χρονα παραδείγματα που παραθέτει, ξεχωρίζουμε ένα περιστατικό 
που αντλεί από την Εγκυκλοπαίδεια, σύμφωνα με το οποίο η μελωδία 
ενός Γάλλου μουσικού στην αυλή του Ερρίκου V (1574-1588) κατά τη 
διάρκεια ενός γαμήλιου δείπνου «εις τόσον ενθουσιασμόν ένα εκ των 
αρχόντων εκίνησεν, ώστε ενώπιον του βασιλέως ήρπασε τα όπλα. Όθεν 
αισθανθείς ο μουσικός και μεταβαλών ευθύς την αρμονίαν [...] κατέ-
παυσε την του ανδρός ορμήν την ενθουσιώδη και παράφορον»92. 

Το παραπάνω παράδειγμα δεν επελέγη τυχαία, διότι το πλαίσιο 
του γάμου στο οποίο πράττεται η μουσική χρησιμοποιείται από τον 
ιδεολογικό αντίπαλο του Ευγένιου, το Νικόδημο, για να υποστηρίξει τα 
ακριβώς αντίθετα. Άλλωστε, η βίαιη συμπεριφορά του άρχοντα θα 
πρόσφερε στον αγιορείτη συγγραφέα την καλύτερη αφορμή για να 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 14 (2003) 



ΜΟΥΣΙΚΗ ΚΑΙ ΝΕΟΕΛΛΗΝΙΚΟΣ ΔΙΑΦΩΤΙΣΜΟΣ 175 

αποδείξει στον Κερκυραίο «συνομιλητή» του τη βλαπτική επίδραση 
της μουσικής στα ανθρώπινα ήθη. Ο Νικόδημος λοιπόν, ούτε λίγο ούτε 
πολύ, προειδοποιεί τον αναγνώστη του ότι «όσοι γάμοι των Χριστια­
νών γίνονται την σήμερον με παιγνίδια, με χορούς, με τραγούδια και με 
άλλος αταξίας δεν είναι πλέον εν πάσι τίμιοι και σεμνοί»9*. Και τούτο 
διότι «τα παιγνίδια, οι χοροί και τα τραγούδια βλάπτουσι την αγαπητι-
κήν ένωσιν των ψυχών του ανδρός και της γυναικός», επειδή ο μεν 
«νυμφίος άνδρας, βλέποντας εκεί άλλας γυναίκας και χορεύοντας με 
αυτάς, έλκεται με την ψυχήν και καρδίαν του εις την αγάπην και επιθυ-
μίαν αυτών, και μάλιστα όταν αυταίς τύχουν να είναι νεώτερες και 
ωραιότερες από την γυναίκα του», και το ίδιο συμβαίνει και με τη 
«νύμφη γυναίκα» ως προς τους άντρες94. Απευθυνόμενος στον άντρα 
που τόλμησε να σκεφτεί να καλέσει οργανοπαίχτες για να λαμπρύνει 
το γαμήλιο τραπέζι του, τον επιτιμά ως εξής: «Εσύ δε ο άνδρας, δεν 
αγαπάς την γυναίκα σου με τόσην αγάτζην αληθινήν, αλλά την μισείς, 
διότι αν την ηγάπας κατά αλήθειαν, δεν έφερες εις τον γάμον σου εκεί­
να τα σατανικά αίτια, οπού βλάπτουσι την ψυχήν της, τα οποία είναι τα 
παιγνίδια και οι χοροί και τα τραγούδια»95. 

Το δριμύ «κατηγορώ» του Νικόδημου φτάνει μέχρι του να γράψει 
ότι «τα διαβολικά αυτά όργανα και οι χοροί και τα τραγούδια κάμνουσι 
τον γάμον να γίνεται [...] πρόξενος και αιτία και αφορμή της πορνείας 
και της μοιχείας», καθώς «πορνεύουν με την επιθυμίαν της ψυχής [...] 
και εκείνοι οπού παίζουν, και εκείνοι οπού χορεύουν, και εκείνοι οπού 
τραγουδούν», και «μοιχεύουν με τον νουν τους εκείνοι οπού συνάγο­
νται εις τους γάμους και βλέπουν περιέργως τα πρόσωπα των γυναικών 
και ακούουν τα πορνικά εκείνα και ερωτικά άσματα και πιάνουν με τα 
χέρια»96. Για να αποδείξει μάλιστα το ασύμβατο του γάμου (ως μυ­
στηρίου) με τη μουσική, διατείνεται ότι «ανίσως και ήταν καλόν και νό-
μιμον να παίζουν παιγνίδια και να χορεύουν και να τραγουδούν εις τον 
γάμον [...] έπρεπε να παίζουν ταύτα [...] και εις τα λοιπά έξι μυστή­
ρια», μεταξύ των οποίων συγκαταλέγονται η ιερωσύνη, το ευχέλαιο 
κτλ. Έτσι, «αν παίζονται όργανα εις τον γάμον [...] ένα από τα δύο εξ 
ανάγκης ακολουθεί, ή πως ο γάμος δεν είναι μυστήριο ν [...] ή πως και 
εις τα άλλα έξι μυστήρια πρέπει παρομοίως να παίζωνται όργανα [...] 
αλλά και τα δύο αυτά επίσης είναι άτοπα και κακά»97. Αντ' αυτών, ο 
ζηλωτής μοναχός προτείνει κάποιους ύμνους με περιεχόμενο εμπνευ­
σμένο από τις ευχές της ακολουθίας του γάμου, δικής του πιθανόν συν­
θέσεως. 

Όπως ήταν φυσικό, η ευθεία αυτή καταδίκη της μουσικής διασκέ­
δασης στο γαμήλιο τραπέζι προκάλεσε την αντίδραση των απλών αν­
θρώπων, τους οποίους ο Νικόδημος βάζει να «προφασίζονται» πως 
μπορεί ο εκκλησιαστικός κανόνας να προβλέπει «οτ* οι ιερωμένοι και 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 14 (2003) 



176 ΓΙΑΝΝΗΣ ΠΛΕΜΜΕΝΟΣ 

κληρικοί [...] προτού να έλθουν οι παιγνιδάτορες να παίξουν, να σηκώ­
νονται και να φεύγουν από εκεί», αλλά δεν λέει τίποτα για τους λαϊ­
κούς, άρα γι' αυτούς «συγχωρημένον είναι να παίζουν εις τους γάμους 
και εις τα δείπνα»98. 0 εν λόγω κανόνας είναι ο ΝΔ' μιας τοπικής συνό­
δου που συνήλθε στη Λαοδίκεια (το έτος 364)", ο οποίος όμως «διορ­
θώθηκε» τρεις αιώνες αργότερα από την ΣΤ Οικουμενική Σύνοδο (το 
680), που αποφάσισε πως καλό είναι ο κληρικός να μη φεύγει πριν αρ­
χίσει το μουσικό γλέντι, αλλά αφού αρχίσει100. Αργότερα, ο Βυζαντινός 
σχολιαστής Βάλσαμων, ερμηνεύοντας τον τελευταίο κανόνα, σημείωσε 
πως «τα τοιαύτα παίγνια εμποδίζονται μόνον εις τας Κυριακάς και τας 
μεγάλας εορτάς, ουχί δε και εις τας άλλας ημέρας»ί0ί. Για να αντικρού­
σει την ερμηνεία αυτή, ο Νικόδημος επικαλείται παλαιότερο κανόνα, 
σύμφωνα με τον οποίον οι χριστιανοί «όταν πηγαίνουν εις τους γάμους 
να μη βαλίζουν, ήτοι κτυπούν τύμπανα ή άλλα όργανα, και κατά την αρ-
μονίαν αυτών και ηχολογίαν να χορεύουν, αλλά να γευματίζουν και να 
δειπνούν [...] καθώς είναι πρέπον εις τους Χριστιανούς»102. Αυτό όμως 
που αποκρύπτει ο αγιορείτης συγγραφέας είναι ότι ο κανόνας αυτός, 
όπως και ο ΝΔ' της ίδιας συνόδου, θεσπίστηκε τον 4ον αιώνα, εποχή 
κατά την οποία η ειδωλολατρία και οι τελετές της ήταν ακόμα σε ακ­
μή, με την Εκκλησία να προσπαθεί να ξεχωρίσει (ακόμα και στο θέμα 
της μουσικής) από τους ειδωλολάτρες. 

Για να πείσει τους αναγνώστες του ότι η (κοσμική τουλάχιστον) 
μουσική φθείρει τα ήθη, ο Νικόδημος παρομοιάζει τη μουσική δράση με 
«σχολείον του σατανά», όπου ο «διάβολος είναι ο πρώτος διδάσκαλος, 
οι δε υπηρέται του δαίμονες είναι οι υποδιδάσκαλοι, πρωτόσχολοι δε εί­
ναι εκείνοι οπού παίζουν τας λύρας και τα λοιπά όργανα, μαθηταί δε 
και μαθήτριαι είναι οι άνδρες και αι γυναίκες οπού χορεύουν και τρα­
γουδούν, μαθήματα δε οπού παραδίδονται εις το σχολείον αυτό είναι 
[...] οι πορνείες και μοιχείες και αρσενοκοιτίες». Για τους λάτρεις του 
αθλητικού ιδεώδους, ο ζηλωτής συγγραφέας παρομοιάζει την άσκηση 
της μουσικής με «αγώνα και πάλαισμα του διαβόλου», όπου «στάδιον 
είναι το οσπήτι εκείνο, μέσα εις το οποίον γίνονται [τα τραγούδια και οι 
χοροί], αγωνοθέτης δε και στεφανοδότης [...] είναι ο διάβολος, θεαταί 
του αγώνος τούτου είναι όλοι οι δαίμονες [...] παλαισταί δε και αγωνι-
σταί είναι οι παιγνιδάτορες και χορευταί και τραγουδισταί [...] και 
όποιος απ9 αυτούς παίξη ή χορεύση ή τραγουδήση καλλίτερα από τον 
άλλον και τον νικήση, λαμβάνει διά στέφανον την αμαρτίαν και την αιώ-
νιον κόλασιν»103. Το τελευταίο «χαρτί» του Νικόδημου για να πείσει 
τους διστακτικούς αναγνώστες του είναι η «ζηλοτυπία», την οποία 
επιστρατεύει προκαλώντας τους: «Εσείς, φέροντες παιγνίδια εις τους 
γάμους σας και στήνοντες χορούς και τραγουδιστάς, δεν κάμνετε άλλο 
πάρεξ να συνάγετε από κάθε μέρος εις τον οίκον σας επίβουλους των 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 14 (2003) 



ΜΟΥΣΙΚΗ ΚΑΙ ΝΕΟΕΛΛΗΝΙΚΟΣ ΔΙΑΦΩΤΙΣΜΟΣ 177 

γυναικών σας, κλέπτας της αμιάντου κοίτης σας, φθορείς της τιμής σας 
[...] Ο νοών νοειτω»™. 

Αυτό που φαίνεται ότι «ενόησε» ο έτερος «συνομιλητής» του Νι­
κόδημου, ο Χρύσανθος, ήταν ότι ο πνευματικός αδερφός του μάλλον 
υπερβάλλει. Παρ' όλο όμως που δε συμμερίζεται την ανοιχτή αντίθεση 
του Νικόδημου, εκφράζει και αυτός τις δικές του επιφυλάξεις. Μόνο 
έτσι μπορούμε να εξηγήσουμε το γεγονός ότι, ενώ ξεκινά ως άλλος 
Ευγένιος να μας υπενθυμίσει τη δύναμη της μουσικής στην αρχαία 
εποχή «να ημερώνη τα ήθη και να ευγενίζη τους όχλους τους βαρβάρους 
και φύσει αγρίους», στη συνέχεια εκτρέπεται στην απαξίωση της σύγ­
χρονης μουσικής. «Τούτο το είδος της Μουσικής», γράφει, «το οποίον 
κατέστη την σήμερον τόσον ηδονικό ν και μαλθακοποιόν, ώστε φαίνεται 
ότι έγινε διά να αιχμαλωτίζη καρδίας, και να ενστάζη έρωτα εις τας ψυ-
χάς, ευρίσκετο τόσον διαφορετικά κοντά εις τους αρχαίους, ώστε ενήρ-
γη το εναντίον, διότι εκείνοι μετεχειρίζοντο την Μουσικήν φυλακτήριον 
κατά των βελών του έρωτος, και βεβαίαν θεραπείαν εις εγκράτειαν»ί05. 
0 Χρύσανθος πρέπει να γνώριζε ότι ωραιοποιούσε την αρχαία μουσική, 
διότι λίγο πιο κάτω αντιφάσκει παρουσιάζοντας αρκετά «αρνητικά» 
παραδείγματα μουσικών, όπως αυτό τουΊβυκου (εφευρέτη της σαμβύ-
κης), ο οποίος «έγινεν ερωτομανέστατος περί μειράκια»106, ή της Σαπ­
φούς, η οποία «επήδησεν από το υψηλόν ακρωτήριον, κατά την τότε συ­
νήθεια των απηλπισμένων εραστών, εις την θάλασσαν και επνίγη»ί0Ί. 

Η θέση του Χρύσανθου για την ηθική ανωτερότητα της αρχαίας 
μουσικής απηχεί τη λεγόμενη «querelle de Booffons», η οποία αποτε­
λούσε τη μουσική εκδήλωση της querelle des anciens et des modernes, 
που συντάραξε την Ευρώπη του 18ου αιώνα108. Αν και οι ερευνητές της 
εποχής γνώριζαν ότι στην αρχαία Ελλάδα δεν υπήρχε πολυφωνία, 
εντούτοις οι υποστηρικτές της αρχαίας μουσικής (στην οποία συμπερι­
λάμβαναν όλη την παλιά μουσική μέχρι την Αναγέννηση) ταυτίστηκαν 
με τους οπαδούς της πολυφωνίας, ενώ οι μοντέρνοι κατατάχτηκαν 
στους θιασώτες της μελωδίας. Και τούτο, διύτι στα μάτια των θεωρητι­
κών της εποχής η πολυφωνία συμβόλιζε τον κόσμο των κανόνων, η αυ­
στηρή τήρηση των οποίων εξασφάλιζε στο συνθέτη την επιτυχία του 
έργου του. Από την άλλη, η μελωδία αντιπροσώπευε το προσωπικό 
γούστο, γι' αυτό και υπέκειτο στις εκάστοτε απαιτήσεις της μόδας. 
Στον ελληνικό χώρο η διαφορά μεταξύ αρχαίων και μοντέρνων δεν 
εστιαζύταν τόσο σε τεχνικά θέματα, όπως η πολυφωνία, όσο στην αι­
σθητική και φιλοσοφική πλευρά της αρχαίας και της σύγχρονης μουσι­
κής. Στους οπαδούς της πρώτης πρέπει λοιπύν να εντάξουμε το Χρύ­
σανθο, ο οποίος, για να αποδείξει την ανωτερότητα της αρχαίας μουσι­
κής ως προς τα ήθη, αναφέρεται στο παράδειγμα της ζώνης αγνότη­
τας, με την οποία τον παλιό καιρό οι άντρες «εξασφάλιζαν» τις γυναί-

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 14 (2003) 



ι 7 8 ΓΙΑΝΝΗΣ ΠΛΕΜΜΕΝΟΣ 

κες τους όταν επρόκειτο να απουσιάσουν για μεγάλο διάστημα. Αλλά 
επειδή αυτή ήταν μια μάλλον βάρβαρη μέθοδος, οι άντρες «έκριναν 
άξιον να αφήνωσι κοντά εις τας γαμετάς των Μουσικούς, διά να παίζω-
σιν εις αυτάς ήχους δυναμένους να μετριάζωσι τας αισχράς ηδονάς»109. 

Οι οπαδοί της μελωδίας βρήκαν τον εκφραστή τους στο πρόσωπο 
του Ελβετού φιλόσοφου Ρούσσο, που πίστευε ότι η μουσική δεν είχε να 
κάνει τόσο με τα μαθηματικά όσο με το αίσθημα και την αίσθηση του 
ανθρώπου. Αυτοί φρονούσαν ότι η κύρια αιτία της παρακμής της μου­
σικής στην Αναγέννηση ήταν η επικράτηση της μελωδίας και των οργά­
νων πάνω στο στίχο, ενώ θα έπρεπε να είναι απλώς το όχημα του. 
Προς το τέλος του 18ου αιώνα, οι σύγχρονοι άρχισαν να επικρατούν, 
καθώς έφτασαν στο συμπέρασμα ότι η εξέλιξη της μουσικής είναι ανα­
πόφευκτη και γι' αυτό θα πρέπει να προσαρμόζεται στα εκάστοτε δε­
δομένα. Σε αυτό συντέλεσε και η παράλληλη ανάπτυξη της οργανικής 
μουσικής, που άρχισε να αυτονομείται από τη φωνητική. Στους μο­
ντέρνους φαίνεται ότι ανήκει και ο Ευγένιος, αν και είναι αρκετά προ­
σεκτικός στις σκέψεις του, όταν αντιμετωπίζει το ερώτημα «πότερον η 
μουσική των παλαιών ήτο τελειότερα της νυν των νεοτέρων;». Γράφει 
λοιπόν ότι «εγώ εδώ δεν θέλω να εισέλθω εις το δυσεπίλυτον τούτο ζή­
τημα», διότι «έπρεπε να ηξεύρη τις μετά ακριβείας εις βάθος και την 
μίαν και την άλλην [...] διά να δυνηθή να επιφέρη μίαν ψήφον δικαίαν 
και εύλογον»Η0. Παρ' όλα αυτά, δε διστάζει να ομολογήσει ότι «ουδέ 
παρά τοις νεωτέροις έλειψαν ιστορούμενα θαυμάσια τίνα συμβεβηκότα, 
οπού διακηρύττουσιν όχι ολιγωτέραν και της καθ9 ημάς μουσικής την 
δύναμιν»ίη. 

Από την παραπάνω (αποσπασματική μεν αλλά ενδεικτική) αντιπα­
ράθεση των τριών συγγραφέων, γίνεται φανερό ότι καθένας τους εκ­
προσωπεί μια διαφορετική τάση, τουλάχιστον όσον αφορά την πρόσλη­
ψη της οργανικής και εν γένει κοσμικής μουσικής: Ενώ ο Νικόδημος 
φαίνεται ότι σηκώνει όλο το βάρος της προάσπισης της παραδοσιακής 
Ορθοδοξίας μέχρι σημείου να γίνεται «βασιλικότερος του βασιλέως» 
(όπως στην περίπτωση που υπερθεματίζει το Χρυσόστομο ή υπερκερά­
ζει τον εκκλησιαστικό κανόνα), ο Χρύσανθος προσπαθεί να μοιραστεί 
με τον Ευγένιο τον τίτλο του μετριοπαθή, αν και τελικά μάλλον βρί­
σκεται κάπου ενδιάμεσα. Ο Ευγένιος, βέβαια, έγραφε μακριά από τα 
κέντρα της Ορθοδοξίας, το Οικουμενικό Πατριαρχείο και το Άγιον 
Όρος, γι' αυτό και ίσως αισθάνεται ασφαλισμένα τα νώτα του για να 
προωθήσει προοδευτικότερες αντιλήψεις. Κανείς βέβαια δεν μπορεί να 
αποκλείσει και τον ψυχολογικό παράγοντα στο έργο του Νικόδημου, 
αφού ο ζηλωτής μοναχός δεν ήταν εν γένει θιασώτης της μουσικής και 
δε διακρινόταν επί καλλιφωνία. Όπως και αν έχει το πράγμα, ο «διά-

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 14 (2003) 



ΜΟΥΣΙΚΗ ΚΑΙ ΝΕΟΕΛΛΗΝΙΚΟΣ ΔΙΑΦΩΤΙΣΜΟΣ 179 

λόγος» των τριών συγγραφέων αποτυπώνει με ενάργεια τις αναζητή­
σεις των λογίων της εποχής του Νεοελληνικού Διαφωτισμού και τις επι­
δράσεις ή αντιθέσεις τους με το αντίστοιχο ευρωπαϊκό ρεύμα. 

Παραπομπές 

Ευγένιος Βούλγαρης, Πραγματεία περί μουσικής, εκδίδοται εκ χειρογράφου της 
εν Κιέβω Βιβλιοθήκης, υπό Ανδρόνικου Κ. Δημητρακοπούλου, Αρχιμανδρίτου 
(1η έκδ. Τεργέστη 1868, επανέκδ. Αθήνα: Καραβιάς, Βιβλιοθήκη Ιστορικών 
Μελετών 86). 

Σχεδίασμα περί της Ανεξιθρησκείας, ήτοι περί της ανοχής των ετεροθρήσκων, 
Εισαγωγή-Σημειώσεις: Βασίλης Κ. Λαζαρής, Ιδέες-Κλασικά Κείμενα 7 (Αθή­
να: Στάχυ 2001). 

Fauriel Claude, Chants populaires de la Grèce moderne, 2 τ. (1η έκδ. Παρίσι 1824-
1825, ελλ. έκδ. Νίκος Α. Βέης, Δημοτικά τραγούδια της συγχρόνου Ελλάδος, 
Αθήνα: Τεγόπουλος-Νίκας 1955). 

Fubini Enrico, Music and Culture in Eighteenth-Century Europe: A Source Book 
(Chicago and London: The University of Chicago Press 1994). 

Θεόκλητος Διονυσιάτης, Άγιος Νικόδημος ο Αγιορείτης, Ο βίος και τα έργα του 
1749-1809 (2η έκδ., Αθήνα: Παπαδημητρίου, 1978 - 1η έκδ. 1959). 

Κοραής Αδαμάντιος, Άπαντα τα πρωτότυπα έργα, επιμ. Γ. Βαλέτα, τόμ. 2 
(Αθήνα 1964). 

Μουσική Βιβλιοθήκη, περιέχουσα απάσης της ενιαυσίου Ακολουθίας τα μαθήμα­
τα των αρχαίων επί της Βυζαντινής εποχής και μετ9 αυτήν μουσικοδιδάσκα­
λων, μετά προσθήκης των μέχρι τούδε ανεξήγητων (1η έκδ. Κωνσταντινούπο­
λη: Πατριαρχικό Τυπογραφείο 1868, 2η έκδ. Θεσσαλονίκη: Πατριαρχικόν 
Ίδρυμα Πατερικών Μελετών, Ψαλτικά Βλατάδων 2, 1999). 

Νικόδημος Αγιορείτης, Πηδάλιον της νοητής νηός, της μιας αγίας καθολικής και 
αποστολικής των Ορθοδόξων Εκκλησίας, ήτοι άπαντες οι ιεροί και θείοι κανό­
νες των αγίων πανευφήμων αποστόλων, των αγίων οικουμενικών τε και τοπι­
κών συνόδων και των κατά μέρος θείων πατέρων, ελληνιστί μεν χάριν αξιοπι­
στίας εκτιθέμενοι, διά δε της καθ9 ημάς κοινοτέρας διαλέκτου προς κατάληψιν 
των απλούστερων ερμηνευόμενοι (1η έκδ. Λιψία, 1800, 7η έκδ. Αθήνα: Πα­
παδημητρίου, 1970). 

Χρηστοήθεια των χριστιανών, περιέχουσα λόγους ψυχωφελεστάτους δεκατρείς, 
ρυθμίζοντας επί το βέλτιον τα κακά ήθη των Χριστιανών. Προς δε και τας κυ-
ριωτέρας εντολάς της Παλαιάς και Νέας Διαθήκης (1η έκδ. Βενετία 1803, 5η 
έκδ. Θεσσαλονίκη: Ρηγόπουλος 1999). 

Νέα Κλίμαξ, ήτοι Ερμηνεία εις τους εβδομήκοντα πέντε Αναβαθμούς της Οκτω-
ήχου, από διαφόρων εκκλησιαστικών συγγραφέων (1η έκδ. Κωνσταντινούπο­
λη 1806, 3η έκδ. Θεσσαλονίκη: Ρηγόπουλος, 1976). 

Ξανθουδάκης Χάρης, «Η Πραγματεία περί Μουσικής του Ευγενίου Βουλγάρε-
ως», Σύγκριση της ελληνικής με τις ξένες λογοτεχνίες και τις καλές τέχνες, 12, 
Διαφωτισμός και Πολιτισμική Ανανέωση (Αθήνα 2001), σελ. 101-117. 

Παπαδόπουλος Γεώργιος Ι., Συμβολαί εις την ιστορίαν της παρ9 ημίν εκκλησια-

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 14 (2003) 



ΐ8ο ΓΙΑΝΝΗΣ ΠΛΕΜΜΕΝΟΣ 

στικής μουσικής και οι από των αποστολικών χρόνων άχρι των ημερών ημών 
ακμάσαντες επιφανέστεροι μελωδοί, υμνογράφοι, μουσικοί και μουσικολόγοι 
(1η έκδ. Αθήνα 1890, επανέκδ. Κουλτούρα 2, 1977). 

Plemmenos John G., «The active listener: Greek attitudes towards music listening 
in the Age of Enlightenment», British Journal of Ethnomusicology, 6 (Λονδίνο 
1997), σελ. 51-63. 

Sulzer Johann Georg, Allgemeine Theorie der schönen Künste (2 τόμ. 1771-1774, αγ­
γλ. μτφρ. αποσπασμάτων «Aesthetics and the art of musical composition in 
the German Enlightenment» από τους Nancy Kovaleff Baker και Thomas 
Christensen, Cambridge Studies in Music Theory and Analysis, Cambridge 
University Press 1995). 

Ελεύθεραι τέχναι: Μουσική, Ερμής ο Λόγιος, Ιανουαρίου ιέ, (ελλην. μτφρ. 
αποσπασμάτων του παραπάνω έργου, Βιέννη 1816), σελ. 22-31. 

Χρύσανθος εκ Μαδύτων, Θεωρητικόν Μέγα της Μουσικής (1η έκδ. Τεργέστη 
1832, επανέκδ. Αθήνα: Κουλτούρα 8, 1977) 

Σημειώσεις 

1 Η πιο γνωστή αντιπαράθεση που 
συγκλόνισε τη Γαλλία του 18ου αι­
ώνα είναι η «Querelle des Bouf­
fons» μεταξύ των θιασωτών της 
γαλλικής και της ιταλικής μουσικής, 
στον πυρήνα της οποίας βρέθηκε η 
διένεξη μεταξύ των υποστηρικτών 
της αρχαίας και της νέας μουσικής, 
που, όπως θα δούμε, απασχόλησε 
και τους Έλληνες συγγραφείς. 

2 Η πρώτη επανέκδοση έγινε στην 
Ερμούπολη της Σύρου το 1838. 

3 0 Ευγένιος χαρακτηρίζεται «μελω­
δός» από τους εκδότες της «Μου­
σικής Βιβλιοθήκης» (1868), σελ. ν. 
0 Νικόδημος συγκαταλέγεται στον 
κατάλογο των μουσικών των «από 
της αλώσεως άχρις ημών ακμασά-
ντων» από τον Παπαδόπουλο 
(1890), σελ. 312-313. 

4 Χρύσανθος (1832), σελ. ζ'. 
5 Για παράδειγμα, ένας από τους 

ομοϊδεάτες του Νικόδημου φαίνεται 
ότι ήταν ο Γρηγόριος Ε', ο οποίος 

στα 1809, λίγα δηλαδή χρόνια μετά 
την έκδοση της Χρηστοήθειας, γρά­
φει «επιστολή επικυρωτική της 
ωφελείας των παρόντων λόγων» 
του Νικόδημου, που προτάσσεται 
στο εν λόγω έργο, όπου εκθειάζει 
τον αγιορείτη συγγραφέα, διαβε­
βαιώνοντας τον ότι οι λόγοι του 
«ωφελήσουσι πάνυ τους αναγινώ-
σκοντας». 

6 Για τη σχέση του Χρύσανθου με 
τον Ευρωπαϊκό Διαφωτισμό βλ. 
Plemmenos (1997). 

7 Αυτός είναι ο Ρώσος Συμεών Κυ-
ρίλλοβιτς Ναρίσκιν, που ζήτησε από 
τον Ευγένιο να γράψει μια εισαγω­
γή για να προλογίσει ένα βιβλίο 
μουσικής. Περισσότερα για το θέμα 
αυτό βλ. στον Ξανθουδάκη (2001), 
σελ. 101-104. 

8 Ευγένιος (1868), σελ. 3. 
9 Οι πιετιστές ήταν Γερμανοί καλβινι-

στές που κήρυτταν την προσωπική 
αφιέρωση, την ενδοσκόπηση και 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 14 (2003) 



ΜΟΥΣΙΚΗ ΚΑΙ ΝΕΟΕΛΛΗΝΙΚΟΣ ΔΙΑΦΩΤΙΣΜΟΣ ΐ8ΐ 

την ηθική ανωτερότητα της απλής 
καρδιάς. 
Ghristensen στον Sulzer (1995), σελ. 
10. 
Ό.π., σελ. 16. 
Λαζαρής στον Ευγένιο (2001), σελ. 
13. 
Ευγένιος (1868), σελ. 3. 
Στο Θεόκλητο (1978), σελ. 349. 
Conspectus Operum Editorum atque 
Ineditorum (αρ. 22), όπου το έργο 
τιτλοφορείται στα λατινικά ως De 
virtute, Praestantia et Utilitate Musices 
από τον εκδότη S.Κ. Batalden. 
Ξανθουδάκης (2001), σελ. 101-102. 
Θεόκλητος (1978), σελ. 253. 
Fubini (1994), σελ. 299, όπου και 
ενδιαφέρουσα εισαγωγή στο θέμα 
αυτό. 
Έξοδος 32, 4. 

Νικόδημος (1803), σελ. 28. 
Πρόκειται για την παράβαση του 
όρκου που είχαν κάνει οι έντεκα 
φυλές του Ισραήλ να μη δώσουν 
καμιά από τις γυναίκες τους στη 
δωδέκατη φυλή του Βενιαμίν (για 
κάποια ασέλγεια που οι τελευταίοι 
είχαν διαπράξει). Η παράβαση προ­
κλήθηκε, κατά τον Νικόδημο, «εξ 
αιτίας των χορών», καθώς οι Βενια-
μίτες βρήκαν την ευκαιρία να αρ­
πάξουν τις γυναίκες άλλης φυλής, 
όταν αυτές έτυχε να χορεύουν ένα 
Σάββατο (Κριτ. 2, 18-20). 
Νικόδημος (1803), σελ. 29-30. 
Ό.π., σελ. 28. 
Το χωρίο αποτελεί μέρος της φωνής 
που άκουσε ο Ησαΐας να καταδικά­
ζει αυτούς που «μετά κιθάρας και 
ψαλτηρίου και τύμπανων και αυλών 
τον οίνον πίνουσι και τα έργα του 
Κυρίου ουκ εμβλέπουσι». Οι τρεις 
ποινές του Νικόδημου εξάγονται 
από τη συνέχεια του χωρίου: «Τοί-
νυν αιχμάλωτος ο λαός μου εγενήθη 
[...] και πλήθος εγενήθη νεκρών διά 

λιμό ν και δίψος ύδατος και επλάτυ-
νεν ο άδης την ψυχήν αυτού» (Ησ. 
5,8). 
Ευγένιος (1868), σελ. 21-22. 
Ό.π., σελ. 22-23. 
Ό.π., σελ. 22. 
Ό.π., σελ. 23. 
Ό.π., σελ. 25. 
Λαζαρής στον Ευγένιο (2001), σελ. 
24. 
Κοραής (1964), σελ. 61. 
Sulzer (1774), σελ. 667 (ο πρώτος 
τόμος δημοσιεύεται το 1771). 
Από το έργο του Ορθόδοξος Χρι­
στιανός (Βίλνα, 1596). Στο Νικόδη­
μο (1970), σελ. 286. 
Νικόδημος, ό.π. 
Απόσπασμα από πατριαρχική εγκύ­
κλιο του ιδρυτή της σχολής Παϊσίου 
Β' (1727), που ρυθμίζει τη λειτουρ­
γία της. Στον Παπαδόπουλο (1890), 
σελ. 372. 
Χρύσανθος (1832), σελ. XXXII. 
Χρύσανθος, ό.π. 
Ό.π., σελ. II 
Ό.π., σελ. III. 
Χρύσανθος, ό.π. 
Ευγένιος (1868), σελ. 11. 
Ψαλμός 150 (στ. 3-5). 
Χρύσανθος (1832), σελ. 192. 
Ευγένιος (1868), σελ. 3. 
Ό.π., σελ. 4. 
Νικόδημος (1803), σελ. 123. 
Νικόδημος, ό.π. 
Παπαδόπουλος (1890), σελ. 333. 
Χρύσανθος (1832), σελ. VII. 
Ό.π., σελ. VIII. 
Νικόδημος (1806), σελ. 191. 
Νικόδημος, ό.π. 
Χρύσανθος (1832), σελ. XVin. 
Χρύσανθος, ό.π. 
Χρύσανθος, ό.π. 
Ευγένιος (1868), σελ. 9. 
Ευγένιος, ό.π. 
Ευγένιος, ό.π. 
Γενικά ότι «κάθε μουσική προέρχε-

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 14 (2003) 



i 8 2 ΓΙΑΝΝΗΣ ΠΛΕΜΜΕΝΟΣ 

ται από το ρυθμό της ανθρώπινης 
εργασίας». 
Ξανθουδάκης (2001), σελ. 107. 
Sulzer (1774), σελ. 423. 
Χρύσανθος (1832), σελ. 65. 
Ό.π., σελ. 201. 
Ό.π., σελ. 202. 
Ό.π., σελ. XXXI. 
Αποσπάσματα από το έργο του 
Sulzer, όπως αυτά που ακολουθούν, 
μεταφράζονται και δημοσιεύονται 
στο Λόγιο Ερμή (1816), όταν πια ο 
Ευγένιος έχει πεθάνει. 
Sulzer (1816), σελ. 24. 
Sulzer, ό.π. 
Νικόδημος (1803), σελ. 37. 
Ό.π., σελ. 175. 
Νικόδημος, ό.π. 
Ευγένιος (1868), σελ. 10. 
Fauriel (1955), σελ. 326. 
Χρύσανθος (1832), σελ. 197. 
Ό.π., σελ. 198. 
Χρύσανθος, ό.π. 
Ευγένιος (1868), σελ. 9. 
Ευγένιος, ό.π. 
Ευγένιος, ό.π. 
Νικόδημος (1803), σελ. 32-3. 
Νικόδημος, ό.π. 
Η χρονολογία τεκμαίρεται από τον 
Πρόλογο του Θεωρητικού (1832), 
όπου ο επιμελητής της έκδοσης Π. 
Πελοπίδης σημειώνει ότι «το Σύγ­
γραμμα τούτο έλαβα προ ετών δώ­
δεκα μαθητεύων εις Κωνσταντινού­
πολη από τον ρηθέντα Ελλόγιμον 
Συγγραφέα του και σεβάσμιόν μου 
Καθηγητήν», δηλαδή το Χρύσανθο 
(σελ. ι'). 
Χρύσανθος (1832), σελ. 203. 
Ό.π., σελ. 208. 
Χρύσανθος, ό.π. 
Χρύσανθος, ό.π. 
Ευγένιος (1868), σελ. 13. 

88 Ευγένιος, ό.π. 
89 Ευγένιος, ό.π. 
90 Ό.π., σελ. 15. 
91 Ό.π., σελ. 19. 
92 Ό.π., σελ. 20. 
93 Νικόδημος (1803), σελ. 41. 
94 Ό.π., σελ. 42. 
95 Ό.π., σελ. 43. 
96 Ό.π., σελ. 45. 
97 Νικόδημος, ό.π. 
98 Ό.π., σελ. 49. 
99 «Ότ* ου δει Ιερατικούς ή Κληρικούς 

τινας θεωρίας θεωρειν εν γάμοις ή 
δείπνοις, αλλά προ του εισέρχεσθαι 
τους θυμελικούς, εγείρεσθαι αυτούς 
και αναχωρείν». 0 κανόνας αυτός, 
όπως και αυτοί που ακολουθούν, 
παρατίθενται στο Πηδάλιον του Νι­
κόδημου (1970), σελ. 440. 

100«...ει και τις Κληρικός κληθείη εν 
γάμω, ηνίκα δ9 αν τα προς απάτην 
εισέλθοιεν παίγνια, εξαναστήτω και 
παραυτίκα αναχωρείτω...» (ό.π., 
σελ. 239). 

101 Νικόδημος, ό.π. 
102 Έτσι μεταφράζει ο Νικόδημος τον 

ΝΓ κανόνα της τοπικής συνόδου 
της Λαοδίκειας περί του «ότι ου δει 
Χριστιανούς εις γάμους απερχόμε­
νους βαλλίζειν ή ορχείσθαι, αλλά σε-
μνώς δειπνείν ή αριστάν, ως πρέπει 
Χριστιανοίς» (ό.π., σελ. 440). 

103 Νικόδημος (1803), σελ. 30. 
104 Ό.π., σελ. 53 
105Χρύσανθος (1832), σελ. 215. 
1 0 6Ό.π., σελ. XV. 
1 0 7Ό.π., σελ. XVI. 
108Fubini (1994), σελ. 340-341, όπου 

και σχόλια για την ευρωπαϊκή διά­
σταση του φαινομένου. 

109Χρύσανθος (1832), σελ. 215. 
110 Ευγένιος (1868), σελ. 18. 
111 Ό.π., σελ. 19. 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 14 (2003) 



ΜΟΥΣΙΚΗ ΚΑΙ ΝΕΟΕΛΛΗΝΙΚΟΣ ΔΙΑΦΩΤΙΣΜΟΣ ι 8 3 

Abstract 

John PLEMMENOS: Music and modern-Greek Enlighenment : Reconstruction of a dialogue 

This article is about the notions of secular music among the Greek writers of 
the 18th century. In broad lines, we may distinguish three tendencies: i) a 

progressive one, represented here by Eugenios Voulgaris, ii) a conservative one, 
whose main exponent was Nikodimos of Mount Athos (so-called Hagioritis), and 
iii) a «third-way» one represented by Chrysanthos of Madytos. Eugenios, a 
bishop who studied philosophy in Europe and lived in Russia, allows music to 
have a say not only on people's character but on their working-time, too. He is 
also tolerant towards instrumental music in every-day life as well as in worship, 
which was (and still is) forbidden in the Orthodox Church. Nikodimos, on the 
other hand, a monk and sermon writer who did not travel abroad, rejects all 
sorts of music, if they do not serve the spiritual needs of the faithful. He scorns 
instruments, and is particularly severe against music as leisure, which he sees as 
corrupting the soul. Chrysanthos stands somewhere in-between them, as he was 
a musician himself and a music teacher at the Greek Patriarchate in Istanbul. He 
approaches music as a blessing from God, which should be exercised by human 
beings, though with caution, in order to prevent its ill-effects. This dialogue may 
be said to correspond with the «querelle des anciens et modems» which upset 
Europe around the same time. 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 14 (2003) 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

