
  

  Σύγκριση/Comparaison/Comparison 

   Τόμ. 13 (2002)

  

 

  

  Η απήχηση του Αισχύλου στο έργο του Αγγέλου
Σικελιανού 

  Ρίτσα Φράγκου-Κικίλια   

  doi: 10.12681/comparison.10134 

 

  

  Copyright © 2016, Ρίτσα Φράγκου-Κικίλια 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Φράγκου-Κικίλια Ρ. (2017). Η απήχηση του Αισχύλου στο έργο του Αγγέλου Σικελιανού. 
Σύγκριση/Comparaison/Comparison, 13, 52–59. https://doi.org/10.12681/comparison.10134

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 26/01/2026 18:24:22



Ρ Ι Τ Σ Α Φ Ρ Α Γ Κ Ο Υ - Κ Ι Κ Ι Λ Ι Α 

Η απήχηση του Αισχύλου 
στο έργο του Αγγέλου Σικελιανού 

Το να ισχυρίζεται κάποιος ότι ο Άγγελος Σικελιανός υπήρξε ιδιαίτερα 
αρχαιομαθής είναι σαν να παραβιάζει πόρτες ανοιχτές. Παρά ταύτα 
όμως, το να προσπαθεί να αποδείξει ποιος από τους αρχαίους συγγρα­
φείς ή ποιητές διαδραμάτισε ρόλο καθοριστικό στο έργο του, και κυ­
ρίως με ποιους τρόπους έκανε την εμφάνιση του, καθιστά το έργο αυ­
τό περισσότερο αναγνώσιμο και κατανοητό. 

Βεβαίως είναι γνωστό, από μαρτυρίες του ίδιου του Σικελιανού, 
πως από τους τρεις μεγάλους μας τραγικούς εκείνος που τον είχε 
εντυπωσιάσει και του οποίου τις ιδέες είχε ενστερνιστεί αλλά και θαύ­
μαζε τον τρόπο ζωής του υπήρξε ο Αισχύλος. 

Την πρώτη ρητή αναφορά στο όνομα του μεγάλου μας τραγικού 
συναντάμε το 1922 στο «Ανοιχτό Υπόμνημα στη Μεγαλειότητα του», 
όπου ο Σικελιανός παραβάλλει την ψυχή του με την ψυχή του Αισχύ­
λου, καθώς ισχυρίζεται πως για να γνωρίσει το Λόγο των Ελλήνων 
έκανε «ανεξαίρετα όλα τα ταξίδια της φυλής Του» και τα αρχεία του 
τον πύρωσαν, όπως θα πύρωσαν και την ψυχή του Αισχύλου τα αρχεία 
της Ελευσίνας στα νιάτα της, «πριν συντελεστεί βαθιά του ακόμα η τε­
λική θεοκρασία, η θερμή ένωση του με το σύμπαν, την ημέρα που, αναμ­
μένος, σκοτωμένος, ματωμένος, ξαναγύριζε από το Μαραθώνα μονάχος 
του στο Ελευσίνιο ιερό».1 

Σε άρθρο του, επίσης, που δημοσίευσε στο περ. Θέατρο για τα 
προσωπεία στην τραγωδία του Προμηθέα Δεσμώτη (25 Δεκεμβρίου 
1926), ο Σικελιανός διατείνεται ότι ο Αισχύλος άρπαξε το προσωπείο 
από τη μυστηριακή ατμόσφαιρα των Ελευσίνιων και το «ανασήκωσε 
μια μέρα μες στη μέση από ολόκληρο το λαό» και ότι «με τη φρένα απ' 
τη Δήμητρα θρεμμένη προχωρεί προς το λαό ο Αισχύλος μια ημέρα κο­
λοσσιαίος παιδαγωγός».2 Παραπέμπει έτσι σιωπηρά ο μεγάλος μας 
ποιητής αφενός στον Αριστοτέλη (Ηθικά Νικομάχεια III, 1), στον Αι­
λιανό (Ποικίλ. Ιστορ. 19) και στον Κλήμη τον Αλεξανδρέα (Στρωμ. II 
387) και αφετέρου στους στίχους του Αριστοφάνη για τον Αισχύλο 
«Δήμητερ ή θρέφουσα την έμήν φρένα /είναι μεν των σων άξιον μυστη­
ρίων» (Βάτραχοι, στ. 886-887). 

Το 1931 σε ομιλία του στον στρατό της Θράκης, με τίτλο «Ο Δελ-

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 13 (2002) 



Η ΑΠΗΧΗΣΗ ΤΟΥ ΑΙΣΧΥΛΟΥ ΣΤΟ ΣΙΚΕΛΙΑΝΟ 53 

φικός Πυρήν φορεύς της παγκοσμίου πνευματικής θελήσεως», ο ποιη­
τής επισημαίνει πως «ο ηρωισμός του Αισχύλου εκορυφώθη μέχρις ανέ­
φικτου σημείου, ώστε στο υπ9 αυτού γραφέν επιτάφιο ρήμα του, το όρ-
γιον της ανδαγαθίας κατά της αυθαιρεσίας των Μήδων να καλύπτει 
εκουσίως το ανάστημα του μεγαλυτέρου της ανθρωπότητος ποιητού», 
καθώς άλλωστε ανήκε στο «όρατικον γένος των μεμυημένων ολοκλήρων 
και άεί βλέπειν προσδιδασκομένων» όπως σχολιάζει ο Ολυμπιόδωρος 
στον Φαιδρό του Πλάτωνα (250c) και όπως παραθέτει —χωρίς να πα­
ραπέμπει, ως συνήθως, ο Σικελιανός— στη μελέτη του «Η Ζωή και το 
έργο του Πινδάρου».3 Γι' αυτό «ιερότατος και καθαρός» είναι ο Αισχύ­
λος4, «πραγματικός Τιτάν5, μεγαλύτερος ποιητής όλων των αιώνων»6, 
που έκανε την Ποίηση Πράξη7. 

Το 1950 ο Σικελιανός γράφει σε εγκώμιο του για το ζεύγος Merlier 
πως την άνοιξη του 1938, που βρισκόταν στο Πήλιο, ανάμεσα στα ελά­
χιστα βιβλία τα οποία είχε πάρει μαζί του ήταν και ο «Αισχύλος».8 

Γιατί όμως αυτό το πάθος κι αυτή η αφοσίωση του Σικελιανού για 
τον Αισχύλο; Είναι γνωστό, και δεν μένει παρά να αποδειχθεί συστη­
ματικότερα και μέσα από όλο το έργο του, πως η βασικότερη επίδρα­
ση που έχει δεχτεί το έργο αυτό έχει βαθιά τις ρίζες της στον Ορφι­
σμό. Ο ποιητής γνωρίζει σχεδόν τα πάντα γι' αυτή την «αριστοκρατι­
κή», όπως αυτός δέχεται τον όρο, θρησκεία. Γνωρίζει τα φιλολογικά 
και τα παραφιλολογικά, τα φιλοσοφικά και τα παραφιλοσοφικά της. 
Γνωρίζει τον Rohde, τον Nietzsche, τον Quinet αλλά και τον Fabre 
d'Olivet, τον Saint-Yves d'Alveydre, τον Papus, την Blavatsky, τον 
Barlet, τον Schuré. Στο δε αρχείο Αγγέλου Σικελιανού του Μουσείου 
Μπενάκη, υπάρχουν αντιγραμμένα με το χέρι του πολλά αποσπάσματα 
ορφικά από τη συλλογή του Otto Kern Orphicorum Fragmenta (1922), 
όπως υπάρχει και μακροσκελές πεζό κείμενο αναφερόμενο στον Αισχύ­
λο, στο οποίο ο Σικελιανός θεωρεί το μεγαλύτερο μας τραγικό ως μύ­
στη ορφικό. Το κείμενο αυτό δεν δημοσιεύτηκε ολόκληρο, αλλά σπα­
ράγματα του πέρασαν σε άλλα πεζά του Σικελιανού, όπου χρειαζόταν 
να υποστηρίξει την άποψη του για τον Αισχύλο. Άλλωστε, δεν είναι η 
πρώτη φορά που οδηγείται σε τέτοιου είδους πρακτική. 

Όμως τα περί επιδράσεως του Ορφισμού στο έργο του Αισχύλου 
έχουν αποδειχτεί στη διατριβή του Martin Bock (1914) De Aeschylo poeta 
orphico et orpheopythagoreo, όπου διαβάζουμε πως: «Vestigia igitur 
Orphica et Orpheopythagorea conici aliquot in Aeschylea poesi dispersa 
licet» (σελ. 13). 

Ενδιαφέρουσα είναι και η παρατήρηση του Bock: «Miramur igitur, 
quod Oceanitides Iovem adorantes cultorem Necessitatis de Adrastea 
moveant. Nee enim dubium esse potest, quin Aeschylus rationem Orpheo-
pythagorëam tanto Studium perscrutatus, ut κόσμον Prometheum Όρ-

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 13 (2002) 



5 4 ΡΙΤΣΑ ΦΡΑΓΚΟΥ-ΚΙΚΙΛΙΑ 

φικώς describeret, Necessitatem —doctrina theologorum— de Adrastea 
non alienam esse scriverit» (σελ. 30). 

Ο A. Dietrich επίσης επισημαίνει (Nekyia: 1983, σ. 123) πως η αρ­
χαιότερη μαρτυρία για την ορφική Αδράστεια είναι ο στ. 936 του Αι­
σχύλου από τον Προμηθέα Δεσμώτη: 

οι προσκυνουντες την Άδράστειαν σοφοί. 

Στον δε Αγαμέμνονα γράφει ο αρχαίος τραγικός: 
Όρφει δέ γλώσσαν την εναντίαν έχεις 
ο μεν γαρ ήγεν πάντ9 άπο φθογγης χαρά (στ. 1629-1630) 

αναγνωρίζοντας την ποιότητα και το περιεχόμενο της ορφικής γλώσσας. 
Κατά τον Otto Kern δε ο Αισχύλος ήταν εκείνος που τόνισε πρώ­

τος τον απολλώνιο χαρακτήρα του Ορφέα και όχι ο Πίνδαρος.9 

Αλλά και τις απόψεις των ορφικών τις σχετικές με την αρμονία, τη 
συμμετρία, την ταύτιση του Απόλλωνα με τον Ήλιο, τη Θεογονία, τη 
Νύχτα, την Τριάδα ανιχνεύει ο Bock, για τον οποίο όμως ο Kern διατη­
ρεί επιφυλάξεις: «es ist aber viel mit Vorsicht aufzunehmen»10. 

Όμως τα ίδια με τον Bock για τη σχέση του Αισχύλου με τους ορ­
φικούς και τον Ορφισμό πίστευε και ο Σικελιανός. Στο VI από τη σει­
ρά άρθρων του «Η πνευματική βάση της Δελφικής Προσπάθειας» 
(Ελεύθερον Βήμα, 8-14 Δεκεμβρίου 1927), αφού αναφερθεί στην προ­
σπάθεια του Πεισίστρατου να συγκεντρώσει όλα τα αγνά πνευματικά 
κεφάλαια της Ελλάδας στα ιερά κέντρα, να συγκεντρώσει «τις φωνές 
της ζωντανής παράδοσης συμμαζεμένα, συρραμμένα...», έρχεται στον 
Αισχύλο με τα παρακάτω λόγια: 

«Και ιδού η μεγάλη και αγία στιγμή οπού στην Ελευσίνα έρχεται 
στη ζωή και αναθρέφεται σιωπηλά ο Αισχύλος, μυούμενος χωρίς αμφιβο­
λία σιγά σιγά σε όλα τα πνευματικά αρχεία οπού το ιερό της περιέχει, 
κάνοντας με την επίμονη και απόκρυφη μελέτη όλον τον κύκλο των επο-
ποι[ι]ών και των μεταναστεύσεων όλων των φυλών του κόσμου, μεγαλώ­
νοντας με τα Μυστήρια τη θρησκευτικήν Αισθητική του, γιγαντώνοντας 
μες στην ψυχή του την Καθολική, την Κοσμική συνείδηση της Ιστορίας 
και της ανθρώπινης ψυχής. Και ιδού επιτέλους η άγια ώρα οπού με την 
κάθοδο του Ξέρξη, ως ένα πνεύμα που το ενσάρκωσε η εσώτατη πνοή 
της Αγιότητας, της αρετής και της ελευθερίας, ο Μαραθώνας τόνε φέρνει 
ξαφνικά αντιμέτωπο ακριβώς ενάντια όλης της ενσάρκωσης της τυραν­
νίας, της μιαρότητας και της δουλείας, ενάντια όλου του φρικτού Νεμ-
ροδισμού, που αποσχιζόμενος από αιώνες κάτου από το έμβλημα της 
αναρχίας και της λαγνείας των αμύητων ανθρώπων, από την αγνή θρη­
σκευτική συνείδηση του κόσμου, ανυψώθηκε ως ανήλεη μάστιγα κατά 
παντός ιερού και οσίου, με τ* όνομα "Πολιτική", ανένδοτο, πυρίπνοο, 
τρομερό».n 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 13 (2002) 



Η ΑΠΗΧΗΣΗ TOY ΑΙΣΧΥΛΟΥ ΣΤΟ ΣΙΚΕΛΙΑΝΟ 5 5 

Στον Αισχύλο ο Σικελιανός αναγνωρίζει αυτό που και ο ίδιος ήθελε 
να πετύχει: μια τεράστια παιδαγωγική προσπάθεια που θα επιδίωκε 
να υψώσει τον κόσμο σε συνείδηση της ζωής καθολική.12 Και καθώς ο 
ποιητής ταύτιζε τα Ελευσίνια με τα Ορφικά Μυστήρια, ο Ελευσίνιος 
μύστης γι' αυτόν υπήρξε και Ορφικός. Έτσι γι' αυτόν ο Αισχύλος: 
«Ανεβασμένος πλέον αυτός ο ίδιος, με το Μαραθώνα και τη Σαλαμίνα, 
στο ανώτατο όργιο της Αρετής, ως το επηγγέλλετο η ορφική διδασκαλία, 
στο "Όργιο της ανδραγαθίας" —έχοντας φτάσει, τέλος, στην απόλυτη 
πνευματική του και ηθική ανεξαρτησία— αποφασίζεται να σπάσει (συ-
νεννοούμενος βέβαια με τους Ελευσίνιους ιεροφάντες) τους λειτουργι­
κούς δεσμούς των Μυστηρίων, και, υψωνόμενος απάνω απ9 όλα όσα νο­
μίζει ως κατά συνθήκην καθεστώτα, ξαφνικά να μεταθέσει μες στο κέ­
ντρο αυτής της εκκλησίας του Δήμου τη Μύηση του, συνοψίζοντας για 
όλους πλέον και όχι μοναχά για τον εαυτό του την τεράστια που περί-
κλειεν η ψυχή του ηθική δημιουργία και διδαχή».13 Και συνεχίζει: 

«Στα περισσότερα έργα του, ιδίως τα τελευταία, διαφαίνεται ολο­
κάθαρα κάποια προσπάθεια τραγική να ισορροπήσει αυτά τα άκρα, στα 
οποία πέφτει αυτόματα ο λαός: "Μη επιθυμείτε ούτε την πίεση, αλλ' ού­
τε μια ζωή αχαλίνωτη. Οι Θεοί εβάλανε τη δύναμη στη μέση από τα δυο, 
ού-f από δω ούτε από κει". "Αν βρωμίζετε", λέγει η Παλλάδα στην Ορέ-
στεια, "μια καθαρή πηγή με ρυάκια λασπωμένα, πώς θα να μπορέσετε 
να πιείτε έπειτα απ' αυτή; Θα να 'θελα να πείσω τους πολίτες, επιφορ­
τισμένους τη φροντίδα του λαού, να εμποδίσουνε την αναρχία και την 
τυραννία, αλλά να μη αρνηθούν και κάθε χαλινό". 

»Το ιερό Ορφικό του πνεύμα ανατείνεται να λυτρωθεί απ' τηνΎδρα 
αυτών των αντιθέσεων, και συχνά στον άνισον αυτόν αγώνα αντιφάσκει, 
επισκιάζεται από κάτι ωσάν νέφος, ωσάν προαίσθημα σκληρό. Η ολόα-
γνη, η μεγάλη αναπνοή του αρχινά να πνίγεται ολοένα στην ασύστατην 
ατμόσφαιραν αυτή. Αισθάνεται ότι μάταια δεν κατόρθωσε να ισορροπή­
σει μες στο αίσθημα του λαού την έννοια της καθολικότητας μαζί με της 
παράδοσης και της ελευθερίας. Ακόμη περισσότερο, ο Αθηναϊκός λαός 
ανθίσταται στο τέλος, δεν τον παρακολουθεί καθώς τον επαρακολούθει 
στην αρχή. Η βαριά ιερατική τετραλογία του βαραίνει πια στους ώμους. 
Προτιμούν τον καλλιτέχνη Σοφοκλή, που, αγνοώντας ακριβώς αυτό που 
εγνώριζε ο Αισχύλος, έλεγε γι9 αυτόν πως "ό,τι κάνει ίσως το κάνει 
ωραίο, αλλά χωρίς να ξέρει το γιατί". 

»Αλλά εκείνο ακριβώς που (χγνοούσε ο Σοφοκλής και που εγνώριζεν 
ο Αισχύλος ήτανε το "απέραντο πνευματικό του Κόσμου σύνορο", ήταν 
η πανάρχαιη Μυσταγωγική παράδοση, ήταν η Ιερή Ιστορία ολόκληρης 
της ανθρωπότητας και η " πολυώδυνη ψυχή ολόκληρης της Γης"».Η 

Ας δούμε όμως ομοιότητες του έργου των δυο ποιητών τις οποίες 
προσφυώς έχει επισημάνει και ο Ανδρέας Φυλακτού στη διδακτορική 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 13 (2002) 



5 6 ΡΙΤΣΑ ΦΡΑΓΚΟΥ-ΚΙΚΙΛΙΑ 

του διατριβή Ο αρχαιοελληνικός Μύθος στο Λυρικό Βίο, Λευκωσία 
1990: 
α) Ο Παν, για παράδειγμα, των ακτών απαντά στους Πέρσες του Αι­

σχύλου (στ. 449), αλλά αποτελεί και θέμα του περίφημου ομώνυμου 
ποιήματος του Σικελιανού. 

β) Στο ποίημα «Ανεβαίνοντας τον Όλυμπο» της Συνείδησης της Γης 
μου του Προλόγου στη Ζωή ο Σικελιανός χαρακτηρίζει τον Δία ως 
«Έπαφο».1 5 Στο ποίημα «Παντάρκης» τον αποκαλεί «Κατεβάτη».16 

Ως «Έπαφο» χαρακτηρίζει τον Δία ο Αισχύλος στις Ικέτιδες (στ. 
315) και στον Προμηθέα Δεσμώτη (στ. 851). Επίσης, τα επίθετα 
(του Διός) που χρησιμοποιεί ο Σικελιανός απαντούν και στον ορφικό 
ύμνο Διός, όπως π.χ. «Κρόνιε» (στ. 6), «Κατεβάτη» (στ. 6). 

γ) Στον «Τέλειο Πόθο» της Συνείδησης της Γυναίκας (στ. 149-154), 
που προφανώς ο Σικελιανός δανείστηκε από τις Ευμενίδες (στ. 181-
184) του Αισχύλου: 

μη και λαβουσα πτηνον άργηστήν δφιν, 
χρυσηλάτου θώμιγγος έξορμώμενον, 
άνής υπ' άλγους μέλανα πλευμόνων άφρόν, 
εμούσα θρόμβους ους άφείλκυσας φόνου. 

δ) Δεν είναι βέβαια υποχρεωτικό η εικόνα του βοδιού «π9 άγγιξεν / η 
μύγα», στον Αλαφροΐσκιωτο να έχει ως πηγή τον Προμηθέα Δεσμώ­
τη, όπως φαίνεται στην προαναφερθείσα διδακτορική διατριβή: 

Και να - ένα βόδι π9 άγγιξεν 
η μύγα, κι ωσά φίδι 
κι όλη του ελύγαε την κοιλιά, 
τα κέρατα του ανάμεσα 
στα σκέλια εχτύπα, κ9 έβλεπε 
στη λαύρα του σκοτίδι, 
στα μάτια η φλέβα εφούντωσε 
και το σκοινί είχε κόψει 
να σκλημηδήσει στον γκρεμό -
η κρύα φωνή μου, ξάστερη, 
το αλάφιασε, το χάδεψε 
σαν ίσκιος, την ακράτητη ν 
ορμή του είχε αντισκόψει. (ΛΒ, στ. 445-457) 

Ας δούμε τον Αισχύλο: 
(...) κεραστις δ9, ώς όράτ9, όξυστόμω 
μύωπι χρισθεϊσ9 έμμανει σκιρτήματι 
ησσον προς ευποτόν τε Κερχνείας ρέος (στ. 673-675) 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 13 (2002) 



Η ΑΠΗΧΗΣΗ TOY ΑΙΣΧΥΛΟΥ ΣΤΟ ΣΙΚΕΛΙΑΝΟ 5 7 

οίστροπλήξ δ9 εγώ 
μάστιγι θεία γην προ γης έλαύνομαι (στ. 681-682)15 

ενώ σαφώς οι στίχοι του «Μεγίστου Μαθήματος»: 
...και η ψυχή που πρώτα, 
σαν την Ιώ κυνηγημένη από τον Αργό, 
τη βουή του μόχτου της ακλούθα, ή σαν εκείνο 
π9 ακούοντας νύχτα ν9 αντηχάν τα βήματα του 
διπλά, φοβάται κάποιος πίσω του πως τρέχει, 
ορμούσε ακράτητη να φύγει την τροχιά της. (ΛΒ, στ. 94-99) 

έχουν την πηγή τους στον Αισχύλο και μάλιστα στον Προμηθέα Δεσμώ­
τη (στ. 677-679): 

βουκόλος δε γηγενής 
άκρατος όργην "Αργός ώμάρτει, πυκνοις 
οσσοις δεδορκώς τους έμους κατά στίβους. [...] 

0 Ανδρέας Κ. Φυλακτού, επίσης, στη διδακτορική του διατριβή, 
ενώ λαμπρά επισημαίνει την παρουσία του Ηρακλή στο έργο του Σικε­
λιανού, αναρωτιέται επί των λεγομένων του ποιητή και επί του άγχους 
του για την αναγέννηση της αρχαίας ελληνικής τραγωδίας: 

«Η ερώτηση που προβάλλει είναι γιατί ο Σικελιανός προτιμά τον 
Ηρακλή ως πρότυπο-σύμβολο της κριτικής στάσης του απέναντι σε ένα 
μείζον πνευματικό ζήτημα της νεότερης ελληνικής τέχνης. 

»Όπως τονίστηκε και παραπάνω, ο Ηρακλής είναι το σύμβολο του 
αγωνιστή ανθρώπου, του ήρωα που συνδυάζει τη σωματική και πνευ­
ματική ρώμη. Ένας τέτοιος ήρωας θα μπορούσε να αναλάβει το δύσκο­
λο αγώνα της εκκαθάρισης όλων των στοιχείων που δεν είχαν σχέση με 
την Ελλάδα. 0 άθλος του Ηρακλή, που συνδέεται με το καθάρισμα του 
στάβλου του Αυγεία, έχει σχέση με την αντίληψη αυτή, παρ' όλο που, 
για άλλους ίσως λόγους, δεν αναφέρεται καθόλου στο Αυρικό Βίο. 
Ένας ήρωας, λοιπόν, γεμάτος υγεία και δύναμη μπορεί να αναλάβει το 
επίμοχθο αυτό έργο. 

»Αλλά πιθανόν να υπάρχει και ένας ακόμη λόγος για τον οποίο ο 
Σικελιανός επιλέγει τον Ηρακλή. Ο Ηρακλής, σύμφωνα με την αρχαία 
μυθολογία, είναι ο ήρωας που ελευθερώνει τον Προμηθέα, που βρίσκε­
ται δεμένος στο βράχο του Καύκασου. Η αντίληψη αυτή υπάρχει στην 
τραγωδία του Αισχύλου Προμηθέας Δεσμώτης, την οποία ιδιαίτερα 
αγαπούσε ο Σικελιανός. 0 Ηρακλής είναι ο ελευθερωτής αυτού που 
πάσχει άδικα. Στην πραγματικότητα, βέβαια, αυτό που υποβάλλεται 
είναι ότι εκείνος που θα καταφέρει τον άθλο αυτό δεν είναι ο Ηρα­
κλής, αλλά ο ίδιος ο Σικελιανός, ο οποίος πιστεύει πως το έργο του, η 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 13 (2002) 



5 8 ΡΙΤΣΑ ΦΡΑΓΚΟΥ-ΚΙΚΙΛΙΑ 

φωνή του, θα μπορέσει να σώσει τη νεολαία της Ελλάδας α π ό την 

απραξία στην οποία βρίσκεται δεμένη, δεσμευμένη σαν τον Προμη­

θέα». 1 7 

Η απάντηση είναι απλή. Πέραν της σωματικής ρώμης, που υπαι­
νίσσεται και την πνευματική, ο Ηρακλής φέρεται ως μυημένος στα 
Ελευσίνια και τ α Ορφικά, όπως πληροφορούμαστε α π ό τους αρχαίους 
συγγραφείς. Οι ορφικές παραδόσεις επίσης φέρουν τον Ηρακλή να κα­
τέρχεται α π ' τον Εύμολπο, που δεν είχε καμιά σχέση με τη βία, την 
άλογη συνήθως. Έτσι λοιπόν τον είδε ο Αισχύλος τον Ηρακλή στον 
Προμηθέα Δεσμώτη, τον είδε στα μεταφορικά του συμφραζόμενα και 
έτσι τον αντιμετώπισε και ο Σικελιανός. Μύστη δηλαδή ορφικό. 

0 Σικελιανός ελπίζει πως με τις Δελφικές Γιορτές (1927, 1930) κα­
τά τις οποίες διδάχτηκε ως γνωστόν ο Αισχύλος (Προμηθέας Δεσμώτης 
και Ικέτιδες), η Ελλάδα θα ξαναπάρει τη μεγάλη ορφική αποστολή 
της, κατορθώνοντας εκείνο που, όταν πρέπει, κατορθώνει: την κατά 
τον Ορφισμό «αρμονική και ποθητή εκείνη συμπλοκή των ουσιών».1 8 Γι' 
αυτό ακριβώς και το μέγα πάθος του Σικελιανού για τον Αισχύλο, για­
τί, όπως επισημαίνει και ο ίδιος στην ομιλία του «Επιστροφή στη Γη 
και στο Λαό» (1932), της Ορφικής Πρωτοελλάδας «τη νοσταλγία α π η ­
χεί πολύ βραδύτερα ο μεγάλος στεναγμός του Αισχύλου».1 9 

Σημειώσεις 

Οι συντομογραφίες παραπέμπουν στον Λυρικό Βίο [= AB] και τον Πεζό Λόγο 
[= ΠΑ] που επιμελήθηκε φιλολογικά ο Γ.Π. Σαββίδης για τις εκδόσεις Ίκαρος. 

1 ΠΛα 97. 
2 ΠΛβ 197. 
3 ΠΛβ 389. 
4 ΠΛγ 74. 
5 ΠΛγ 147. 
6 ΠΛδ 152. 
7
 ΛΒΥ 240. 

8 ΠΛε261. 
9 Otto Kern, Orpheus, 

σελ. 6. 
10 Kern, ό.π., σημ. 2. 
" ΠΛβ 107. 
12 Πρβ ΠΛβ 108. 

Berlin 1920, 

13 ΠΛβ 108. 
14 ΠΛβ 110. 
*ΛΒγ 31. 
16 ΛΒβ 125. 
17 Φυλακτού 204. 
18 «τοϋτό έστιν το Όρφαϊκον ομοοό-

σιον και ή Έρμαϊκή λύρα, εν fj των 
ουσιών ποθητή τε και έναρμόνιος 
αποτελείται συμπλοκή». Orphicorum 
Fragmenta, collegit Otto Kern, Weid­
mann, Berlin 1922, f. 348, ΠΛβ 127. 

9 ΠΛβ 195. 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 13 (2002) 



Η ΑΠΗΧΗΣΗ ΤΟΥ ΑΙΣΧΥΛΟΥ ΣΤΟ ΣΙΚΕΛΙΑΝΟ 

Résumé 
59 

Ritsa FRAGOU-KIKILIA: L 'influence d'Eschyle sur l'œuvre de Sikélianos 

L 'influence de la littérature grecque ancienne exercée sur l'œuvre 
d'Eschyle est bien connue. Homère, Hésiode, les Prosocratiques, les 

tragiques, les philosophes, les historiens et les penseurs des temps 
classiques ainsi que leurs épigones l'ont intéressé aussi vivement jusqu'à 
sa mort. La plus grande influence sur sa vie et son œuvre fut exercée 
par la théorie d'Orphisme. Sikélianos considérait qu'Eschyle était un 
myste orphique et c'est surtout à travers cette logique qu'il a étudié 
l'œuvre de ce grand tragique, une œuvre qui a pleinement influencé la 
sienne. 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 13 (2002) 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

