
  

  Σύγκριση/Comparaison/Comparison 

   Τόμ. 5 (1993)

  

 

  

  Από τον Μολιέρο στον Ιονέσκο: Πολεμική Θέατρο
Θεωρία 

  Αφροδίτη Σιβετίδου   

  doi: 10.12681/comparison.10700 

 

  

  Copyright © 2016, Αφροδίτη Σιβετίδου 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Σιβετίδου Α. (2017). Από τον Μολιέρο στον Ιονέσκο: Πολεμική Θέατρο Θεωρία. Σύγκριση/Comparaison/Comparison, 
5, 52–65. https://doi.org/10.12681/comparison.10700

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 25/01/2026 18:57:37



ΑΦΡΟΔΊΤΗ ΧΙΒΕΤΙΔΟΤ 

Από τον Μολιέρο στον Ιονέσκο 

Πολεμική Θέατρο Θεωρία 

ΕΠΙΘΥΜΙΑ TOT ΔΡΑΜΑΤΟΓΡΑΦΟΤ ΝΑ ΑΠΑΝΤΗΣΕΙ ΣΕ ΕΝΑΝΤΙΟΝ ΤΟΥ 

προκλήσεις ή να διατυπώσει θεωρητικές απόψεις για το θέατρο 
και τους ηθοποιούς εκπλήσσει σε ορισμένες περιπτώσεις ως προς 
την εκφραστική οδό που επιλέγεται για τη διεκδίκηση του στόχου. 
Θεατρικοί συγγραφείς συναντιούνται έτσι έξω από τα πλαίσια του 
θεωρητικού κειμένου στο είδος του αυτοσχεδιάσματος. Ο Μολιέ­
ρος, ο Ζιροντού, ο Ιονέσκο, ο Κοκτό επιδόθηκαν στη σύνθεση ενός 
αυτοσχεδιάσματος που σκάρωσαν χωρίς προετοιμασία, γρήγορα 
και συχνά κάτω από μια επιτακτική ανάγκη. 

Το Αυτοσχεδιασμό των Βερσαλλιών (1663), το Αυτοσχεδίασμα του 
Παρισιού (1937)9 τ ο Αυτοσχεδίασμα της Αλμα (ΐ95δ) κ α ι τ 0 Αυτο­
σχεδίασμα του Palais Royal (1962) είναι τα αντίστοιχα έργα που 

S συνδέουν τέσσερις δημιουργούς οι οποίοι παράγουν σε απομακρυσμένες 
^ εποχές και αντιπροσωπεύουν εντελώς διαφορετικά είδη θεάτρου. 
| Τα αυτοσχεδιάσματα του Μολιέρου και του Ιονέσκο συνδέονται με-
< ταξύ τους κάπως στενότερα. Διασταυρώνονται στα σημεία όπου ο Ιονέ-
I σκο αναφέρεται στον Μολιέρο, αλλά και στο ερέθισμα που τα προκάλε-
3 σε. Και τα δύο αυτοσχεδιάσματα είναι προϊόντα συγκεκριμένων κατα-
* στάσεων οι οποίες αντιστρατεύονται τους δραματουργούς και τη δρα-
SS ματουργία τους. 

w Το μικρής έκτασης Αυτοσχεδίασμα των Βερσαλλιών είναι η απάντηση 
του Μολιέρου στη διαμάχη με τον ανταγωνιστικό θίασο του Hôtel de 
Bourgogne που άρχισε με την εγκατάσταση του Μολιέρου στο Παρίσι. 
Η κωμωδία παραστάθηκε για πρώτη φορά στις Βερσαλλίες στις 14 



ΑΠΟ ΤΟΝ ΜΟΛΙΕΡΟ ΣΤΟΝ ΙΟΝΕΣΚΟ 

Οκτωβρίου 1663.τ Μπορεί ο Μολιέρος να έγραψε το έργο του για το 
Βασιλιά —πράγμα που αναφέρει τρεις φορές— και να το έπαιξε μπρο-
οτά του, είναι ωστόσο γνωστό ότι ήταν η έμπρακτη απόκριση του 
στους επικριτές του που ξεσήκωσαν σάλο μετά τη λαμπρή επιτυχία του 
Σχολείου Γυναικών. Στις επιθέσεις ο Μολιέρος απαντά με την Κριτική 
του Σχολείου Γυναικών και το Αυτοσχεδίασμα των Βερσαλλιών, όπου υπε­
ρασπίζεται τον εαυτό του, γελοιοποιεί τους αντιπάλους του και εκθέτει 
τις θεωρητικές του απόψεις για την κωμωδία. 

Το μεγαλύτερης έκτασης Αυτοσχεδίασμα της Αλμα ήταν η δραματουρ­
γική αντίδραση του Ιονέσκο σε αποδοκιμασίες της κριτικής που διατυ­
πώθηκαν στον Τύπο (L'Express, Le Figaro, Théâtre Populaire) από τους 
Roland Barthes, Bernard Dort και Jean-Jacques Gautier στα 1954 και 
I955·2 Ο1 ε ι ζ βάρος του κριτικές τον οδήγησαν στα τέλη του 1955 σ τ ο 

μονόπρακτο έργο, το οποίο παίχθηκε στις 20 Φεβρουαρίου 19563, προα­
ναγγέλλοντας τη γνωστή διαμάχη του συγγραφέα με τον Άγγλο κριτι­
κό Kenneath Tynan (1958)· Αυτά συνέβαιναν όταν το θέατρο του Ιονέ­
σκο, μετά τις πρώτες δυσκολίες, είχε αρχίσει να γνωρίζει την επιτυχία. 

Σχετικά με το πρότυπο που χρησιμοποίησε, ο Ιονέσκο ομολογεί σε 
συνέντευξη του: «Το Αυτοσχεδίασμα της Αλμα είναι ένα έργο στο οποίο 
προσπαθώ να μιμηθώ τον Μολιέρο».4 Η απόπειρα μίμησης γίνεται αρ­
χικά εμφανής στην οδηγία που δίνει, η μουσική να είναι σύμφωνη με τις 
παρτιτούρες του ΙΖ' αιώνα. Στην ίδια συνέντευξη επεξηγεί το περιεχό­
μενο: «Είναι επίσης μια κριτική ορισμένων κριτικών. Κατηγορώ στους 
κριτικούς το δογματισμό τους, την ακατανοησία της τέχνης, την άρνηση 
τους να καταλάβουν το θέατρο».5 

Πέρα από τις εξωτερικές λοιπόν ομοιότητες ως προς τη γένεση των 
έργων, η δήλωση του Ιονέσκο ότι επεδίωξε τη μίμηση του Μολιέρου 
αποτελεί ικανό ερέθισμα για την παράλληλη προσέγγιση τους. Φιλοδοξία 
αυτής της μελέτης είναι η αντιμετώπιση των δύο αυτοσχεδιασμάτων με 
στόχο την ανίχνευση θεματολογικών ή μορφολογικών στοιχείων σύγκλι­
σης καθώς και μιας θεωρίας του θεάτρου από την πλευρά τού πιο ξεχασμέ­
νου παράγοντα στις σύγχρονες θεωρίες του θεάτρου: του δραματουργού. 

Οι δύο δραματουργοί συναντιούνται στην κοινή τους εμφάνιση μέσα 
στα έργα τους για να υποστηρίξουν οι ίδιοι, ή υποβοηθούμενοι και από 
άλλους, τις θέσεις τους για το θέατρο, που είναι και το θέμα τους. Επι­
λέγουν για εξυπηρέτηση του σκοπού τους την τεχνική του θεάτρου-μέ-
σα-στο-θέατρο την οποία αξιοποιούν με ξεχωριστό ο καθένας τρόπο. 



Α Φ Ρ Ο Δ Ι Τ Η Σ Ι Β Ε Τ Ι Δ Ο Τ 

S3 

ι ο 
2 
Ο 

< 
RÉ < 

Το Αυτοσχεδίασμα των Βερσαλλιών 

Η σκηνή στο αυτοσχεδίασμα του Μολιέρου ανοίγει στο παλάτι των 
Βερσαλλιών, όπως υποδεικνύει και ο τίτλος. Εκεί βρίσκεται συγκε­
ντρωμένος ο αθίασος του Μολιέρου». Ο θιασάρχης καλεί τους ηθοποιούς 
του να επαναλάβουν μια αυτοσχέδια κωμωδία που πρόκειται να παρου­
σιάσουν σε λίγο μπροστά στο Βασιλιά. Το έργο δημιουργείται έτσι 
μπροστά στο θεατή πάνω σε δύο επίπεδα. Οι θεατρίνοι διαμαρτύρονται 
ότι δεν ξέρουν το ρόλο τους. Ο θεατής πληροφορείται ότι το έργο έγινε 
σε οκτώ μόνο μέρες. Δεν υπήρχε τρόπος να το αποφύγει, λέει ο Μολιέ­
ρος, αφού του το παράγγειλε ένας βασιλιάς. Οι ηθοποιοί επιμένουν στην 
άρνηση τους και του λένε ότι έπρεπε να κάνει την «κωμωδία των κωμι­
κών». Μετά από πολλές πιέσεις ο Μολιέρος υποκύπτει και διηγείται 
πώς είχε συλλάβει την «κωμωδία των κωμικών»: 

Είχα σκεφθεί μια κωμωδία όπου θα υπήρχε ένας ποιητής, που θα τον 
έπαιζα ο ίδιος, ο οποίος θα ερχόταν να δώσει ένα έργο σ' ένα θίασο 
κωμικών που ήρθε πρόσφατα από την επαρχία. «Έχετε», θα ρωτούσε, 
«θεατρίνους και θεατρίνες ικανούς να αξιοποιήσουν ένα έργο; Γιατί το 
έργο μου είναι ένα έργο... — Ε, κύριε!» θα απαντούσαν οι ηθοποιοί, 
«έχουμε άνδρες και γυναίκες που φάνηκαν αρκετά καλοί παντού όπου πή­
γαμε. — Και ποιος από σας κάνει τους βασιλιάδες; — Να ένας ηθοποιός 
που ανακατεύεται πότε-πότε. — Ποιος; αυτός ο καλοφτιαγμένος νεαρός; 
Αστειεύεστε; Χρειάζεται ένας βασιλιάς χονδρός και λιγδερός σαν τέσσε­
ρις, ένας βασιλιάς διάολε! [...] Αλλά ας τον ακούσω να απαγγέλει μερι­
κούς στίχους!» Εκεί ακριβώς ο ηθοποιός θα απήγγειλε, λόγου χάρη, με­
ρικούς στίχους από το βασιλιά του...6 

Στην πρώτη κιόλας σκηνή ο Μολιέρος βρίσκει την ευκαιρία να κοροϊδέ­
ψει το θίασο των Βουργουνδίων, μιμούμενος την απαγγελία τους και 
παρουσιάζοντας τη σαν πρότυπο. Σ* αυτό το τέχνασμα ο Μολιέρος 
αφηγείται και αναπαριστά ο ίδιος ένα κομμάτι έργου που συνέλαβε με 

β τη φαντασία του. Επωμίζεται τον τριπλό ρόλο του συγγραφέα/αφηγητή, 
» του ποιητή, του ηθοποιού. 

È Το κυρίως έργο-μέσα-στο-έργο παρεμβάλλεται στην τρίτη σκηνή, α-
}̂ φού έχει προηγηθεί η εξαιρετικά ενδιαφέρουσα διανομή των ρόλων, όπου 

ο Μολιέρος/σκηνοθέτης σχολιάζει τους χαρακτήρες, παρουσιάζει και 
* j καθοδηγεί τους ηθοποιούς του: «Προσπαθήστε λοιπόν να αποκτήσετε 
ι ι όλοι το χαρακτήρα των ρόλων, και να φανταστείτε ότι είστε αυτό που 



ΑΠΟ TON ΜΟΛΙΕΡΟ ΣΤΟΝ ΙΟΝΕΣΚΟ 

αναπαριστάτε».7 Και τελειώνει με τη σύσταση: «Λέω σε όλους σας τους 
χαρακτήρες σας για να τους τυπώσετε δυνατά στο μυαλό σας».8 Η πρό-
ßöt αρχίζει, αφού δοθεί και η τελευταία οδηγία που βοηθά τους ηθο­
ποιούς στη μέθεξη της θεατρικής ψευδαίσθησης, με αντίθετο όμως α­
ποτέλεσμα στους θεατές: «Φανταστείτε λοιπόν πρώτα-πρώτα ότι η 
σκηνή είναι ο προθάλαμος του Βασιλιά».9 

Ο ρόλος του Μολιέρου είναι πολλαπλός. Σαν συγγραφέας, σκηνοθέ­
της, διευθυντής θιάσου σε πρώτο επίπεδο, έχει την ευθύνη της παρά­
στασης, παρεμβαίνει, διορθώνει, σχολιάζει. Είναι ο εμψυχωτής του παι­
χνιδιού και η παρουσία του θυμίζει αδιάλειπτα ότι το έργο δημιουργεί­
ται. Με την ιδιότητα του ηθοποιού, σε δεύτερο επίπεδο, υποδύεται ένα 
γελοίο μαρκήσιο. Οι άλλοι έντεκα ηθοποιοί έχουν και αυτοί διπλούς ρό­
λους. Στο πρώτο επίπεδο υποτίθεται ότι είναι ο εαυτός τους, αυτό που 
είναι, ενώ στην πραγματικότητα δεν είναι, υποκρίνονται όμως ένα από 
τα πρόσωπα της «ψεύτικης πραγματικότητας». Στο δεύτερο επίπεδο 
παίζουν έναν από τους ρόλους που ανέλαβαν να ζωντανέψουν στο έργο-
μέσα-στο-έργο που διεκδικεί την πραγματική ψευδαίσθηση. Όλα εδώ 
γίνονται ένα καθαρό θεατρικό παιχνίδι που παίζει με την αλήθεια και το 
ψέμα, με το Είναι και το Φαίνεσθαι, με τη ζωή και το θέατρο, αλλά 
όπου το Είναι, η αλήθεια και η ζωή είναι όλα ψεύτικα. Το παιχνίδι γίνε­
ται ακόμα πιο πειστικό, όταν τα δύο επίπεδα εισχωρούν το ένα στο άλ­
λο και ηθοποιοί και καταστάσεις μπλέκονται. Η έκρηξη του ρόλου, το 
πέρασμα δηλαδή από τον ένα ρόλο στον άλλο, «είναι μια διαδικασία που 
χρησιμεύει κυρίως να διακόπτει την ψευδαίσθηση».10 Ο Μολιέρος ωστό­
σο επινοεί και ένα τρίτο επίπεδο: ένα δεύτερο παιχνίδι εγκιβωτίζεται 
μέσα στο πρώτο παιχνίδι-μέσα-στο-παιχνίδι. Δημιουργεί ένα θέατρο g 
στην βη δύναμη. Κατά τη διάρκεια της πρόβας και ενώ διορθώνει τους Ä 

ηθοποιούς του («Περιμένετε, πρέπει να τονίσετε περισσότερο όλο αυτό g 
το μέρος. Ακούστε λίγο πώς το λέω! Και δε θα βρει πια υλικό για...») < 
παρεμβάλλει μέσα στο κείμενο φράσεις, όπως: «Κύριε, ταπεινός σας | 
υπηρέτης», «Κύριε, είμαι όλος στην υπηρεσία σας»11, για να κάνει τη 3 
διδασκαλία του αφενός πιο αποτελεσματική, ζωντανή και άμεση και g 
για να διατηρήσει αφετέρου την επιθυμητή απόσταση από το θεατή. * 

Το Αυτοσχεδίασμα της Αλμα 

Ο τίτλος υποδηλώνει το χώρο όπου πρωτοπαίχθηκε το έργο, σε ένα Μ 
θεατράκι της πλατείας Αλμα στο Παρίσι. Εδώ η σκηνή ανοίγει με τον η 



Α Φ Ρ Ο Δ Ι Τ Η Σ Ι Β Ε Τ Ι Δ Ο Ύ 

Ιονέσκο να κοιμάται πάνω στο γραφείο του. Έρχονται διαδοχικά τρεις 
επισκέπτες —ο Βαρθολομαίος Α', ο Βαρθολομαίος Β', ο Βαρθολομαίος 
Γ'— και επαναλαμβάνουν την ίδια στιχομυθία με το δραματουργό. 0 
πρώτος τού ζητά να διαβάσει το έργο που γράφει. Ο Ιονέσκο διαβάζει 
τη σκηνή που ο θεατής μόλις είδε να ξετυλίγεται μπροστά του: 

Ανάμεσα στα βιβλία και τα χειρόγραφα, ο Ιονέσκο κοιμάται, με το κεφά­
λι πάνω στο τραπέζι. Κρατά στο χέρι ένα στυλό διαρκείας με τη μύτη 
στον αέρα. Το κουδούνι χτυπά. Ο Ιονέσκο ροχαλίζει. Ακούγονται δυνατά 
χτυπήματα στην πόρτα, φωνές: «Ιονέσκο! Ιονέσκο!» Τέλος ο Ιονέσκο 
αναπηδά, σκουπίζει τα μάτια του. Φωνή πίσω από την πόρτα. «Ιονέσκο! 
Είστε μέσα;» Ιονέσκο: «Ναι!... Μια στιγμή!... Τι συμβαίνει πάλι;» Ο 
Ιονέσκο ταχτοποιώντας τα ξεχτένιστα μαλλιά του, κατευθύνεται στην 
πόρτα, ανοίγει, εμφανίζεται ο Βαρθολομαίος. ΒΑΡΘΟΛΟΜΑΊΟΣ: «Καλημέ­
ρα, Ιονέσκο!...» ΙΟΝΈΣΚΟ: «Καλημέρα, Βαρθολομαίε». ΒΑΡΘΟΛΟΜΑΊΟΣ: 

«Χαίρομαι που σας ξαναβλέπω» [,..]12 

Ακούγεται πανομοιότυπη η συζήτηση ανάμεσα στον Ιονέσκο και τον 
πρώτο επισκέπτη. Όταν φθάνει και ο τρίτος επισκέπτης, ο Ιονέσκο 
ξαναδιαβάζει την αρχή του έργου του που είναι μια επαναφορά της 
πρώτης σκηνής, η οποία έχει ήδη επαναληφθεί και με τους άλλους δύο 
επισκέπτες. Διπλό είναι το είδωλο του Ιονέσκο: αυτό του πρώτου θεα­
τρικού προσώπου που εμφανίζεται στη σκηνή και του φανταστικού προ­
σώπου του θεατρικού κειμένου, που διαβάζεται από το θεατρικό Ιονέ­
σκο. Ο συγγραφέας βάζει στη σκηνή του θεάτρου τον εαυτό του, ένα 
συμβατικό πρόσωπο που υποδύεται το αληθινό και αυτό με τη σειρά 

S του αναγεννά πάλι τον εαυτό του στις σελίδες ενός έργου. Το θεατρικό 
^ πρόσωπο και το είδωλο του συμπίπτουν απόλυτα, αν και το δεύτερο 
§ μένει άψυχο και περιμένει την ενσάρκωση του. Δημιουργείται έτσι ένα 
< παιχνίδι του καθρέφτη που αντανακλά πολλαπλά ομοιόμορφα πρόσωπα 
Ι και όχι μόνο, αφού και οι καταστάσεις επανέρχονται. Το θέατρο μετα-
ô μορφώνεται σε μια αίθουσα κατόπτρων, όπου τα είδωλα του θεάτρου 
κ αναπαράγονται αναρίθμητα. Το παιχνίδι της επαναληπτικότητας, όπου 
« το γραπτό θεατρικό κείμενο αντιγράφει τα σκηνικά δρώμενα, η μεταφο-

& ρά δηλαδή του οπτικο-ακουστικού ερεθίσματος σε «ομιλούν» κείμενο, με 
την κυκλικότητα που το διακρίνει, οδηγεί σε ένα διαλογικό «φαύλο κύ-

ί
κλο» προσώπων, καταστάσεων και του ίδιου του θεάτρου. Η παλινδρο­
μική κίνηση του έργου δεν ξεπερνά τις πρώτες σελίδες του. Το πρωτό-



ΑΠΟ TON ΜΟΛΙΕΡΟ ΣΤΟΝ ΙΟΝΕΣΚΟ 

τύπο αυτό τέχνασμα του Ιονέσκο είναι μια πρόκληση στους υποστηρι­
κτές του ρεαλιστικού και ιστορικού θεάτρου. Γιατί «το θέατρο βλέπει το 
είδωλο του και το θαυμάζει, ενώ του ασκεί κριτική»13. Διακωμωδείται 
το αστικό θέατρο, το οποίο, κατά το συγγραφέα, ανακυκλώνει την 
πραγματικότητα με το τέχνασμα του θεάτρου μέσα στο θέατρο που εί­
ναι αφεαυτού και μια κριτική του παραδοσιακού θεάτρου. Στις πρώτες 
σελίδες ο Ιονέσκο προλαβαίνει όσα θα ακολουθήσουν. Πρόκειται για ένα 
είδος προλόγου που αναγγέλλει το κυρίως έργο. Ο συγγραφέας απαριθ­
μεί τα θέματα που θα θίξει. «Θα είναι ένα Αυτοσχεδιασμό», ανακοινώνει. 
Το συνολικό παιχνίδι του Αυτοσχεδιάσματος αναπτύσσεται πάνω σε δύο 
επίπεδα. Σε πρώτο επίπεδο ο θεατρικός Ιονέσκο πληροφορεί τον πρώτο 
του επισκέπτη, Βαρθολομαίο Α' —και φυσικά το θεατή— ότι γράφει 
ένα έργο όπου βάζει «τον ίδιο του τον εαυτό στη σκηνή για να κάνει μια 
συζήτηση πάνω στο θέατρο»,14 να εκθέσει τις ιδέες του, και στη συνέ­
χεια δίνει ένα δείγμα αυτού του έργου. Έχει ήδη εισέλθει στο θέατρο-
μέσα-στο-θέατρο, αφού ο συνομιλητής του είναι ένα από τα τρία πρό­
σωπα του δεύτερου επιπέδου, του εσωτερικού δηλαδή έργου. Το πέρα­
σμα από το ένα επίπεδο στο άλλο γίνεται ανεπαίσθητα με τον ερχομό 
των τριών Βαρθολομαίων, έτσι που ο θεατής οδηγείται επιδέξια στο 
δεύτερο επίπεδο, το οποίο είναι η υλοποίηση των εξαγγελιών του θεα­
τρικού Ιονέσκο. 

Τα παιχνίδια, που στήνουν ο Μολιέρος και ο Ιονέσκο στην αρχή των 
έργων τους, συναντιούνται σε πολλά εξωτερικά σημεία. Και οι δύο δρα­
ματουργοί πιέζονται να μιλήσουν για το έργο τους και υποχωρούν. Ο 
πρώτος παίζει ένα κομμάτι, ο δεύτερος διαβάζει την αρχή. Ο Ιονέσκο S? 
μπαίνει στο έργο του με το όνομα του. Ο Μολιέρος επινοεί έναν ποιητή ^ 
που είναι προφανώς ο εαυτός του. Και οι δύο έχουν συγκεκριμένο στόχο: § 
ο. πρώτος επιτίθεται στους υποστηρικτές του ρεαλιστικού θεάτρου, ο < 
δεύτερος στο θίασο των Βουργουνδίων. Ο Μολιέρος χλευάζει γνωστούς | 
ηθοποιούς, ο Ιονέσκο το στρατευμένο θέατρο. β 

Ως προς τη χρήση της τεχνικής τού θεάτρου-μέσα-στο-θέατρο, φαίνε- κ 
ται εκ πρώτης όψεως ότι ο Μολιέρος καταφεύγει στην απαγγελία — § 
βασικό στοιχείο της θεατρικής παράστασης—, ενώ ο Ιονέσκο περιόριζε- & 
ται στην ανάγνωση ενός κειμένου, μένοντας πιο κοντά στο χώρο της 
λογοτεχνίας. Αυτή η επιλογή όμως εξυπηρετεί απόλυτα το σκοπό του: 
σαρκάζει το ρεαλιστικό θέατρο χρησιμοποιώντας εναντίον του τα ίδια 



Α Φ Ρ Ο Δ Ι Τ Η Σ Ι Β Ε Τ Ι Δ Ο Τ 

του τα μέσα: το λόγο αντί του θεάματος. Στην ουσία λοιπόν ο Ιονέσκο 
καταφεύγει σε καθαρά θεατρικό τρόπο έκφρασης: δείχνει' δεν αρκείται 
να λέει. Το πρώτο αυτό κομμάτι του αυτοσχεδιάσματός του κατέχει τη 
θέση μιας γενικής και κατά μέτωπον επίθεσης/επίδειξης που χρησιμο­
ποιεί όλα τα ενδογενή μέσα του θεάτρου. 

Μια τομή δημιουργείται μετά τις πρώτες έντεκα σελίδες που διακρί­
νει τη «θεατροποιημένη» άποψη του Ιονέσκο από τη «θεωρητικοποιημέ-
νη». Το υπόλοιπο έργο περιορίζεται γύρω από τη συζήτηση των θεατρι­
κών προσώπων για το θέατρο. Ο συγγραφέας γίνεται πιο σαφής, η εί­
σπραξη των νοημάτων του αμεσότερη, αν και ο σαρκασμός και το παρά­
λογο καλύπτουν τα βαθύτερα νοήματα. Στις Σημειώσεις και Αντισημειώ-
σεις ο δραματουργός εξηγεί ότι βάζει «στη σκηνή φίλους: τον Barthes, 
τον Dort κλπ.», ότι το έργο του «είναι μια σύνθεση παραθεμάτων και 
απομιμήσεων των σοφών μελετών τους: αυτοί το γράψανε».15 

Ο Μολιέρος μάς πληροφορεί από την αρχή ότι θα παρακολουθήσουμε 
την πρόβα ενός έργου του —«Ας χρησιμοποιήσουμε αυτόν το χρόνο για 
να επαναλάβουμε τη δουλειά μας και να δούμε τον τρόπο που πρέπει να 
παίξουμε τα πράγματα»16—, όπως και ότι του ανέθεσαν «να δουλέψει 
πάνω στο θέμα τής εις βάρος του κριτικής».17 Επιπλέον, στο εσωτερικό 
έργο επινοεί το πρόσωπο του ποιητή Λυσίδα και συγκεκριμενοποιεί τα 
γεγονότα. Ο Λυσίδας έρχεται να «ειδοποιήσει ότι έκαναν ένα έργο ενα­
ντίον του Μολιέρου που θα παίξουν μεγάλοι κωμικοί»18, με τίτλο Το 
Πορτραίτο του Ζωγράφου. 

Αφού γελοιοποιήσει τον ανταγωνιστικό θίασο του, ο Μολιέρος περνά 
στην πρόβα του έργου με κύριο θέμα την κωμωδία, τον Μολιέρο και τα 

§ έργα του, τη διακωμώδηση του από τους αντιπάλους του, αλλά και τον 
& καλύτερο τρόπο αντιμετώπισης τους. «Η καλύτερη απάντηση που θα 
g μπορούσε να γίνει, είναι μια κωμωδία πετυχημένη όσο και όλες οι άλ-
< λες του»19, προτείνει ένα από τα πρόσωπα του, στηρίζοντας και μέσω 
| του θεατρικού λόγου την εν εξελίξει θεατρική πράξη. 

"̂Γ Ζιτο εσωτερικό έργο δημιουργείται η εντύπωση ότι διενεργείται η δίκη 
ε του συγγραφέα. Τα θεατρικά πρόσωπα έχουν μοιραστεί σε κατηγόρους 
Η και συνηγόρους. Έτσι ακούμε έναν κατήγορο, που εκπροσωπεί και την 

κοινή λογική, να λέει: 

Γιατί κάνει κακά έργα που όλο το Παρίσι πηγαίνει να δει; Γιατί δεν 
κάνει κωμωδίες σαν του κυρίου Λυσίδα; Δεν θα είχε κανέναν εναντίον 



ΑΠΟ TON ΜΟΛΙΕΡΟ ΣΤΟΝ ΙΟΝΕΣΚΟ 

του και όλοι οι συγγραφείς θα έλεγαν καλά λόγια. Η αλήθεια είναι ότι 

τέτοιες κωμωδίες δεν έχουν μεγάλη συμπαράσταση του κοινού* αντίθετα, 

είναι πάντα καλογραμμένες, κανένας δε γράφει εναντίον τους και όλοι 

όσοι τις βλέπουν πεθαίνουν από επιθυμία να τις βρουν ωραίες. 2 0 

Παρόλες τις σατιρικές αιχμές τα λόγια αυτά συνιστούν νουθεσία που θα 

μπορούσε να απευθύνεται και στον Ιονέσκο, την αναμόρφωση του ο­

ποίου έχουν αναλάβει οι τρεις δόκτορες. «Ο συγγραφέας», εξηγεί ο δρα­

ματουργός, «βρίσκεται εδώ πολιορκημένος από τους διάφορους κριτι­

κούς που επιχειρούν να του επιβάλουν έναν ορισμένο τρόπο σκέψης».21 Ο 

Μολιέρος βάλλεται και μέσα στο Αυτοσχεδίασμα του Ιονέσκο από τους 

τρεις Βαρθολομαίους: «Είναι κακός συγγραφέας», «Αντιδραστικός», 

«Ένας επικίνδυνος συγγραφέας».2 2 Την υπεράσπιση του επιχειρεί ο Ιο­

νέσκο: «Νόμιζα ότι ο Μολιέρος ήταν διεθνώς και παντοτινά άξιος, αφού 

ακόμα αρέσει».23 

Η ατμόσφαιρα δικαστηρίου διακρίνεται και στο Αυτοσχεδίασμα της 

Αλμα. Ο συγγραφέας δικάζεται και καταδικάζεται. Καθήκον εξάλλου 

του κριτικού είναι να κατηγορεί: «είναι η αποστολή» του. 2 4 Ο κατηγο­

ρούμενος Ιονέσκο έχει αναλάβει ο ίδιος την υπεράσπιση του. Φοβισμέ­

νος και με αίσθηση της ενοχής του προσπαθεί ανεπιτυχώς να αντιτα­

χθεί στους κατηγόρους του. «Θα ήθελα να μάθω για τι με κατηγο­

ρούν»,25 ρωτά. Οι κατηγορίες εκτοξεύονται διαδοχικά από τους τρεις 

«θεατρολόγους», «κουστουμολόγους»: «Είναι ένας διανοούμενος. Έ ν α ς 

άνθρωπος του θεάτρου πρέπει να είναι βλάκας!»2 6, «Το πνεύμα του δεν 

είχε τη σωστή καθοδήγηση...», «Παραμορφώθηκε», «Πρέπει να το α­

ναμορφώσουμε».27 Η απολογία του κατηγορουμένου Μολιέρου γίνεται 

διά στόματος του ιδίου, όταν διακόπτεται η πρόβα: §5 

Ναι, Κύριοι,... ναι... η άγνοια μου, τα λάθη μου... Ζητώ συγνώμη! σας 

ζητώ συγνώμη... Δεν επιθυμώ άλλο από τη μόρφωση μου... (Χτυπά το 

στήϋος τον). Mea culpa! Mea maxima culpa!30 

n To μεγαλύτερο κακό που τους έκανα, είναι ότι ευτύχησα να αρέσω λίγο ^ 

περισσότερο από ό,τι θέλησαν. [...] Κριτικάρουν τα έργα μου# τόσο το g 

καλύτερο* και ο Θεός να με φυλάει να μην κάνω ποτέ έργα που θα τους 5 
» 2 8 α« 

αρέσουν. s 

Η απολογία του Ιονέσκο γίνεται σε δύο στάδια. Πρώτα στο εσωτερικό 

έργο ομολογεί τα λάθη του, την άγνοια του, δείχνει μεταμέλεια, «κάνει 

την αυτοκριτική της αγνοίας του».2 9 Ορκίζεται για την ειλικρίνεια του: £ 
w 



Α Φ Ρ Ο Δ Ι Τ Η Χ Ι Β Ε Τ Ι Δ Ο Τ 

Δηλώνει απόλυτη υποταγή στις επιταγές της επιστήμης: «Σύμφωνοι, 
Κύριοι, σύμφωνοι, Κύριοι, σας εγκρίνω' σας επαναλαμβάνω, θα σας υ­
πακούσω, θα σας το αποδείξω».31 Ο Ιονέσκο απολογείται ξανά στον 
τελευταίο μονόλογο, όταν το παιχνίδι-μέσα-στο-παιχνίδι έχει τελειώ­
σει, στραμμένος στους θεατές, που κατέχουν τη θέση των ενόρκων και 
θα βγάλουν την ετυμηγορία. Κατά τον Schmeling «ο λόγος στους θεατές 
χρησιμοποιείται συνήθως για διδακτικούς σκοπούς».32 Τώρα όμως ο κα­
τηγορούμενος δεν είναι ο συνεσταλμένος συγγραφέας του Αυτοσχέδια-
σματος. Μιμείται, σαν τον Μολιέρο, το ύφος των αντιπάλων του. Έγινε 
επιθετικός, επίσημος, γελοίος* ταυτίστηκε απόλυτα με τους τρεις δό­
κτορες, όχι ως προς τις ιδέες, αλλά ως προς την τακτική. Έπεσε στην 
ίδια του την παγίδα. Σαρκάζοντας τον εαυτό του επισημαίνει τον κίνδυ­
νο του δογματισμού που απειλεί την πρωτοπορία και τον ίδιο' δογματί-
ζει και υπερθεματίζει των απόψεων του για το θέατρο: 

Το θέατρο είναι για μένα η προβολή στη σκηνή του εσωτερικού κόσμου: 
μέσα στα όνειρα μου, μέσα στις αγωνίες μου, μέσα στις σκοτεινές επιθυ­
μίες μου, μέσα στις εσωτερικές μου αντιφάσεις, διατηρώ, όσο με αφορά, 
το δικαίωμα να αντλώ αυτό το θεατρικό υλικό.33 

Είναι αξιοσημείωτο ότι τις απόψεις του για το θέατρο ο Ιονέσκο τις 
εκφράζει, όταν έχει τελειώσει το παιχνίδι, σαν να θέλει να τις προβάλει 
με περισσότερη σοβαρότητα. Ωστόσο δεν παίρνει τον εαυτό του στα 
σοβαρά* αντίθετα, τον γελοιοποιεί. 

Ο αυτοσαρκασμός, στον οποίο καταφεύγει ο Ιονέσκο στο τέλος του 
S? Αυτοσχεδιάσματος, είναι, όπως ο ίδιος λέει, «ένας απόλυτος κανόνας για 

όποιον θέλει να είναι κωμικός. [...] Χρειάζεται κάποια σκληρότητα, κά­
ποιος σαρκασμός απέναντι στον ίδιο τον εαυτό του».34 Ομολογεί ότι 
κοροϊδεύει πάντα τον εαυτό του και σ* αυτό το έργο το κάνει ολοφάνερα 
χωρίς καμιά κάλυψη, αυτοαμφισβητούμενος. 

3 Ειρωνική είναι και η ματιά του Μολιέρου πάνω στον ίδιο του τον 
κ εαυτό. Υποδύεται ένα γελοίο μαρκήσιο. Βάζει στο στόμα των προσώ-
ë πων του προσβλητικούς χαρακτηρισμούς για τον ίδιο: «Είναι ένας αυθά-

& δης». Γελά με τον εαυτό του: «Ο χλευαστής θα περιγελαστεί».35 Προτί­
θεται να πάει στο θέατρο «να γελάσει μαζί με τους άλλους με το πορ­
τραίτο που του έχουν κάνει».36 Αλλά και όταν κάνει τη δημόσια ομολο­
γία του και εκφράζει την πρόθεση του να απέχει από κάθε απάντηση 

Ζ 

ο 
< 
PC 

ί 



ΑΠΟ TON ΜΟΛΙΕΡΟ ΣΤΟΝ ΙΟΝΕΣΚΟ 

στις εναντίον του αντιδράσεις υπηρετεί την κωμωδία, αφού όλο του το 
έργο, άλλοτε άμεσα και άλλοτε έμμεσα, εκτοξεύει οξύτατες επικρίσεις 
κατά των αντιπάλων του: 

Δε σκοπεύω να δώσω καμιάν απάντηση σε όλες τις κριτικές και αντι-
κριτικές τους. Ας πουν όλα τα κακά του κόσμου για το έργο μου, είμαι 
σύμφωνος.37 

0 Ιονέσκο συνηθίζει συχνά να αιφνιδιάζει το θεατή στο τέλος του 
έργου του. Στο Αυτοσχεδίασμα απευθύνεται στο κοινό, το πληροφορεί 
ότι «το έργο τέλειωσε» και καλεί τους τρεις Βαρθολομαίους στη σκηνή. 
Αποκαλύπτει έτσι το ίδιο το θέατρο, διαλύει ακόμα και την παραμικρή 
ψευδαίσθηση του θεατή και τον ανακαλεί σε μια ψευδή πραγματικότη­
τα, αφού η σκηνή δεν κλείνει και η παράσταση συνεχίζεται. Ύστερα 
«βγάζει από την τσέπη του ένα χαρτί, βάζει τα γυαλιά του» και αρχίζει 
να διαβάζει στραμμένος στους θεατές, επεξηγώντας το έργο του και 
προβάλλοντας τις προσωπικές του απόψεις για το θέατρο: 

Κυρίες, Κύριοι, το κείμενο που ακούσατε, προέρχεται στο μεγαλύτερο 
μέρος του από τα γραπτά των εδώ παρισταμένων δοκτόρων. Αν πλήξα­
τε, δεν είναι διόλου δικό μου το λάθος* αν διασκεδάσατε, η τιμή δε μου 
ανήκει. Οι πράγματι χοντρές κλωστές μου ανήκουν, όπως και οι λιγότερο 
εύστοχες απαντήσεις.38 

0 Ιονέσκο εκδικείται τους κριτικούς —στους οποίους ανήκει το κείμε­
νο— όταν τους βάζει να μαλώνουν και να εκτοξεύουν ύβρεις ο ένας εις 
βάρος του άλλου στο τέλος του παιχνιδιού.39 Παίρνει τις αποστάσεις 
του από τις απόψεις που διατυπώθηκαν μέσα στο έργο του, αναλαμβά­
νει όμως την πατρότητα του θεάματος. Με τις «χοντρές κλωστές» υπο- S 
νοεί προφανώς την τεχνική του εσωτερικού θεάτρου, που επέλεξε, και 
τον ιδιαίτερο τρόπο χρήσης του που κράτησε το θεατή μακριά από την 
ταύτιση, έξω από την απόλυτη μέθεξη στη θεατρική ψευδαίσθηση. Η 
αποστασιοποίηση, την οποία επεδίωξε ο δραματουργός, υπηρετήθηκε 
επανειλημμένα από τους επισκέπτες του. «Αγαπητέ μου, ένα έργο γίνε­
ται για να παίζεται, να βλέπεται και να ακούγεται από ένα κοινό, σε μια s" 
αίθουσα θεάματος, σαν αυτήν λόγου χάρη»40, επισημαίνει ο Βαρθολο- § 
μαίος Β', ενώ ο Βαρθολομαίος Α' κάνει μια απροκάλυπτη αναφορά στη ^ 
θεωρία της αποστασιοποίησης του Brecht: «Αλλά προσέξτε, πηγαίνο­
ντας να ανοίξετε: παίξτε τη σκηνή σύμφωνα με τις αρχές της αποστα­
σιοποίησης»41, σκηνοθετεί τον Ιονέσκο. 

m 

< 

I 



Α Φ Ρ Ο Δ Ι Τ Η Σ Ι Β Ε Τ Ι Δ Ο Τ 

Ο θεατρικός Ιονέσκο επιδιώκει την αναγκαία παρουσία του κοινού. 
«Εφόσον [...] δεν υπάρχει θέατρο χωρίς κοινό... Ας αφήσουμε τη Μαρία 
να μπει».42 Η Μαρία, που αντιπροσωπεύει το κοινό και την κοινή λογι­
κή, είναι από πολλή ώρα αποκλεισμένη από το δωμάτιο/αίθουσα θεά­
τρου, παρά τις προσπάθειες του Ιονέσκο που εμποδίζονται από τους 
δόκτορες. Και ο Μολιέρος πιστεύει και εμπιστεύεται το κοινό: 

Και όταν επιτίθενται σε ένα έργο που είχε επιτυχία, δεν επιτίθενται 
μάλλον στην κρίση αυτών που το αποδέχθηκαν παρά στην τέχνη αυτού 
που το έκανε;43 

Οι λόγοι που οδήγησαν τον Μολιέρο και τον Ιονέσκο στο θέατρο-μέ-
σα-στο-θέατρο στα αυτοσχεδιάσματα τους, που γεννήθηκαν μέσα σε συ­
γκεκριμένες καταστάσεις και λειτούργησαν σαν μέσο άμυνας, μπορούν 
να αναζητηθούν με επιτυχία στα όσα γράφει η Ζωή Σαμαρά στο άρθρο 
της «Ποιητική και Μεταφυσική: Θέατρο-μέσα-στο-Θέατρο»: 

Ο μύθος του έργου υποβαθμίζεται για να τονιστεί ο μύθος του θεάτρου, 
ενώ το πιθανό νόημα αναβάλλεται επ* αόριστον. Ωστόσο το θέατρο-μέ-
σα-στο-θέατρο δημιουργεί μια απόσταση ανάμεσα στην παράσταση και 
το θεατή και του θυμίζει κάθε στιγμή, και την πιο δραματική, ότι είναι 
στο θέατρο.44 

Κοινή επιδίωξη του Μολιέρου και του Ιονέσκο ήταν η αποστασιοποίηση 
του θεατή από τα δρώμενα, ώστε να μπορέσει να διαμορφώσει μια κρι­
τική στάση απέναντι στα προβλήματα που θίγονται στη σκηνή. Γιατί 
είναι βέβαιο ότι και τα δύο αυτοσχεδιάσματα είναι έργα θέσεων των 
δραματουργών για την υπεράσπιση της απόλυτης ελευθερίας της θεα­
τρικής δημιουργίας. Το Αυτοσχεδίασμα της Αλμα αποτελεί σίγουρα εξαί­
ρεση στη δραματουργία του συγγραφέα του, σαν προϊόν που προκλήθη­
κε από τις συνθήκες της εποχής. «Ήταν η εποχή ενός τυραννικού μπρε-
χτισμού ή μιας τυραννίας που ήθελαν να επιβάλουν οι Παριζιάνοι μπρε-
χτικοί. [...] Ο "μπρεχτιανισμός" ήταν λοιπόν ένας κίνδυνος για το 
πνεύμα».45 Αυτόν τον κίνδυνο επεσήμανε και θέλησε να αναχαιτίσει ο 
Ιονέσκο με το έργο του. 

Ιιέρα από τις εξωτερικές ομοιότητες ως προς τον κοινό στόχο των 
συγγραφέων και ως προς την τεχνική του θεάτρου-μέσα-στο-θέατρο —η 
οποία όμως χρησιμοποιήθηκε διαφορετικά σε κάθε περίπτωση—, πέρα 
από εσωτερικές ταυτίσεις ορισμένων απόψεων, αλλά και ύφους, το ταυ-



ΑΠΟ TON ΜΟΛΙΕΡΟ ΣΤΟΝ ΙΟΝΕΣΚΟ 

τόσημο πλησίασμα τους οδήγησε στη διαπίστωση σύμπτωσης ως προς 
τη δομή των δύο αυτοσχεδιασμάτων. 

Και τα δύο έργα διαρθρώνονται σε τέσσερα μέρη. Στον πρόλογο οι 
εγγραφείς προαναγγέλλουν αυτό που θα ακολουθήσει. Στο προκαταρ­
κτικό παιχνίδι, το θέατρο μιμείται το θέατρο: ο θεατρικός Μολιέρος 
μιμείται το θέατρο των αντιπάλων του, ο Ιονέσκο βάζει το θέατρο 
μπροστά στον καθρέφτη. Το τρίτο μέρος καλύπτεται από το θέατρο-μέ-
σα-στο-θέατρο: ο Μολιέρος κάνει την πρόβα της κωμωδίας του, ο Ιονέ­
σκο «παίζει» με τους τρεις δόκτορες. Τέλος ο επίλογος «είναι μια σκέψη 
πάνω στο παιχνίδι, αλλά αυτή τη φορά a posteriori».46 Είναι η επιστρο­
φή στη θεατρική «πραγματικότητα»: ο Μολιέρος σταματά την πρόβα 
και δίνει διευκρινίσεις για το έργο του, ο Ιονέσκο ειδοποιεί ότι η παρά­
σταση τελείωσε και περνά σε επεξηγήσεις και σε μια παραληρηματική 
παρουσίαση των θέσεων του. 

Οι δύο δραματουργοί διαφοροποιούνται σημαντικά ως προς την τε­
χνική της συναρμολόγησης του θεάτρου μέσα στο θέατρο. Στον Μολιέρο 
το πέρασμα από το ένα επίπεδο στο άλλο γίνεται με ξεκάθαρο και 
ευδιάκριτο τρόπο. Υπάρχει ένας ζωντανός ιστός ο οποίος έχει δύο όψεις. 

Όλοι οι ηθοποιοί κινούνται συνεχώς πάνω σε δύο ταμπλό διατηρώντας 
πάντα την ιδιότητα του θεατρίνου. Το εσωτερικό παιχνίδι δεν εξελίσσε­
ται απρόσκοπτα —άλλωστε πρόκειται για πρόβα—, αλλά διακόπτεται 
κάθε τόσο με παρεμβολές του πρώτου επιπέδου. Επιπλέον η εσωτερική 
παράσταση δεν ολοκληρώνεται, αλλά μένει ημιτελής. Αυτή η μείξη των 
δύο παιχνιδιών, καθώς και η ανολοκλήρωτη πρόβα συντηρούν την αί­
σθηση του θεατή ότι βρίσκεται στο θέατρο και διατηρούν το πνεύμα του 
σε εγρήγορση που είναι και ο στόχος του Αυτοσχεδιάσματος. Εκείνο που §ξ 
χαρακτηρίζει το Αυτοσχεδίασμα του Ιονέσκο είναι η καταπληκτική μαε- ^ 
στρία του στην οργάνωση του παιχνιδιού. Εδώ η διάκριση σε δύο επί- g 
πεδα δεν είναι απόλυτα εμφανής, όπως και η μετάβαση από το ένα στο % 
άλλο. Παρά την εξαγγελία των προθέσεων του συγγραφέα στην αρχή | 
του έργου τα όρια είναι ασαφή, και σ* αυτό συνεισφέρει και η διατήρηση Q 
της ταυτότητας των προσώπων. Ο Ιονέσκο κρύβει έντεχνα το παιχνίδι a-
του και απαιτείται η επαγρύπνηση και οξυδέρκεια του θεατή για να § 
συλλάβει τις σκόρπιες αιχμές που αφορούν στη σκηνοθεσία και προε- ^ 
τοιμάζουν την τελική αποκάλυψη. Τέλος, ο Ιονέσκο πρωτοτυπεί, όταν 
μας υπενθυμίζει το διαχωρισμό του θεάτρου σε σκηνή και πλατεία, α- ΙΑ 
πευθυνόμενος στους θεατές, επικαλούμενος την ενεργό συμμετοχή τους. \η 



Α Φ Ρ Ο Δ Ι Τ Η Σ Ι Β Ε Τ Ι Δ Ο Τ 

Η μίμηση, την οποία ομολογουμένως επεχείρησε ο Ιονέσκο, δεν έχει 
τα χαρακτηριστικά της μίμησης. Ο πρωτοποριακός συγγραφέας εμπνεύ­
στηκε από τον Μολιέρο που θαυμάζει και θεωρεί δάσκαλο όλων των 
δραματουργών, «αν και ρεαλιστή». Αντιμέτωπος με ανάλογες με κείνον 
καταστάσεις, τρεις αιώνες μετά, κατέφυγε στο δάσκαλο του για να δώ­
σει τελικά ένα έργο σύμφωνο με τις ανατρεπτικές για το θέατρο από­
ψεις του, τις οποίες όμως προσάρμοσε στις ανάγκες του στρατευμένου 
έργου. Μπορεί να πήρε από τον Μολιέρο την τεχνική του εσωτερικού 
παιχνιδιού, αλλά επέβαλε τις δικές του αισθητικές απαιτήσεις, αντλώ­
ντας από την αστείρευτη πηγή της φαντασίας και του ονείρου. 

Αν σήμερα η πολεμική που γέννησε τα αυτοσχεδιάσματα έχει ξεπε­
ραστεί, το ενδιαφέρον παραμένει, όχι για το σκηνικό τους ανέβασμα, 
αλλά για τη θεωρητική τους κατεύθυνση της τεκμηρίωσης του θεάτρου 
των δύο συγγραφέων, όπως και για το αποτέλεσμα μιας «μίμησης» που 
απέδειξε πως με τον ίδιο στόχο και με κοινή στρατηγική ο Ζαν-Μπατίστ 
Ποκελέν και ο Ευγένιος Ιονέσκο οδηγήθηκαν σε δύο αυτοσχεδιάσματα, 
που, πέρα από την λεκτική διατύπωση των απόψεων τους, αποτελούν 
τη δραματουργική έκφραση των αντιλήψεων τους για το θέατρο. 

Σ η μ ε ι ώ σ ε ι ς 

βλ. G. LISTA, Ionesco, Παρίσι: Henri Vey-

rier, 1989, σσ. 51-52. 

4· Ε. IONESCO, Entre la vie et le rêve. 
(Entretiens avec Claude Bonnefoy), Πα­

ρίσι: Belfond, 1977, σ. 148. Οι μεταφρά­

σεις από τα γαλλικά είναι δικές μου. 

5· Αυτ. 

6. MOLIÈRE, L'Impromptu de Versail­
les, στον A' τ. των Oeuvres complètes, 
Παρίσι: Gallimard [Pléiade], 1971, σσ. 

679-680. 

γ. Ό.π., σ. 682. 

8. Un., σ. 683. 

9· Ψ0.π., σ. 685. 

ίο. Manfred SCHMELING, Métathéâtre et 
intertexte: Aspects du théâtre dans le théâ­
tre, Παρίσι: Archives des Lettres Moder­

nes, 1982, σ. 13. 

ι. Το Αυτοσχεδίασμα των Βερσαλλιών παρα­

στάθηκε για πρώτη φορά για το Βασιλιά 

στις 14 Οκτωβρίου 1663 και για το Κοινό 

στην αίθουσα του Palais-Royal, στις 14 

"g5 Νοεμβρίου του ίδιου έτους από το θίασο 

& ™υ Κυρίου, Μοναδικού Αδελφού του Βα-
1 0 σιλιά. Βλέπε Molière, Oeuvres complètes, 
g τ. I, Paris: Gallimard [Pléiade], 1971, 
§ σ. 669. 

I 2. Το Αυτοσχεδίασμα της Αλμα, ή Ο Χα-

<5 μαιλέων του Βοσκού παραστάθηκε για πρώ-

a" τη φορά στο Studio des Champs-Elysées, 
στις 20 Φεβρουαρίου 1956, σε σκηνοθε­

σία Maurice Jacquemont και σκηνογραφία 

Paul Coupille. 

j 3· Για τις αιτίες που οδήγησαν τον Ιο­

ί 1 νέσκο στη συγγραφή του Αυτοσχεδιάσματος 

Μ της Αλμα και για τις εναντίον του κριτικές, 

CU 

U 

W 



ΑΠΟ ΤΟΝ ΜΟΛΙΕΡΟ ΣΤΟΝ ΙΟΝΕΣΚΟ 

ιι. MOLIÈRE, ό.π., σ. 689. 

12. Ε. IONESCO, UImpromptu de Γ Al­

ma, Παρίσι: Gallimard [Folio], 1958, σσ. 

I02-I03-

I3# Ζ. ΣΑΜΑΡΆ, «Ποιητική και Μετα­

φυσική: Θέατρο μέσα στο Θέατρο», Σύ-

γκρκη, αρ. 2-3 (Νοέμβρης 1991), ο. 8φ 

ΐφ IONESCO, ό.π., σ. ιοο. 

15. Ε. IONESCO, Notes et contre-notes, 

Παρίσι: Gallimard, 1962, σ. ιο8. 
16. MOLIÈRE, ό.π., σ. 6γ6. 

ιγ. Ψ0.η., σ. 6γ8. 
ι8. VJÎ., σ. 691. 

19. Ψ0.η., σ. 694. 
20. ΌΜ., σ. 692. 

2ΐ. IONESCO, Entre la vie et le rêve, 

ό.π., σ. 149. 

22. IONESCO, UImpromptu de l'Aima, 

ό.π., σ. ιΐ5· 

23. Αυτ. 

24. Ο,η., σ. 113. 

25. Ό jr., σ. 112. 

26. Ό.π., σ. n i . 

27. OJL} σ. ιιγ. 
28. MOUÈRE, (br., σ. 694· 

29. IONESCO, ό.π., σ. 131. 

30. ΌΜ., σ. 132. 

3ΐ. Ό.*., σ. ΐ33· 
3 2 . SCHMEUNG, Ò.U., σ. 1 2 . 

33- IONESCO, Ò.K, σ. 177· 

34· IONESCO,Notes..., σ. 103. 

35- MOUÈRE, ο.π., σ. 691. 

36. V.n., σ. 693. 

37- Ό Λ , σ. 695. 
38. IONESCO, ò.n., σ. 175. 

39- Παραθέτω ενδεικτικά μερικές ύ­
βρεις: «Είστε ένας βλάκας!», «Βόδι!», 
«Γουρούνι!». Βλ. ό.π., σ. 173. 

40. Ψ0.π., σ. 146. 

4ΐ. Ό.π., σ. 163. 
42. Ό.π., σ. 148. 

43- MOUÈRE, ÔJT., σ. 695. 

44· ΣΑΜΑΡΆ, ο.η., σ. 85. 

45· IONESCO, Entre la vie et le rêve, 
ό.π., σ. 148. 

46. SCHMELING, ò.n., σ. i2. 

So m m a 1 r e 
Aphrodite SIVETIDOU, De Molière à Ionesco: Polémique-thêâtre-théorie 

L affinité de deux auteurs, paradoxale à première vue, s'explique nettement par le 
genre dramatique choisi par tous les deux ainsi que par l'intention avouée par Ione­
sco d'imiter l'auteur comique célèbre. L'approche parallèle de UImpromptu de Ver­
sailles et de UImpromptu de l'Alma a relevé de nombreux points communs en 
même temps que des éléments importants de divergence sur le technique d'enchaî­
nement de théâtre dans le théâtre. Elle a démontré que les deux dramaturges, ayant 
le même projet et la même stratégie, ont abouti à deux impromptus qui, au-delà de la 
formulation théorique de leurs propres idées, constituent l'expression dramaturgique 
de leurs conceptions bien distinctes sur le théâtre. 

SS 

LO 

i 
< 
OC 

< 
cu 

sc 
ci 
CU 

w 

5 Περίοδος Β', άρ. 5, Δεκέμβριος 1993 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

