
  

  Σύγκριση/Comparaison/Comparison 

   Τόμ. 13 (2002)

  

 

  

  Μετάφραση των αραβικών γνώσεων 

  Mohammed Abbassa   

  doi: 10.12681/comparison.10711 

 

  

  Copyright © 2016, Mohammed Abbassa 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Abbassa, M. (2017). Μετάφραση των αραβικών γνώσεων. Σύγκριση/Comparaison/Comparison, 13, 177–182.
https://doi.org/10.12681/comparison.10711

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 31/01/2026 18:38:55



M O H A M M E D A B B A S S A 

Traduction des connaissances arabes 

Peu après la conquête musulmane de l'Andalousie, presque tous les 
Chrétiens et les Musulmans s'entendaient en langue arabe, langue 
officielle du pays. Les Mozarabes se sentaient séduits par l'éclat des 
lettres arabes et avaient abandonné la culture romano-latine, dont les 
tendances sont souvent cléricales. 

Un certain prêtre espagnol regretta, tout en déplorant lamentablement, 
ce qui est arrivé à ses coreligionnaires. Il s'agit d'Alvaro de Cordoue qui 
a manifesté sa crainte à l'égard de la langue latine et son sort à l'intérieur 
de l'église: «Mes coreligionnaires, dit-il, aiment à lire les poèmes et les 
romans des Arabes, ils étudient les écrits des théologiens et les philo­
sophes musulmans, non pour les réfuter, mais pour se former une diction 
arabe correcte et plus élégante...».1 

La langue arabe ne se bornait pas uniquement aux régions sous 
domination musulmane, mais elle s'étendait un peu plus loin, en Castille. 
à Leon et en Navarre. Après la reconquête de Tolède par le roi Alphonse 
VI, la langue arabe demeura encore pour plusieurs siècles, à transcrire 
les actes de la vie quotidienne2. En outre, plusieurs personnalités 
espagnoles et franques, qui fréquentaient à l'époque, les cours chrétien­
nes, parlaient la langue arabe. 

Le bilinguisme en Andalousie a joué un rôle très important dans la 
transmission de la culture arabe en Espagne et en Provence. Selon Gibb, 
les Morisques auraient accompli le rôle d'intermédiaire dans la diffusion 
des sciences arabo-islamiques dans les royaumes chrétiens3. Mais aussi, 
faut-il ajouter à ceux là, les Juifs et les esclaves qui s'étaient dédiés aux 
traductions des connaissances arabes en Europe. 

L'Andalousie qui attira les regards des nations voisines en raison de 
sa civilisation la plus évoluée, a été le centre de culture le plus important 
dans toute l'Europe. En outre, les villes andalouses comptaient des 
milliers de bibliothèques célèbres par leur fameuse quantité de livres, 
sans pareil dans le reste du monde occidental''. La littérature se diffusait 
en Moyen âge avec une rapidité inexplicable5. 

Les livres latins demeuraient inhumés dans les abbayes, sous la seule 
disposition des religieux, par contre, les livres arabes se répandaient dans 
les fastueux palais des émirs, dans les bibliothèques des juristes et 
hommes de foi et même chez des simples citoyens de la classe populaire. 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 13 (2002) 



ι78 MOHAMMED ABBASSA 

Al Hakam II, fils de Abderrahmân III, hérita de son père trois 
bibliothèques, contenant chacune quatre cent mille volumes6. 

Les Espagnols s'étonnèrent lorsqu'ils surent que Cordoue contient à 
elle seule, soixante dix bibliothèques. Selon Ibn Rushd, Cordoue, au Xlle 
siècle, est dans le monde entier, la ville qui a le plus de livres et de 
bibliothèques. Les rois de Navarre et de Barcelone, ne se dirigèrent qu'à 
Cordoue lorsqu'ils auraient besoin de ces livres. 

Grâce à la liberté des religions prononcée par les émirs andalous au 
profit des Gens du Livre, nombreux étudiants espagnols, francs, anglais 
et italiens fréquentaient les écoles de Cordoue dans le but d'acquérir les 
sciences et cultures arabo-islamiques. D'après Farmer, la musique était 
introduite au programme d'études, et les étudiants apprenaient les 
sciences arabes directement, sans recourir à des traducteurs en latin. 
C'est ainsi que les Mozarabes étaient chargés de diffuser la culture arabe 
en Europe7. 

Dès leur rencontre avec les Arabes, les Chrétiens se soucièrent de la 
traduction des sciences arabo-islamiques, et pour lesquelles s'engouaient 
nombreux lettrés européens de l'époque, surtout quand ces derniers 
surent que les Musulmans avaient traduit et emprunté à la science 
grecque, toute la philosophie; par contre, les Européens, pendant le 
Moyen âge, l'ignorent presque complètement. 

Les poètes occitans ne connaissent Platon que d'après une seule 
source: les traductions d'ouvrages arabes par les Juifs espagnols. Ces 
traductions ont eu un grand écho dans le Nord de l'Espagne, et même 
dans les seigneuries du Midi, qui les ont encouragées. Les ouvrages 
arabes passèrent en Occident chrétien, surtout pendant la prise de Tolède 
par Alphonse VI, en 10858. 

Pendant le règne d'Alphonse VI, Tolède fut le centre le plus 
important duquel, s'est propagée la plupart des sciences arabo-islamiques 
vers l'Europe. Après avoir créé l'un des brillants centres de traduction, 
le «Colegio de traductores toledanos», le monarque espagnol a fait appel 
à d'éminentes personnalités juives et mozarabes en vue de vivifier la 
traduction et la transcription. 

Le Collège de Tolède a connu de véritables traducteurs venus des 
:>ays lointains, tels que les Anglais Robert de Kelton et Adelard de Bath, 
'italien Gerardo de Cremona et le Juif Abraham ben Azra. Les Anglais, 
es Espagnols et les Italiens, quant à eux, s'étaient consacrés aussi à la 
raduction de l'Arabe aux langues romanes ou au Latin. Gerbert 
l'Aurillac, Companus de Navarre, Morlay et Alphonse le Sage, étaient 
ÎS noms les plus remarquables en s'attachant à la traduction arabe, 
'.race à eux, les sciences et les lettres arabes ont pu être transmises en 
lUrope. 

ΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 13 (2002) 



TRADUCTION DES CONNAISSANCES ARABES 179 

Le mérite des traductions arabes aux langues latines, revient au Don 
Raimondo, évêque de Tolède (m. 1150), qui, à l'époque, était conseiller 
du roi de Castille, il fut chargé de diriger l'association des traducteurs 
tolédanais sous le patronage du roi Alphonse VII. Il attachait une 
importance particulière aux traductions de cette école espagnole et 
insistait à transmettre à ses coreligionnaires et au monde latin, tout ce 
qui est arabe ou islamique. 

Le roi Alphonse X, quant à lui, créa à Murcie le «Collège d'études 
islamiques», avec la collaboration d'un philosophe arabe. Après quelques 
années de sa fondation, le Collège fut transféré à Seville où nombreux 
lettrés juifs et musulmans venant de l'Andalousie l'ont fréquenté". 
Alphonse le Sage avait confié la traduction du Saint Coran à ses 
traducteurs. 

Le pape Gerbert d'Aurillac (m. 1003) s'est rendu en Andalousie 
pour s'initier aux études islamiques, et lorsqu'il voulut diffuser en 
Europe ce qu'il a appris des savants arabes, ses coreligionnaires l'accus­
èrent d'avoir vendu son âme au diable. Gerbert (le pape Sylvestre II), se 
rendit aussi à Tolède où il séjourna trois ans en terre d'Espagne afin de 
pouvoir compléter son instruction. 

Brunetto Latini, le maître de Dante Alighieri, lui aussi voyagea en 
Espagne en qualité d'ambassadeur auprès du roi Alphonse le Sage, le 
brillant protecteur des traducteurs. L'ambassadeur italien visita les écoles 
de Seville et de Tolède, qui à l'époque, étaient préoccupées par la 
traduction au latin, des différentes sciences islamiques. C'est grâce à 
Brunetto Latini que Dante s'est inspiré des lettres et sciences arabo-
islamiques. 

Au Xle siècle, à Saint-Vanne de Verdun, écrit Bezzola, Siméon 
enseigne l'arabe, le copte et le syriaque10, et à Narbonne, les frères juifs 
Ibn Azra, se mirent à enseigner et à traduire les livres de science et de 
philosophie arabes11, et à Montpellier, les médecins arabes et juifs 
d'Espagne, transmettent aux étudiants chrétiens dans les hôpitaux de la 
ville et à l'université, les leçons de la médecine arabe12. 

De toutes les parties du monde, les étudiants affluent en Andalousie 
pour s'adonner aux sciences arabes dont Cordoue était le noble foyer. Si 
les Francs ne connaissaient que peu de choses sur l'art romain, ils ne 
savaient absolument rien sur celui des Grecs. Par ailleurs, les Arabes 
avaient traduit presque toute la philosophie grecque. C'est pourquoi les 
Européens n'ont pas hésité à fréquenter l'Andalousie et y puiser à la fois, 
les sciences arabes et la philosophie grecque. 

La poésie lyrique andalouse traversa les Pyrénées et l'érotisme 
platonique arabe engendra en Provence l'amour chevaleresque. Cet amour 
ne doit être, en aucun cas, relié aux authentiques théories amoureuses de 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 13 (2002) 



8ο MOHAMMED ABBASSA 

datori ni aux purs idéaux chrétiens13, ni aux écrits d'Ovide ou aux 
ragments de Fortunat. Le circuit d'Aristote, pensée grecque traduite en 
rabe, passa de l'Orient vers l'Espagne et les centres juifs du Languedoc 
>our atteindre au XHIe siècle, la Sorbonne14. 

Il incombe d'évoquer que l'époque des Almoravides et des 
Ümohades a été marquée par la domination des fuqahâ (juristes et 
lommes de foi), aux palais des émirs. Abu Yûsuf al Mansûr (m. 1199), 

été l'homme le plus hostile à la philosophie, et connu par son alliance 
ux religieux, alors il expulsa un grand nombre de philosophes et 
avants de l'Andalousie, notamment Ibn Rushd qui quitta sa ville natale 
vec beaucoup d'autres dont la plupart étaient des hommes de lettres, 
ers les royaumes voisins et vers le nord jusqu'en France. Certains 
'entre eux établirent à Montpellier une école de médecine qui fut un 
entre de diffusion de la science arabe'5. 

En Sicile, la culture arabe apparut depuis le début de la conquête 
lusulmane. Les savants siciliens d'origine arabe s'étaient consacrés 
urtout à la géographie et la philosophie. Quant à l'émigration des lettrés 
rabes et andalous en Sicile, elle a encouragé la floraison des arts 
ilamiques dans l'île, malgré la courte domination des Musulmans. Par 
Meurs, la reconquête normande a contribué au passage des éléments de 
ι civilisation musulmane vers l'Occident16. 

Certes, si Ibn Hamdis et autres poètes ont quitté l'île après l'invasion 
ormande, la plupart des intellectuels avaient préféré vivre dans le pays 
:>rès que le comte normand Roger 1er (m. 1101), leur promet sa 
rotection et de leur accorder une attention toute particulière17. Il n'y 
/ait aucune difficulté de langue entre les deux communautés, l'arabe et 

grec demeuraient les langues principales pendant le règne des 
ormands. 

Ibn Jubayr, le fameux voyageur andalou, qui séjourna quatre mois 
ι Sicile, affirme que le roi Guillaume II, parlait et écrivait la langue 
abe et était entouré de serviteurs et de pages musulmans. L'historien 
îdalou loue d'ailleurs, la tolérance prononcée du jeune roi envers les 
usulmans et souligne l'accueil favorable qu'il réservait aux poètes et 
vants arabes. 

L'empereur Frédéric II (m. 1250), qui parlait la langue arabe demeure 
plus célèbre protecteur des lettres et sciences arabes. Il écrivait des 

/res en arabe et en latin et encourageait l'étude et la traduction des 
iences arabo-islamiques. Sa cour, plus musulmane que chrétienne, était 
? beaucoup la plus cultivée d'Europe, on s'y adonnait avec passion à 
îtude des sciences et des lettres arabes18. 

Brunetto Latini précepteur principal de Dante Alighieri, dont nous 
Ons déjà parlé, avait voyagé en Espagne, cinq ans avant la naissance 

ιΤΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 13 (2002) 



TRADUCTION DES CONNAISSANCES ARABES ,8i 

de son disciple. A la cour de Tolède, il fut accueilli pa r le roi Alphonse 

le Sage et rencontra les savants m u s u l m a n s et juifs qui s 'employaient à 

t radu i re en r o m a n et en latin les au teurs arabes . 

Les différentes relations entre Arabes et Italiens ont été constantes 

sous le règne des comtes n o r m a n d s , qui s 'étaient de beaucoup exaltés 

aux sciences arabo- is lamiques . Les pr inces n o r m a n d s de Sicile furent 

complè tement conquis pa r le raffinement de la cul ture arabe . Ils firent de 

Palerme et de Naples, les pr inc ipaux centres de t raduct ion et de diffusion 

d u savoir a rabe en E u r o p e . 

Grâce aux t raduc teurs m u s u l m a n s , chrétiens et juifs, l 'Espagne , la 

Sicile et le Sud de la France , étaient au Moyen âge, les pr incipales rives 

par où la civilisation arabo-islamique a pénétré en Occident. Malheureuse­

ment , après l 'anéant issement d u rat ional isme, le m o n d e a r abo -musu lman 

a connu u n e longue décadence depu i s le XVe siècle, et la civilisation 

passa dès lors, d u Sud au Nord . 

Notes 

1 R. Dozy, Histoire des Musulmans 
d'Espagne, Ed. Brill, Leyde 1932, t. 
1, pp. 317 ss. 

2 Maurice Morère, Influence de l'amour 
courtois hispano-arabe sur la lyrique des 

•premiers Troubadours, Melun 1972, p . 
11. 

:i H.-R. Gibb, «Literature», in The 
Legacy of Islam, Oxford Univ. Press 
1965. p . 188 ff. 

4 C.-S. Albornoz, l'Espagne musulmane. 
O.P.U. - Publisud 1985, p . 317. 

5 Robert Briffault, Les Troubadours et le 
sentiment romanesque. Ed. du Chêne, 
Paris 1943, p . 67. 

6 A.-G. Palencia, Historia de la Espana 
musulmana, 3" ed., Barcelona-Buenos 
Aires 1932, p . 169. 

7 H.-G. Farmer, «Music», in The 
Legacy of Islam, p . 371. 

8 Maurice Lombard, L'Islam dans sa 
première grandeur (VHP-XT siècle). 
Ed. Flammarion, Paris 1971. p . 81. 

9 A.-G. Palencia, op. cit., p . 114. 
I0R.-R. Bezzola, Les origines et la for­

mation de la littérature courtoise en 
Occident, Ed. Champion. Paris 1944-
1963, 2 ' P . , t. 1. p . 41. 

" R. Briffault, op. cit., p . 114. 
12 Jean Rouquette, La littérature d'Oc, 

P.U.F., 3' éd., Paris 1980, p . 23. 
13 C.-S. Albornoz, op. cit., p . 414. 
" Maurice Lombard, op. cit.. pp . 81 -

82. 
Ir' Robert Briffault, op. cit.. p . 114. 
16 Maurice Lombard, op. cit.. p. 89. 
17 F. Gabrieli, «La politique arabe des 

Normands en Sicile», in Studia 
Islamica, vol. ix. 1958, p . 94 ss. 

18 Robert Briffault, op. cit.. p . 142. 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 13 (2002) 



l8'2 MOHAMMED ABBASSA 

Περίληψη 

Mohammed ABBASSA: Μετάφραση των αραβικών γνώσεων 

Ημελέτη αναφέρεται στη μετάφραση των αραβικών γνώσεων που 
πραγματοποιήθηκε στην Ευρώπη τον Μεσαίωνα από Χριστιανούς, 

Μουσουλμάνους και Εβραίους. Πρέπει να υπογραμμίσουμε ότι σχεδόν 
ολόκληρη η αραβική φιλοσοφία και η ιστορία των Μουσουλμάνων κα­
θώς και έργα της λογοτεχνίας μεταφράστηκαν από τα αραβικά σε 
γλώσσες λατινικές και στα εβραϊκά. Οι Ευρωπαίοι που ενδιαφέρθηκαν 
για τις αραβικές επιστήμες δεν είχαν τις ίδιες προθέσεις, οι στόχοι 
τους ήταν πολιτικοί, θρησκευτικοί ή επιστημονικοί. 

Η τάση της μετάφρασης έργων της αραβο-ισλαμικής παιδείας ανα­
πτύχθηκε ιδιαίτερα στην Ευρώπη κατά τον 12ο και τον 13ο αιώνα, 
5ταν οι Άραβες λόγιοι εκδιώχθηκαν από την Ανδαλουσία. Αυτοί οι φι­
λόσοφοι και άνθρωποι των επιστημών κατέφυγαν στον Βορρά όπου 
χφιερώθηκαν στη μετάφραση προς όφελος των Χριστιανών. 

Wß 

ΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 13 (2002) 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

