- Publishing

Zuykplon/Comparaison/Comparison

T6p. 13 (2002)

Metdagppaon Twv apaBlkwyv YVWOEWV
Mohammed Abbassa

doi: 10.12681/comparison.10711

Copyright © 2016, Mohammed Abbassa

Adela xpriong Creative mmons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

https://epublishing.ekt.gr | e-Ekd6tng: EKT | Mpoopaon: 31/01/2026 18:38:55



MOHAMMED ABBASSA
Traduction des connaissances arabes

Peu aprés la conquéte musulmane de I’Andalousie, presque tous les
Chrétiens et les Musulmans s’entendaient en langue arabe, langue
officielle du pays. Les Mozarabes se sentaient séduits par I’éclat des
lettres arabes et avaient abandonné la culture romano-latine, dont les
tendances sont souvent cléricales.

Un certain prétre espagnol regretta, tout en déplorant lamentablement,
ce qui est arrivé a ses coreligionnaires. Il s’agit d’Alvaro de Cordoue qui
a manifesté sa crainte a '’égard de la langue latine et son sort & I'intérieur
de I'église: «Mes coreligionnaires, dit-il, aiment & lire les poémes et les
romans des Arabes, ils étudient les écrits des théologiens et les philo-
sophes musulmans, non pour les réfuter, mais pour se former une diction
arabe correcte et plus élégante...».’

La langue arabe ne se bornait pas uniquement aux régions sous
domination musulmane, mais elle s’étendait un peu plus loin, en Castille,
a Leon et en Navarre. Aprés la reconquéte de Tolede par le roi Alphonse
VI, la langue arabe demeura encore pour plusieurs siécles, a transcrire
les actes de la vie quotidienne’. En outre, plusieurs personnalités
espagnoles et franques, qui fréquentaient & ’époque, les cours chrétien-
nes, parlaient la langue arabe.

Le bilinguisme en Andalousie a joué un rdle trés important dans la
transmission de la culture arabe en Espagne et en Provence. Selon Gibb,
les Morisques auraient accompli le role d’intermédiaire dans la diffusion
des sciences arabo-islamiques dans les royaumes chrétiens®. Mais aussi,
faut-il ajouter a ceux 1a, les Juifs et les esclaves qui s’étaient dédiés aux
traductions des connaissances arabes en Europe.

I’Andalousie qui attira les regards des nations voisines en raison de
sa civilisation la plus évoluée, a été le centre de culture le plus important
dans toute I'Europe. En outre, les villes andalouses comptaient des
milliers de bibliotheques célébres par leur fameuse quantité de livres,
sans pareil dans le reste du monde occidental’. La littérature se diffusait
en Moyen 4ge avec une rapidité inexplicable®.

Les livres latins demeuraient inhumés dans les abbayes. sous la seule
disposition des religieux, par contre, les livres arabes se répandaient dans
les fastueux palais des émirs, dans les bibliotheques des juristes et
hommes de foi et méme chez des simples citoyens de la classe populaire.

TYT'KPIZH / COMPARAISON 13 (2002)



178 MOHAMMED ABBASSA

Al Hakam II, fils de Abderrahmén III, hérita de son pére trois
bibliotheques, contenant chacune quatre cent mille volumes®.

Les Espagnols s’étonnérent lorsquils surent que Cordoue contient &
elle seule, soixante dix bibliothéques. Selon Ibn Rushd, Cordoue, au XIle
siecle, est dans le monde entier, la ville qui a le plus de livres et de
bibliothéques. Les rois de Navarre et de Barcelone, ne se dirigérent qu'a
Cordoue lorsquils auraient besoin de ces livres.

Gréace a la liberté des religions prononcée par les émirs andalous au
profit des Gens du Livre, nombreux étudiants espagnols, francs, anglais
et italiens fréquentaient les écoles de Cordoue dans le but d’acquérir les
sciences et cultures arabo-islamiques. D’aprés Farmer, la musique était
introduite au programme d’études, et les étudiants apprenaient les
sciences arabes directement, sans recourir a des traducteurs en latin.
C’est ainsi que les Mozarabes étaient chargés de diffuser la culture arabe
en Europe’.

Dés leur rencontre avec les Arabes, les Chrétiens se souciérent de la
traduction des sciences arabo-islamiques, et pour lesquelles s’engouaient
nombreux lettrés européens de I’époque, surtout quand ces derniers
surent que les Musulmans avaient traduit et emprunté a la science
grecque, toute la philosophie; par contre, les Européens, pendant le
Moyen age, I'ignorent presque complétement.

Les poetes occitans ne connaissent Platon que d’aprés une seule
source: les traductions d’ouvrages arabes par les Juifs espagnols. Ces
traductions ont eu un grand écho dans le Nord de I'Espagne, et méme
dans les seigneuries du Midi, qui les ont encouragées. Les ouvrages
arabes passérent en Occident chrétien, surtout pendant la prise de Toléde
par Alphonse VI, en 1085°

Pendant le regne d’Alphonse VI, Tolede fut le centre le plus
important duquel, s’est propagée la plupart des sciences arabo-islamiques
vers I'Europe. Apres avoir créé 'un des brillants centres de traduction,
le «Colegio de traductores toledanos», le monarque espagnol a fait appel
a d’éminentes personnalités juives et mozarabes en vue de vivifier la
traduction et la transcription.

Le College de Toléde a connu de véritables traducteurs venus des

.cays lointains, tels que les Anglais Robert de Kelton et Adelard de Bath,
‘italien Gerardo de Cremona et le Juif Abraham ben Azra. Les Anglais,
es Espagnols et les Italiens, quant a eux, s’étaient consacrés aussi a la
raduction de I’Arabe aux langues romanes ou au Latin. Gerbert
I’Aurillac, Companus de Navarre, Morlay et Alphonse le Sage, étaient
>3 noms les plus remarquables en s’attachant a la traduction arabe.
rlce & eux, les sciences et les lettres arabes ont pu étre transmises en
iurope.

YI'KPIZH / COMPARAISON 13 (2002)



TRADUCTION DES CONNAISSANCES ARABES 179

Le mérite des traductions arabes aux langues latines, revient au Don
Raimondo, évéque de Toleéde (m. 1150), qui, & I'époque, était conseiller
du roi de Castille, il fut chargé de diriger I'association des traducteurs
tolédanais sous le patronage du roi Alphonse, VII. Il attachait une
importance particuliére aux traductions de cette école espagnole et
insistait & transmettre 4 ses coreligionnaires et au monde latin, tout ce
qui est arabe ou islamique.

Le roi Alphonse X, quant a lui, créa a Murcie le «College d’études
islamiquesx, avec la collaboration d’un philosophe arabe. Apres quelques
années de sa fondation, le Collége fut transféré a Séville ot nombreux
lettrés juifs et musulmans venant de I’Andalousie l'ont fréquenté’.
Alphonse le Sage avait confié la traduction du Saint Coran a ses
traducteurs.

Le pape Gerbert d’Aurillac (m. 1003) s’est rendu en Andalousie
pour s’initier aux études islamiques, et lorsquil voulut diffuser en
Europe ce quil a appris des savants arabes, ses coreligionnaires 1’accus-
erent d’avoir vendu son dme au diable. Gerbert (le pape Sylvestre 11). se
rendit aussi & Tolede ou1 il séjourna trois ans en terre d’Espagne afin de
pouvoir compléter son instruction.

Brunetto Latini, le maitre de Dante Alighieri, lui aussi voyagea en
Espagne en qualité d’ambassadeur auprés du roi Alphonse le Sage, le
brillant protecteur des traducteurs. L’ambassadeur italien visita les écoles
de Séville et de Tolede, qui a I’époque, étaient préoccupées par la
traduction au latin, des différentes sciences islamiques. C’est grace a
Brunetto Latini que Dante s’est inspiré des lettres et sciences arabo-
islamiques.

Au Xle siécle, a Saint-Vanne de Verdun, écrit Bezzola, Siméon
enseigne 'arabe, le copte et le syriaque', et & Narbonne, les fréres juifs
Ibn Azra, se mirent & enseigner et a traduire les livres de science et de
philosophie arabes", et a Montpellier, les médecins arabes et juifs
d’Espagne, transmettent aux étudiants chrétiens dans les hopitaux de la
ville et & I'université, les lecons de la médecine arabe'.

De toutes les parties du monde, les étudiants affluent en Andalousie
pour s’adonner aux sciences arabes dont Cordoue était le noble foyer. Si
les Francs ne connaissaient que peu de choses sur 'art romain, ils ne
savaient absolument rien sur celui des Grecs. Par ailleurs, les Arabes
avaient traduit presque toute la philosophie grecque. C’est pourquoi les
Européens riont pas hésité a fréquenter I’Andalousie et y puiser a la fois.
les sciences arabes et la philosophie grecque.

La poésie lyrique andalouse traversa les Pyrénées et I’érotisme
platonique arabe engendra en Provence 'amour chevaleresque. Cet amour
ne doit étre, en aucun cas, relié aux authentiques théories amoureuses de

ZYTKPIZH / COMPARAISON 13 (2002)



86 MOHAMMED ABBASSA

’laton ni aux purs idéaux chrétiens”, ni aux écrits d’Ovide ou aux
ragments de Fortunat. Le circuit d’Aristote, pensée grecque traduite en
rabe, passa de I'Orient vers ’Espagne et les centres juifs du Languedoc
sour atteindre au Xllle siécle, la Sorbonne'.

Il incombe d’évoquer que I'époque des Almoravides et des
\Imohades a été marquée par la domination des fuqahd (juristes et
ommes de foi), aux palais des émirs. Abu Yisuf al Mansr (m. 1199),
été 'homme le plus hostile & la philosophie, et connu par son alliance
ux religieux, alors il expulsa un grand nombre de philosophes et
avants de I’Andalousie, notamment Ibn Rushd qui quitta sa ville natale
vec beaucoup d’autres dont la plupart étaient des hommes de lettres,
ers les royaumes voisins et vers le nord jusquen France. Certains
’entre eux établirent & Montpellier une école de médecine qui fut un
entre de diffusion de la science arabe®.

En Sicile, la culture arabe apparut depuis le début de la conquéte
wsulmane. Les savants siciliens d’origine arabe s’étaient consacrés
urtout & la géographie et la philosophie. Quant & I’émigration des lettrés
rabes et andalous en Sicile, elle a encouragé la floraison des arts
lamiques dans I'ile, malgré la courte domination des Musulmans. Par
illeurs, la reconquéte normande a contribué au passage des éléments de
| civilisation musulmane vers I'Occident’.

Certes, si Ibn Hamdis et autres poétes ont quitté I'ile aprés 'invasion
ormande, la plupart des intellectuels avaient préféré vivre dans le pays
orés que le comte normand Roger ler (m. 1101), leur promet sa
rotection et de leur accorder une attention toute particuliéere”. Il ny
vait aucune difficulté de langue entre les deux communautés, ’arabe et

grec demeuraient les langues principales pendant le régne des
ormands.

Ibn Jubayr, le fameux voyageur andalou, qui séjourna quatre mois
1 Sicile, affirme que le roi Guillaume II, parlait et écrivait la langue
‘abe et était entouré de serviteurs et de pages musulmans. L’historien
wdalou loue d’ailleurs, la tolérance prononcée du jeune roi envers les
usulmans et souligne I'accueil favorable quil réservait aux poétes et

~wants arabes.

L’empereur Frédéric II (m. 1250), qui parlait la langue arabe demeure

plus célébre protecteur des lettres et sciences arabes. Il écrivait des

/res en arabe et en latin et encourageait I'étude et la traduction des
iences arabo-islamiques. Sa cour, plus musulmane que chrétienne, était
> beaucoup la plus cultivée d’Europe, on s’y adonnait avec passion &
‘tude des sciences et des lettres arabes'.

Brunetto Latini précepteur principal de Dante Alighieri, dont nous
'ons déja parlé, avait voyagé en Espagne, cinq ans avant la naissance

(TKPIZH / COMPARAISON 13 (2002)



TRADUCTION DES CONNAISSANCES ARABES 181

de son disciple. A la cour de Toléde, il fut accueilli par le roi Alphonse
le Sage et rencontra les savants musulmans et juifs qui s’employaient a
traduire en roman et en latin les auteurs arabes.

Les différentes relations entre Arabes et Italiens ont été constantes
sous le régne des comtes normands, qui s’étaient de beaucoup exaltés
aux sciences arabo-islamiques. Les princes normands de Sicile furent
complétement conquis par le raffinement de la culture arabe. IIs firent de
Palerme et de Naples, les principaux centres de traduction et de diffusion
du savoir arabe en Europe.

Grace aux traducteurs musulmans, chrétiens et juifs, I’Espagne, la
Sicile et le Sud de la France, étaient au Moyen age, les principales rives
par ou la civilisation arabo-islamique a pénétré en Occident. Malheureuse-
ment, aprés ’anéantissement du rationalisme, le monde arabo-musulman
a connu une longue décadence depuis le XVe siecle, et la civilisation
passa des lors, du Sud au Nord.

Notes

'R. Dozy, Histoire des Musulmans
d’Espagne, Ed. Brill, Leyde 1932, t.
1, pp. 317 ss.

* Maurice Morere, Influence de 1’amour
courtois hispano-arabe sur la lyrique des
' premiers Troubadours, Melun 1972, p.
11.

*H.-R. Gibb, «Literature», in The
Legacy of Islam, Oxford Univ. Press
1965, p. 188 ff.

“ C.-5. Albornoz, I’Espagne musulmane,
O.P.U. - Publisud 1985, p. 317.

® Robert Briffault, Les Troubadours et le
sentiment romanesque, Ed. du Chéne,
Paris 1943, p. 67.

® A.-G. Palencia, Historia de la Espafia
musulmana, 3* ed., Barcelona-Buenos
Aires 1932, p. 169.

"H.-G. Farmer, «Music»,
Legacy of Islam, p. 371.

in The

* Maurice Lombard. L’Islam dans sa
premiere grandeur (VIII*-XI* siecle).
Ed. Flammarion, Paris 1971, p. 81.

® A.-G. Palencia, op. cit., p. 114.

' R.-R. Bezzola, Les origines et la for-
mation de la littérature courtoise en
Occident, Ed. Champion, Paris 1944-
1963, 2° P., t. 1. p. 41.

"' R. Briffault. op. cit., p. 114. .

? Jean Rouquette, La littérature d’Oc,
P.U.F., 3 éd., Paris 1980, p. 23.

'* C.-S. Albornoz, op. cit., p. 414.

' Maurice Lombard, op. cit.. pp. 81-
82.

'* Robert Briffault, op. cit., p. 114.

' Maurice Lombard, op. cit., p. 89.

" F. Gabrieli, «La politique arabe des
Normands en Sicile», in Studia
Islamica, vol. ix. 1958, p. 94 ss.

' Robert Briffault, op. cit., p. 142.

ZYTKPIZH / COMPARAISON 13 (2002)



182 MOHAMMED ABBASSA
MepiAndn
Mohammed ABBASSA: M etdppoom twv apafixddv yvoewv

Hpa)\é'rn OVOPEPETOL OTY UETAPENOY TWV XPABIXWY YVOOEWY TTOL
mpaypatorofnxe oty Evpdmn tov Meosaiwva and Xpiotiavoig,
MovoovApévoug xor Efpaiovg. Mpénel va vroypappioovpe 6t oxeddv
oAdxAnpY M cpofxyy @rhocogia xau v tatopia Twv MovGovApdvwyY xo-
0g xar épyo NG AOYOTEXVIOG METAPEAGTNXOY OO Ta opofLxd oe
YAWooeg Aatvixég xou ota efpaixéd. Ou Evpwraiolr wov evdiopépbnxov
oo g opofBixég emotiueg dev elyav Tig Oteg mpobéoelg, oL atéYOL
toug Nty TOALTIXOL, BpnoxevTxol N emLoTNUOVIXOL.

H tdon tng petdppaong Epywv g apaBo-tohopixig Totdeiog ava-
rtoybnxe Wiaitepa oy Evpwmyn xatd tov 120 xow tov 130 owddive,
jtov o ApafBeg Adylor exdiwybnxayv amd v Avdarovoia. Avtol ot @u-
\booopotl xat dvhpwror Twy eToTNUWY xaTépuYay otov Boppd 6mouv
XPLEPWONXOY 0T UETAPPAOT TIPOG OPEAOG TwV XOLOTIAVDVY.-

YI'KPIZH / COMPARAISON 13 (2002)


http://www.tcpdf.org

