
  

  Σύγκριση/Comparaison/Comparison 

   Τόμ. 5 (1993)

  

 

  

  Θέατρο και Διαφορότητα : Η Κωμωδία της Μύγας
του Βασίλη Ζιώγα και Ο Κήπος των Ηδονών του
Fernando Arrabal 

  Ζωή Σαμαρά   

  doi: 10.12681/comparison.10715 

 

  

  Copyright © 2016, Ζωή Σαμαρά 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Σαμαρά Ζ. (2017). Θέατρο και Διαφορότητα : Η Κωμωδία της Μύγας του Βασίλη Ζιώγα και Ο Κήπος των Ηδονών
του Fernando Arrabal. Σύγκριση/Comparaison/Comparison, 5, 84–94. https://doi.org/10.12681/comparison.10715

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 25/01/2026 13:05:04



Ζ Ω Η D A M A P A 

Θέατρο και Διαφορότητα 

Η Κωμωδία της Μύγας του Βασίλη Ζιώγα 
και Ο Κήπος των Ηδονών του Fernando Arrabal* 

Nous sommes des êtres regardés 
dans le théâtre du monde. 

JACQUES LACAN, Séminaire xi 

Ι Ο ΘΕΑΤΡΟ ΘΕΩΡΕΙΤΑΙ ΩΣ Ο ΚΑΤ' ΕΞΟΧΗΝ ΧΩΡΟΣ ΤΗΣ ΕΤΕΡΟΤΗΤΑ!. 

Στο θεατρικό κείμενο η δημιουργική συνείδηση εγκαταλείπει την 
ιδιότητα της ως υποκείμενο για να υλοποιηθεί με τη φωνή των 
προσώπων.1 Μέσο έκφρασης της λυρικής ποίησης αλλά και της 
αφήγησης στο πρώτο πρόσωπο, το Εγώ επενδύει, στο θεατρικό 
έργο, όλη τη δυναμικότητα του στην ομιλία του Άλλου. Επιπλέον 
ο θεατρικός συγγραφέας δεν εγκλωβίζει τις δημιουργίες του σε ένα 
τρίτο ενικό πρόσωπο, το μη-πρόσωπο σύμφωνα με τη θεωρία της 
εκφώνησης,2 αλλά τις μεταλλάσσει σε ένα Εγώ αυτόνομο που συ­
μπεριλαμβάνεται στο Γίγνεσθαι του έργου. Ιδιαιτερότητα του λό­
γου είναι ότι το μήνυμα που εκπέμπει προέρχεται από τον Άλλο,3 

ενώ ο λόγος του Άλλου είναι ο λόγος του κυκλώματος στο οποίο 
g5 εντάσσεται το υποκείμενο.4 Ά λ λ ο ς σημαίνει επομένως μια όψη του 
d· Εγώ, ενώ λόγος είναι το ασυνείδητο5 του υποκειμένου, αλλά και η δι-
ζ υποκειμενική κουλτούρα, λχο οεατρικο έργο μάταια ψάχνουμε τη φωνή 
5 του συγγραφέα, γιατί συνυφαίνεται με τις φωνές αυτών που ομιλούν. Θα 
S βρεθεί αναλλοίωτη μόνον στο περι-κείμενο, δηλαδή σ' αυτά που έγραψε 
β ο δραματουργός γύρω από την έκταση του κειμένου αυτού καθ' εαυτού: 
"Β" στον τίτλο και υπότιτλο του έργου, σε τυχόν σημειώσεις, προλόγους και 
g σχόλια και κυρίως στις σκηνικές οδηγίες. 

ί* Στην παράτταση τη σκυτάλη παίρνουν πραγματικά άτομα τα οποία 
ζουν μέσα στο χώρο και το χρόνο. Πάνω στη σκηνή, οι ηθοποιοί απο-

Î * Μια πρώτη μορφή αυτής της μελέτης παρουσίασα στο Διεθνές Συνέδριο Θεατρολο-

ί γίας και Σημειολογίας του Θεάτρου (Αθήνα, 3-4 Απριλίου 1993)· 



ΘΕΑΤΡΟ ΚΑΙ ΔΙΑΦΟΡΟΤΗΤΑ 

ποιούνται το Εγώ τους για να εκφράσουν τον Άλλο, όπως κι ο συγγρα­
φέας απαρνήθηκε τον εαυτό του και, στη σκηνή του λόγου, δημιούργησε 
πρόσωπα που απεικονίζουν τον Άλλο. Ωστόσο ο ηθοποιός ενσαρκώνει 
με τον καλύτερο δυνατό τρόπο την ετερότητα. Όχι μόνον είναι ο Άλ­
λος, αλλά και γνωρίζει διαρκώς ότι ο άλλος τον οποίο υποδύεται δεν 
μπορεί να γίνει ένα Εγώ, ακόμη και όταν ο ρόλος που παίζει ταυτίζεται 
με την ίδια του την ύπαρξη. Αυτό συμβαίνει γιατί συμμετέχει σε ένα 
θέαμα, είναι επομένως ο Άλλος γι' αυτόν που τον βλέπει. Στα μάτια 
αυτού που μας θεάται αντιπροσωπεύουμε την ετερότητα. Αυτή η νέα 
υπόσταση του ατόμου, δημιούργημα καθαρά του θεάτρου, καταλύει 
την απόσταση που χωρίζει το μύθο από την πραγματικότητα. Αρω­
γοί στη σύνδεση του φανταστικού με το πραγματικό είναι ο χώρος και ο 
χρόνος ως δύο ξεχωριστές έννοιες, οι οποίες προδίδουν τη γενετική τους 
συγγένεια. 

Στην παράσταση δεν είμαστε μονάχα συμ-παραστάτες σε ένα θέαμα, 
αλλά και θεατές σε μια στιγμή κατά την οποία συντελείται μια μεταμόρ­
φωση: ο λόγος του συγγραφέα εκφέρεται διά μέσου των κινήσεων και της 
εκφραστικότητας του ηθοποιού. Ο λόγος γίνεται σώμα: σώμα όμως συμ­
βολικό, αφού πάνω στη σκηνή δεν αντιπροσωπεύει ούτε τον ηθοποιό 
ούτε το θεατρικό πρόσωπο, αλλά το σημείο σύγκλισης των δύο. Μπο­
ρούμε εδώ να αναρωτηθούμε: ποιες είναι οι σχέσεις σώματος και λόγου 
στο θέατρο6 και αν αυτές οι σχέσεις εντάσσονται στον άξονα του χώρου 
και του χρόνου. Επιπροσθέτως μπορούμε να ερευνήσουμε τα δύο συστα­
τικά του χωροχρόνου ως δρώντα και να μελετήσουμε την επίδραση που 
έχει στον θεατρικό λόγο η υπερφόρτιση του ενός εις βάρος του άλλου. 

Αν το θέατρο χαρακτηρίζεται από ετερότητα, αυτό συνεπάγεται ότι S 
κύριο γνώρισμα του είναι επίσης η διυποκειμενικότητα: επικοινωνία ανά­
μεσα στα πρόσωπα παρόντα ή απόντα (διάλογος), μεταξύ των παραγό- § 
ντων της θεατρικής πράξης (συγγραφέα-σκηνοθέτη, σκηνοθέτη-ηθοποι-
ών και —γιατί όχι;— θεωρητικού του θεάτρου - σκηνοθέτη), μεταξύ πα­
ραγόντων και προσώπων (ερμηνεία). 

Παραδείγματα της σύνθετης μορφής που παίρνει η ετερότητα στο g 
θέατρο μας παρέχουν τα έργα του Πιραντέλο. Στο Απόψε αυτοσχέδια- * 
ζούμε ο σκηνοθέτης, πρόσωπο του έργου, αναλαμβάνει όλη την ευθύνη £ 
για την παράσταση και περιορίζει την επιρροή του συγγραφέα στο δρά­
μα, δηλαδή στο λογοτεχνικό κείμενο. Ο- Πιραντέλο δανείζει το όνομα 
του στο συγγραφέα, πρόσωπο στο οποίο αναφέρεται ο σκηνοθέτης7 και 

i o 

< 
cd 
< 
cu 

ο 



ΖΠΗ Σ Α Μ Α Ρ Α 

που απουσιάζει από τη σκηνή, όπως οι πραγματικοί συγγραφείς. Με 
αυτό τον τρόπο μετατρέπει συνειδητά τον εαυτό του σε Άλλο, είναι 
επομένως περισσότερο ηθοποιός παρά συγγραφέας, ενώ αποκαλύπτει 
τους μηχανισμούς του θεάτρου, οι οποίοι βασίζονται σαφώς στην έννοια 
της ετερότητας. 

Η ύπαρξη του Άλλου οδηγεί στη συνειδητοποίηση της διαφορετικό­
τητας, για την οποία ο Jacques Derrida επινόησε τον φιλοσοφικό όρο 
difference, που προέρχεται, όπως επισημαίνει ο ίδιος,8 από τη μετοχή 
ενεστώτος του ρήματος différer. Différance είναι μαζί διαφορά (dif­
férence) και η χρονική υπόσταση της διαφοράς, όπως το ρήμα différer 
που σημαίνει «διαφέρω» και «αναβάλλω». Ο όρος επομένως αντιστοιχεί 
στις λέξεις μεταβολή και αναβολή, δηλαδή η διαφορά μέσα στο χώρο 
(επέκταση) και η διαφορά μέσα στο χρόνο (παράταση) ταυτίζονται. Για 
να μεταφράσω τον όρο του Γάλλου φιλοσόφου ανατρέχω στον Πλάτωνα, 
ο οποίος μας παρέχει μια παρόμοια έννοια και παρόμοια λέξη. Πρόκει­
ται για τη λέξη διαφορότης που εκφράζει την έννοια της αλλότητας 
του Lacan και της χωροχρονικής διαφοράς του Derrida. 

Ο Σωκράτης λέει στον Θεαίτητο: 

Φράσω, èàv otoç re γ&ωμαι. Όρθήν eytuye ίχων δόξαν nepì σου, èàv μίν 
προσλάβω τον σον λόγο*>, γιγρώσκω δη σβ, ά 6è μη, δοξάζω μόνον. 

Ο Θεαίτητος συναινεί και ο Σωκράτης συνεχίζει: 

Λόγο9 δέ ye ην ή rrjç σης διαφορότητος έρμηνβία.9 

Που σημαίνει: Αν προσθέσω το δικό σου λόγο στη γνώμη που έχω για 
S? σένα, τότε σε γνωρίζω, αλλιώς έχω μόνο απλή γνώμη για σένα. Ο λό­

γος ήταν η ερμηνεία της διαφορότητάς σου. Επομένως, ο λόγος μου, ο 
οποίος απευθύνεται στον Άλλο, συγκροτεί την ταυτότητα μου και οριο­
θετεί τη διαφορότητά μου. 

Πριν όμως προχωρήσουμε σ αυτόν τον προβληματισμό, πρέπει να 
αναρωτηθούμε με τον Παρμενίδη μήπως ο χώρος και ο χρόνος ανήκουν 

» στο Φαίνεσθαι και όχι στο Είναι και να εξετάσουμε το θέατρο με τα δε-
È δομένα της θεωρητικής οντολογίας. Θα μπορούσαμε να οδηγηθούμε στη 

w διαπίστωση ότι το θέατρο είναι Εν, αιώνιο και αμετάβλητο μέσα στο 
χρόνο και έξω από το χρόνο, όπως ο άνθρωπος που «είναι ένας και μονα-

UL δικός στους αιώνες» στην Κωμωδία της Μύγας του Βασίλη Ζιώγα,10 ενώ 
W τα υλικά από τα οποία γίνεται το θέατρο —λόγος, πρόσωπα, χώρος, 

2 
ζ 

i 
< 
ce 
< 
CU 

a 



ΘΕΑΤΡΟ ΚΑΙ ΔΙΑΦΟΡΟΤΗΤΑ 

χρόνος— ανήκουν στην περιοχή της ετερότητας, είναι επομένως φαντα-
σιακά, όπως οι φανταστικοί αριθμοί των μαθηματικών. Καθώς η γλώσσα 
του Παρμενίδη είναι παραστατική, σχεδόν θεατρική, ενισχύεται η πρό­
κληση για μια εφαρμογή της φιλοσοφίας του στη μελέτη του θεάτρου. 

Αντιθέτως η ετερότητα, το Qartpov των Αρχαίων, ως βασική έννοια 
της φιλοσοφίας, οδηγεί στην ποικιλότητα: αν ο Άλλος υπάρχει, δεν 
μπορεί παρά να είναι διαφορετικός για να ξεχωρίζει από το Εν. Ένα 
είναι βέβαιο: όταν το Εγώ του θεατρικού συγγραφέα εμφανίζεται ως 

Άλλος, μεταβάλλεται σε παντοδύναμο όπλο εναντίον του καταναλωτι­
κού αναγνώστη/θεατή. 

Ως γνωστόν, η έννοια του χωροχρόνου βασίζεται στη θεωρία της σχε­
τικότητας του Einstein. Είναι αξιοσημείωτο το γεγονός ότι στις αρχές 
της δεκαετίας του 1930 τρεις διαφορετικοί στοχαστές, ο Bakhtin, ο Ba­
chelard και ο Borges, σε πολύ απομακρυσμένες μεταξύ τους χώρες, μι­
λούν για το χώρο και το χρόνο ως ένα αδιάλειπτο φαινόμενο. Ο Μπα-
χτίν, στον οποίο οφείλουμε τη μετατροπή της έννοιας σε θεωρητικό σύ­
στημα για τη μελέτη του μυθιστορήματος, βασίζεται στον Αϊνστάιν, ο 
οποίος εκλαμβάνει το χρόνο ως τέταρτη διάσταση του χώρου, επομένως 
ως συστατικό και ταυτόχρονα παράγωγο του χώρου. Στον Μπαχτίν ο 
χρόνος γίνεται Ιστορία και καταβροχθίζει το χώρο.11 Κατά κάποιο πε­
ρίεργο τρόπο, ο Ρώσος θεωρητικός προβλέπει τη σπουδαιότητα του χρό­
νου στην επιστήμη σήμερα, όταν διαπιστώνει ότι ο χρόνος είναι η δεσπό­
ζουσα αρχή των λογοτεχνικών έργων.12 

Όταν ο Jacques Lacan αντικατέστησε το cogito ergo sum με το cogi­
to ibi sum,13 όχι σκέπτομαι άρα υπάρχω, αλλά σκέπτομαι εκεί που 
υπάρχω, πρόβαλε την ύπαρξη ως απόρροια του χώρου και το χώρο ως S 
έκταση και αφετηρία της σκέψης, όπως ο Gaston Bachelard είχε συλλά- ^ 
βει το hic et nunc ως σημείο εκκίνησης του Είναι.14 Καθώς ο χρόνος g 
έχει πρωταρχική σημασία στη λακανική ψυχανάλυση και καθώς το ασυ- < 
νείδητο —«ο λόγος του Άλλου», όπως το προσδιορίζει ο Lacan15— εμ- | 
φανίζεται απογυμνωμένο από το χρόνο, είναι πιθανόν ότι η παραλλαγή ô 
της περίφημης ρήσης του Descartes αναφέρεται σε λειτουργίες του ασυ- = 
νειδήτου, το οποίο επιπλέον περιγράφεται από την ψυχανάλυση ως η £ 
άλλη σκηνή.1 6 w 

Η θεωρία της σχετικότητας άλλαξε τον τρόπο θέασης της πραγματι­
κότητας και έβαλε σε άλλη πορεία την επιστημονική έρευνα. Αν τα VM 
πορίσματα της αμφισβητούνται σήμερα από τους ίδιους τους επιγόνους ν/ 



Ζ Ω Η Σ Α Μ Α Ρ Α 

της, είναι γιατί άνοιξε το δρόμο για τη συμπαντική σκέψη. Έτσι ο 
χρόνος δεν θεωρείται σήμερα ως η τέταρτη αλλά ως η βασική διάσταση 
του χωροχρόνου. Ο χρόνος είναι ένα κενό μέσα στο οποίο κινδυνεύουμε 
να χαθούμε, μια δύναμη που μας παρασύρει ή που μας διασπά σε άπειρα 
μόρια.17 Το θέατρο θα μπορούσε να μελετηθεί σύμφωνα με τους προ­
βληματισμούς της κοσμολογίας, γιατί ο χωρόχρονος, αν και μαθηματική 
έννοια, είναι από τα πιο σημαντικά στοιχεία του. 

Για να ελέγξω την ορθότητα της θεωρίας που προτείνω για την «ανά­
γνωση» του θεατρικού λόγου —της διαφορότητας με χωροχρονικές δια­
στάσεις—, θα χρησιμοποιήσω δύο θεατρικά έργα χωρίς εμφανή κοινά 
σημεία μεταξύ τους, με αφετηρία το έτος συγγραφής τους, όπως δηλώ­
νεται από τους ίδιους τους δραματουργούς, δηλαδή το 1967: την Κωμω­
δία της Μύγας του Βασίλη Ζιώγα και τον Κήπο των Ηδονών του Φερνά-
ντο Αραμπάλ. Τώρα αν προκύψουν ομοιότητες, αυτό προέρχεται από 
το θαύμα που ονομάζεται ιστορική στιγμή και στο οποίο οφείλει τη 
γένεση της η τέχνη. 

2JT/]V Κωμωδία του Ζιώγα, που αυτοαποκαλείται επίσης φάρσα, ο χρό­
νος είναι ελαστικός όπως στο θέατρο του Ionesco και εντάσσει το έργο 
σε μια ομάδα: το θέατρο του παραλόγου. Γνωστός στο έργο σχεδόν 
αποκλειστικά ως «ο Δολοφόνος» —δολοφόνος όμως του Εγώ και όχι 
του Άλλου, δολοφόνος της δικής του αλλοτριότητας—, ο ήρωας είναι 
«ακαθόριστης ηλικίας» (σ. 42). Όταν αφηγείται τις κινήσεις του την 
ημέρα του «φόνου», εμπλέκει επιθυμίες του παρόντος που παραλληλί­
ζουν τις δύο στιγμές —τη στιγμή της αφήγησης και τη στιγμή της 

S δράσης— όπως όταν ζητά νερό (σ. 45) > όταν οραματίζεται μια πηγή (σ. 
^ 47) ή ^ τ α ν γίνεται η αναπαράσταση του εγκλήματος (σσ. 76-77)· Για το 
§ καινούργιο καπέλο που επιθυμούσε να αγοράσει, θα μιλούσε στη γυναί-
< κα του «Μια ή δύο μέρες μετά το γάμο [τους]. Ένα ή δύο χρόνια... 
Ι Μπορεί και είκοσι ή σαράντα» (σ. 47)· Αντίθετα όμως με το θέατρο του 
ô παραλόγου, στο έργο του Ζιώγα προσφέρεται μια εξήγηση φιλοσοφικού 
g επιπέδου, η οποία μετατρέπει την «κωμωδία», όπως την θέλει ο τίτλος, 
è σε τραγική φάρσα, όπως την υπονοεί ο υπότιτλος ( τ ρ α γ ι κ ή , με δια-

£ κείμενο τον Ιονέσκο).18 

Τα δρώμενα συμβαίνουν, μας πληροφορεί ένα από τα πρόσωπα του 
έργου, η Γραμματεύς, «μέσα στο μηδενισμένο χρόνο του πλανήτη μας» 
(σ. 65). Ο πλανήτης μας (χώρος) μετατρέπεται σε ένα κενό που κατά-



ΘΕΑΤΡΟ ΚΑΙ ΔΙΑΦΟΡΟΤΗΤΑ 

βροχθίζει το χρόνο, τον κάνει κατάλευκο ή φωτοσκίασμα, όμοιο με τον 
ήρωα, που είναι «ντυμένος άσπρο-μαύρο σαν αρνητικό φωτογραφίας» 
(σ. 43)* ^ π ω ζ δηλώνει ο συγγραφέας στην περιγραφή του σκηνικού. Κα­
θώς η φωτογραφία είναι αντανάκλαση της ζωής και τέχνη, κάθε σχόλιο 
για τον ήρωα από την πλευρά της γραφής μπορεί να μετατραπεί σε 
αυτο-σχόλιο. Στην ομιλία της Γραμματέως, όταν ο αιώνας πλησιάζει 
βτο τέλος του (σ. 64) και ο καινούργιος αιώνας έρχεται σκοτεινός (σ. 
66), έχουμε την αίσθηση ότι φτάνει το τέλος του κόσμου, αλλά και το 
τέλος της παράστασης, όπως στο έργο του Beckett Τέλος τον Παιχνιδιού. 

Όταν ο Ανακριτής ρωτά τον Δολοφόνο ποια Κυριακή σκότωσε τη 
γυναίκα του, εκείνος απαντά, όπως και για το καπέλο: «Ή την περασμέ­
νη ή πριν δύο χρόνια, μπορεί και είκοσι». Μολονότι δεν είναι βέβαιος 
για το έτος, δεν αμφιβάλλει διόλου για την ημέρα, «γιατί τα παιδιά 
παίζαν στο δρόμο από το πρωί» (σ. 58). Ο χώρος (δρόμος) και η στιγ­
μή (πρωί) σηματοδοτούν την ημέρα (Κυριακή), που είναι διαφορετική 
από τις άλλες, που σημαδεύεται (α') από ετερότητα και (β') από το 
παιχνίδι, όπως και η θεατρική παράσταση. Ταυτόχρονα η παρουσία του 

Άλλου (παιδιά) επιβεβαιώνει την ύπαρξη του υποκειμένου. 
Πολλαπλές είναι οι προσπάθειες του Δολοφόνου να περπατήσει στο 

δάσος (σσ. 46-77)· Ο χώρος αυτός πρωτοεμφανίζεται ως ζωγραφιά πά­
νω στο παραβάν, το οποίο δηλώνεται ως χώρος μεταμφιέσεων της 
Γραμματέως (σ. 43)· Όπως θα πει ο Δολοφόνος: «Μπαινοβγαίνω στη 
φύση — Πηγαινοέρχομαι στο χρόνο» (σ. 66). Αυτές οι προσπάθειες 
διείσδυσης στο χωρόχρονο με τη μορφή περιπάτου στο δάσος είναι μια 
κάθοδος στον Άδη ή στα έγκατα της ανθρώπινης ψυχής. Ζωγραφισμέ­
νο στο παραβάν, το δάσος είναι χώρος χωρίς πραγματική διάσταση, g? 
πάνω σε χώρο μεταμφιέσεων, επομένως είναι πρωταρχικά χρόνος και Ä 

όχι χώρος, παράταση και όχι επέκταση. Η αρχετυπική κίνηση προς το § 
κέντρο του δάσους εικονίζει μια ψυχαναλυτική και μεταφυσική έννοια, < 
με οντολογικές διαστάσεις. Παίζεται σαν σε ρουλέτα η ίδια η ύπαρξη | 
του ανθρώπου. Η περιήγηση στο χρόνο μετατρέπεται σε ασφυκτικό κε- 6 
νό στο χώρο: «Κανένας δεν έρχεται πρώτος στη ζωή», λέει ο Δολοφό- g 
νος. «Πριν απ* το τέρμα είναι ένας λάκκος, όπου συναντιούνται οι πρώ- * 
τοι με τους τελευταίους» (σ. 48)· Ή μπορεί να βρεθούμε αντιμέτωποι w 
με την αντίθετη κατάσταση: ένα χάος στο οποίο αιωρούμαστε. Όπως λέει 
ο ήρωας για τη γυναίκα του: «Ξεχνιόταν ατόφια μέσα στο σύμπαν. Απλω­
νόταν ήσυχα-ήσυχα προς όλες τις κατευθύνσεις του αχανούς» (σσ. 7Ι~72)· 



Ζ Ω Η Σ Α Μ Α Ρ Α 

Σ' αυτές τις περιγραφές έχουμε δύο μορφές του θανάτου: το λάκκο, τον 
τάφο —μετά τη ζωή— και το αχανές, το χάος — πριν από τη ζωή. 

Είναι προφανές ότι το δάσος στην Κωμωδία της Μύγας είναι σύμβολο. 
Όχι απλώς ζωγραφισμένο και αποτυπωμένο σε κασέτες (εμφανίζεται 
επομένως ως τέχνη ή τέχνασμα), αλλά κυρίως πάνω στο παραβάν, δη­
λαδή άμεσα συνδεδεμένο με τη μεταμφίεση, υποδηλώνει το χώρο της 
τέχνης και την πρωτεϊκή μορφή που η τέχνη παίρνει μέσα στο χώρο και 
το χρόνο. Τόπος παραμυθιών, το δάσος είναι γεμάτο ψευδαισθήσεις, 
όπως και η θεατρική παράσταση. 

Όντως η πλοκή του έργου είναι μια πορεία προς τη θεατρικότητα. 
Γενικά ο λόγος γίνεται παγίδα στο θέατρο του παραλόγου. Όμως στην 
Κωμωδία της Μύγας ο ήρωας αρνείται να παγιδευτεί από το λόγο, προ­
βάλλει το σώμα του ως ασπίδα για να προφυλαχτεί από τις κακοτοπιές 
της γλώσσας. Εδώ ο Ζιώγας ανήκει στην παράδοση του Artaud ο ο­
ποίος απονέμει στο σώμα τον πρωταρχικό ρόλο. Για τον Ανακριτή το 
σώμα του ήρωα είναι σαφώς ένα σύμβολο, καθώς μένει ακίνητο μπρο­
στά του, έρμαιο των παράλογων ενστίκτων του, τα οποία θέτουν και το 
δικό του σώμα στο προσκήνιο. 

Για να ελευθερωθούν από την παγίδα της γλώσσας, τα πρόσωπα κα­
ταφεύγουν στη θεατρικότητα (ο Κλόουν, η Γραμματεύς...). Ο λόγος του 
δραματουργού διασπάται σε πολλές ομιλίες και πολλά σώματα, όπως 
γενικά συμβαίνει στα θεατρικά έργα. Τσως τελικά αυτή η σύγχυση να 
γίνεται αιτία αποξένωσης του λόγου του Ζιώγα που παλεύει για να 
αποκαλυφθεί.19 

Ο τίτλος και ο υπότιτλος —κατ' εξοχήν λόγος του συγγραφέα— προ-
S§ αναγγέλλουν το θέατρο, μεταβάλλονται σε ετικέτα που μας υπενθυμίζει 
^ ότι βρισκόμαστε σε παράσταση και σηματοδοτούν διπλά την ειδολογική 
| φύση του έργου. Το ίδιο και οι Καρέκλες του Ιονέσκο που δεν είναι 
< άλλες από τις θέσεις του θεάτρου, αφού στις σκηνικές οδηγίες ο συγ-
| γραφέας δηλώνει ότι πρέπει να μπουν σε ημικυκλική σειρά (σ. 12), ενώ 
ο η γριά μεταβάλλεται σε ταξιθέτρια για να πουλήσει αόρατα προγράμ-
« ματα και γλυκά (σσ. 58-59)· Όταν συσσωρεύονται οι καρέκλες, η κίνη-
§ ση των γερόντων πρέπει να θυμίζει τσίρκο, λέει ο Ιονέσκο (σ. 57)·2° 

& Σύμφωνα πάντα με τις σκηνικές οδηγίες, στην Κωμωδία της Μύγας ο 
Κλόουν «συμβολίζει τη φάρσα» (σ. 44)? ° Ανακριτής περιγράφεται ως 

ΛΛ χεροδύναμος (σ. 42) και θυμίζει τσίρκο όσο και ο Κλόουν, ενώ η Γραμ-
ψ ματεύς, μεταμφιεσμένη, «ενσαρκώνει», σύμφωνα με το συγγραφέα, «ένα 



ΘΕΑΤΡΟ ΚΑΙ ΔΙΑΦΟΡΟΤΗΤΑ 

τέρας της αριστοφάνειας φαντασίας» (σ. 59)? γίνεται επομένως αλληγο­

ρία του θεάτρου. 
Το έργο του Αραμπάλ Ο Κήπος των Ηδονών, τίτλος γνωστού ζωγρα­

φικού πίνακα, είναι μια ιεροτελεστία, μύηση στα μυστήρια της ζωής και 
του θανάτου, είσοδος στον κήπο των ηδονών (σ. 6ι).2 1 Η μνήμη έρχεται 
αντιμέτωπη με τη στιγμή, επιθυμεί να μετατρέψει τη στιγμή σε διάρ­
κεια. Ως ένα σημείο γραμμένο στη φυλακή (σ. 128), το έργο δίνει την 
εντύπωση ότι σπάει ταυτόχρονα το φράγμα του χώρου και του χρόνου. 
Στο εδώ, που είναι το μοναστήρι, αντιτίθεται το α π ' έξω, που είναι 
το δάσος, ο χώρος των θαυμάτων. Όταν η Laïs λέει στην Miharca, 
τονίζοντας τη λέξη εδώ, «Είσαι ο μόνος άνθρωπος εδώ που με κατα­
λαβαίνει, έλα μαζί μου», δεν είναι η έκφραση αγάπης ή η πρόσκληση σε 
ταξίδι που τραβά την προσοχή της «φίλης» της, αλλά η έννοια του τό­
που που παραπέμπει στην έννοια του εγκλωβισμού. Η Μιάρκα ρωτά: 
«Εδώ, τι θες να πεις; [...] Εδώ;... Γνωρίζεις κάποιον απ* έξω;» (σ. 44)· 
Το εδώ επαναλαμβάνεται στο έργο όταν η Λαίς ξαναγυρίζει στην παι­
δική της ηλικία (σ. 6ι). Ε δ ώ είναι το μοναστήρι (σσ. 24-28), το μπου­
ντρούμι (σ. 25), η φυλακή (σσ. 63-65), που απεικονίζουν τον ασφυκτικά 
στενό χώρο στον Αραμπάλ, όπως στο έργο του Ζιώγα το μπουντρούμι 
με το οποίο φοβερίζει τον Δολοφόνο ο Ανακριτής (σ. 72) ή ο λάκκος 
που συγχρονίζει τους πρώτους με τους τελευταίους (σ. 48). 

Το ε δ ώ αποκτά νέα διάσταση στη διαλεκτική σχέση που έχει με το 
χρόνο, όταν η στιγμή εκρήγνυται για να γίνει διάρκεια. Μέσο εκπυρσο­
κρότησης του εδώ και της στιγμής σε χωροχρονικό άπειρο είναι το 
κράνος, που καλύπτει το κεφάλι, το χώρο του πνεύματος. Με το κράνος 
«μπορεί κανείς να ταξιδέψει στο μέλλον και στο παρελθόν», μας πληρο- S 
φορεί ο Téloc (σ. 47)? τ ο πρόσωπο του έργου στο οποίο ανήκει το κρά- ^ 
νος. «Ησυχία», λέει σε λίγο στην Λαίδα, «τώρα θα ταξιδέψουμε στο g 
χρόνο» (σ. 49)· &ι °τ α ν Ό ηρωίδα φορά το κράνος, της απαγγέλλει με < 
βιβλικό ύφος: «Και θα ταξιδέψεις στο χρόνο» (σ. 52). Όντως αν αυτός | 
που φορά το κράνος πατήσει το κόκκινο κουμπί, ταξιδεύει στο παρελ- 6 
θόν, ενώ αν πατήσει το μαύρο, ταξιδεύει στο μέλλον (σ. 54)· Αυτό το a 
φαινόμενο μπορούμε να το εκλάβουμε ως αλληγορία της Ιστορίας: το gj 
παρελθόν της ανθρωπότητας χαρακτηρίζεται από αιματοχυσία, ενώ το ^ 
μέλλον διαγράφεται σκοτεινό. Στο επίπεδο της γραφής, αυτή η ιδιο­
μορφία του κράνους υπονοεί μια αλληγορία του θεάτρου. Δεν έχουμε ΛΙ 
παρά να πατήσουμε το κουμπί της φαντασίας, για να βρεθούμε σε άλλες Ml 



Ζ Ω Η Σ Α Μ Α Ρ Α 

εποχές οι οποίες εκτυλίσσονται μπροστά μας, πάνω στη σκηνή. Εξάλ­
λου, όταν τρομοκρατηθεί από τις βιαιοπραγίες του παρελθόντος, η ηρω­
ίδα ανατρέχει σε τελετουργικές στιγμές της ζωής της (σ. 54)· 

Κύριος υπεύθυνος του περιπάτου στο χρόνο είναι ο Τέλοκ. Οι συνε­
χείς μεταμορφώσεις του (σ. 104) δεν γίνονται στη διάρκεια αλλά στη 
στιγμή, μετατρέπουν το χρόνο σε στιγμή, τον συρρικνώνουν. Η ετερό­
τητα έρχεται ξανά στο προσκήνιο. Η Μιάρκα θα πει στην Λαίδα: «μια 
μέρα γνώρισες τον Τέλοκ... και τότε ονειρεύτηκες άλλους κόσμους και 
άλλες εκτάσεις και περιδιάβαινες στο παρελθόν και στο μέλλον και με 
ξέχασες, Λαϊδα!» (σ. m ) . 

Η ηρωίδα είναι διάσημη ηθοποιός, υποδηλώνει επομένως το θέατρο. Ο 
τίτλος του έργου παραπέμπει στην έννοια Τέχνη, όπως το δάσος πάνω 
στο παραβάν στο έργο του Ζιώγα. Η ατμόσφαιρα θυμίζει και εδώ τσίρ­
κο (σσ. 45? Ι 0 6). Ανάμεσα σ' αυτούς που επιθυμεί να συναντήσει η Λαίς 
κατά τη διάρκεια των περιπλανήσεων της μέσα στο χρόνο είναι ο Bosch 
(σ. 47)? ° ζωγράφος του πίνακα που έδωσε τον τίτλο στο έργο.22 

Οι κολόνες του σκηνικού σχηματίζουν ταυτόχρονα άβυσσο και λαβύ­
ρινθο, για να δώσουν οπτική οντότητα στο χρόνο. Ο χώρος παραμένει 
στην πραγματικότητα ο ίδιος: το μοναστήρι, η φυλακή, το σπίτι στο 
οποίο απομονώνεται η ηρωίδα, είναι όλα απεικονίσεις εγκλωβισμού, μο­
ναξιάς, μαρτυρίου. Η ζωή της ηρωίδας, όπως ο λαβύρινθος του σκηνι­
κού, πηγαινοέρχεται στο χρόνο, είναι φτιαγμένη από μετακινούμενες 
στιγμές. Η κίνηση του πιθηκανθρώπου με το κλουβί του, οριζοντίως και 
καθέτως, είναι η κίνηση στο χωρόχρονο: οι δύο διπλοί άξονες, πάνω-κά-
τω (ουρανός-γη), δεξιά-αριστερά είναι τα τέσσερα σημεία του ορίζοντα 

S και ταυτόχρονα ο ιερός και ο ιστορικός χρόνος. Οι δύο χρόνοι συγχέο-
^ νται στην πράξη, όταν η ζωή της ηρωίδας παίρνει τη μορφή ιεροτελε-
§ στιας, ενώ ο σταυρός και η σκηνή ως δύο μορφές χωροχρόνου, δηλαδή οι 
< συμπαντικές και οι αισθητικές διαστάσεις του, εναλλάσσονται. 
Ι 
ô liTOL δύο έργα που μελέτησα ίν τάχα κεντρική θέση κατέχει η σκηνή ως 

S χωρόχρονος. Οι τίτλοι, οι υπότιτλοι και οι άπειρες αναφορές στην Τέ-
| χνη μαρτυρούν την πρωταρχική σημασία του θεάματος. Αρχικά ναός και 

ί*5 β ω μ ό ς , η σκηνή ανήκει σε χρόνο έ ξ ω α π ό τ ο χρόνο, που είναι άλλοτε 

ιερός και άλλοτε βέβηλος, π ά ν τ α ό μ ω ς π ρ ό κ ε ι τ α ι γ ι α ένα κενό σ τ ο ο-

ΛΛ ποίο αιωρείται η παράσταση της ζωής μας. Θρυμματισμένες σε άπειρα 
\[ΐ μόρια, η ζωή του Δολοφόνου και η ζωή της Λαίδας, η οποία κατηγορεί-



ΘΕΑΤΡΟ ΚΑΙ ΔΙΑΦΟΡΟΤΗΤΑ 

ται για τελετουργικό φόνο, χάνονται πριν ακόμη εισχωρήσουν στο δάσος 
ή στον Κήπο των Ηδονών. Η γυναίκα του Δολοφόνου δεν τον βλέπει 
ποτέ, όπως δηλώνει ο ίδιος, «ολοκληρωμένο και συμπαγή, μα θρυψαλι-
σμένο, σαν το καρύδι στα γλυκίσματα» (σ. 56). 

Στον Ζιώγα ο χρόνος ταυτίζεται με το χώρο, ενώ διατηρεί την υπε­
ροχή του. Στον Αραμπάλ, μολονότι υπάρχει ένα αδιάκοπο πήγαινε-έλα 
στο χρόνο, ο χώρος είναι πρωταρχικός, σαφώς αρχετυπικός. 

Βγαίνω έξω από το χρόνο σημαίνει εγκαταλείπω το σύμπαν και τους 
κανόνες που το διέπουν, μεταφέρομαι επομένως σε ένα άλλο σύμπαν, με 
άλλους νόμους, δηλαδή σε άλλο χώρο.23 Χώρος και χρόνος είναι συγγε­
νείς μεταφορικές έννοιες που αλληλοπροσδιορίζονται. 

Οι ήρωες των δύο έργων περπατούν οριζοντίως και καθέτως. Η πε­
ριπλάνηση στο χώρο ή το χρόνο γίνεται κάθοδος στον Άδη, ενώ ο χώ­
ρος και ο χρόνος μετουσιώνονται σε αρχέτυπα. Ο τόπος γίνεται ουτο­
πία, ο χρόνος γίνεται Κρόνος. Με αυτό τον τρόπο το θέατρο απολτά εκ 
νέου τις τελετουργικές του ιδιότητες. Η θεατρική σκηνή γίνεται το κα­
τώφλι του σύμπαντος και μας οδηγεί στη θέαση δρώμενων που λαμβά­
νουν χώρα στην ίδια την ψυχή μας. 

Σ η μ ε ι ώ σ ε ι ς 

ι. Πρβλ. Anne UBERSFELD, Lire le théâtre, 7. Λουίτζι ΠΙΡΑΝΤΕΛΛΟ, Απόψε αντο-

Παρίσι: Editions Sociales, 1982, σ. 240. σχεδιάζουμε, μετ. Δημήτρης Μυράτ, Αθή-

2. Βλ. Emile BENVENISTE, Problèmes de να: «Δωδώνη», 1979* σ · 23· 

linguistique générale, τ. ι, Παρίσι: Galli- 8. Jacques DERRIDA, Positions, Παρίσι: 

mard, 1966, σ. 228. Minuit, 1972, σσ. 16-17. Ì2 
3. Βλ. Jacques LACAN, Ecrits, Παρίσι: 9. Θεαίτητος 209 A. ^ 

Seuil, 1966, σ. 9· ίο. Βασίλης ΖΙΩΓΑΣ, ΤΟ Προξενώ της Α 

4· Βλ. Jacques LACAN, Le Séminaire II, ντιγονης Η Κωμωδία της Μύγας, Αθήνα: g 

Παρίσι: Seuil, 1978, σ. ιΐ2. «Ερμής», 1980, σ. 65. <5 

5. Πρβλ. Jacques LACAN, «L'Inconscient 11. Mikhaïl BAKHTINE, Esthétique et thé- §= 
est structuré comme un langage», Le Sé- one du roman, μτφρ. Daria Olivier, Παρί- c3 

minaireXX, Παρίσι: Seuil, 1975, σ. 20. Βλ. σι: Gallimard, 1978, σ. 237. "sc 

Joël DOR, Introduction à la lecture de La- 12. Στο ίδιο, σ. 238. 

langage, Παρίσι: Denoël, 1985. 14· Βλ Gaston BACHELARD, Intuition de 

6. Πρβλ. Elizabeth WRIGHT, Psychoa- l'instant, Παρίσι: Gonthier, 1932, σ. 31. 

nalytic Criticism: Theory in Practice, Aov- 15. LACAN, ο.π., σ. ι6. 

δίνο/Νέα Τόρκη: Methuen, 1987, σ. 5· ι6. Πρβλ. Ο. ΜΑΝΝΟΝΙ, Clefs pour Fi­

rn 

Su 

can: Ι. L'inconscient structuré comme un 13. Βλ. LACAN, ό.π., Ecrits, σ. 809. Η 

w 

(fi 3d 



ΖΩΗ ΣΑΜΑΡΑ 

co 

ir> 

Χ 

maginaire ou l'Autre Scène, Παρίσι: Se- 20. Βλ. Michael ISSACHAROFF, Le Spec-
nil, 1969· και Joyce MCDOUCALL, Théâtres tacle du discours, Παρίσι: José Corti, 
du Je, Παρίσι: Gallimard, 1982. 1985, σ. 2Γ και Ζωή ΣΑΜΑΡΆ, «Αισθητι-

17. Για τη σύγχρονη σύλληψη του χρό- κή του Ατελούς: Συμβολή στη Σημειωτι-
νου, όπως παρουσιάζεται από τον Stephen κή του Θεατρικού Κειμένου», Φιλόλογος 

Hawking, στις σχέσεις της με την ελληνική φ (1989), σσ. 112-113. 
αρχαιότητα, βλ. Ian WINTER, «Les Rela- 21. Fernando ARRABAL, Théâtre 6, Πα-
tions spatiales et temporelles chez Mon- ρίσι: Christian Bourgois, 1969. 
taigne: Une question ontologique», στο 22. Μια συγκριτική μελέτη του πίνακα 
Montaigne: Espace-voyage-écriture, ε- με το θεατρικό έργο καταδεικνύει ότι ο 
πιμ. Ζωή ΣΑΜΑΡΆ, Παρίσι: Champion, πίνακας είναι η μήτρα παραγωγής του 
υπό έκδοση. Βλ. σχετικά επίσης και το δράματος. Κάθε λεπτομέρεια ζωντανεύει 
αφιέρωμα του περιοδικού Communica- τον πίνακα πάνω στη σκηνή και παραλ-

tions αρ. 41 (1985)·' «L'espace perdu et le ληλίζει τους πληθυσμούς των δύο έργων: 
temps retrouvé». οι αμνοί, τα ζώα σε στάδιο εξέλιξης, το 

ι8. Πρβλ. Ε. IONESCO, Les Chaises: αρχετυπικό αυγό, είναι μερικά από τα 

Farce tragique, Παρίσι: Gallimard, 1954· π ι° εντυπωσιακά παραδείγματα. 
19. Βλ. Ζωή ΣΑΜΑΡΆ, «Ποιητική και 23. Βλ. Jean CHAVALIER και Alain GHE 

Μεταφυσική: Θέατρο μέσα στο Θέατρο», ERBRANT, Dictionnaire des symboles, Πα-

Σύγχριση, 2-3 (Ι991)» σ · ^3· Ρ*σι: Seghers, 1973·' «Temps». 

So m m a 1 Γ e 
Zoï SAMARA, Théâtre et différence: La Comédie de la mouche de Vassilis Ziogas et Le 

Jardin des délices de Fernando Arrabal 

Le théâtre est étudié comme le lieu du logos où le message est le discours de l'Autre. 
Dans le texte le dramaturge investit le j e dans un j e -1 u qui est Autre. Sur la scène 
Facteur renonce à son j e, tout en étant conscient du fait que l'Autre qu'il incarne 
ne sera jamais un j e, même si c'est sa propre personne qu'il représente. Participant 
à un spectacle, l'acteur est un être regardé et, par conséquent, il est un il, ou tout 
au plus un t u, pour celui qui le regarde. 

S L'existence de l'Autre au théâtre nous mène à la prise de conscience de la diffé­
rence, aux dimensions spatio-temporelles. Je traduis le terme de Derrida par le mot 
platonicien διαφοροτης. Selon Platon, ma parole, qui s'adresse à l'autre, constitue 
mon identité et délimite ma différence (Théétète 209 A). 

Etudiés du point de vue de la différence ainsi définie, La Comédie de la mouche 
ο de Vassilis Ziogas et Le Jardin des délices de Fernando Arrabal sont mis en scène là 

où le temps et l'espace se rejoignent. Le parcours horizontal et vertical effectué par 
£î les personnages évoque une descente aux Enfers, tandis que le temps et l'espace ac-
£ quièrent la force d'archétypes: le temps (chronos) s'identifie à Cronos, l'espace (to-
w pos) devient utopie. Ainsi le théâtre assume de nouveau ses qualités rituelles. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

