
  

  Σύγκριση/Comparaison/Comparison 

   Τόμ. 6 (1995)

  

 

  

  Οι Δημοκρατικές Γιορτές της Γαλλικής
Επανάστασης και η Ελληνική Αρχαιότητα 

  Maria Menegaki Kintis   

  doi: 10.12681/comparison.10725 

 

  

  Copyright © 2016, Maria Menegaki Kintis 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Menegaki Kintis, M. (2017). Οι Δημοκρατικές Γιορτές της Γαλλικής Επανάστασης και η Ελληνική Αρχαιότητα. 
Σύγκριση/Comparaison/Comparison, 6, 99–109. https://doi.org/10.12681/comparison.10725

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 26/01/2026 04:15:33



M A R I A M É N É G A K I - K I N T I S 

Les fêtes républicaines 
de la Révolution française 

et Vantiquité grecque 

I. | VEC L'AVÈNEMENT DE LA PREMIÈRE RÉPUBLIQUE FRANÇAISE, LE 
22 septembre 1792, étaient créés dans la France révolutionnaire les 
conditions favorables pour un culte nouveau inspiré de Ρ antiquité 
grecque. La datation de Père chrétienne fut suspendue par la 
Convention, et Pon se mit à dater de Pan premier de la Répu­
blique. Au calendrier grégorien fut substitué le calendrier ré­
publicain et les mois furent divisés en décades selon le modèle de 
Ρ antiquité; conséquemment le repos décadaire remplaça le repos 
hebdomadaire. Le mouvement de déchristianisation commencé 
dès 1789 se poursuivit sur un rythme accéléré: on changea les noms 
des mois, des rues, des communes; on se ''débaptisa'' en rejetant 
les prénoms chrétiens pour des noms antiques. 

Le culte républicain conforme au nouveau régime devait être une "religion 
civile", telle que Rousseau Pavait conçue et exposée dan Du Contrat Social, 
fusionnant le principe de la divinité et de Pimmortalité de Pâme avec celiui 
de "la sainteté du contrat social et des lois". 2 

L'idée rousseauiste, avancée dès les débuts de la Révolution,1 fut réalisée ~ 
par la Convention, lorsque, le 18 floréal an II de la République (7 mai 1794), < 
celle-ci décréta le culte de l'Être Suprême, qui devait remplacer tous les § 
dogmes jusqu'alors pratiqués en France. Le décret du 18 floréal stipulait: ^ 

Art. premier. - Le peuple français reconnaît l'existence de l'Être Suprême S 
et l'immortalité de l'âme. è 

U H 

Art. 2. - Il reconnaît que le culte de l'Être Suprême est la pratique des w 
devoirs de l'homme [...]. 

Art. 4. - Il sera institué des fêtes pour rappeler l'homme à la pensée de ΛΛ 
la Divinité et à la dignité de son être [...].2 MM 



M A R I A M É N É G A K I - K I N T I S 

Pour la célébration du nouveau culte furent instituées quarte fêtes 
nationales, commémoratives des grandes événements de la Révolution, et 
trente-six fêtes morales pour toute d'année, une par décade. Ces dernières 
étaient dédiées aux diverses activités productrices, comme par exemple 
l'agriculture; aux divers moments de la, vie de l'homme: jeunesse, vieillesse 
etc.; aux valeurs civiques: République, souveraineté populaire. Le couron­
nement de toutes était la Fête de l'Être Suprême.3 

Il est évident qu'au moyen de ces fêtes la bourgeoisie révolutionnaire 
souhaitait transmettre au peuple français les valeurs et les principes de la 
nouvelle société élaborés par la philosophie des Lumières. 

II. 

Les fêtes républicaines, injustement appelées "romaines" par certains 
historiens contemporains,4 ont puisé leur modèle aux solennités publiques 
d'Athènes et de Sparte et aux fêtes panhelléniques. Tous les discours aux 
assemblées révolutionnaires au sujet des fêtes se réfèrent à l'antiquité grecque 
et demandent d'en suivre fidèlement l'exemple.5 En réalité, les festivités de 
la Grèce antique, tant per leur aspect que par leur contenu, répondaient 
merveilleusement aux aspirations des forces révolutionnaires. 

La morale du siècle des Lumières, découlant de celle de l'antiquité, 
consistait, comme nous le savons, dans l'élaboration d'une nouvelle 
conception de la vie individuelle et collective: i°. eli visait à émanciper 
l'individu de l'oppression que le christianisme exerçait sur sa nature par "une 
série d'erreurs et de superstitions", et en réhabilitant son corps et ses instincts, 

ià à le reconduire à la pureté et à la vertu premières; 2°. elle souhaitait former 
ο des citoyens libres et responsables à la place des sujets nourris par l'Église 
ζ catholique dans un esprit de résignation et de passivité; 30 . elle ambitionnait 
| de forger l'unité nationale, voire la solidarité universelle, entravée par les 
< déchirements dus en grande partie à la diversité et à l'hostilité des dognes 
| religieux. 
^ Or, il est connu que la fête publique constituait en Grèce un événement 
g religieux, socio-politique et culturel tout à la fois. Ses manifestations diverses 
g et variées avaient pour objet l'adoration de la divinité et l'élévation de 
w l'homme, en tant qu'individu et membre de la cité.6 Rousseau, avec bien 

plus d'ardeur que Diderot, avait prôné ces grands rassemblements où le 
ΤΛΛ peuple était adorateur et objet d'adoration.7 Il relevait la valeur psy-
ll/U chologique et sociale de ces gernes de réjouissances populaires, et pro-



LES FÊTES RÉPUBLICAINES ET L'ANTIQUITÉ GRECQUE 

posait pour les peuples modernes des spectacles analogues que lui avaient sû­
rement inspirés ses lectures de Plutarque. 

Un des premiers éléments que les fêtes révolutionnaires ont emprunté à 
l'antiquité fut le déroulement des cérémonies en plein air, en dehors du temple 
— celui-ci étant uniquement destiné à la divinité. 

Le paganisme hellénique était étroitement lié à la nature car les dieux 
représentaient diverses activités agricoles. De même, les festivités révolu­
tionnaires furent-elles de vastes affluences populaires dans les villes et dans 
les campagnes, dont Michelet, tout comme Rousseau, souligne la valeur 
nationale, psychologique et sociale: 

Je ne crois pas qu'à aucune époque le coeur de l'homme ait été plus large, 
plus vaste [...]. Les ennemis se réconcilient, les sectes fraternisent, les croyants, 
les philosophes, les protestants, les catholiques [...]. Plus d'église artificielle, 
mais l'universelle église. Un seul dôme des Vosges aux Cévennes, et des 
Pyrénées aux Alpes. Plus de symbole convenu. Tout nature, tout esprit, tout 
vérité. L'homme, qui dans nos vieilles églises ne se voit point face à face, se 
vit pour la première fois. Et ce peuple, et cette terre, il trouva un nom: 
Patrie.8 

La fête de l'Être Suprême, "fête révolutionnaire exemplaire", selon M. 
Ozouf, fut célébrée dans toutes les campagnes françaises, en prairial an II, 
comme une fête de la nature et de la fécondité.9 

Une autre caractéristique des cérémonies publiques de l'Hellade était leur 
prise en charge par la cité et l'inexistence de clergé en tant que corps intitué. 
L'abbé Barthélémy notait, dans le Voyage du jeune Anacharsis en Grèce, 
que le culte était célébré sous la présidence des magistrats aidés par les prêtres, 
lesquels ne formaient point un groupe distinct des autres citoyens. Dans ^ 
toutes ses discriptions des fêtes, on voit les "Archontes" à la tête des 2; 
processions.10 En France, c'étaient également les autorités civiles qui furent ^ 
chargées de l'organisaition du nouveau culte, et Robespierre, élu président g 
de la Convention, présida de plein droit à la fête de l'Être Suprême du 20 * 
prairial an II. | 

La préséance des autorités civiles aux solennités publiques de l'antiquité S 
s'explique du but que celles-ci s'assignaient, qui sera également celui des N 

fêtes révolutionnaires, à savoir lier le culte divin au culte de la patrie. C'était g 
l'intention de renforcer le lien social et l'unité nationale qui déterminait le * 
caractère de ces fêtes. Leurs manifestations, très diverses, avaient, comme w 

il a été mentionné ci-dessus, outre le rituel religieux, une dimension so­
cio-politique et culturelle. L'abbé Barthélémy notait à propos des fêtes ΤΛΤ 
athéniennes: IUI 



M A R I A M É N É G A K 1 - K I N T I S 

Plus de 80 jours enlevés à l'industrie et aux travaux de campagne, sont remplis 
par des spectacles qui attachent le peuple à la religion ainsi qu'au 
gouvernement: fêtes gymniques au stade, fêtes scéniques au théâtre, course, 
lutte et d'autres exercices de gymnase, chant et dance.11 

Ces éléments se retrouvent dans toutes les solennités de la Grèce antique, 
soit au niveau local soit au niveau panhellénique. Il suffit de citer deux 
exemples de fêtes, bien connues, qui ont, sans aucun doute, servi de modèle 
aux organisateurs des festivetés révolutionnaires: les Panathénées et les Jeux 
Olympiques. 

Nous savons que Pisistrate, tyran d'Athènes et législateur, en vue 
d'intégrer le culte divin dans celui de la cité, transforma les Athénées, fête 
de la déesse Athéna, protectice de la ville, en Panathénées, invita à y 
participer les habitants des régions environnantes de l'Attique, et enrichit 
les cérémonies religieuses par d'autres manifestations culturelles. Ainsi, des 
cinq à six jours que duraient les festivités, seul le dernier était consacré au 
culte proprement dit de la déesse; le reste du temps on s'adonnait à des 
exécutions musicales à l'Odèon,12 concours gymniques, courses aux 
flambeaux, courses de chevaux et de chars à l'hippodrome, régates de trières 
au Pirée. Ces manifestations se déroulaient avec une splendeur exceptionnelle 
aux Grands Panathénées célébrés tous les quarte ans. La procession des 
Panathénées sculptée par la main de Phidias sur la frise du Parthenon illustre 
cette coexistence harmonieuse des dieux et des hommes. 

Au niveau national, le sentiment d'unité et de solidarité était nourri chez 
les Grecs par les fêtes panhelléniques célébrées périodiquement: les Jeux 
Pythiques institués en 582 av. J. C., les Jeux Istrmiques en 581, les Jeux 
Néméens en 573 et les Jeux Olympiques, bien plus anciens, datant de 776. 
Toutes ces fêtes, par la grande diversité des "jeux" et des autres activités, 
contribuaient éminemment à exalter l'orgueil des Hellènes, en tant que 
puissance guerrière et civilisatrice tout à la fois. 

x Au Jeux Olympiques, célébrés en l'honneur de Zeus, se distinguaient non 
ο 

O N 

V© 

S3 seulement les grands athlètes, mais également les grands orateurs, savants 
< et artistes: 

δ Les artistes y exposaient leurs oeuvres, les sophistes, Hippias, Gorgias, y 
faisaient des conférences: Lysias, Isocrates y prononçaient des discours; 
Hérodote, dit-on, avait enthousiasmé la foule en lisant des fragments de son a 

£ histoire.13 

La nature de ces fêtes, connue grâce à le lecture du Voyage du jeune 
Anacharsis,1* et exaltée dans tous les discours aux Assemblées,5 a inspiré 
les responsables des fêtes républicaines. 



LES FÊTES REPUBLICAINES ET L'ANTIQUITE GRECQUE 

Tout un culte patriotique et civique se déroula, durant la période 
révolutionnaire, autour de Γ "autel de la partie", symbole rituel emprunté 
également à l'antiquité, notamment à l'Estia, foyer de la cité. L'Assemblée 
législative avait voté, le 26 juin 1792, l'érection dans toutes les communes 
d'un autel de la patrie sur lequel serait gravée la Déclaration des Droits de 
l'homme et du citoyen, et qui porterait l'inscription "Le citoyen naît, vit 
et meurt pour la patrie".16 

Devant l'autel de la patrie, les révolutionnaires ont célébré des mariages 
et des baptêmes civiques. Les mères françaises, comme jadis les mères 
Spartiates, y venaient offrir leurs enfants et prononcer à leur compte le 
serment civique. Michelet évoque avec lyrisme ces cérémonies païennes: 

Personne ne pouvait manquer à la fête; personne n'était simple témoin; tous 
étaient acteurs, depuis le centenaire jusqu'au nouveau-né. Et celui-ci plus qu'un 
autre. On l'apportait, fleur vivant, parmi les fleurs de la moisson. Sa mère 
l'offrait, le déposait sur l'autel. Mais il n'avait pas seulement le rôle passif 
d'une offrande, il était actif aussi, il comptait comme personne, il faisait son 
serment civique par la bouche de sa mère, il réclamait sa dignité d'homme 
et de Français, il était mis déjà en possession de la patrie, il entrait dans 
l'espérance.17 

C'est surtout Sparte qui a fourni l'exemple de l'héroïsme patriotique. 
Le sacrifice pour la patrie était loué à tel point que les Françaises se séparaient 
de leurs fils, que partaient pour combattre les ennemis de la Révolution, 
par le fameux «ή τάν ή επί τας» (vaincre ou mourir). D'ailleurs le sacrifice 
de Léonidas et de ses trois cents soltats, gardiens de Thermopyles, tombés 
«τοις κείνων ρήμασι πειθόμενοι», inspira le martyrologe de la Révolution 
française. -g 

Le patriotisme antique était complété du civisme: l'amour de la patrie S 
ne représentait pas que l'attachement au sol natal, mais également la fidélité ^ 
aux institutions et aux lois qui garantissaient la liberté et l'égalité de tous § 
les citoyens. Il s'agit du "patriotisme républicain" que Rousseau admirait * 
chez les Spartiates. Dans ses Considérations sur le gouvernement de Polo- | 
gne, le philosophe propose l'exemple de Lycurgue, suvi de tous les "an- 8 
ciens législateurs", qui avait pu, grâce à un ensemble d'institutions sa­
vantes, attacher les Spartiates à leur partie,18 en tant qu'ensemble de lois 
et d'institutions. 

Le "patriotisme républicain" —que la grande bourgeoisie des Lumières 
avait érigé en valeur primordiale, sacralisée par l'art de J.-L. David— devint 
un culte national dès les débuts de la Révolution, tandis qu'après la trahison 
du roi et son arrestation à Varennes, l'idée d'un nouveau régime, républicain, 



M A R I A M E N E G A K I - K I N T I S 

enveloppé du voile sacré dont bénéficiait jusqu'alors la manarchie "de droit 
divin", fit rapidement son chemin et gagna de larges masses de la population 
par le moyen des festivités publiques. A. Mathiez parle d'une "religion de 
la Patrie" et note que de nombreux projets avaient "esquissé le plan d'un 
organisme civico-religieux distiné à défendre et à faire aimer l'institution 
politique nouvelle".'9 

Le symboles sacrés sont désormais ceux qui évoquent l'attachement aux 
lois et au nouveau régime: bonnet phrygien, cocarde tricolore, faisceau de 
83 branches etc. Les textes sacrés sont ceux qui règlent la vie politique et 
les nouveaux rapports sociaux: Déclaration des Droits de l'homme et du 
citoyen, serment civique. Aux chants religieux sont substitués les hymnes 
patriotiques. 

Rousseau, à la suite de Plutarque, avait signalé la valeur de la musique 
pour la diffusion des idées morales.20 L'abbé Grégoire, dans un discours 
à la Convention, établissait hardiment le rapprochement entre les hymnes 
de Tyrtée et l'air des Marseillais de Rouget de Lilie.21 Le Chant de guerre 
pour l'armée du Rhin, composé le 25 avril 1792, est, en effet, le premier 
hymne révolutionnaire sacralisant l'amour de la patrie ("amour sacré de 
la patrie"), et Goethe en a senti l'importance, lorsqu'il l'a appelé "le te deum 
révolutionnaire".22 Il est remarquable que dans cet hymne fut insérée une 
strophe du fameux chant des trois générations Spartiates cité par Plutarque, 
et qui avait impressionné Rousseau et Barthélémy. De la filiation entre la 
fête antique et la fête révolutionnarie y aurait-il de meilleure preuve?23 

Les cérémonies de la cité vouaient un culte spécial aux hommes illustres 
ayant offert des services éminents à leur patrie, soit par leurs talents soit 

^ par le sacrifice de leur vie. L'abbé Barthélémy notait pour souligner la valeur 
§1 moralisatrice de ce culte: 

V© 

g En l'honneur des héros les Athéniens consacrent des temples, des autels, des 
•3 bois, et célèbrent des fêtes et des jeux pour éterniser leurs exemples. On brûle 
< de l'encens sur leurs autels. 
Q-, 

δ Et de mentionner 'Thésée, premier auteur de leur liberté", Hercule 
^ ''ragne indifféremment dans la classe des dieux et dans celle des héros".24 

g Les Français révolutionnaires ne tardèrent pas, à leur tour, à substituer 
g au culte des saints du calendrier chrétien l'apothéose des ' 'bienfaiteurs de 

l'humanité". Au premier rang étaient placés les législateurs, les grands 
philosophes et moralistes: Lycurgue, Solon, Numa, Socrates, Plutarque, 
Voltaire, Rousseau et d'autres. Venaient ensuite les héros morts pour la 
partie: Léonidas, Lepelletier de Saint Fargeau, Marat. Au martyrologe de 



LES FÊTES RÉPUBLICAINES ET L'ANTIQUITÉ GRECQUE 

la liberté, la Révolution ajouta deux enfants, Bara et Viala, morts tous deux 
pour la République. Robespierre, puisant dans cette légende d'héroïsme 
enfantin, typiquement français, un excellent moyen de propagande répu­
blicaine, s'exclamait à la Convention: 

Ο Barra, tu n'as pas trouvé de modèle dans l'antiquité [...]. Respectable enfant, 
que la partie s'en orguellise de t'avoir donné le jour! Avec quel orgueil la Grèce 
et Rome auraient honoré ta mémoire, si elles avaient produit un héros tel que 
toi!25 

Tous ces éléments des fêtes antiques qui viennent d'être mentionnés sont 
évoqués dans le discours de Robespierre "Sur les rapports des idées religieuses 
et morales avec les principes républicains et sur les fêtes nationales". Ce 
discours, prononcé à la Convention le 18 floréal an II (7 mai 1794), en vue 
de l'instauration du Culte de l'Être Suprême, constitue une tentative de 
formuler une doctrine cohérente de la religion civile et de ses solennités. 
Robespierre y rend en même temps hommage à son maître à penser, J.-J. 
Rousseau, inspirateur de cette doctrine, et l'érigé en "précepteur du genre 
humain".26 

La fête de l'Être Suprême, célébrée le 20 prairial an II (8 juin 1794), fut 
organisée sur le modèle des Panathénées27 par Jacques-Louis David, qui 
s'avéra un génial metteur en scène épique. Cette manifestation populaire 
de trente mille Parisiens, reproduite simultanément dans toutes les communes 
de la France, marque l'apogée du culte républicain, en même temps que le 
début de son déclin. 

Après la chute des montagnards, le 9 thermidor an II (17 juillet 1794), 
la liberté des cultes fut rétablie avec une certaine restriction, tout de même, 
de leurs manifestations publiques.28 Durant la période du Directoire, les 
cérémonies du culte décadaire se poursuivirent transformant peu à peu leur ^ 
caractère, pour devinir à la fin des cérémonies officieuses dont le peuple j? 
fut complètement écarté. A partir du Consulat, les autorités ont compiè- "° 
tement renié l'imitation de l'antiquité pour préparer la voie au Concordat. g 
Lucien Bonaparte, exposant les principes de la nouvelle politique religieuse, ί 
faisait remarquer dans une circulaire: | 

Le République n'est pas entièrement peuplée de philosophes; les principes par 
lesqueles on a pu gouverner une bourgade de Laconie, ne sauraient convenir 
à un grand peuple, chez qui le commerce, le luxe, les arts ont introduit une 
foule de besoins et de jouissances avec lesquelles il faut s'accommoder, car un 
gouvernement vraiment libre n'est pas pour quelques-uns, il est pour tous.29 

En voilà la grande Sparte réduite à ses dimensions géographiques. De 
là à l'abolition des fêtes républicaines il ne restait qu'un pas. Il fut franchi 



M A R I A M É N É G A K I - K I N T I S 

par le décret du 3 nivôse an vu (23 décembre 1800) qui supprimait toutes 
les fêtes du culte décadaire. La signatures du Concordat, un an plus tard, 
et l'abolition du calendrier républicain à partir de l'an XIV (1er janvier 1806) 
auront ramené progressivement la vie religieuse des Français à ses 
manifestations traditionnelles. Quant aux fêtes publiques, celles-ci ne furent 
désormais que des parades militaires destinées à impressionner plutôt qu'à 
moraliser les masses. 

III. 

Sur les fêtes républicaines de la Révolution française ont été portés des 
jugements très divers des plus élogieux aux plus réprobateurs, voire sarca-
stiques. Karl Marx y avait vu une sorte de mascarade, de déguisement, derriè­
re lequel la bourgeoisie révolutionnaire avait dissimulé à elle-même "le con­
tenu limité et bourgeois de ses combats".30 P. Canellopoulos, dans son Hi­
stoire de l'esprit européen, reprend ce jugement —bien que d'un point de vue 
différent— en écrivant que la célébration de la Fête de l'Être Suprême fut "une 
des comédies les plus tragiques que l'histoire universelle ait enregistrée".3' 

Mais c'est un écrivain français, contemporain et observateur attentif des 
évévements, François-René de Chateaubriand, qui a le mieux estimé l'impact 
de cette entreprise de déchristianisation sur la civilisation européenne. En 
1796, le futur auteur du Génie du Christianisme prévoyait la fin inéluclable 
du christianisme et se demandait quelle serait la nouvelle foi de l'humanité. 
Il écrivait notamment dans son Essai sur les Révolutions: 

[...] il semble que l'Europe touche au moment d'une révolution, ou plutôt 
d'une dissolution, dont celle de la France n'est que l'avant-coureur.32 

π II est vrai que la Révolution française ne fut pas qu'un phénomène 
,§ politique et socio-économique, mais aussi une tentative de bouleversement 
^ culturel sans précédent, dont les fêtes païennes furent le moyen par excellence. 
g Celles-ci ont éminemment contribué —bien avant la démocratisation de 
1 l'enseignement— à ce que les valeurs de la civilisation hellénique, apanage 
I d'une élite restreinte d'érudits et d'hommes de lettres, soient diffusées dans 
Q de larges couches populaires. 
^ Nous ne pouvons qu'être particulièrement sensibles à cet universalisme 
ü qui était le fond de la pensée révolutionnaire nourrie dans l'héritage de la 
£ civilisation hellénique. 
w A nos jours où, à l'orée du vingt et unième siècle, les phénomènes de 

fanatismes religieux se multiplient et mettent en danger les libertés humaines, 
cette tendance de l'esprit français contitue à nos yeux l'un des aspects les 
plus importants de la Révolution française. 10 



LES FÊTES RÉPUBLICAINES ET L'ANTIQUITÉ GRECQUE 

Notes 

i. On avait fait, à PAssemplée législative, la 
lecture du dernier chapitre du Contrat Social, 

intitulé "De la religion civile*'; Voir. A. 
MATHIEZ, Les origines des cultes révolution­

naires (1789-1792), Paris 1904, p. 128; cf. J. 
GODECHET, Les institutions de la France sous 

la Révolution et l'Empire, PUF, 1968, p. 267: 
"[...] il a existé dès 1789 une religion 
révolutionnaire avec ses croyances, son 
symbolisme, son fanatisme, ses fêtes et ses 
chants liturgiques". 

2. Documents d'histoire contemporaine, A. 
COLIN, 1964,1.1, p. 74 (La liberté des cultes 
y est maintenue). 

3. Ce système de fêtes était déjà prévu par 
la Constitution de 1791. Un paragraphe de son 
texte introductif, ajouté au dernier moment, 
stipulait: "Il sera établi des fêtes nationales 
pour conserver le souvenir de la révolution 
française, entretenir la fratermité entre les 
citoyens et les attacher à la Constitution, à la 
Partie et aux Lois". Vois J. TIERSOT, Les fê­

tes et les chants de la Révolution française, 

Hachette, 1908, p. 195. 

4. Voir p.ex. M. OZOUF, La fête révolu­

tionnaire ij8ç'ijçç, Gallimard, 1976, p. 38. 

5. Voir A. MATHIEZ, op. cit., p. 79 et pas­
sim. 

6. Bien sûr, l'intégration religieuse de l'être 
social, "contemporaine de l'édification de 
l'Etat moderne", datait déjà des XVI et XVII 
siècles (cf. Yves-Marie BERGE, Fête et révolte, 

Des mentalités populaires du XVI au XVII 

siècle, Hechette, 1976, p. 167). Les phi­
losophes des Lumières ne contestaient point 
le besoin d'union entre l'Etat et la religion, 
mais ils étaient unanimes à penser que le 
christianisme était plus nuisible qu'utile à la 
forte constitution de l'Etat: cf. J. GODE-
CHOT, op. cit., p. 253 et s. 

7. Voir J.-J. ROUSSEAU, Lettre à d'Alem­

bert, in Du Contrat Social et autres oeuvres 

politiques. Garnier, p. 224; Considération sur 

le gouvernement de Pologne, ibid., p. 345. Cf. 

DIDEROT, Entretiens sur le fils naturel, Oe-

vres esthétiques, Garnier 1968, p. 121. 

8. J. MICHELET, Histoire de la Révolution 

Française, Gallimard, Bibl. de la Pléiade, t. 

I, p. 410-12. 

9. M. OZOUF, op. cit., p. 134 et s. 

10. Abbé BARTHÉLÉMY, Voyage du jeune 

Anacharsis en Grèce, dans le milieu du 

quatrième siècle avant l'ère vulgaire, Paris, De 

Bure, 1788, vol. I, p. 387, vol. II, p. 47 et 

passim. 

11. Ibid, vol. II, p. 43. 

12. L'Odèon, premier bâtiment couvert 

destiné aux concours de musique et de poésie, 

fut construit au temps de Périclès. Mais c'est 

Pisistrate qui institua, le premier, le concours 

des rhapsodes pour la récitation des épopées 

homériques, ce qui contribua décisivement à 

la transmission écrite de l'Iliade et de 

l'Odyssée. 

13. Voir A. JARDÉ, La Crèce antique et la 

vie grecque, Paris, Delagrave, 1914, p. 162. 

14. Maurie Badolle, biographe de l'abbé 

Barthélémy, affirme, tout de même, que "les 

révolutionnaires ont songé à Rousseau plutôt 

qu'à lui, quand ils ont proposé, puis institué 

les cérémonies publiques imitées de l'antique": 

L'abbé Barthélémy (1716-1795) et l'hellénisme 

en France dans la seconde motitié du XVIIIe 

siècle, Paris, PUF, 1926. p. 388. 

15. Voir A. MATHIEZ, op. cit., p. 79 et 

passim. 

16. Ibid, p. 135. 

17. Op. cit., t. I, p. 409-10. 

18. Op. cit., p. 344. 

19. Op. cit., p. 139. Rappelons que l'une 

des raisons de la tranformation des fêtes 

religieuses antiques par les tyrans — "usur-

ON 
ON 

2 
Ο 
co 

< 
OC 

< 
PU 

Ο 

Χ 



M A R I A M É N É G A K I - K I N T I S 

pateurs"— fut leur désir d'attacher à leur 

gouvernement les masses populaires. 

20. Voir PLUTARQUE, Vies parallèles (en 

grec), Athènes, Papyros, 1975, t. I, p. 19; 

ROUSSEAU, Dictionnaire de la musique, Oeu­

vres, Paris, Furne, t. III, p. 472. 

21. "La chanson d'Armodius et d'Aristo-

giton qu'Athénée nous a conservée était chez 

eux ce qu'est parmi nous l'air des Marseillais"; 

cité par M. BADOLLE, op. cit., p. 389. Cha­

teaubriand fait aussi un parallélisme entre les 

chants patriotiques de Sparte et la musique 

républicaine: Essai sur les révolutions, Oeuvres 

complètes, Paris, Furne, 1834,1.1, p. 49 et s. 

22. Voir J. TiERSOT, Rouget de Lisle, son 

oeuvre, sa vie, Paris, Delagrave, 1892, p. 149. 

23. Voir à ce sujet, J. TIERSOT, ibid, p. 118 

et s.; Chateaubriand avait signalé ce 

phénomène en citant la strophe insérée, et il 

avait relevé dans le Moniteur du 20 prairial 

an II d'autres strophes pour les vieillards, les 

femmes etc. qui enrichirent La Marseillaise à 

l'occasion de la Fête de l'Etre Suprême (op. 

cit., t. I, p. 51). 

24. Op. cit., vol. I, p. 498; cf. vol. II, p. 

47· 
25. Voir ROBESPIERRE, Textes choisis, t. 

III, éditions sociales, 1974, p. 178. Sur 

l'idéalisation du jeune Barra par le pinceau de 

David, qui a fait de l'enfant un héros à 

l'antique, voir M-C. SAHUT, R. MICHEL, Da­

vid, l'art et le politique, Gallimard, 1988, 

p. 89. 

26. ROBESPIERRE, op. cit., p. 171. 

27. ROBESPIERRE, ibid., p. 179; Abbé BAR­

THÉLÉMY, op. cit., II, p. 47 et s.; pour la 

réalisation de la fête; cf. J. TIERSOT, Les fêtes 

et les chants de la Révolution française, p. 156 

et s. 

28. Décret du 3 ventôse et du II prairial an 

III; voir J. GODECHOT, op. cit., p. 430. 

29. Cité par A. MATHIEZ, La théophi­

lanthropie et le culte décadaire, Paris, Alcan, 

1903, p. 592. C'est au même moment que 

David, sur l'intervention du Premier Consul, 

dut interrompre son Léonidas à Thermopyles, 

qu'il ne parviendra à achever que vers 1814; 

cf. E. DELÉCLUZE, Louis David, son école et 

son temps (Souvenirs), Paris, Didier, 1855, p. 

231. 

30. Voir K. MARX, Le 18 Brumaire de 

Louis Bonaparte (en grec), Athènes, 1964, p. 8. 

31. Voir P. CANELLOPOULOS, Histoire de 

l'esprit européen (en grec), t. III, 2, Athènes 

1970, p. 1278. 

32. Op. cit., p. 200. 

Π ε ρ ί λ η ψ η 

Μαρία ΜΕΝΕΓΑΚΗ-ΚΙΝΤΗ , OL Δημοκρατικές Γιορτές της Γαλλικής Επανάστασης και η Ελ­

ληνική Αρχαιότητα 

Οι δημοκρατικές γιορτές ήταν ένας νέος θεσμός που λειτούργησε στη Γαλλία από το 1789 

ώς το τέλος του ι8θθ. Πρόκειται για ένα σύστημα δημόσιων τελετών συνδεδεμένων με τη νέα 

«πολιτική θρησκεία» η οποία αντικατέστησε," για ένα διάστημα, το καθολικό δόγμα και τις 

τελετουργίες του. Σκοπός τους ήταν η διάδοση των νέων αξιών που είχαν διατυπωθεί από το 

κίνημα του Διαφωτισμού, και πρότυπο τους οι δημόσιες τελετουργίες της αρχαίας Ελλάδας, 

ο χαρακτήρας των οποίων ανταποκρινόταν απόλυτα στα οράματα της επαναστατικής αστικής 

τάξης. Η ηθοπλαστική τους αξία είχε εξαρθεί τόσο από τον J.-J. Rousseau, μελετητή και θαυ-



LES FÊTES RÉPUBLICAINES ET L'ANTIQUITÉ GRECQUE 

i n 

μαστή του Πλούταρχου, όσο και από τον Abbé Barthélémy, συγγραφέα του έργου Το Ταξίδι 

τον Νεαρού Ανάχαρση στην Ελλάδα, στο μέσο του 4ον> π-%- Αιώνα (1788). Η προσπάθεια αυ­

τή της Γαλλικής Επανάστασης να εκριζώσει τις χριστιανικές καταβολές του γαλλικού πολιτι­

σμού οδήγησε στην καθιέρωση, από την Convention, της θρησκείας του Υπέρτατου Όντος 

και του εορτολογίου της. Ο μεγαλειώδης εορτασμός της εορτής του Υπέρτατου ' Οντος στο gj 

Παρίσι και σε όλες τις κοινότητες της χώρας, στις 20 πραιριάλ του δεύτερου έτους της Δήμο- ^ 

κρατίας, ήταν το αποκορύφωμα της επιστροφής στην αρχαιότητα. ο 

Ο θεσμός των δημοκρατικών γιορτών είναι ένα πρωτοφανές φαινόμενο για τον γαλλικό < 

και τον ευρωπαϊκό πολιτισμό. Χάρη σ' αυτόν πλατιά στρώματα του γαλλικού λαού μυήθηκαν ^ 

ο στις αξίες του αρχαίου ελληνικού πολιτισμού, που ήταν ώς τότε προνόμιο μιας ολιγάριθμης ο 

ελίτ λογίων και ανθρώπων των γραμμάτων. Σήμερα, στην αυγή του 2ΐου αιώνα, όπου τα 

φαινόμενα θρησκευτικού φανατισμού πληθαίνουν και θέτουν σε κίνδυνο τις ανθρώπινες ελευθε- w 

ρίες, βλέπουμε τον ουνιβερσαλισμό της γαλλικής σκέψης, θρεμμένης με την αρχαία ελληνική g 

κληρονομιά, ως μια από τις σημαντικότερες όψεις της Γαλλικής Επανάστασης. w 

m 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

