
  

  Comparison

   Vol 6 (1995)

  

 

  

  Bakhtin and his Poetics as Critical Perspectives to
Language and Literature 

  Λουκάς Δ. Τσιτσίπης   

  doi: 10.12681/comparison.10730 

 

  

  Copyright © 2016, Λουκάς Δ. Τσιτσίπης 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Τσιτσίπης Λ. Δ. (2017). Bakhtin and his Poetics as Critical Perspectives to Language and Literature. Comparison, 6,
122–139. https://doi.org/10.12681/comparison.10730

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 25/01/2026 10:33:56



ΛΟΥΚΆΣ Δ. Τ Σ Ι Τ Σ Ι Π Η Σ 

0 Bakhtin και η Ποιητική τον 

σαν Κριτική Προοπτική 

για τη Γλώσσα και τη Λογοτεχνία1 

π INAI ΙΔΙΑΙΤΕΡΑ ΔΥΣΚΟΛΟ ΝΑ ΠΡΟΒΕΙ ΚΑΝΕΙΣ ΣΕ ΜΙΑ ΕΙΣΑΓΩΓΗ ΣΤΟ ΕΡΓΟ 

του Ρώσου θεωρητικού της λογοτεχνίας και φιλοσόφου της γλώσσας 

Μ. Bakhtin και του κύκλου του, διότι η φύση του έργου αυτού ανθίσταν­

ται σε απόπειρες ταξινομικών σχημάτων.2 

Η παραπάνω διαπίστωση είναι και η βασική αιτία που το Μπαχτι-

νικό οικοδόμημα γίνεται αντικείμενο διεκδίκησης από πολλά ρεύματα, 

όπως φαινομενολογικές προσεγγίσεις, Μαρξισμός, αποδόμηση κ.ά. Είναι 

φυσικά επόμενο ότι μια τέτοια πολλαπλότητα υποψηφιοτήτων για την 

Ι πνευματική ουσία του Μπαχτινικού έργου είναι δυνατόν να οδηγήσει 

Ι σε αντιφατικές κατευθύνσεις. Από την μια μεοιά εμπλουτίζεται ο προ-

J βληματισμός και θραύονται τα σύνορα ανάμεσα σε ακραία θετικιστικές 

Η και μη θετικιστικές προσεγγίσεις —κάτι που δεν συμβαίνει για πρώτη 

g; φορά—, θέτοντας έτσι εν αμφιβάλω την, μέχρι εκφετιχισμού, θετικιστική προ-

*Γ σήλωση στο π ρ ά γ μ α του αντικειμενικού κόσμου (βλ. την κριτική για τον Αγ-

ο γλο-Αμερικάνικο εμπειρισμό και την τάση του να μελετάει θραύσματα αντί 

* ολότητες από τον F. Jameson 1972* 19Ö1) · Από την άλλη θα ήταν απογοητευ-

| τικό εν ονόματι της πολύπλευρης θεωρητικής γενικότητας, που είναι και σωστή 

u και επιθυμητή ώς ένα βαθμό, να αρνηθούμε να επιχειρήσουμε έστω και μια 

Χ χαλαρή ταξινόμηση του Μπαχτινικού έργου, αφού δεν μπορούμε να αγνοή-

§2 σουμε τον υλικό κοινωνικό χώρο που το γεννάει ούτε το συγκεκριμένο πνεύμα-

£ τικό υπόβαθρο του δημιουργού. * Οπως έχει πει κάπου στο The Philosophy of 

Literary Form 0 Burke (1973), το ερώτημα τι θέλει να πει ο συγγραφέας, που 

Tftft μας θυμίζει την Παλαιά Κριτική και τη σχολική μας παιδεία, και δίκαια ακυ-

ÌLL ρώνεται σε κάποιες προσεγγίσεις, δεν είναι πάντοτε και από πριν κατακριτέο. 



Ο ΒΑΚΗΤΙΝ ΚΑΙ Η ΠΟΙΗΤΙΚΗ ΤΟΥ 

Ό,τι βιογραφικό γνωρίζουμε για τον Bakhtin και το κλίμα της εποχής του 

υπεισέρχεται στην αναλυτική μας απόπειρα, και τούτο είναι θεμιτό. 

Από τις παραπάνω παρατηρήσεις πηγάζει μια ενδιαφέρουσα διαλεκτική η 

οποία διευκρινίζει και τη δική μου προσέγγιση στο παρόν άρθρο. Η διαλεκτι­

κή αυτή μπορεί να διαβασθεί ως εξής: η Μπαχτινική ολιστική θεωρία που 

διαπερνά τα σύνορα ανάμεσα στους θεωρητικούς-ουμανιστικούς κλάδους επει­

δή είναι ακριβώς γενική και ολιστική θέλει μεγαλύτερη ακόμη εξειδίκευση ό­

ταν επιχειρείται η προσαρμογή της σε χώρους των θεωρητικών και κοινωνι­

κών επιστημών. Στην ανάλυση που ακολουθεί θα επιχειρήσω μια συνδυασμέ­

νη παρουσίαση η οποία, ενώ δεν θα αρνείται την εμπειρική πλευρά —κάτι 

που αναγκαστικά ακολουθεί την ανθρωπολογική και γλωσσολογική μου 

εξειδίκευση—, θα αποφύγει την πραγμοποίηση που θα στερούσε το έργο από 

την ολιστική και θεωρητική του διάσταση. Και το σημείο τούτο δεν είναι αυ­

τονόητο. Και δεν είναι αυτονόητο διότι και πέρα από τους εμπειρικούς κοινω­

νικούς χώρους, όπως π.χ. η κοινωνική ανθρωπολογία και η ανθρωπογλωσ-

σολογία, οι οποίοι άλλοτε τείνουν προς μια υποθεωρητικοποιημένη αντίληψη 

του πεδίου τους άλλοτε προς μια πιο θεωρητική, στην ίδια τη θεωρία της λο­

γοτεχνίας τα πράγματα δεν έχουν καταλαγιάσει. Για παράδειγμα, η διαφο­

ρά ανάμεσα στον Eagleton και τον Culler γύρω από το σημείο αυτό.3 

Για να δώσω ενδεικτικά μερικά από τα προβλήματα που ανακύπτουν όταν 

αλληλοσυγκρουόμενες προσεγγίσεις του Μπαχτινικού έργου εμφανίζονται, θα 

παραθέσω σύντομα τη διαμάχη ανάμεσα στον Α. White (1987-1988) και τον 

R. Young (1985-1986) γύρω από τις σχέσεις της Μπαχτινικής σκέψης με τον 

Μαρξισμό και άλλα ρεύματα. Τούτο φυσικά δεν πρέπει να είναι αδιάφορο στους 

θεωρητικούς της λογοτεχνίας και σε εκείνους που μέσα από συγγενή πεδία 

υπηρετούν τη μαχόμενη ανάλυση του κειμένου στα πλαίσια μιας γόνιμης ερ- g> 

μηνευτικής διαδικασίας. Ο Young αποδίδει το ξαφνικό ενδιαφέρον για τον Bak- ^ 

htin στην αυτο-αμφισβήτηση τμήματος της Μαρξιστικής λογοτεχνικής κριτι- ο 

κής που πηγάζει από κριτικές δυσκολίες, και από την εμφάνιση μιας παραπέ- ^ 

ρα πίεσης που αυτή τη φορά προέρχεται από την αποδόμηση και τις μεταδο- § 

μιστικές θεωρήσεις. Εδώ φυσικά θα πρόσθετα ότι η δυσκολία ίσως είναι με- ο 

γαλύτερη για τον Μεταμαρξισμό παρά για τη Μαρξιστική θεώρηση, αφού ένα χ 

μεγάλο μέρος του, θεοποιώντας το discours και δίνοντας απόλυτη προτεραίο- g 

τητα στα signifiers, καταλήγει να οδηγεί σε έναν αντίποδα του Μαρξισμού στις 

πιο μηχανιστικές του εκφάνσεις. Έτσι ο Μεταμαρξισμός υπερβαίνει σε κά­

ποια σημεία και τον Foucault, δίνοντας μας μια Νιτσεϊκή αντίληψη που δεν 

είναι τυχαίο να εμφανίζεται στην περίοδο που οι φιλελεύθερες και συντηρητι- η 



Λ Ο Υ Κ Α Σ Δ. Τ Σ Ι Τ Σ Ι Π Η Σ 

κές δυνάμεις βρίσκονται σε άνοδο (βλ. Eagleton 1991» για μια κριτική ορι­

σμένων από τις διαλογικές προσεγγίσεις στην ιδεολογία). Ο Young μάς ει­

δοποιεί ότι η Μαρξιστική κριτική πρέπει να προφυλαχθεί από μια εύκολη επι­

στράτευση του Μπαχτινικού έργου προκειμένου να διατυπώσει ένα Μαρξιστι­

κό στοχασμό στη θεωρία της λογοτεχνίας, και υποστηρίζει ότι ο Μπαχτινι-

κός δ ι α λ ο γ ι σ μ ό ς —περί του οποίου περισσότερα στη συνέχεια— δεν πα­

ρέχει επαρκή αναλυτικά εργαλεία για μια θεωρία της εξουσίας. Εξάλλου δια­

λογισμός και διαλεκτική δεν συμπίπτουν. 

Αντίθετα, ο White, αφού αναρωτιέται πώς είναι δυνατόν ο Young από το 

Yale, το θερμό λίκνο της αποδόμησης* να γίνεται αμύντορας του Μαρξισμού, 

δεν προτίθεται να εξαιρέσει τον Μαρξισμό από την Μπαχτινική σκέψη επειδή 

ο Bakhtin είναι εχθρικός —και όντως είναι— προς την Εγελιανή διαλεκτι­

κή. Θεωρεί ότι ο Μαρξ και ο Bakhtin διαθέτουν μιαν εξόχως ε τ ε ρ ο λ ο γ ι -

κή αντίληψη των κοινωνικών προβλημάτων. Με τον όρο ετερολογική εννο­

είται εδώ μια μη δογματική αντίληψη που αντιπροσωπεύει ένα ανοιχτό κοι­

νωνικό σύστημα. Αυτό ταιριάζει και με τον πνευματικό ορίζοντα όπως και 

με τις κοινωνικές συνθήκες που επικρατούσαν την εποχή του Μπαχτινικού δη­

μιουργήματος στη Σοβιετική Ένωση. Εγεννάτο ένας ανοιχτός και πειραμα­

τικός Μαρξισμός που το μόνο που είχε δικαιολογημένα να φοβηθεί ήταν η 

Σταλινική γραφειοκρατία και νομενκλατούρα. 

Στην ως άνω διαμάχη ανάμεσα στον Young και στον White θα προσέθετα 

εδώ και τη δική μου άποψη. Σε κάποιο σημείο ο πρώτος αντιπαραθέτει τον 

Foucault προς τον Bakhtin για να δείξει ότι ο Bakhtin δεν έχει μια συνεπή θε­

ωρία της εξουσίας. Αφήνοντας εδώ στην άκρη τα προβλήματα που γεννάει 

για την εξουσία και την ιδεολογία η Φουκοτιανή προσέγγιση του λόγου, υ-

g; πάρχουν και σοβαρές ομοιότητες ανάμεσα στους δύο που ο Young παραβλέ-

ίΓ πει. Ο Foucault ( 1990 : ιθθ 102), ^τΨ Ιατορία της Σεξουαλικότητας, τονί-

ο ζει ότι ο λ ό γ ο ς είναι τ α κ τ ι κ ά π ο λ υ α ξ ι ο λ ο γ ι κ ό ς . Δηλαδή η σιω-

* πή και ο λόγος μπορούν μέσα στις συγκεκριμένες περιστάσεις της ιστορίας πό-

§? τε να ενισχύουν τις σχέσεις εξουσίας πότε να τις χαλαρώνουν. Η εξουσία — 

ο και η ιδεολογία άρρηκτα συνδεδεμένη με αυτή, θα έλεγα— δεν βρίσκεται στη 

χ λεκτική απόφανση, αλλά στον συνολικό λόγο που παράγεται μέσα σε συγκε-

£ κριμένες κοινωνικές συντεταγμένες. Φυσικά, πόσο η Φουκοτιανή σκοπιά λαμ-

£j βάνει υπόψη της το κοινωνικό συμφραζόμενο του κοινωνιογλωσσολόγου και 

γλωσσικού ανθρωπολόγου, είναι άλλο μεγάλο ζήτημα (βλ. Bauman, αδη­

μοσίευτη εργασία). * Ομως η τακτική πολυαξιολογικότητα του λόγου δεν δια­

φέρει απόλυτα από την αξιολογική πλευρά του λόγου όπως την βλέπουν οι 12 



Ο BAKHTIN ΚΑΙ Η ΠΟΙΗΤΙΚΗ ΤΟΥ 

Bakhtin-Voloshinov με την έννοια της κοινωνικό-ιδεολογικής σημασίας του λό­

γου στο συγκεκριμένο κοινωνικό συμφραζόμενο* αλλά περί αυτού περισσότε­

ρα στη συνέχεια του άρθρου. 

Κεντρικά Θέματα της Μπαχτινικής Στροφής 

Ονομάζω την περίοδο των τελευταίων δέκα και πλέον χρόνων Μπαχτινική 

στροφή για να τονίσω μια χαρακτηριστική έμφαση στο έργο του Bakhtin και 

του κύκλου του που παρατηρείται στη Δύση, και τεκμαίρεται από το ενδιαφέ­

ρον που παρουσιάζεται και στη θεωρία της λογοτεχνίας και στις άλλες κοινω­

νικές επιστήμες όπως η ανθρωπολογία και η ανθρωπογλωσσολογία. Δεν πρέπει 

φυσικά η Μπαχτινική στροφή να σημαίνει άκριτη χρήση του συγκεκριμένου 

φιλοσόφου. Και εδώ προκύπτει το ζήτημα που έθεσα εισαγωγικά, δηλαδή πόσο 

είναι δυνατή η ταξινόμηση του σε υπάρχοντα μοντέλα, ή σε μοντέλα γενικά. 

Και αυτό εν μέσω των αιχμών της αποδόμησης και του μεταμοντερνισμού 

που θα είχαν λίγη ανοχή για τον μετασχηματισμό σε σύστημα οποιουδήποτε 

ερευνητικού πλάνου. Το ερώτημα είναι: Διακρίνεται το Μπαχτινικό έργο από 

κάποια συστηματικότητα ώστε να δικαιώνεται ο τίτλος του παρόντος άρθρου 

για κριτική προοπτική πάνω στη γλώσσα και την κοινωνία; Αυτό ακριβώς 

προτίθεμαι να υποστηρίξω, αλλά θα το κάνω σταδιακά μέσα από την παρου­

σίαση των βασικών θεωρητικών εννοιών τού υπό εξέταση έργου, και όχι με 

κατ' αρχήν σκληρούς ορισμούς. 

Το έργο του Bakhtin έγινε γνωστό στη Δύση χάρις στους Todorov και Kri­

steva, οι οποίοι, έχοντας πρόσβαση στη Ρωσική γλώσσα, μπόρεσαν να βγά­

λουν το έργο αυτό από την κοινωνική και γεωγραφική απομόνωση. Οι θεμα­

τικές του Μπαχτινικού δημιουργήματος δεν είναι αναγκαστικά όλες πρωτό­

τυπες, ο χειρισμός τους όμως είναι. Είναι γνωστό, π.χ., το ενδιαφέρον του ^ 

Bakhtin για το καρναβάλι, όπως φαίνεται από το έργο του για τον Rabelais ο 

(Bakhtin 1984a). Και από εδώ μπορεί να αρχίσει κανείς και την παρουσίαση 

και την κριτική. Το καρναβάλι αποτελεί σίγουρα έναν πυκνό κοινωνικό ενδεί-

κτη της πολεμικής κατά του μονολογισμού της γραφειοκρατικής εξουσίας, ει- ο 

ναι συμβολικό των χειραφετητικών στόχων των ανθρωπίνων κοινοτήτων. Ό - χ 

μως η ουτοπική διάσταση του καρναβαλιού δεν είναι ούτε μονοσήμαντη ούτε 

απλή. Το καρναβάλι έχει και προβληματικές διαστάσεις, και χρειάζονται εμπει­

ρικές έρευνες για την ανακάλυψη των λειτουργιών του στις διάφορες κοινωνίες 

(βλ. Ginzburg 1980). Επιπλέον, αν ο δ ι α λ ο γ ι σ μ ό ς ή η δ ι α λ ο γ ι κ ό -

τ η τ α αποτελεί τη φιλοσοφική συμπύκνωση όλου του έργου του Bakhtin, 

«ο 

cu 

» ! 



Λ Ο Υ Κ Α Σ Δ. Τ Σ Ι Τ Σ Ι Π Η Σ 

τότε όλο αυτό το έργο πρέπει να ανοιχθεί στο διάλογο με άλλες τάσεις, ακό­

μη και με εκείνες που «ακαδημαϊκά» δεν είχαν προβλεφθεί στην εποχή του. 

Για παράδειγμα, ο Bakhtin αλλά και ο Rabelais, για του οποίου το έργο α­

φιερώθηκε η κλασσική μονογραφία, αντιμετωπίζουν τον κριτικό λόγο της ση­

μερινής φεμινιστικής κριτικής. Και αυτό όχι απλά για να καταμετρηθούν αν-

τιφεμινιστικές ή φεμινιστικές δηλώσεις στα κείμενα τους, αλλά για το τι μή­

νυμα βγαίνει από τον συνολικό τους λόγο ως προς το θέμα. Αυτό ακριβώς 

εξετάζει ο Booth (1986) σε μια προσπάθεια ερμηνευτικής του Μπαχτινικού 

στοχασμού στη λογοτεχνία κάτω από την πίεση της πρόκλησης της φεμινι­

στικής κριτικής. 

Την ουσία της Μπαχτινικής στροφής συνοψίζει αρκετά καλά ο ανθρωπο­

λόγος Doe (1988:183-192), ο οποίος αφενός εξετάζει την τάση του Μπαχτι­

νικού έργου να τονίσει την ανθρώπινη κοινωνική ποικιλότητα μέσα στις συγ-

κρουσιακές διαλογικές σχέσεις, αφετέρου μας δίνει το στίγμα της απήχησης 

της Μπαχτινικής στροφής λέγοντας (1988:227): 

Η δ ι α γ λ ω σ σ ο λ ο γ ί α έρχεται σε μας σαν ένας κλάδος από άλλη εποχή. 
Γεννιέται από μια παράξενη θεολογία και πορεύεται ακολουθώντας παράξενες 
φιλολογικές μεθόδους. Η επίπτωση της στην ανθρωπολογία είναι διπλή. Πρώ­
τον, βοήθησε να σπείρει σπόρους αμφιβολίας γύρω από τους παραδοσιακούς τρό­
πους που κάνουμε επιστήμη· υποστηρίζει κατάργηση της διάκρισης ανάμεσα στις 
επιστημονικές και λογοτεχνικές πρακτικές [...]. Και δεύτερον, ενίσχυσε το ενδια­
φέρον για την ε π ι κ ο ι ν ω ν ι α κ ή π ρ α κ τ ι κ ή (έμφαση του συγγραφέα). 

Έννοιες όπως διαγλωσσολογία θα εξετασθούν στη συνέχεια. Παρά το ότι 

ο πιο πάνω συγγραφέας βρίσκει κάποια πράγματα παράξενα που δεν είναι και 

τόσο παράξενα, αυτό που έχει σημασία από τις σκέψεις του είναι η κατά βάσιν 

σωστή αντίληψη για το αντιθετικιστικό μήνυμα του Μπαχτινικού έργου, που 

πηγάζει και από τα παρακάτω λόγια του White (1987-1988:225-26): 

Εάν ο Bakhtin είναι εξίσου σημαντικός και για Μαρξιστές και για μη Μαρξι­
στές σήμερα, είναι διότι η δουλειά του απευθύνεται σε θέματα γ λ ώ σ σ α ς 
και π ο λ ι τ ι σ μ ο ύ , σε ερωτήματα σχετικά με την κ ε ι μ ε ν ι κ ό τ η τ α 
και την ιστορία, τα οποία τώρα συζητούνται με ένταση τέμνοντας τα 
συμβατικά πολιτικά και ακαδημαϊκά σύνορα. Καθώς η ενέργεια και η αυτοπε­
ποίθηση φεύγουν από τις παραδοσιακές περιοχές της φιλοσοφίας, της λογοτε­
χνικής κριτικής και της φιλολογίας, έχουν οι χώροι αυτοί βγει από τα παρα­
δοσιακά, οριοθετημένα περιβάλλοντα τους, και κατευθύνονται σε ένα πεδίο στο 
οποίο κυριαρχούν νέα μοντέλα γλώσσας και πολιτισμικού μορφώματος. Αυ-



Ο BAKHTIN ΚΑΙ Η ΠΟΙΗΤΙΚΗ ΤΟΥ 

τόν τον ρευστό και μη ντετερμινιστικά καθορισμένο χώρο έχει σημειώσει και 
ερευνήσει ο Bakhtin (έμφαση δική μου). 

Έννοιες και Εργαλεία του Bakhtin 

για τη Λογοτεχνία και τη Γλώσσα 

Τ ο μείζον πλάνο της Μπαχτινικής έρευνας ακούει στο όνομα δ ι α γ λ ω σ ­

σ ο λ ο γ ί α ή δ ι α λ ο γ ι κ ό τ η τ α - δ ι α λ ο γ ι σ μ ό ς , αν και οι όροι αυτοί 

μπορούν να μην παρθούν και σαν συνώνυμοι. Η έννοια του διαλογισμού ανα­

φέρεται περισσότερο στην αρχική φιλοσοφία του έργου, ενώ η έννοια διαγλωσ­

σολογία οριοθετεί τη συγκεκριμένη θεωρητική και μεθοδολογική κατεύθυνση 

της έρευνας. Όπως και η Hill (1986), σε άρθρο της για τις επιπτώσεις του 

Μπαχτινικού έργου στην πολιτισμική μελέτη της γλώσσας, και εγώ προτιμώ 

τον όρο του Todorov (1984) translinguistics, διαγλωσσολογία, από τον όρο 

μεταγλωσσολογία, που θα μπορούσε να γεννήσει συγχύσεις με χρήσεις από 

την αναλυτική φιλοσοφία. 

Ο Bakhtin προτείνει σαν το βασικό επίπεδο μελέτης της επικοινωνίας την 

ομιλία σαν την άμεση κοινωνική χρήση της γλώσσας. Αυτό το πεδίο ερευνά 

η διαγλωσσολογία. Δέχεται ότι η ουσία της επικοινωνίας πραγματώνεται στη 

διαλογική, κοινωνική συνύπαρξη και σύγκρουση των φωνών. Η λέξη είναι στην 

ουσία της π ο λ υ φ ω ν ι κ ή , δηλαδή μονίμως απευθύνεται στο λόγο ενός άλ­

λου. Η λέξη εμπεριέχει εγγενώς τις οπτικές γωνίες άλλων ομιλητών και κοι­

νωνικών στρωμάτων. Περικλείει τους αξιολογικούς τόνους άλλων φωνών προς 

τις οποίες αποτελεί μιαν απάντηση. Επομένως η λέξη βρίσκεται στην υπηρε­

σία μιας φ ω ν ή ς την οποία μπορούμε να ορίσουμε σαν την οπτική (ιδεολο­

γική) γωνία πάνω στον κόσμο. Για τον Bakhtin και για τον συνεργάτη του §5 

Voloshinov (1973)' Ή γλώσσα και η ιδεολογία είναι συνεκτεινόμενες έννοιες. ^ 

Ο κόσμος των σημείων είναι εγγενώς ιδεολογικός. ο 

* Ομως το Μπαχτινικό έργο δεν αποκλείει τη γλωσσική μελέτη στο επίπεδο £j 

του συστήματος του Saussure, και έτσι θα είχα μεγάλη δυσκολία να αποσύρω | 

το έργο αυτό από τη συστηματικότητα που ίσως κάποιοι αποδομιστές θα ήθε- ο 

λαν να κάνουν, οικειοποιούμενοι ιδεολογικά τον Μπαχτινικό στοχασμό. Δεν 

υπάρχει όμως αμφιβολία ότι, παρά την αναγνώριση του αναφορικο-λογικού 

άξονα της γλώσσας, κεντρικός φορέας σημασίας παραμένει η πολυφωνική λέ­

ξη που δεν γνωρίζει απλά το αναφορικό της αντικείμενο, αλλά διαπερνάται 

απόλυτα από τις ξένες οπτικές γωνίες που συνυπάρχουν. [Για την πιο σαφή 

ανάλυση της πολυφωνικής λέξης βλ. το έργο του Bakhtin (1984b) για την 



Λ Ο Υ Κ Α Σ Δ. Τ Σ Ι Τ Σ Ι Π Η Σ 

Ποιητική του Ντοστογιέφσκι, αν και οι έννοιες αναπτύσσονται επίσης στη συλ­

λογή The Dialogic Imagination (1981)]. 

Η αντίθεση της θεωρίας αυτής προς την παραδοσιακή γλωσσολογία δεν 

είναι αντίθεση προς τις αρχές του δομισμού, αλλά προς την αναγωγιμότητα 

της επικοινωνίας σε δομικές αρχές ως του μόνου και κεντρικού επιπέδου. Αν 

και γίνεται ήδη φανερό ότι η θεωρία της κοινωνικής πολυφωνικότητας συγγε­

νεύει με την κοινωνιογλωσσολογία όπως την αντιλαμβάνονται οι σημερινές 

κοινωνικές επιστήμες, και ώς ένα βα̂ θμό και η λογοτεχνική κριτική, μπορεί 

κανείς να ισχυρισθεί ότι και η γλωσσολογία και η κοινωνιογλωσσολογία πραγ-

μοποιούν ή ουσιαστικοποιούν τους κανόνες ή νόμους παραγωγής του γλωσσι­

κού προϊόντος (βλ. Stewart 1986). 

Και παρόμοιες παρατηρήσεις είναι δυνατόν να γίνουν και για τη σχέση του 

Bakhtin με τους αναλυτικούς φιλοσόφους της γλώσσας, όπως οι Searle, Au­

stin, Strawson, Grice κ.ά. Είναι γεγονός ότι οι φιλόσοφοι αυτοί δεν αδιαφο­

ρούν για τη γλώσσα ως πράξη. Αλλά, αφενός περικλείουν μια τάση κωδικο­

ποίησης του συμφραζόμενου (context) σε σημείο που να αποκτά το συμφρα­

ζόμενο αυτοεξοντωτική στατικότητα (Morson and Emerson 1990:58? Stewart 

1986), αφετέρου η σημασία παραμένει υπόθεση του ατομικού ομιλούντος υ­

ποκειμένου. 

Είναι ίσως λογικό να πούμε εδώ ότι ο Μπαχτινικός στοχασμός είναι κον­

τά στην τάση της αποδόμησης που δέχεται τη συνεχώς κυλιόμενη υπόσταση 

των συμφραζομένων, που καθιστούν έτσι ασταθή τη σημασία. Δεν φθάνει όμως 

στο σημείο της πλήρους άρνησης της σημασίας, όπως εμφανίζεται να υποστη­

ρίζει η Αμερικάνικη τουλάχιστον εκδοχή της αποδόμησης. Το έντονο Μπα­

χτινικό ενδιαφέρον για την ιστορικότητα των γλωσσικών, και ειδικά των λογο­

τεχνικών ειδών (genres), οδηγεί σε μια κατάφαση και όχι άρνηση της σημα-

ίΓ σίας. Σε αντίθεση λοιπόν —να το ξαναθυμήσω— με την αναλυτική φιλοσοφία, 

ο η σημασία δεν εγγράφεται στο ατομικό υποκείμενο, που όπως μας διδάσκει 

* ο Foucault δεν είναι ούτως ή άλλως προκοινωνικό, αλλά στη διαλογικότητα 

| που μπορεί και την παράγει στο πεδίο ανάμεσα σε ομιλούντα υποκείμενα. 

ο Βλέπουμε στο σημείο αυτό μια τάση του Μπαχτινικού έργου να αντιπαρα-

χ τεθεί στο ρασιοναλιστικά δρων απομονωμένο υποκείμενο όπως έχει ιδεολογι-

κοποιηθεί στον Δυτικό πολιτισμό (βλ. Habermas 197^ ^79) · ^° ε^0<» τγΚ 

μονολογικής κλειστότητας και του εγωκεντρικού πυρήνα της σημασίας που 

αντιστρατεύεται η Χαμπερμασιανή φιλοσοφία αντιπαλεύει και η Μπαχτινι­

κή. Και στο σημείο αυτό συγκλίνουν με τη σύγχρονη ανθρωπολογία και αν­

θρωπολογική πραγματολογία, που, με βάση τις οπτικές γωνίες άλλων κοινω­

νά 

et 



Ο BAKHTIN ΚΑΙ Η ΠΟΙΗΤΙΚΗ ΤΟΥ 

νιών, αποδομούν επιτυχώς τον λογικό ατομισμό Ρασσελιανού —και επομέ­

νως Νεο-Εγελιανού— τύπου σε φαινόμενα όπως είναι η μελέτη των κοινωνι­

κών ενδεικτών στη γλώσσα (βλ. Brown and Levinson ΐ993·4^"74# ß^· επ^" 

σης Voloshinov 1987:97)· 

Η Μπαχτινική κριτική κινείται έτσι σταθερά προς την κριτική και του α­

φ η ρ η μ έ ν ο υ α ν τ ι κ ε ι μ ε ν ι σ μ ο ύ της δομικής γλωσσολογίας και του α­

τ ο μ ι σ τ ι κ ο ύ υ π ο κ ε ι μ ε ν ι σ μ ο ύ μέρους του Γερμανικού ιδεαλισμού. 

Επίκεντρο της είναι η ι σ τ ο ρ ι κ ο - κ ο ι ν ω ν ι κ ή π ο ι η τ ι κ ή . Κεντρικό της 

εργαλείο η ε τ ε ρ ο γ λ ω σ σ ί α. Το πιο χαρακτηριστικό παράδειγμα της ε-

τερογλωσσίας είναι σε μικρογραφία η περίπτωση του Ρώσου αγρότη που πε­

ριγράφει ο Bakhtin (1981), ο οποίος μιλάει την τοπική του διάλεκτο για τις 

καθημερινές του ανάγκες, κατανοεί μερικώς τα κλασσικά Σλαβονικά της εκ­

κλησίας για τις ανάγκες της λατρείας του, και ίσως γνωρίζει και κάποια η­

μιεπίσημη ποικιλία της Ρωσικής για τις γραφειοκρατικές χρήσεις. Όλες αυ­

τές οι γλωσσικές ποικιλίες βρίσκονται σε αρμονική συνύπαρξη στη συνείδηση* 

του αγρότη μέχρι, με την άνοδο της αστικής τάξης, να αρχίσει η αντιπαράθε­

ση τους. Τότε αποκτούν ιδεολογική φόρτιση και η κάθε μία αποκτά ειδικό 

ιστορικό-ιδεολογικό περιεχόμενο. Τότε γίνεται και η δημιουργία του μυθι­

στορήματος δυνατή. Οι γλώσσες που περνούν δευτερογενώς στο μυθιστόρημα 

είναι ήδη αντιπροσωπευτικές των ιδεολογικών φωνών. Πρόκειται για μια ε-

τερογλωσσική διαλεκτική η οποία φυσικά δεν είναι καθόλου Εγελιανού τύ­

που. Ο Holquist (1990a:73"7^' ι2&~31) παρατηρεί ότι η Μπαχτινική ποιη­

τική, που είναι σε βάθος διαγλωσσική, έρχεται σε αντίθεση με τον πρώιμο 

Εγελιανό Lukâcs, ιδιαίτερα στο ζήτημα της εξέλιξης της συνείδησης — και 

στην προκειμένη περίπτωση της λογοτεχνικής συνείδησης. Για τον τελευταίο, 

η εξελικτική πορεία της συνείδησης αρχίζει από μια νηπιακή κατάσταση του 

κοινωνικού όντος, όπου υπάρχει μόνο μια αδιαφοροποίητη συνείδηση η οποία 

οδηγεί στη θολότητα των ορίων ανάμεσα στο υποκείμενο και τον περιβάλ- ο 

λοντα κόσμο. Αυτή η συνείδηση φτάνει στο να γνωρίζει τον διαχωρισμό ανά- Ι 

μέσα στο υποκείμενο και τον κόσμο, καταλήγοντας στην ατομικότητα και την | 

αλλοτρίωση. δ 

Αντίθετα προς την Εγελιανή αυτή θέση, η Μπαχτινική σκοπιά υποστηρί- χ 

ζει μια συνεχώς πολλαπλασιαζόμενη ποικιλία και διαφορά, η οποία δεν λύε- | 

ται σε κάποια σύνθεση. Υπάρχει η μόνιμη πάλη των ιδεολογικών φωνών σε 

συνεχή διάλογο. Ο Μπαχτινικός εξελικτισμός, ειδικά στη λογοτεχνία, δεν 

επιτρέπει απώλειες μέσα από τη σύνθεση των αντιθέτων, διότι τίποτε δεν χά­

νεται στην ποιητική μνήμη των ειδών του λογοτεχνικού λόγου, σύμφωνα με 

«ο 
ON 

ν© 

9 Περίοδος Β', αρ. 6, Ιούνιος 1995 



Λ Ο Υ Κ Α Σ Δ. Τ Σ Ι Τ Σ Ι Π Η Σ 

τη θεωρία αυτή. Η Μενίππεια σάτυρα ή ο Σωκρατικός διάλογος επανεμφανί­

ζονται στον Ντοστογιέφσκι, π.χ. Φυσικά όχι με την έννοια της συνειδητής 

αντιγραφής, αλλά με την έννοια της διατήρησης της ποιητικής μνήμης που 

ενυπάρχει, λ.χ., στο μυθιστόρημα, στο κατά κύριο λόγο πολυφωνικό είδος. 

Το είδος αυτό εγκλείει την κοινωνική πολυγλωσσία της αγοράς, του καρνα­

βαλιού, των κειμένων της ύστερης αρχαιότητας. 

Η λογική αυτή αναδεικνύει τη λεπτή σχέση του χώρου και του χρόνου στα 

λογοτεχνικά είδη, όπως και τον τεράστιο ρόλο της δ ι α κ ε ι μ ε ν ι κ ό τ η τ α ς . 

Ας αρχίσουμε από το χρόνο και το χώρο. Κάτω από την επίδραση του νευρο-

φυσιολόγου Ukhtomsky, ο Bakhtin συνέλαβε την ιδέα του χ ρ ο ν ό τ ο π ο υ , 

που αποτελεί ισχυρότατο μεθοδολογικό εργαλείο για τη μελέτη του λογοτε­

χνικού είδους. Πρόκειται για τις απεικονιζόμενες στο έργο σχέσεις χρόνου και 

χώρου, αλλά και για τη σχέση του γραπτού ή προφορικού κειμένου με το χρο-

νότοπο του δέκτη. Παρέχεται η δυνατότητα να ταξινομηθούν και να διαφορο­

ποιηθούν τα υποείδη του μυθιστορήματος, π.χ. με βάση συντεταγμένες όπως 

το πού κινείται ο ήρωας και πώς δομείται ο χρόνος τού υπό αφήγηση υλικού. 

Η λεπτή σχέση των υπό αφήγηση γεγονότων (narrated events) με τις αφηγη­

ματικές περιστάσεις (narrative events) οικοδομείται χρονοτοπικά. 

Εδώ θα μπορούσε κανείς να θέσει το εξής ερώτημα: Κατά πόσο η Μπα­

χτινική σκοπιά είναι συνεκτεινόμενη ή συγκρουόμενη με άλλες προοπτικές της 

θεωρίας της λογοτεχνίας ως προς τη χρονοτοπική διάσταση; Θα εξετάσω μία, 

διότι με ενδιαφέρει η φιλοσοφική της διάσταση. Τελώ όμως εν γνώσει του 

ότι δεν υπάρχει μείζων προσέγγιση στη λογοτεχνία που κάπου να μην ασχο­

λείται με τον ένα ή τον άλλο τύπο χρονότοπου. Μόνο η αφηγηματολογία του 

Genette θα έφθανε και για το χρόνο και για την οπτική γωνία προκειμένου 

να γίνουν γόνιμες συγκρίσεις. Θα ήθελα όμως να αναφερθώ σύντομα στη Γερ-

^ μανικής φαινομενολογικής προέλευσης θεωρητική οπτική. Ο Iser (199O9 σ τ γ1 

ο θεωρία του αναγνώστη, και της πρόσληψης γενικότερα, δίνει ειδικό βάρος στην 

* παράμετρο του χρόνου. Τούτο γίνεται κάτω από την ομολογημένη επιρροή 

| της αντίληψης για το χρόνο του Husserl. Ο εν λόγω φιλόσοφος κάνει λόγο 

u για την π ε ρ ι π λ α ν ώ μ ε ν η ο π τ ι κ ή γ ω ν ί α σ τ ο χ ρ ό ν ο . Για τον I-

ser η Χουσερλιανή θέση αποτελεί πελώριο συστατικό της θεωρίας του, διότι 

του προσφέρει το φαινομενολογικό υπόβαθρο για να αναπτύξει τη νοητική δια­

δικασία του αναγνώστη, που κατά τη διαδρομή της ανάγνωσης, συνεχώς με­

τακινεί την οπτική του γωνία αναθεωρώντας μνήμες και τροποποιώντας προσ-

1ί)Λ δοκίες. Όμως για τη Γερμανική φαινομενολογία της ανάγνωσης —κι εδώ 

Λ\) αρχίζουν να φαίνονται οι διαφορές από τον Μπαχτινικό στοχασμό— ο χρό-

ON 
ON 

Χ 

α 
PU 

u 
>-



Ο BAKHTIN ΚΑΙ Η ΠΟΙΗΤΙΚΗ ΤΟΥ 

νος είναι αναμφίβολα αναγκαίος, αλλά συμπτωματικός άλλων, κεντρικότε­

ρων εννοιολογικών αρχών. Για το Μπαχτινικό έργο ο χρονότοπος είναι ου­

σιαστικά οργανωτικός της όλης δομής του κειμένου. Εξάλλου για τον Bakh­

tin η χρονοτοπική υπόσταση του λογοτεχνικού κειμένου είναι πολύ πιο κοι­

νωνιολογικά καθορισμένη, εφόσον το είδος ορίζεται όχι μόνο από την εσωτε­

ρική του διάσταση, δηλαδή το θεματικό του άξονα, αλλά, όπως θα δούμε, 

και από την εξωτερική, κοινωνιογλωσσική του διάσταση. Το αφηγηματικό 

γεγονός είναι εξίσου σημαντικό με τα υπό αφήγηση γεγονότα. Κάτι τέτοιο 

δεν απορρέει με την ίδια σαφήνεια από τη θεωρία της ανάγνωσης. 

Είδος, Διακειμενικότητα, και Πολιτισμικός Χώρος 

Με την προϋπόθεση ότι τους γίνεται προσεχτική και κριτική χρήση, τα Μπα-

χτινικά εργαλεία θα μπορούσαν —όπως και έχει γίνει— να φανούν πολύτιμα 

λόγω της εμβέλειας τους και της διακλαδικής τους δυνατότητας για τη μελέ­

τη του Ντοστογιέφσκι, της κοινωνιογλωσσικά πολύγλωσσης κοινότητας, ή 

της προφορικής ποίησης της Υεμένης. Πώς επιτυγχάνεται αυτό; Το βασικό 

όχημα αυτής της επιστημονικής —και αισθητικής— περιπλάνησης είναι η έν­

νοια του είδους (genre). Τα τελευταία χρόνια η Μπαχτινική ανάλυση του εί­

δους αρχίζει να αποτελεί πηγή έμπνευσης για έρευνες μέσα και έξω από το 

πεδίο της λογοτεχνικής θεωρίας, όπως έχει ήδη συμβεί με τις έννοιες της φ ω­

ν ή ς" και του α ν α φ ε ρ ό μ ε ν ο υ - π α ρ α τ ι θ έ μ ε ν ο υ λ ό γ ο υ (Hill 1985' 

Τσιτσιπής 1991)· 

Για τον Bakhtin το είδος του λόγου είναι άρρηκτα δεμένο με το γ ε γ ό­

νος της αφήγησης ως επικοινωνιακής διαδικασίας (θυμίζω την προηγούμενη 

συζήτηση για το χρονότοπο). Το ότι το είδος και το γεγονός βρίσκονται σε £ 

κάποια στενή διαλεκτική σχέση εξηγείται από ορισμένες από τις πρώιμες φι- ^ 

λοσοφικές επιδράσεις στον Bakhtin, οι οποίες δεν πιστεύω ότι έχουν αρκούν- ο 

τως εντοπισθεί και αναλυθεί. Ο Holquist (1990b XVI), στην Εισαγωγή του * 

σε πρόσφατη έκδοση πρωίμων αισθητικών κειμένων του Bakhtin, μας υπεν- | 

θυμίζει ότι η Μπαχτινική σκέψη διατηρεί έναν ισχυρό δεσμό με την Νεο- ο 

Καντιανή σχολή του Μαρβούργου, του Cohen. Εννοείται ότι η πνευματική 

πορεία του Μπαχτινικού έργου, και ιδιαίτερα η Μαρξιστική του χροιά, δεν 

συντηρεί όλα τα στοιχεία της πρώιμης αυτής φιλοσοφικής παράδοσης. Διατη­

ρεί όμως την ιδέα την ανοιχτότητας, με άλλα λόγια της εξελικτικής πορείας 

—που αυτή η τελευταία μπορεί να εκφρασθεί και μέσω άλλων φιλοσοφικών 

τάσεων— και του μη δεδομένου της εμπειρίας. Αυτά τα στοιχεία οργανώ-



Λ Ο Υ Κ Α Σ Δ. Τ Σ Ι Τ Σ Ι Π Η Σ 

νουν προφανώς μια σκέψη η οποία θα παραθέσει την αρχή ενός συνεχούς γί­

γνεσθαι σαν αντίλογο στη γραφειοκρατική στατικότητα, οπότε και είναι δυ­

νατόν να προκύψει μια συνεπής υλιστική φιλοσοφία. Επομένως, είναι σχεδόν 

αδύνατον να παραμείνουν ασύνδετα το είναι του είδους από το γίγνεσθαι του 

γεγονότος (βλ. Holquist 199(^:25, Ttot τΨ ανάλυση των εννοιών τού είναι, 

του υπάρχειν και του συν-υπάρχειν). Το λογοτεχνικό είδος λοιπόν υπάρχει 

μόνο στην ενεργοποιημένη πραγμάτωση του. Θα επανέλθω σ' αυτό το θέμα. 

Από συγκριτική άποψη υπάρχουν ενδιαφέρουσες ομοιότητες ανάμεσα στο Μπα­

χτινικό είδος και στο είδος όπως αναπτύσσεται, π.χ., από την εθνογραφία 

της επικοινωνίας. Η εθνογραφία της επικοινωνίας ομιλεί για ε λ ά χ ι σ τ α 

και σ ύ ν θ ε τ α είδη (Hymes 1974)· Ο Bakhtin (1986) ομιλεί για π ρ ω τ ο ­

γ ε ν ή και για δ ε υ τ ε ρ ο γ ε ν ή είδη. Τα πρωτογενή, όπως καθημερινές μορ­

φές και φόρμουλες-ρουτίνες λόγου, εισέρχονται στο μυθιστόρημα αναπλαθό-

μενα ιδεολογικά. Εδώ έχουμε ήδη την ουσία της δ ι α κ ε ι μ ε ν ι κ ό τ η τ α ς . 

Για την εθνογραφία της επικοινωνίας, η μελέτη του είδους και του γεγονότος 

είναι σημαντική, γιατί κατά κανόνα τα είδη υλοποιούνται μέσα σε πολιτισμι­

κά οριοθετημένα γεγονότα. ' Οπως δείχνουν οι πρόσφατες έρευνες, το κείμενο 

που, τουλάχιστον στην προφορική επικοινωνία, παράγεται από τους μετόχους 

της διάδρασης είναι δυνατόν να απαγκιστρωθεί από το επικοινωνιακό-κοινωνικό 

του συμφραζόμενο και να εγκειμενοποιηθεί, δηλαδή να υπάρχει ως κείμενο 

(entextualization) μέχρι να εμβαπτισθεί σε νέο συμφραζόμενο (recontextuali-

zation, concretization, centering), διατηρώντας φυσικά, κατά την περίπλοκη αυ­

τή διαδρομή, στοιχεία της προηγούμενης ιστορίας του (Hanks 1989* Bauman 

and Briggs 1990). 

Για το Μπαχτινικό έργο λοιπόν οι παραπάνω παρατηρήσεις και θεωρητι-

& κές παραθέσεις είναι κεντρικές. Κατά τους Bakhtin και Medvedev (1985)? το 

ίΓ είδος αποτελείται από τον διαλεκτικό συνδυασμό δύο σοβαρών διαστάσεων: 

ο μιας εξωτερικής, η οποία αγκιστρώνει τρόπον τινά το είδος, ή, ακριβέστερα, 

* το κείμενο ενός ειδολογικού τύπου στον κοινωνικό του περίγυρο* με άλλα λό-

| για, το είδος απευθύνεται σε κάποιο συγκεκριμένο κοινό, μέσα σε ένα κοινωνικό-' 

ο πολιτισμικό περιβάλλον, σε μια συγκεκριμένη χρονική στιγμή. Έτσι πραγ-

χ ματοποιείται η διάσταση του γεγονότος, για την οποία μιλήσαμε ήδη, και 

| μιας εσωτερικής διάστασης που αποτελεί τη θεματική του πλευρά. Η θεωρη-

^ τική αυτή αντίληψη για το είδος παρέχει το μέγιστο της αντι-πραγμοποιητικής 

ερμηνείας του φαινομένου, διότι το είδος πλέον καθορίζεται από την π ρ άξη 

της κοινωνικής του χρήσης μέσα στα πλαίσια κάποιου ιδεολογικού ορίζοντα. 

Ο Jameson (1981:220) παραπέμπει ακριβώς σ' αυτή τη διάσταση του ζητή-15 



Ο BAKHTIN ΚΑΙ Η ΠΟΙΗΤΙΚΗ ΤΟΥ 

ματος όταν μιλάει κριτικά για εσσενσιαλισμό και πραγμοποίηση. Τονίζει ότι 

το βιβλίο ή το τυπωμένο κείμενο —και θα συμπλήρωνα και το προφορικό— 

αποκολλώνται από τη συγκεκριμένη τους θέση μέσα σε μια κοινωνικά λει­

τουργική και επικοινωνιακή περίσταση, και καταλήγουν να γίνουν ένα αντι­

κείμενο που επιπλέει στο κενό. Όπως ήδη ανέφερα, η αποκόλληση του κει­

μένου από τα συμφραζόμενα του είναι δυνατή, αλλά σαν μέρος μιας περίπλο­

κης διαδικασίας που το επανεντάσσει σε άλλα συμφραζόμενα. Έτσι αποφεύ­

γεται μια απλοϊκή και αναγωγική αντίληψη για το κείμενο, που θα το 'θελε 

εκτός επικοινωνιακής πρακτικής. Ο Voloshinov (1987:96) στο ίδιο ακριβώς 

μήκος κύματος κριτικάρει τον εκφετιχισμό του καλλιτεχνικού έργου. 

Θα συζητήσω σύντομα ένα παράδειγμα από τη δική μου έρευνα, που θα 

καταστήσει σαφέστερη αυτή την αντίληψη για το είδος, και συγχρόνως θα με 

οδηγήσει στη συζήτηση της διακειμενικότητας. Σε πρόσφατη δουλειά μου έχω 

χρησιμοποιήσει την έννοια του διπλού προσανατολισμού —εξωτερικού και 

εσωτερικού— του είδους, προκειμένου, μέσα στα πλαίσια κοινωνιογλωσσι-

κής έρευνας, να δείξω πώς από γενιά σε γενιά ομιλητές της Αλβανόφωνης 

—Αρβανίτικης— κοινότητας της Ελλάδας εκμεταλλεύονται δημιουργικά πα­

ραδοσιακές μορφές ειδολογικής ποικιλίας, συγκεκριμένα του ανεκδότου. Έχω 

αναφερθεί σε αυτό που ονομάζω ι σ χ ν ή κ ε ι μ ε ν ι κ ό τ η τ α (slimtextuali-

ty) , για να υποστηρίξω ότι υπάρχει μια λεπτή διακειμενική σχέση ανάμεσα 

σε κείμενα του ιδίου είδους. Νεαρής ηλικίας ομιλητές, οι οποίοι χάνουν σε 

σημαντικό βαθμό την Αλβανική γλώσσα, τροποποιούν με δημιουργικό τρόπο 

κείμενα που είναι τρέχουσας και παραγωγικής χρήσης στην κοινότητα, με α­

ποτέλεσμα, από μέσα επικοινωνίας και αισθητικής απόλαυσης, να μετατρέ­

πονται σε μεταεπικοινωνιακό-κριτικό στόχο. Οι ομιλητές αυτοί παίζουν δη­

μιουργικά με τις δύο διαστάσεις ή προσανατολισμούς του ανεκδοτολογικού & 

είδους, έτσι ώστε να συρρικνώνουν δομικές του πλευρές, προκειμένου να εν- ^ 

σωματώσουν τη δική τους φωνή, η οποία λειτουργεί ως ειρωνικός και σάρκα- ο 

στικός λόγος, απέναντι σε άλλες κοινωνικές κατηγορίες ομιλητών και στον | 

τρόπο που παράγουν λόγο. Με τέτοια ανατρεπτικά εκφραστικά μέσα, παρά | 

την ισχνότητα των προφορικών τους κειμένων, κατορθώνουν να εισαγάγουν 8 

μεγάλο βαθμό πολυφωνικότητας στο λόγο τους, που υπηρετεί ιδεολογικούς ^ 

στόχους. Αντί το ανέκδοτο να τελειώνει με την κατακλείδα του —όπως ανα- Ε 

μένεται από όσα γνωρίζουμε από τη λαογραφική βιβλιογραφία—, τελειώνει > 

με σαρκαστικές και ελαφρά ειρωνικές ερωτήσεις ρητορικού τύπου προς τους 

παριστάμενους δέκτες (Τσιτσιπής 1991? i992a> !992^)· 

Το φαινόμενο που σύντομα παρέθεσα δείχνει με σαφήνεια μία από τις δια-



Λ Ο Υ Κ Α Σ Δ. Τ Σ Ι Τ Σ Ι Π Η Σ 

στάσεις της διακειμενικότητας, αλλά πριν δούμε τις άλλες της πλευρές, καλό 

είναι να τονίσουμε και τις αδύνατες γωνίες του Μπαχτινικού έργου ως προς 

τη θεώρηση του είδους. Ο Bauman (1992)5 σ ε μ ι α διαλογική προσέγγιση των 

Ισλανδικών sagas και των Kraftaskàld, παραδοσιακών ποιητών, και σε μια 

απόπειρα να δείξει τους τύπους διαλογικών σχέσεων που αναπτύσσονται ανά­

μεσα σε ποιητικό λόγο και πεζή αφήγηση, παρατηρεί ότι η Μπαχτινική θεω­

ρία του είδους αφήνει ανικανοποίητη την αναλυτική μας ανάγκη για κάποιο 

φορμαλισμό. Ο Bakhtin δεν τον παρέχει. Αυτό σημαίνει ότι, για να προσεγ­

γίσουμε τουλάχιστον την προφορική λογοτεχνική παράδοση με επάρκεια, χρεια­

ζόμαστε εργαλεία από την κοινωνιογλωσσολογία, την ανάλυση του λόγου, 

την προφορική επιτέλεση των ειδών. Με διάφορους τρόπους και ο εν λόγω 

ερευνητής και εγώ (Τσιτσιπής 1992b) συμπληρώνουμε το κενό, και οι λεπτο­

μέρειες των προσεγγίσεων δεν αποτελούν θέμα παρουσίασης στο παρόν άρθρο. 

Εάν διακειμενικότητα είναι η διατομή εκείνη που χαρακτηρίζει το κείμενο 

στις σχέσεις του με κάποιο είδος και στις σχέσεις του με το σχήμα υποδοχής 

και παραγωγής του στην κοινότητα (reception and production frameworks), τότε 

ο διάλογος των κειμένων στηρίζεται ιστορικά πάνω στις συνεχείς ανακατατά­

ξεις της εξωτερικής και εσωτερικής διάστασης του είδους. Ανάλογα με το αν 

στρατηγικός στόχος είναι η αναβάθμιση ή η υποβάθμιση των δεσμών με άλλα 

κείμενα τα οποία παραπέμπουν στο ίδιο είδος, έχουμε και την αντίστοιχη εκ­

μετάλλευση αυτών που θα ονομάζαμε δ ι α κ ε ι μ ε ν ι κ ά κ ε ν ά . 'Οταν οι 

δεσμοί με την παράδοση ή η τελετουργική συνέχεια αποτελούν τον κύριο στό­

χο της παραγωγής και χρήσης ενός κειμένου, τότε γίνεται στρατηγικά σκόπι­

μο να συρρικνώνονται τα διακειμενικά κενά* ενώ, όταν σκοπός είναι το μέγι­

στο προβολής της προσωπικής δημιουργίας, η τάση είναι να προβάλλονται 

g! τα διακειμενικά κενά (Briggs and Bauman 1992) · 

^ Η ιστορικής σημασίας διαδικασία του διαλόγου των ειδών ή διακειμενικο­

ί τητας δεν είναι δυνατόν να περιορισθεί στις μορφολογικές και λειτουργικές 

i πλευρές των κειμένων. Φαινόμενα αρκετά διαφορετικά μεταξύ τους προϋπο-

| θέτουν διακειμενικές στρατηγικές για να επιτελέσουν το ρόλο τους. ' Ετσι, από 

ο το λαϊκό-θρησκευτικό δράμα του Μεξικού με το coloquio, μέχρι τον τελετουρ-

χ γικό θρήνο, μέχρι την επιτόπια έρευνα του ανθρωπολόγου και τις ακαδημαϊ-

ε κές δημοσιεύσεις, μπορεί να γίνεται λόγος για την επιστράτευση διακειμενι-

>j κών στρατηγικών. Είναι άρρηκτα δεμένες με τις σχέσεις εξουσίας και ιδεολο­

γίας. Αρκεί να θυμηθούμε τη σχέση κοινωνικής τάξης και είδους σε μεγάλο 

μέρος της ιστορίας του Δυτικού ιδεολογικού λόγου. Η ύπαρξη ενός καλά κα­

θορισμένου συνόλου ειδών έχει συχνά συνδεθεί με την κοινωνική, πολιτική 
« 



Ο BAKHTIN ΚΑΙ Η ΠΟΙΗΤΙΚΗ ΤΟΥ 

και επικοινωνιακή αξία των εθνικών γλωσσών και λογοτεχνιών. ' Οπως η κα­

θιέρωση μιας επίσημης γλώσσας, έτσι και η παραγωγή φιξαρισμένου τύπου 

ειδολογικών συμβάσεων έπαιξε ρόλο για τη δημιουργία των φανταστι­

κών κοινοτήτων, όπως π.χ. του έθνους (βλ. αναφορά σε Anderson από 

Hobsbawn 1990, όπως επίσης Briggs and Bauman 1992)· Με την ίδια λογι­

κή, η σύνδεση είδους και συμβατικής τάξης οδήγησε εκείνους που θέλησαν να 

αμφισβητήσουν τις κατεστημένες κοινωνικές και λογοτεχνικές τάξεις να δουν 

με καχυποψία το είδος. Οι ρομαντικοί, π.χ., στην αναζήτηση τους μιας φυσι­

κής τάξης οδηγήθηκαν στην αμφισβήτηση των σχέσεων συμβατικής τάξης και 

είδους, αρνούμενοι γενικά το τελευταίο. 

Η εξωτερική διάσταση του είδους —άρρηκτα δεμένη με την εσωτερική— 

είναι εκείνη που κατεξοχήν παραπέμπει στο κοινωνικο-πολιτισμικό περιβάλ­

λον, και είναι δυνατόν έτσι να λειτουργεί σαν κριτική στάση απέναντι στην 

κοινωνία. Το είδος, παραπέμποντας κατά σύνθετους τρόπους σε άλλα είδη, 

δεν αντανακλά, αλλά διαθλά, με τα δικά του εργαλεία, τον κοινωνικό χώρο. 

Ο Caton (1990:252-69), στη μελέτη του για την κοινωνική και πολιτισμική 

λειτουργία της προφορικής ποίησης στην Υεμένη, τονίζει τη διάσταση αυτή 

του είδους που θεμελιώνει τη Μπαχτινική αντίληψη των ειδών σε μια θεωρία 

της πράξης (βλ. και Hanks 1987)' ^ τ ε ο ι όποιες διακειμενικές σχέσεις εμ­

φανίζονται όμοια φιλτραρισμένες από το πολιτισμικό σύστημα σε κάθε γλωσ­

σική ή εθνικο-λογοτεχνική παράδοση. Ο Gates (1988) υποστηρίζει ότι η δια-

κειμενικότητα βρίσκεται στην καρδιά της Αφρό-Αμερικάνικης αισθητικής. 

Συνοψίζοντας μέρος της συζήτησης μας, θα τόνιζα ότι η Μπαχτινική θεω­

ρία γεφυρώνει το σύστημα με τις φυγόκεντρες τάσεις, προσφέρει κάποιες α­

παντήσεις μέσα στο πνεύμα ενός κριτικού Μαρξισμού, και τονίζει ότι η μορφή 

είναι πλήρως διαπερασμένη από ιδεολογία. Κάτι παρόμοιο πιστεύω ότι πα- g; 

ρατηρεί ο Jameson (1981:140-41) όταν μιλάει για formal sedimentation (φόρμα- ^ 

λιστικό απόσταγμα). Η έννοια αυτή θυμίζει τη Μπαχτινική διακειμενικότη- ο 

τα. Το φορμαλιστικό απόσταγμα —το οποίο αποδίδεται σαν εννοιολογικός * 

πυρήνας στον Husserl— υποδηλώνει ότι στην ισχυρή, αναδυόμενη μορφή του | 

το είδος αποτελεί ένα κοινωνικο-συμβολικό μήνυμα, δηλαδή η μορφή είναι υ 

εγγενώς ιδεολογικοποιημένη.Τ Οταν τέτοιες μορφές μετασχηματίζονται σε δια- χ 

φορετικά κοινωνικά και πολιτισμικά περιβάλλοντα, το μήνυμα παραμένει και § 

λαμβάνεται υπόψιν. Η ιδεολογία επομένως της μορφής, καθώς περνά μέ- ^ 

σα από φίλτρα, διατηρείται στη μεταγενέστερη και πιο περίπλοκη δομή σαν 

ειδολογικό μήνυμα, που συνυπάρχει είτε ως αντίφαση, είτε ως αρμονικός και Tftf 

διαμεσολαβητικός μηχανισμός με στοιχεία από μεταγενέστερα στάδια. l i ) 



Λ Ο Υ Κ Α Σ Δ. Τ Σ Ι Τ Σ Ι Π Η Σ 

«ο 
ON 

Ζ 
Ο 

Συμπερασματικές Διαπιστώσεις 

Αν και οι σκέψεις μου αυτές εγγράφονται στο χώρο της θεωρίας της λογοτε­

χνίας, προσπάθησα να τους δώσω τη μέγιστη δυνατή διακλαδικότητα. Τούτο 

είναι και λογικό και αναγκαίο ώς ένα βαθμό. Λογικό διότι ο ίδιος δεν προέρ­

χομαι από το χώρο της ποιητικής, και έτσι είχα την τύχη να γνωρίσω τη 

Μπαχτινική σκέψη μέσα από άλλα πεδία, όπως της κοινωνικής και γλωσσι­

κής ανθρωπολογίας. Αναγκαίο διότι, όπως φάνηκε από την αρχή του δοκι­

μίου, ο Bakhtin δεν είναι εύκολο να τεθεί στην υπηρεσία ενός μόνο χώρου προ­

βληματισμού. Είναι εγγενώς διακλαδικός, και ελπίζω ότι μέρος της ανάλυ­

σης μου το κάνει αυτό σαφές. 

Πιστεύω ότι πολλές ευαισθησίες των ερευνητών σήμερα περιστρέφονται γύρω 

από το πεδίο της διακειμενικότητας. Η διακειμενικότητα όμως δεν κάνει τί­

ποτε άλλο από το να αντηχεί την πολυφωνική λέξη, τις διαλογικές σχέσεις, 

όπως π.χ. εμφανίζονται στον παρατιθέμενο λόγο, και τις αρχές της διαλογι-

κότητας γενικότερα. Το ότι αυτά τα φαινόμενα έχουν ουσιαστικές συνάψεις 

με τις σχέσεις εξουσίας, είναι φανερό. Αρκεί να αναφέρουμε ότι σε κοινωνίες 

όπως οι Ινδιάνοι Warao της Νότιας Αμερικής ο μόνος τρόπος που βρίσκεται 

στη διάθεση των γυναικών προκειμένου να αρθρώσουν λόγο που θα ακουσθεί 

—για να θυμηθούμε και τον Bourdieu— είναι να παραπέμψουν διακειμενι­

κά, κατά την επιτέλεση των τελετουργικών τους θρήνων, σε άλλα είδη λό­

γου, από τα οποία η κοινωνική νόρμα κατανομής των εκφραστικών μέσων 

της κοινότητας τις αποκλείει κατά κανόνα. Το πολιτικό, επομένως, και κρι­

τικό μήνυμα της ευρύτερης χρήσης του Μπαχτινικού έργου είναι σαφές. 

Σ η μ ε ι ώ σ ε ι ς 

5 ι. Το άρθρο αυτό εμπνέεται στις βασικές του την ίδια ερευνητική 07υτική και η οποία έκανε γό-

< γραμμές από ένα προηγούμενο κείμενο που ε- νιμα σχόλια στην πρόσφατη αρθρογραφία μου. 

S τοίμασα στα Αγγλικά, με τίτλο «Genre, Το παρόν άρθρο ενσωματώνει επίσης χρή-
u Event, ant the Bakhtinian Turn in Linguistic σιμές συμβουλές του επιμελητή έκδοσης του 

χ Anthropology» (1992b). Το κείμενο εκπονή- Comparaison συναδέλφου μου Ζάχου Σιαφλέ-

£ θηκε κατά τη διάρκεια της εκπαιδευτικής μου α- κη, του οποίου ήταν και η αρχική ιδέα της δη-

£ δείας στο τμήμα ανθρωπολογίας του πανεπιστη- μοσίευσης. Κυρίως όμως θα ήθελα να ευχα-
w μίου της Αριζόνας. Με την ευκαιρία της παρού- ριστήσω τη συνάδελφο μου Ζωή Σαμαρά για 

σας δημοσίευσης θα ήθελα να ευχαριστήσω τη τα σχόλια της στην αρχική και σε άλλες κό-

συνάδελφό μου Jane Η. Hill, από το παραπά- πιες της εργασίας μου, τα οποία προσπάθησα 

νω πανεπιστήμιο, με την οποία μοιραζόμαστε να ενσωματώσω στην παρούσα μορφή. 



Ο BAKHTIN ΚΑΙ Η ΠΟΙΗΤΙΚΗ TOY 

Παραπομπές στο κείμενο σε δικά μου άρ­

θρα γίνονται με το όνομα μου στα Ελληνικά. 

* Ομως στη βιβλιογραφική λίστα χρησιμοποιώ 

τη Λατινική εκδοχή του ονόματος μου, προ­

κειμένου να τηρήσω την αρχική μορφή της ε­

πίσημης δημοσίευσης των άρθρων μου. 

2. ' Ενα σοβαρό θέμα που προκύπτει για κά­

θε ερευνητή του Μπαχτινικού έργου είναι η 

αναζήτηση του ποίος τελικά έχει γράψει κεί­

μενα που υπάρχουν με το όνομα του ή με το 

όνομα μελών του κύκλου του. Το θέμα δεν α­

ποτελεί απλά μια αναζήτηση στα πλαίσια της 

Μπαχτινικής κειμενολογίας. Συνδέεται το όλο 

ζήτημα κατά πάσα πιθανότητα με την ίδια την 

αντίληψη του Bakhtin για την πολυφωνικότη-

τα και το ρόλο του συγγραφέα (βλ. Holquist 

1986:59e?1) Τ ι α τ71 θεωρητική υπόσταση του 

συγγραφέα στη Μπαχτινική φιλοσοφία). 

Είναι επίσης πιθανόν ότι η θολότης γύρω από 

το πρόβλημα αυτό οφείλεται και στην ανάγ­

κη της εποχής εκείνης να γράφονται έργα με 

ονόματα άλλων από τους φυσικούς τους δη­

μιουργούς για λόγους πολιτικών διωγμών και 

εμπλοκών. (Για την ανάπτυξη του σημείου 

τούτου βλ. Todorov 1984, όπως επίσης και 

την αρκετά αξιόλογη βιογραφία του Bak­

htin από τους Clark and Holquist 1984, η ο­

ποία όμως έχει αμφισβητηθεί από τον White 

1987-1988 σε επίπεδο πολιτικού προβληματι­

σμού) . Στην παρούσα όπως και σε άλλες μου 

εργασίες αναφέρομαι στα διάφορα έργα με 

τον γενικά δημοσιευμένο (αποδεκτό;) συγ­

γραφέα τους. 

3· Τη διεξοδική και άκρως διευκρινιστική 

συζήτηση του σημείου αυτού, όπως και κά­

ποιων από τις διαφορές ανάμεσα στην Ευρω­

παϊκή και την Αμερικανική αποδόμηση, οφεί­

λω στη Ζωή Σαμαρά, η οποία μου υπέδειξε 

και τις συγκεκριμένες παραπομπές. Για τον 

Culler (1981) φαίνεται ότι λογικά και φιλο­

σοφικά η θεωρία αποτελεί τη βάση μιας προ* 

βληματικής που δεν χρειάζεται το διαλεκτικό 

πόλο των εμπειρικών δεδομένων για να θε­

μελιωθεί, ενώ για τον Eagleton (1983) η θε­

ωρία χωρίς τη χρήση της σε σώμα εμπειρι­

κών κειμένων δεν γίνεται αποδεκτή. 

Β ι β λ ι ο γ ρ α φ ί α 

BAKHTIN (Mikhail M.) 1981, The Dialogic Imagination: Four Essays by MM. Bakhtin. Austin, 

Tx: The University of Texas Presss. 

1984a, Rabelais and his World. Bloomington: Indiana University Press. 

1984b, Problems of Dostoevsky's Poetics. Minneapolis: University of Minnesota 

Press. 

1986, Speech Genres and Other Late Essays. Austin, Tx: The University of Texas 

Press. 

MEDVEDEV (Pavel M.) 1985, The Formal Method in Literary Scholarship: A 

Critical Introduction to Sociological Poetics. Cambridge, MA: Harvard University 

Press. 

BAUMAN (Richard) 1992, "Contextualization, Tradition, and the Dialogue of Genres: Icelandic 

Legends of the Kraftaskàld", στο Rethinking Context: Language as an Interactive Phe­

nomenon. Alessandro Duranti & Charles Goodwin (επιμ.), 77-99. Cambridge: Cambridge 

University Press. 

(αδημοσίευτο κείμενο). "The Decentering of Discourse". 

, & Briggs (Charles L.) 1990, *'Poetics and Perfomance as Critical Perspectives on 

Language and Social Life". Annual Review of Anthropology 19:59-88. 

ON 

2 
Ο 
co 

< 
OC < 
CU 

Ο 

Χ 
W 



Λ Ο Υ Κ Α Σ Δ. Τ Σ Ι Τ Σ Ι Π Η Σ 

BOOTH (Wayne C.) 1986, "Freedom of Interpretation: Bakhtin and the Challenge of Feminist 

Criticism", στο Bakhtin: Essays and Dialogues on his Work. Gary Saul Morson (επιμ.), 

145-76. Chicago and London: The University of Chicago Press. 

BRIGGS (Charles L.), & Bauman (Richard) 1992, "Gendre, Intertextualitty, and Social Power". 

Journal of Linguistic Anthropology 2:131-72. 

BROWN (Penelope), & Levinson (Stephen C.) 1993, '"Uphill* and 'Downhill' in Tzeltal". 

Journal of Linguistic Anthropology 3:46-74. 

BURKE (Kenneth) 1973, The Philosophy of Literary Form. Berkeley, Los Angeles: University 

of California Press. 

CAT0N (Steven C.) 1990, ((Peaks of Yemen I Summon": Poetry as Cultural Practice in a North 

Yemeni Tribe. Berkeley, Los Angeles: University of California Press. 

CLARK (Katerina), & Holquist (Michael) 1984, Mikhail Bakhtin. Cambridge, MA: The Belknap 

Press of Harvard University Press. 

CULLER (Jonathan) 1981, The Pursuit of Signs: Semiotics, Literature, Deconstruction. Ithaca: 

Cornell University Press. 

DOE (John) 1988, Speak into the Mirror: A Story 0 Linguistic Anthropology. MD: University 

Press of America. 

EAGLETON (Terry) 1983, Literary Theory: An Introduction. Oxford, Basil Blackwell. 

1991, Ideology: An Introduction. Verso. 

FOUCAULT (Michel) 1990, The History of Sexuality: An Introduction, τ. ι. New York: Vintage 

Books. 

GATES (Henry Louis Jr.) 1988, The Signifying Monkey: A Theory of African-American Literary 

Criticism. New York: Oxford University Press. 

GINZBURG (Carlo) 1980, The Cheese and the Worms: The Cosmos of a Sixteenth-Century 

Miller. New York: The Penguin Books. 

HABERMAS (Jürgen) 1971, Knowledge and Human Interests. Boston: Beacon Press. 

1979, Communication and the Evolution of Society, London: Heinemann. 

HANKS (William) 1987, "Discourse Genres in a Theory of Practice". American Ethnologist 

^ 14:668-92. 

g$ 1989, 'Text and Textuality". Annual Review of Anthropology 18:95-127. 

^ HILL (Jane H.) 1985, "The Grammar of Consciousness and the Consciousness of Grammar". 

§ American Ethnologist 12:725-37. 

5 1986, "The Refiguration of the Anthropology of Language". Cultural Anthro-

< pology 1:89-102. 

g HOBSBAWM (E.J.) 1990, Nations and Nationalism since 1780: Programme, Myth, Reality. 
u Cambridge: Cambridge University Press. 

x HOLQUIST (Michael) 1986, "Answering as Authoring: Mikhail Bakhtin's Translinguistics", στο 

Bakhtin: Essays and Dialogues on his Work. Gary Saul Morson (επιμ.), 59-71. Chicago 

and London: The University od Chicago Press. 

1990a, Dialogism: Bakhtin and his World. London and New York: Routledge. 

1990b, "Introduction: The Architectonics of Answerability", στο MM. Bakhtin, 

Art and Answerability: Early Philosophical Essays by MM. Bakhtin, ix-xlix. Austin, Tx: 

The University of Texas Press. 



Ο BAKHTIN ΚΑΙ Η ΠΟΙΗΤΙΚΗ ΤΟΥ 

HYMES (Dell) 1974» "Ways of Speaking", στο Explorations in the Ethnography of Speaking. 

R. Bauman & J. Sherzer (επιμ.), 433-51. Cambridge: Cambridge University Press. 

ISER (Wolfgang) 1991, The Act of Reading: A Theory of Aesthetic Response. Baltimore and 

London: The Johns Hopkins University Press. 

JAMESON (Fredric) 1972, The Prison-House of Language: A Critical Account of Structuralism 

and Russian Formalism. Princeton, N.J.: Princeton University Press. 

1981, The Political Unconscious: Narrative as a Socially Symbolic Act. Ithaca, 

N.Y.: Cornell University Press. 

MORSON (Gary Saul) & Emerson (Caryl) 1990, Mikhail Bakhtin: Creation of a Prosaics. 

Stanford, California: Stanford University Press. 

STEWART (Susan) 1986, "Shouts on the Street: Bakhtin's Anti-Linguistics", στο Bakhtin: Essays 

and Dialogues on his Work. G.S. Morson (επιμ.), 41-57. Chicago and London: University 

of Chicago Press. 

TODOROV (Tzvetan), 1984, Mikhail Bakhtin: The Dialogical Principle. Minneapolis: University 

of Minnesota Press. 

TSITSIPIS (Lukas D.) 1991, 'Terminal-Fluent Speaker Interaction and the Contextualization 

of Deviant Speech". Journal of Pragmatics 15:153-73. 

1992a, "Slim Textuality, Linguistic Anthropology, and Speaking", στο Culture 

and Contradiction: Dialectics of Wealth, Power, and Symbol. Hermine G. DeSoto (επιμ.), 

338-69. San Francisco: EM Texts. 

1992b, "Genre, Event, and the Bakhtinian Turn in Linguistic Anthropology". 

V0L0SHIN0V (Valentin N.) 1973, Marxism and the Philosophy of Language. Cambridge, MA: 

Harvard University Press. 

1987, Freudianism: A Critical Sketch. Bloomington: Indiana University Prees. 

WHITE (Allon) 1987-1988, "The Struggle over Bakhtin: Fraternal Replay to Robert Young". 

Cultural Critique 8:217-41. 

YOUNG (Robert) 1985-1986, "Back to Bakhtin". Cultural Critique 2:71-92. 

L.D. TSITSIPIS, Bakhtin and his Poetics as Critical Perspective on Laguage and Literature. 

S u m m a r y 

L.D. TSITSIPIS, Bakhtin and his Poetics as Critical Perspectives to Language and Literature 

This article examines some of the pontentials opened by the Bakhtinian approach to Language 

and Literature. Although the emphasis is on literature as an aesthetic and social phenomenon, ç£ 
other areas of human creativity and imagination, such as discourse and its social anchoring, *T 
are taken as central for a successful but critical application of Bakhtin's theoretical perspective. § 
Thus, the article incorporates a discussion with a strong interdisciplinary focus which is taken 5; 
to be faithful to the very spirit of Bakhtinian philosophy. < 

Areas of interest to scholars with various topical and theoretical persuasions such as genre, S 
heteroglossia, intertextuality, polyphony, ideology and the like are served by the Bakhtinian ο 

theory if its tools are carefully and critically applied. The ultimate question to be tested is the ^ 

extent to which Bakhtin can bridge the gap between an extreme atheoretical empiricism and Ü 
a theory which neglects the various aspects of social praxis considering them either as a mirage g 
or as unnecessary for the building of models and theoretical discourse. w 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

