
  

  Σύγκριση/Comparaison/Comparison 

   Τόμ. 6 (1995)

  

 

  

  Κάτω από τον Ίσκιο του Λόγου του Δημιουργού:
Ο Δωδεκάλογος του Γύφτου, ο Δελφικός Λόγος, ο
Ερωτικός Λόγος και ένας Διάλογος με τον Gérard
de Nerval 

  Έλλη Φιλοκύπρου   

  doi: 10.12681/comparison.10731 

 

  

  Copyright © 2016, Έλλη Φιλοκύπρου 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Φιλοκύπρου Έ. (2017). Κάτω από τον Ίσκιο του Λόγου του Δημιουργού: Ο Δωδεκάλογος του Γύφτου, ο Δελφικός
Λόγος, ο Ερωτικός Λόγος και ένας Διάλογος με τον Gérard de Nerval. Σύγκριση/Comparaison/Comparison, 6, 54–77.
https://doi.org/10.12681/comparison.10731

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 09/01/2026 15:25:03



Ε Λ Λ Η Φ Ι Λ Ο Κ Υ Π Ρ Ο Υ 

Χ 

Κάτω από τον Ίσκιο του Λόγου 
του Δημιουργού 

Ο Δωδεκάλογος του Γύφτου, ο Δελφικός Λόγος, 
ο Ερωτικός Λόγος 

και ένας Διάλογος με τον Gérard de Nerval * 

ΠΑΡΟΥΣΙΑ ΤΡΙΩΝ ΠΟΙΗΤΙΚΩΝ ΕΡΓΩΝ ΠΟΤ ΑΥΤΟΧΑΡΑΚΤΗΡΙΖΟΝΤΑΙ «ΛΟ-

γοι» είναι ένα φαινόμενο που προσιδιάζει στην ελληνική ποίηση του πρώ­

του τρίτου του 2θού αιώνα. Ο Δωδεκάλογος τον Γύφτου (1907) του 

Παλαμά, ο Δελφικός Λόγος (1927) του Σικελιανού και ο Ερωτικός 

Λόγος (ΐ93°) τ ο υ Σεφέρη θέτουν δύο παράλληλα προβλήματα: τι ση­

μασία προσδίδει στο Λόγο κάθε ποίημα και πώς συνδέονται οι Λόγοι 

των τριών ποιημάτων. 

Η εξέταση των προβλημάτων αυτών φωτίζει πιθανόν ορισμένους από 

τους προσανατολισμούς και τις αναζητήσεις της ελληνικής ποίησης από 

την ακμή της Γενιάς του ι88ο ώς την εμφάνιση της Γενιάς του 1930· 

ι. Ο Λόγος στον Δωδεκάλογο τον Γύφτου 

« Η Ποίηση [είναι] το υπέρτατο λουλούδι του Λόγου», δηλώνει ο Παλαμάς 

ο στον πρόλογο του Δωδεκαλόγον,1 όπου αιτιολογεί το χωρισμό του έργου 

του σε «λόγους» ως εξής: «όχι τόσο για να ξαναφέρω τη συνήθεια κάποιων 

ξεχασμένων ποιητών των βυζαντινών καιρών, ούτε για να δείξω κάποια εξω-

δ τερική συγγένεια με τα λόγια τα ρητορικά, όσο για να βάλω το έργο μου 

κάτου από τον ίσκιο του Λόγου του δημιουργού».2 Αν αυτό ισχύει για κάθε 

ενότητα του ποιήματος, ο συνολικός τίτλος, Ο Δωδεκάλογος τον Γνφτον, 

δείχνει να αποτελεί κάτι περισσότερο από το άθροισμα των δώδεκα λόγων, 

καθώς κυρώνει την ταύτιση του συγκεκριμένου ποιήματος με το Λόγο, ενώ 

Για όλες τις περί ων ο λόγος συζητήσεις, ευχαριστώ πολύ την Rosemary Bancroft-Marcus, 

την Sarah Ekdawi, την Pat Fann και τον Peter Mackridge. 



ΚΑΤΩ ΑΠΟ ΤΟΝ ΙΣΚΙΟ ΤΟΥ ΑΟΓΟΥ ΤΟΥ ΔΗΜΙΟΥΡΓΟΥ 

συγχρόνως παραπέμπει μορφικά στον θεόπνευστο Δεκάλογο του Μωυσέως. 

Ορισμός, ωστόσο, του Λόγου δεν δίδεται στον Πρόλογο, η σύσταση, επομέ­

νως, του Λόγου μπορεί να προκύψει μόνο από την εξερεύνηση της δομής του 

έργου. 

Ο Αιμίλιος Χουρμούζιος αρνείται την ενότητα του Δωδεκαλόγον και δια­

βάζει το ποίημα ως «δώδεκα λυρικές κραυγές», προτείνει όμως, με την εξαί­

ρεση ορισμένων «αυτόνομων» λόγων, την ένταξη των λόγων σε στάδια μιας 

πορείας από τη δοκιμασία και την άρνηση (Λόγοι Β'-Ε'· ο πρώτος λόγος 

είναι το προοίμιο), στη σκιαγραφία μιας νέας σύνθεσης (Λόγοι ΣΤ'-Η') και 

από εκεί στην ανοικοδόμηση (Λόγοι Θ'-IB').3 Σύμφωνα με τον Bo-Lennart 

Eklund η κατάταξη αυτή στηρίζεται στην ιδέα της «δημιουργικής καταστρο­

φής», η οποία, παράλληλα με άλλες νιτσεϊκές ιδέες, διατρέχει τον Δωδεκά­

λογο.* Ο ίδιος ο Eklund επιχειρεί μια πιο γενική κατάταξη, βασισμένη στο 

δυϊσμό του Παλαμά: οι Λόγοι Α'-Η' αφορούν τον ποιητή και την πραγματι­

κότητα, ενώ οι Λόγοι Θ'-IB', τον ποιητή και έναν ιδεατό-ιδανικό κόσμο.5 

Τόσο στην ανάγνωση του Χουρμούζιου όσο και στου Eklund, ο Λόγος 

Θ'(«Το Βιολί») τοποθετείται σε μια διαχωριστική γραμμή· ο Eklund τον 

αποκαλεί «περιπέτεια» του ποιήματος. Με τον έβδομο λόγο έχει ολοκληρωθεί 

η απόρριψη αξιών από τον Γύφτο και η απόρριψη του Γύφτου από τους δικούς 

του ή από την πραγματικότητα (π.χ. Λόγος ΣΤ'). Στον όγδοο λόγο ο Προ­

φήτης εκφράζει την πλήρη διάσταση του ποιητή με την πραγματικότητα («Κι 

ανατρίχιασε ο Προφήτης»), καθώς και της ποιητικής φωνής με τις φωνές που 

απαρτίζουν και δημιουργούν την πραγματικότητα (ο Ρήγας, οι Πράσινοι κι 

οι Βένετοι). Από τη σκοπιά της σχέσης ποιητή-πραγματικότητας έχει έτσι 

ολοκληρωθεί το κατρακύλημα «στου Κακού τη σκάλα», και η προφητεία «Και ^ 

θ' ακούσης τη φωνή του λυτρωτή» (στ. 4°°6) εκπληρώνεται ίσως στον επό- g; 

μενο λόγο, όταν ο Γύφτος βρίσκει τη μουσική του φωνή. Ο Κ. Τσάτσος σχο- ^ 

λιάζει τους κρίσιμους στίχους του ένατου λόγου, «η έγνοια, η γνώμη, ο λογι- g 

σμός, / κόσμος νεκρός» (στ. 405) ως εξής: «Ο δημιουργός ζητάει κάτι πε- * 

ρισσότερο, όχι τη γνώμη, όχι το λογισμό, όχι τη λογική, αλλά το λ ό γ ο , | 

που μέσα του κλείνει και του ωραίου τη λαχτάρα και τα ρίγη του θρησκευτι- ^ 

κού, το λόγο που αναποδογυρίζει τη στενή λογική, την υποβιβάζει σ' ένα ειδι- χ 

κό εργαλείο τού νου για όταν το χρειαστεί, το λόγο που κυβερνάει όλες τις άρ- Ei 

ρητές, τις λογικά ασύλληπτες δυνάμεις, που ορίζουν τη ζωή της ψυχής και του β 

πνεύματος. Και ο λόγος αυτός ο πλατύς σημαίνει και τη μουσική, το πιο άυλο, 

το πιο άλογο, το πιο άμεσο φανέρωμα του».7 Η ταύτιση του Λόγου με τη 

μουσική («κι ο λόγος που θαματουργεί / κι ο λόγος είναι η μουσική!», στ. 



Ε Λ Λ Η Φ Ι Λ Ο Κ Υ Π Ρ Ο Υ 

405) επιτρέπει τη γέννηση μιας άυλης αρμονίας (σττ. /\ρ6^) που συνδέεται 

με «της γης τα πάντα» και με «του Κάτω Κόσμου / τα υπερκόσμια μυστικά» 

(στ. 410). Γίνεται ίσως εδώ μια πρώτη, υπαινικτική, αναφορά στον Ορφέα, 

ο οποίος εμφανίζεται στο δωδέκατο λόγο. Στο μεταξύ, ο μουσικός Λόγος έ­

χει επιτύχει την ανάσταση της Αγάπης, της Πατρίδας και των Θεών (Λόγος 

Γ) και έχει δημιουργήσει το όραμα ενός καινούργιου κόσμου (Λόγος ΙΑ'). 

Κατορθώνει έτσι να επικοινωνήσει με το Λόγο της φύσης (Λόγος IB', στ. 438): 

λόγοι αγρίκητοι, 
και μονάχα τους γρικά 
σφραγισμένος όποιος είναι 
με σφραγίδα μνστικιά 

Ο Λόγος του Γύφτου, έχοντας ξεκινήσει ως περιγραφικός και καταστρε­

πτικός της πραγματικότητας, εκτείνεται πέραν της πραγματικότητας, όχι α­

πλώς με την έννοια ότι ασχολείται με έναν ιδεατό-ιδανικό κόσμο, αλλά και 

ότι, διαπιστώνοντας την ασυμφωνία του με την πραγματικότητα, ανοίγεται 

προς τα άλογα στοιχεία και τα αφομοιώνει. Ο νέος αυτός Λόγος είναι δη­

μιουργός και εμπεριέχει τη γνώση που αόριστα προαισθάνεται ο Γύφτος στην 

αρχή του ποιήματος (σττ. ^-ι^) -

Κι εγώ μέσα στο τρικύμισμα 
και στη χλαλοή τον κόσμου 
κάτι γνώριζα που αρπάζοντας 
με ξεχώριζε και με είχεν 
αποπάνω απ9 το τρικύμισμα 
κι απ9 τη χλαλοή του κόσμου' 

[...] 
και είτανε σαν αξεδιάλυτο 
ύπνου αξύπνητο χρυσόνειρο, 
που ποτέ δεν πάτησε στη γη, 
πόχει αλλού, από πέρα, την πηγή, 
και που απλώνεται ανεβαίνοντας 
όλο πέρα και όλο πέρα, 
ώς που νέο στοιχείο γίνεται 
κάτι σαν αιθέρας του αιθέρα 

Η πλήρωση αυτής της γνώσης συμβαδίζει με την επιστροφή του Γύφτου 

στη Θράκη, όπου χρίζεται από τα δέντρα διάδοχος του Ορφέα, και προτρέ­

πεται να βρει την Αλήθεια «στο ταίρισμα / —ω αρραβώνας λυτρωτής!— / 

της καρδιάς σου και του νου σου / με τα πάντα της ζωής» (στ. 441)· Μέσα 

στα «πάντα της ζωής» πρωτεύουσα θέση κατέχει η Επιστήμη,8 που αποτε-



ΚΑΤΩ ΑΠΟ ΤΟΝ ΙΣΚΙΟ ΤΟΥ ΛΟΓΟΥ ΤΟΥ ΔΗΜΙΟΥΡΓΟΥ 

λεί τμήμα των λογικών στοιχείων του Λόγου, τα οποία ενώνονται με τα ά­

λογα στοιχεία («Και θα ζήση ο λόγος, τ' άλογα [...], στ. 443) σ τ 0 «προφη­

τικό βιολί» του Γύφτου, δημιουργώντας την «Αρμονία». Η Αρμονία φέρνει 

το λυτρωμό (ή και ταυτίζεται μαζί του) τόσο από την πάλη αντίμαχων δυνά­

μεων, όσο και από τα αρχικά «αξεδιάλυτα σκοτάδια». 

Έτσι, στο Δωδεκάλογο ο Λόγος, που είναι η μοίρα της ποιητικής perso­

na (η «μαύρη μούλα» της αρχής), λειτουργεί ως μέσον μετάδοσης ή κατάρ­

ριψης αξιών, αλλά και ως μέσον για την ανακάλυψη τους. Η αρχική δοκιμή 

του Γύφτου να ενταχθεί στο Λόγο των άλλων και της πραγματικότητας απο­

τυγχάνει, και η αποτυχία οδηγεί σε έναν ατομικό του Λόγο, καταλυτικό, αλ­

λά και απομονωμένο. Η τελική μοναξιά του Λόγου τον στρέφει προς την έ­

νωση με τα άλογα στοιχεία, οπότε γίνεται δημιουργικός και επιφέρει το 

λυτρωμό.9 

2. Ο Λόγος στο Δελφικό Λόγο 

Ο Δελφικός ΛόγοςΙ0 εικονογραφεί μια διαφορετική πορεία από τον Δωδε­

κάλογο τον Γύφτον, καθώς εδώ ο στόχος που ορίζεται από την αρχή είναι η 

πρόθεση του ποιητή-ομιλητή να σηκώσει «στην κορφή της» την καρδιά του 

(στ. 141 "). Αντίθετα με τον Γύφτο, που είναι μέλος μιας κοινωνίας και ξε­

χωρίζει από αυτήν σταδιακά εξαιτίας της κατοχής του Λόγου, ο ποιητής-ομιλη-

τής του Δελφικού Λόγον παρουσιάζεται εξαρχής ως ξεχωριστός και διαλέγεται 

με τον θεό. Ο διάλογος με τον θεό οδηγεί τον ομιλητή στην ανόδο μέχρι 

την κορυφή (Ι-ΙΗ) και, στη συνέχεια, στην κάθοδο προς τους συντρόφους του 

(IV). 

Ωστόσο η πορεία του ποιητή-ομιλητή είναι παράλληλη της πορείας του 

Γύφτου από τα «αξεδιάλυτα σκοτάδια» και τη «λιγνή λευκότη» που τα χαρά­

ζει προς το λυτρωμό. § 

Στην πρώτη ενότητα του Δελφικού Λόγον ο ομιλητής διαπιστώνει, αντί- < 

στοιχα, το λήθαργο του και το πρώτο ξύπνημα (στ. 143)· | 
ο 

όμοια, στα βάθη του γοργού που μ9 έζωνε λήθαργου, ^ 
μεμιάς άνοιγαν μέσα μου τα μύρια μάτια του Άργου, w 

as 

και το ποίημα καταλήγει με τη θεμελίωση του λυτρωμού (στ. ι68): w 

ΕΚΕΙ ΣΤΑΜΑΤΗΣΑ· ΕΚΕΙ ΞΑΝΑΒΡΑ Γ ΑΓΙΑ ΘΑΡΡΗ-
Κ' ΕΔΩ ΑΚΟΥΜΠΩ ΤΟΥ ΛΥΤΡΩΜΟΥ ΤΟ ΑΚΡΟΓΩΝΟ ΛΙΘΑΡΙ. ι 



Ε Λ Λ Η Φ Ι Λ Ο Κ Υ Π Ρ Ο Υ 

Η μοναξιά των δύο ηρώων είναι ένα δεύτερο κοινό σημείο, που απορρέει 

άμεσα από τις παράλληλες πορείες τους, ενώ σημαντικές είναι οι αναφορές 

των δύο έργων στην Επιστήμη και στον Ορφέα.' Στην τρίτη ενότητα του Δελ­

φικού Λόγον ο ομιλητής φτάνει στην κορυφή του τάματος του, όπου «ψυχή 

είν' η θέληση· και πέλαγο είν' η μνήμη· / και μούσα των Μουσών, μια αθά­

νατη Επιστήμη» (στ. 158). Η Επιστήμη του Σικελιανού παραπέμπει ίσως 

λιγότερο στον θετικισμό από αυτήν του Παλαμά, βρίσκεται πάντως στον Ό -

λυμπο («κι Όλυμπος πια χεροπιαστός τριγύρα μου είχε ανθίσει», στ. 158), 

εκεί όπου και ο Γύφτος καλείται να την τοποθετήσει («Ύψωσε τον τρίτο εσύ 

Όλυμπο, / βάλε εκεί την Επιστήμη»). 

Αν η «μια αθάνατη Επιστήμη» του Σικελιανού είναι η πεμπτουσία της έμ­

πνευσης ή της οδηγήτριας δύναμης, αποτελεί ίσως και μιαν έμμεση απάντηση 

στην κατασκευασμένη Επιστήμη του Παλαμά, όπως και ο Όλυμπος του Σι­

κελιανού είναι αυθύπαρκτος και εναπόκειται στο άτομο να τον ανέβει, ενώ 

ο ' Ολυμπος του Παλαμά πρέπει να υψωθεί. Μια τέτοια διαφορά φαίνεται να 

στηρίζεται σε μια συνολικότερη διαφοροποίηση του Δελφικού Λόγον από τον 

Δωδεκάλογο: ενώ στο ποίημα του Παλαμά η πορεία του ομιλητή από το σκο­

τάδι προς το λυτρωμό προσκρούει όχι μόνο σε υποκειμενικά εμπόδια (π.χ. 

το γεγονός ότι ο Γύφτος δεν έχει εξαρχής βρει το εκφραστικό του όργανο), 

αλλά και σε αντικειμενικά (ιστορικά γεγονότα, την παρακμή του τόπου), στον 

Δελφικό Λόγο η πορεία είναι αποκλειστικά εσωτερική, με μόνη πιθανή εξαί­

ρεση την αρχική αβουλία όσων συναντά ο ομιλητής στην επιστροφή του. Συγ­

χρόνως, ο λυτρωμός του ομιλητή και των συντρόφων του αφορά την εναρμό­

νιση τους με τους Ρυθμούς της γης, την αποδέσμευση τους από το χρόνο και 

^ την κατάκτηση της αιωνιότητας (ενότητα IV), ενώ του Γύφτου και των συναν-

H θρώπων του τη στράτευση ψυχής και πνεύματος στην κατανόηση των νόμων 

ν© της φύσης και στην υποταγή στους νόμους αυτούς. Η «αρμονία» σηματοδοτεί 

| την κατάληξη και των δύο διαδρομών στη φυγόκεντρη, ωστόσο, κίνηση του 

| Δωδεκαλόγον —από την ψυχή του Γύφτου προς τους νόμους του κόσμου— 

Ι ο Δελφικός Λόγος αντιτάσσει μια κεντρομόλο κίνηση, από τους ρυθμούς του 
u κόσμου προς τη μύηση της ψυχής. 

g Με αυτήν την παράλληλη, αλλά αντίρροπη κίνηση μοιάζουν να συνδέονται 

| οι αναφορές στον Ορφέα. Στον Δωδεκάλογο ο Ορφέας παρουσιάζεται ως πρό­

δρομος του Γύφτου, έχοντας υψώσει τον δεύτερο ' Ολυμπο — τον τελευταίο πριν 

τον ' Ολυμπο που θα υψώσει ο Γύφτος. Στο ποίημα του Σικελιανού ο Ορφέας 

αναφέρεται ως ο μυημένος, το επίτευγμα του οποίου καλείται να επαναλάβει ο 

ομιλητής. Στην πρώτη ενότητα ο Ορφέας μνημονεύεται από τον θεό ως κατά-



ΚΑΤΩ ΑΠΟ ΤΟΝ ΙΣΚΙΟ ΤΟΥ ΛΟΓΟΥ ΤΟΥ ΔΗΜΙΟΥΡΓΟΥ 

κτητής και κάτοικος της αιωνιότητας: «[...] την κεφαλή του Ορφέα, // οπού 

τραγούδαε μοναχή, λογιάζοντας ν' αράξει / στης αφθαρσίας το πέλαγο, π,' 

όλη η ψυχή είναι πράξη [...]» (στ. ιιγ), και στην τρίτη ενότητα από τον ο­

μιλητή, τη στιγμή που ξεκινά την πορεία του ακολουθώντας τις εντολές του 

θεού: «Έτσι είπε* και σα να 'νιωσα καλά το τι ζητούσε, / καθώς ο Ορφέας 

που, βλέποντας τον ουρανό, κρατούσε // μια φούχτα χώμα στο ιερό του χέρι, 

όμοια δεμένα / σ' άρτιο ρυθμό ξεκίνησα τα βήματα αλλαγμένα» (σττ. 156-7). 

Ο Ορφέας εμφανίζεται έτσι ως οδηγός στην αρχή της μυητικής πορείας, δεί­

χνοντας την ένωση της εξωτερικής («φούχτα χώμα») με την εσωτερική πραγ­

ματικότητα (που συμβολίζεται από τον ουρανό), ενώ ταυτοχρόνως το τέλος 

του έχει καταδείξει την ξεχωριστή μοίρα του μυημένου ποιητή. 

Το ζήτημα του μυημένου ποιητή φαίνεται να αποτελεί κεντρικό σημείο του 

διαλόγου που επιχειρεί ο Σικελιανός με τον Δωδεκάλογο τον Γύφτον, επιστρα­

τεύοντας και δύο μεταγενέστερα έργα του: το «Τραγούδι των Αργοναυτών» 

(1928)Ι2 από το Πάσχα των Ελλήνων, και το δράμα Ο Τελενταίος Ορφι­

κός Διθύραμβος ή Ο Διθύραμβος τον Ρόδον (1932) αναπτύσσουν ζητήματα 

όμορα με αυτά του Δελφικού Λόγον και, επομένως, η εξέταση τους μπορεί να 

φωτίσει τη φύση του Λόγου στον Δελφικό Λόγο. Στο «Τραγούδι των Αργοναυ­

τών» οι ήρωες ξεκινούν για το μυητικό τους ταξίδι με ιστορισμένα στο πανί του 

καραβιού τους «ένα τσαμπί ολοφώτεινο, ένα μεγάλο αστάχυ» (στ. 62) και φτά­

νουν στο τέρμα ακούγοντας το τραγούδι των κύκνων του Απόλλωνα (στ.γι): 

Ακούτε οι κύκν9 οι αθάνατοι τι τραγουδάν, σύντροφοι; 
«Ελάτε, τι το θάνατο γευτήκατε ιερό [...] 
Κ9 ετοιμαστείτε γρήγορα στο μυστικό πιστρόφι 
του Θεού που σας επρόσμενεν απ9 άμετρο καιρό [...]». 

«ο 

Των κύκνων την ψυχή αφουγκράζονται και οι σύντροφοι του ομιλητή στον 

Δελφικό Λόγο μετά τη μύηση τους («Μα νά· των κύκνων η ψυχή, που αιώ- ο 

νες περιμένει, / τώρα χτυπά απ' το λήθαργο φτερά, λευτερωμένη» στ. ι66), ^ 

ενώ ο Ρυθμός της Γης, όπου μυούνται, συνυπάρχει με το στάχυ, πάλι, και | 

το κλήμα (στ. ι66): 8 

Ν ακούστε πρώτα το Ρυθμό που απ9 την κορφή Σας φέρνω, Ü 
που με τον ίδιο οργώνω πια και με τον ίδιο σπέρνω, ^ 

και για τον ίδιο Σάς κρατώ, μαζί Σας πριν να φύγω 
για όλης της γης το θερισμό, για όλης της γης τον τρύγο. 

Η σύνδεση του Ορφέα με τους Αργοναύτες προϋποτίθεται στο ποίημα, κα-



Ε Λ Λ Η Φ Ι Λ Ο Κ Υ Π Ρ Ο Υ 

θώς, σύμφωνα με μια παράδοση, ο Ορφέας συμμετείχε στην Αργοναυτική εκ­

στρατεία και με το τραγούδι του γλίτωσε τους Αργοναύτες από τις Συμπλη­

γάδες και τις Σειρήνες,13 ενώ στον Ορφέα αποδίδονται και τα Αργοναντικά. 

Τα παράλληλα ανάμεσα στο «Τραγούδι των Αργοναυτών» και τον Δελ­

φικό Λόγο είναι πολλά,14 εκείνο, πάντως, που ενδιαφέρει εδώ είναι ότι και 

τα δυο έργα αφηγούνται μια μυητική πορεία, η οποία στο «Τραγούδι των 

Αργοναυτών» περιγράφεται και ταυτίζεται με το θαλασσινό ταξίδι, ενώ στον 

Δελφικό Λόγο συντελείται μέσα στον ίδιο το Λόγο, καθώς ο διάλογος με τον 

θεό μυεί τον ποιητή, και ο λόγος του ποιητή προς τους συντρόφους του επι­

τυγχάνει τη δική τους μύηση. Στο «Τραγούδι των Αργοναυτών» η μύηση 

σημαίνει τη συμμετοχή στη «λαχτάρα» και στο «φως» του Απόλλωνα («μας 

μεράζει / λαχτάρα απ' τη λαχτάρα του κι από το φως του φως [~.]>>, στ. 

γι), το όραμα του Απόλλωνα «απάνω απ' τους Δελφούς» και το δόσιμο ψυ­

χής και σώματος στις θεϊκές προσταγές («μα η ώρα φτάν' η αμίλητη που 

το χιτώνα αρπάζει, / κι όλο το Σώμα μέσα Σας θε να φωτάει γυμνό», «κι 

ας χύνεται ανεκλάλητη, με νέα τεράστια τόξα, / η ζωντανή ξοπίσω Του πα­

λίρροια των ψυχών [...]», στ. 72)' στον Δελφικό Λόγο τελείται η μύηση σε 

ένα συστατικό του ποιητικού Λόγου, το Ρυθμό. Στο Λόγο παραπέμπουν και 

οι τελευταίοι στίχοι, καθώς «του λυτρωμού το ακρόγωνο λιθάρι» μοιάζει να 

αναφέρεται στο ίδιο το ποίημα. 

Η σύνδεση του Δελφικού Λόγον με τον Τελενταίο Ορφικό Διθύραμβο 

βασίζεται στο πρόσωπο του Ορφέα, που παραδειγματίζει στο πρώτο και πρω­

ταγωνιστεί στο δεύτερο, στην έννοια του Λόγου, που τιτλοφορεί το πρώτο έρ­

γο και παίζει σημαντικό ρόλο στο δεύτερο, και στην έννοια της μύησης στο Λό­

γο, που διατρέχει και τα δυο έργα. Στην εισαγωγή του Διθνράμβον ο Σικε­

λιανός αναφέρεται στα «τρία υποστατικά σύμβολα» με τα οποία προχωρεί «από 

τα μυθικά βάθη των αιώνων» ο ορφισμός: «το Στάχυ, το Κλήμα και το Ρό-

| δο», και διευκρινίζει ότι, ενώ τα δύο πρώτα μάς είναι γνωστά, το τρίτο, «το 

"Ρόδο-Λόγος", οπού ενώνει σε μια σύνθεσην υπέρτατη τους ανταγωνισμούς 

που παρουσιάζει μέσα από τους αιώνες η πορεία των δυο πρώτων (του Σταχυού 

ON 
ON 

V© 

Ζ. 

< 
< 

u και του Αμπελιού), εβυθίστη από πανάρχαια χρόνια και ώσμε σήμερα στη 

χ σκιά, γιατί ακριβώς είναι το ανώτατο και το πιο δύσκολο στεφάνωμα της μύη-

§ σης των ατόμων και των λαών» (σ. 2715)· Ωστόσο, ενώ το στάχυ και το 

Ö κλήμα αναφέρονται ως σύμβολα μυστηρίων ή τελετών που σχετίζονται με τον 

Ορφέα και τον ορφισμό στα αρχαιοελληνικά χρόνια,16 δεν ισχύει το ίδιο και 

^

για το ρόδο, που συνδέεται με τη λατρεία της * ΙσιδοςΙ7 ή με μύθους γύρω 

από την Αφροδίτη και τον Άδωνι,18 όχι όμως συγκεκριμένα με τον Ορφέα. 



ΚΑΤΩ ΑΠΟ ΤΟΝ ΙΣΚΙΟ ΤΟΥ ΛΟΓΟΥ ΤΟΥ ΔΗΜΙΟΥΡΓΟΥ 

Η σύνδεση επιχειρείται πολύ αργότερα, σε ένα δυτικό κίνημα: τους Ροδοσταυ-

ρίτες του ΙΖ' αιώνα. Οι Ροδοσταυρίτες —θρησκευτικό τάγμα, μυστική στοά 

ή απλώς άνθρωποι της ΑναγέννησηςΙ9— χρησιμοποιούσαν ως σύμβολα το 

σταυρό και το ρόδο. Το σύμβολο του ρόδου είναι πολύσημο, καθώς άπτεται 

τόσο της αλχημείας * όσο και του Παραδείσου του Δάντη,21 όπου οι ομόκεν­

τροι κύκλοι του λευκού ρόδου συμβολίζουν τη Βεατρίκη, την Παναγία, τον 

Παράδεισο, την αγάπη,22 το Λόγο.23 Η επίδραση των Ροδοσταυριτών στις 

μεταγενέστερες μασονικές στοές,24 αλλά και στο κίνημα του Συμβολισμού, 

ήταν μεγάλη,25 και ο Σικελιανός πιθανόν να γνώρισε τις θεωρίες και τα σύμ­

βολα τους26 τόσο μέσω της γαλλικής λογοτεχνίας του ΙΘ' αιώνα όσο και μέ­

σω των έργων του Edouard Schüre.27 Εκείνο, ωστόσο, που του επέτρεψε τη 

σύνδεση του ρόδου με τον Ορφέα μοιάζει να είναι το γεγονός ότι οι θεωρίες 

των Ροδοσταυριτών έλκουν την καταγωγή τους από τους Νεοπλατωνικούς, 

τους Γνωστικούς φιλοσόφους και, τελικά, τον Ηράκλειτο,28 καθώς και ότι οι 

Ροδοσταυρίτες αναγνώριζαν ως προγόνους τους τον Ορφέα και τους μύστες 

των Ελευσίνιων μυστηρίων, ενώ συγχρόνως στο έργο Noces Chymiques de 

Christian Rose-Croix το προσκύνημα του ήρωα παραλληλίζεται με το ταξίδι 

των Αργοναυτών.29 Η αντίληψη των Γνωστικών ότι το πνεύμα βρίσκεται 

φυλακισμένο και ελευθερώνεται μόνο με τη Γνώση που δέχονται οι εκλεκτοί, 

οι οποίοι μπορούν στη συνέχεια να τη μεταδώσουν στους συνανθρώπους 

τους,30 στηρίζει την ιδέα της μύησης που διατρέχει τον Ορφικό Διθύραμβο, 

τον Δελφικό Λόγο και το «Τραγούδι των Αργοναυτών». Παράλληλα, η αν­

τίληψη τους ότι όλα είναι μια μοναδική ουσία —αντίληψη που πηγάζει από 

τον Ηράκλειτο31— σχετίζεται με την έννοια του Λόγου, που επίσης εμφα­

νίζεται στον Ηράκλειτο.32 Η σύνδεση του Λόγου με το Ρόδο έχει, όπως εί­

δαμε, ήδη επιτευχθεί στον Dante, ενώ άλλοι ηρακλείτειοι υπαινιγμοί, όπως: g; 

«ξυνόν αρχή και πέρας» ή «οδός άνω κάτω μια και ώυτή», απηχούνται στον ίΓ 

Διθύραμβο και στον Δελφικό Λόγο χαι υποστηρίζουν ίσως ή και συνιστούν ο 

την ουσία του Λόγου. W 

Ο Ορφικός Διθύραμβος και το «Τραγούδι των Αργοναυτών» ενισχύουν | 

έτσι την πρόταση που διατυπώνει ο Δελφικός Λόγος, ότι ο Λόγος είναι ταυ- ο 

τόχρονα μυητής και χώρος στον οποίο πρέπει ο άνθρωπος να μυηθεί. Στο Δι- Ε 

θύραμβο ο Ορφέας υψώνεται σε κάτοχο του μυστικού (κατέχει το Ρόδο-Λόγος g 

και ζητά να το φυτέψει στην Ελλάδα, σττ. 429-30) — ρόλος τον οποίο ε­

πωμίζεται ο ποιητής-ομιλητής του Δελφικού Λόγον. Στον νεκρό Ορφέα, πρό­

δρομο του Γύφτου του Δωδεκαλόγον, ο Σικελιανός αντιτάσσει έναν νέο Ορ­

φέα,33 που ταυτίζει το Λόγο με την ουσία του κόσμου και μυεί τους συντρό-



Ε Λ Λ Η Φ Ι Λ Ο Κ Υ Π Ρ Ο Υ 

φους του σε αυτήν την αδιάσπαστη ενότητα. Μυώντας τους, ο ποιητής συμ­

μερίζεται τη μοίρα του Ορφέα, ο οποίος, και νεκρός, έπλεε προς «[της] α­

φθαρσίας το πέλαγο, π' όλη η ψυχή είναι πράξη [...]» (στ. 147)» καθώς ξυ­

πνά την ψυχή των κύκνων που ετοιμάζεται να τινάξει τα φτερά της «προς την 

καθάρια μουσική, προς την αιώνια πράξη» (στ. 167). Μεσολαβητής μεταξύ 

θεού και ανθρώπων, ο κάτοχος του λόγου ξεπερνά το στάδιο του προφήτη, 

όπου βρίσκεται ο Γύφτος του Παλαμά, και μετέχει στην αθανασία του λόγου. 

Ο Δελφικός Λόγος μοιάζει λοιπόν να διαλέγεται με τον Δωδεκάλογο υιο­

θετώντας τη λυτρωτική διάσταση του Λόγου-δημιουργού και προχωρώντας 

προς μιαν ακόμα πιο ενεργό τοποθέτηση του Λόγου απέναντι στον κόσμο, καθώς 

στον αρωγό Λόγο του Δωδεκαλόγον (Λόγος που εμβαθύνει στην πραγματι­

κότητα και τη διευρύνει, φωτίζοντας τις ιδεατές πτυχές της) αντιπροτείνει έ­

ναν Λόγο αποκαλυπτικό. Αντικείμενο της αποκάλυψης του Λόγου είναι ο ε­

αυτός του, καθώς πραγματικός κόσμος και Λόγος ταυτίζονται,34 και μύηση 

στον Λόγο σημαίνει μύηση στον κόσμο, και αντίστροφα. Από το επίπεδο της 

αλήθειας της φύσης ο Λόγος ανυψώνεται στο επίπεδο της αλήθειας του θεού 

και, μέσα από το αυτοαναφορικό του σχήμα (ο θεός εκπέμπει το Λόγο, ο 

Λόγος αποκαλύπτει τον θεό που είναι ο Λόγος ή, αλλιώς, ο Λόγος αποκαλύ­

πτει την ουσία του κόσμου που είναι ο Λόγος), κυρώνει τη δύναμη την οποία 

του είχε αποδώσει ο Δωδεκάλογος και την ανάγει σε παντοκρατορία. 

3· Ο Λόγος στον Ερωτικό Λόγο 

Με αυτήν τη νέα μορφή του Λόγου έρχεται να αναμετρηθεί ο Ερωτικός Λό­

γος, τρία χρόνια μετά την έκδοση του Δελφικού Λόγον. Ο τίτλος, όπως πα­

ρατηρεί ο Mario Vitti, αντιδιαστέλλεται με τους δυο τίτλους του πρώτου μέ­

ρους της Στροφής: Κοχύλια, Σύννεφα. Ο Vitti υποστηρίζει πως από τη μια 

| έχουμε «αντικείμενα ευτελή και αλλοιωμένα, κοχύλια και σύννεφα, και από 

την άλλη το "λόγο", το ύψιστο δώρο που έλαβε ο άνθρωπος από το Δη­

μιουργό».35 Η αντίθεση ίσως δεν είναι τόσο απόλυτη, καθώς τα κοχύλια 

ΰ στην ποίηση του Σεφέρη αντιμετωπίζονται συνήθως θετικά· ίσως πρόκειται 

g για.την αντιδιαστολή του εφήμερου με το μόνιμο ή και του μέρους με το όλον. 

Παράλληλα με την αναφορά του τίτλου στον Δωδεκάλογο και στον Δελ­

φικό Λόγο,36 η μετρική μορφή του έργου παραπέμπει στο Πάσχα των Ελ­

λήνων και στον Λσκραίο (1904) · Σχετικά με το πρώτο, ο Νάσος Βαγενάς 

σημειώνει πως «ο Ερωτικός Λόγος, παρά τις διασυνδέσεις του με τον Κορνά­

ρο, τον Σολωμό και τον Παλαμά, είναι στην πραγματικότητα η σεφερική 

Ι Ο 
ON 
ON 

ν© 

2 

W 

PU 



ΚΑΤΩ ΑΠΟ ΤΟΝ ΙΣΚΙΟ ΤΟΥ ΛΟΓΟΥ ΤΟΥ ΔΗΜΙΟΥΡΓΟΥ 

απάντηση στο Πάσχα των Ελλήνων» και εντοπίζει την απάντηση αυτή στο 

«προχώρημα της έκφρασης του Σικελιανού προς μια μορφή λιτότερη και δρα­

στικότερη».37 Για το δεύτερο, ο Ανδρέας Καραντώνης υπογραμμίζει την ε­

πίδραση του Λσκραίον στον Ερωτικό Λόγο, τόσο στη μορφή όσο «και στη 

συμβολική ιδέα του τραγουδιού».38 Εκτός όμως από τον Λσκραίο και το 

Πάσχα των Ελλήνων, η μετρική αυτή μορφή39 χαρακτηρίζει και ένα άλλο 

ποίημα με το οποίο διαλέγεται πιθανόν ο Ερωτικός Λόγος: «Τα Ρόδα του 

Ηλιογάβαλου» (1893) του Γρυπάρη. 

Αν ο Λσκραίος, το Πάσχα των Ελλήνων και τα «Ρόδα του Ηλιογάβα­

λου» αποτελούν τους πιο πρόσφατους αποδέκτες του «φόρου υποτέλειας» 4° 

του Ερωτικού Λόγον στην ελληνική παράδοση, ο φόρος αυτός φαίνεται να 

καταβάλλεται σε συμβολιστικό νόμισμα. Οι οφειλές του πρώτου Σεφέρη στον 

γαλλικό Συμβολισμό έχουν σημειωθεί συχνά· εκείνο που ενδιαφέρει εδώ εί­

ναι κάποιες ρίζες του «ρόδου της μοίρας» με το οποίο ανοίγει το ποίημα. Ρό­

δα φύονται άφθονα στον γαλλικό Συμβολισμό με διάφορες συμπαραδηλώ-

σεις,41 στο έργο όμως που παίζουν κύριο ρόλο είναι το δράμα Axel (1872) 

του Villiers De L'Isle-Adam. Εκεί, στο τέταρτο μέρος, η Sara απευθύνεται στον 

Axel εξηγώντας του τη σημασία του ρόδου που κρατά: «L'harmonie entre les 

choses et les êtres n'est-elle pas infinie? [...] Cette royale rose, symbole de mon destin, 

correspondance familiale et divine, ne devais-je point le rencontrer, dès mes premiers 

pas? Son clair miracle saluait mon premier matin de liberté! C'était comme un 

avertissement merveilleux, image peut-être fixée d'une seule parole où je m'étais 

incarnée l'heure précédente». Με τα πέταλα του ρόδου —«cercles sacrées et 

vermeils des paradis de la nouvelle Espérance»— η Sara ραίνει τον αγαπημένο 

της μιλώντας του για όλους τους ποταμούς όπου μπορούν να πλεύσουν.42 Αν, 

παράλληλα με την ερώτηση του Ερωτικού Λόγον, «δε θα βρεθεί ένας ποτά- g; 

μός να 'ναι για μας πλωτός;» (που ίσως απηχεί έμμεσα την υπόσχεση των . ο̂ 

πλωτών ποταμών), το «ρόδο της μοίρας» του Σεφέρη παραπέμπει στο «rose, g 

symbole de mon destin» του De L'Isle-Adam, οι ρίζες αυτού του ρόδου μπλε- * 

κονται με τις ρίζες του μεταγενέστερου σικελιανικού ρόδου από τον Ορφικό | 

Διθύραμβο, καθώς γύρω στα ιδγο εκδηλώνεται το ενδιαφέρον του De ν 

L'Isle-Adam για τους Ροδοσταυρίτες και τις μυστικές στοές, και σημαδεύει x 

το έργο του.43 Ένα τέτοιο ενδιαφέρον δεν αποτελεί μεμονωμένη περίπτωση § 

στον γαλλικό Συμβολισμό, καθώς τον ΙΘ' αιώνα λειτουργούν στη Γαλλία ^ 

«σαλόνια Rose-Croix», όπου συχνάζουν Συμβολιστές.44 Ο GuyMichaud εξε­

τάζει αυτό το φαινόμενο όχι ως σύμπτωση ή ως παραφυάδα του Συμβολι­

σμού, αλλά ως αυτό καθαυτό το επίκεντρο της συμβολιστικής σκέψης, που 



Ε Λ Λ Η Φ Ι Λ Ο Κ Υ Π Ρ Ο Υ 

συνίσταται στη λαχτάρα για σύνθεση, την οποία πληρούν οι μυστικιστικές θε­

ωρίες, καθώς «επιχειρούν να προχωρήσουν πέρα από τον αισθητό κόσμο και 

να αποκαλύψουν τη βαθύτερη του αλήθεια».45 

Συμπτωματική —με την έννοια της ανεξάρτητης από όλα τα παραπάνω— 

δεν φαίνεται να είναι ούτε η παρουσία του ρόδου στον Ερωτικό Λόγο, καθώς 

την εποχή που δούλευε τη Στροφή, λίγο πριν αρχίσει τον Ερωτικό Λόγο, 

ο Σεφέρης σημειώνει δυο φορές στο ημερολόγιο του ότι διαβάζει τον Χρνσό 

Γάιδαρο του Απουλήιου,46 ένα κείμενο που θεωρείται σταθμός στη μυθολο­

γία των ρόδων στη λογοτεχνία.47 

Τα ρόδα είναι στο έργο τα ιερά άνθη της θεάς ' Ισιδος και λυτρώνουν τελι­

κά τον Λούκιο από τα μάγια μεταμορφώνοντας τον ξανά σε άνθρωπο (στην 

οραματική περιγραφή της επικείμενης σωτηρίας του Λούκιου η ιδέα του πλω­

τού —πελάγους αυτή τη φορά— επανέρχεται: «navigabili iam pelago»48). 

Στο όραμα η ' Ισις αποκαλύπτει την ταυτότητα της αποκαλώντας τον εαυτό 

της μητέρα του σύμπαντος και κυρία όλων των στοιχείων, και μιλώντας για 

τα διαφορετικά της ονόματα στους διάφορους τόπους* συγκαταλέγονται η Παφία 

Αφροδίτη, η Περσεφόνη και η Ελευσίνια Δήμητρα.49 Στην πρώτη μύηση στη 

λατρεία της Ίσιδος ο μυούμενος φτάνει στα σύνορα του θανάτου, ταξιδεύει 

μέσα από όλα τα στοιχεία και επιστρέφει, και βλέπει τον ήλιο να αστράφτει 

τα μεσάνυχτα: «[...] quae vera sunt. Accessi confinium morties et, calcato 

Proserpinae lumine, per omnia vectus dementa remeavi; nocte media vidi solem 

candido coruscantem lumine».50 

Απουλήιο διαβάζει και ο Gérard de Nerval, παραθέτοντας στο κείμενο του 

«Isis» (1845) το απόσπασμα όπου η θεά αποκαλύπτει την ταυτότητα της στον 

Α Λούκιο·51 και πάλι, ανεξάρτητα από κάποιον πιθανό καθοδηγητικό ρόλο του 

Si έργου του Nerval στο στοχασμό του Σεφέρη, η σύμπτωση δεν μοιάζει τυχαία, 

*=> καθώς ο Nerval αποτελεί το χαρακτηριστικότερο ίσως παράδειγμα ενασχό-

| λησης με τον λόγο, το ρόδο και τον Ορφέα στη γαλλική ποίηση. Ο λόγος 

« δεν εμφανίζεται ως συνθετικό ποιητικού τίτλου, επανέρχεται όμως στους προ-

1 βληματισμούς του Nerval — προβληματισμοί που, σε συνδυασμό με την ποι-

° ητική του τεχνική, επέδρασαν αποφασιστικά στον γαλλικό Συμβολισμό,52 

g ενώ προκάλεσαν και το έντονο ενδιαφέρον των Υπερρεαλιστών.53 Άλλωστε, 

S στο πρόσωπο του Ορφέα εστιάζει και ένας από τους ποιητές που θεωρήθηκαν 

£ΐ από τους Υπερρεαλιστές πρόδρομοι του κινήματος, ο Guillaume Apollinaire· 

πρόκειται για τη συλλογή του Le Bestiaire ou Cortège d'Orphée (ολοκληρω-

i l μένη γύρω στα 1910),54 όπου στο εισαγωγικό ποίημα, «Orphée», υμνείται 

ti μια μορφή λόγου — η φωνή: 



ΚΑΤΩ ΑΠΟ ΤΟΝ ΙΣΚΙΟ ΤΟΥ ΛΟΓΟΥ ΤΟΥ ΔΗΜΙΟΥΡΓΟΥ 

Admirez le pouvoir insigne 
Et la noblese de la ligne: 
Elle est la voix que la lumière fit entendre 
Et dont parle Hermès Trismégiste en son Pimandre. 

Παράλληλα, σε μιαν από τις εμφανίσεις του Ορφέα αναφέρεται το παλάτι 

της Rosemonde («[...] plus merveilleux / Que les sept merveilles du monde / Et 

le palais de Rosemonde!»), μιας μορφής που επανέρχεται στη συλλογή Alcools, 

συναρτημένη με το όνειρο («Vers le palais de Rosemonde au fond du Rêve 

[...]»55), καθώς και με το ρόδο του ονόματος της: 

Je la surnommai Rosemonde 
Voulant pouvoir me rappeler 
Sa bouche fleurie en Hollande 
Puis lentement je m'en allai 
Pour quêter la Rose du Monde.56 

Αν λοιπόν η κωδικοποίηση της σχέσης του λόγου με το ρόδο και τον Ορ­

φέα, την οποία επιχειρεί ο Nerval, δεν αναφαίνεται αυτούσια σε μεταγενέστε­

ρους ποιητές, μοιάζει, ωστόσο, να αποτελεί αφετηρία για διάφορους συνδυα­

σμούς που επιχειρούνται, ενώ, συγχρόνως, συναντάται με αντίστοιχες κωδι­

κοποιήσεις στην ελληνική ποίηση. Αν η ανάγνωση του Απουλήιου συνδέει τον 

Nerval με τον Σεφέρη, το ενδιαφέρον του για τον Πυθαγορισμό, τους Γνω­

στικούς και τον μυστικισμό57 τον φέρνει σε δρόμους παράλληλους με του Σι­

κελιανού. Ως κατεξοχήν «ορφικό» ποίημα του Nerval έχει θεωρηθεί το σονέ­

το «El Desdichado» (1853) από τη συλλογή Les Chimères f όπου η σχέση 

του ομιλητή με τον Ορφέα, καθώς και με τον λόγο, δηλώνεται ρητά στο τε­

λευταίο τρίστιχο: «ο 
ON 

Et j'ai deux fois vainqueur traversé l'Achéron: ^ 
Modulant tour a tour sur la lyre d'Orphée ο 
Les soupirs de la Sainte et les cris de la Fée. < 

< 

Στο ίδιο ποίημα εμφανίζεται το Ρόδο: ο 

Dans la nuit du Tombeau, Toi qui m'as consolé, χ 
Rends-moi le Pausilippe et la mer d'Italie, Su 
La fleur qui plaisait tant à mon coeur désolé, £ 
Et la treille où le Pampre à la Rose s'allie. w 

Όπως παρατηρεί ο Georges Cattaui, ο μύθος του Ορφέα προβάλλει στο 

έργο του Nerval τη συνάρτηση της ποίησης με το μυστήριο του θανάτου και 

5 Περίοδος Β', dtp. 6, Ιούνιος 1995 



Ε Λ Λ Η Φ Ι Λ Ο Κ Υ Π Ρ Ο Υ 

της ανάστασης·59 και ο Brian Juden σημειώνει τη σύνδεση του ορφισμού με 

άλλες θρησκείες στην ποίηση του Nerval, όπως τον χριστανισμό ή τη λατρεία 

της Ίσιδος.60 Χαρακτηριστικό σχετικά είναι το θέμα του τρίτου κατά σειρά 

σονέτου από τη συλλογή Les Chimères: «Horus» (1854) » που πραγματεύε­

ται το θάνατο και την ανάσταση ενός θεού, αφηγημένα από την Ίσιδα. Στο 

πεζό «Isis», ο γιος της Ίσιδος, ο Ώρος, ταυτίζεται από τον Nerval με τον 

λόγο-σωτήρα: «le Rédempteur promis à la terre, et que pressentaient depuis 

longtemps les poètes et les oracles, est-ce l'enfant Horus allaité par la mère divine, 

et qui sera le Verbe (logos) des âges futurs?».61 Στο επίκεντρο των πολλαπλών 

συνδέσεων μεταξύ θεοτήτων και αντιλήψεων φαίνεται να βρίσκεται, όπως πα­

ρατηρεί ο Brian Juden, η ιδέα της μύησης. Έτσι, ο Λόγος δείχνει να εμπε­

ριέχει τόσο τη συμπαντική τάξη όσο και την ενσάρκωση του θείου πνεύματος 

στα υλικά πράγματα.62 Μια εμπειρία μύησης περιγράφει ίσως και το «El 

Desdichado»· μύησης στην ποιητική μοίρα (άλλωστε, ο αρχικός τίτλος του 

σονέτου ήταν «Le Destin»63). Μπορεί, όπως υποδηλώνει ο τίτλος, η ποιη­

τική μοίρα να ταυτίζεται με την απελπισία και την απόγνωση, η εμπειρία ό­

μως της μύησης είναι καταλυτική και αποκαλυπτική: 

Suis-je Amour ou Phoebus?... Lusignan ou Biron? 
Mon front est rouge encor du baiser de la Reine; 
J'ai rêvé dans la Grotte où nage la Syrène [...] 

Με την έννοια αυτή, ο λόγος που εναρμονίζει ο ομιλητής στη λύρα τού 

Ορφέα είναι ένας λόγος που γεννιέται από την καταστροφή του έρωτα («Je 

suis le Ténébreux, — le Veuf, — l'Inconsolé») και νικά το θάνατο («Et j'ai deux 

^ fois vainqueur traversé Γ Achéron», μυώντας ταυτοχρόνως τον ομιλητή σε έναν 

ο νέον έρωτα: η δημιουργικότητα («mon luth constellé»), ενσωματώνοντας την 

ζ τρέλα («Lafluer» της δεύτερης στροφής είναι, κατά τη σημείωση του Nerval, 

5 «l'ancolie», σύμβολο της τρέλας), τον οδηγεί στο μυστικό γάμο με μια θεά 

< (Έρως-Τυχή) ή μια νεράιδα (Lusignan-Mélusine), ενώ ταυτοχρόνως τον κα-

ο ταξιώνει ως αθάνατο ποιητή: Φοίβος.64 Πρόκειται, λοιπόν, για έναν λόγο ε-

\ ρωτικό που εγγράφει τις απώλειες του στην περιοχή της πραγματικότητας 

a και τις αναιρεί ή τις αναπληρώνει στην περιοχή του ονείρου — μια διελκυ-

u στίνδα την οποία υποδηλώνει και ο τίτλος της συλλογής: Les Chimères.65 Ο 
w Nerval συναντάται, δηλαδή, και θεματικά με τον Σεφέρη, ενώ η σύμπτωση, 

ως προς το υπόστρωμα του «ρόδου της μοίρας», μεταξύ Nerval και Σεφέρη 

LL (Απουλήιος) και μεταξύ Nerval και Σικελιανού (ορφικοί μύθοι, αρματωμέ-

vU νος έρωτας,66 ρόδο των Ροδοσταυριτών6?) και, ως προς το θέμα, μεταξύ του 



ΚΑΤΩ ΑΠΟ ΤΟΝ ΙΣΚΙΟ ΤΟΥ ΛΟΓΟΥ ΤΟΥ ΔΗΜΙΟΥΡΓΟΥ 

«El Desdichado» και του παλαμικού Ασκραίον (η απώλεια του έρωτα και 

η συνακόλουθη κάθοδος στον Άδη αποκαλύπτουν έναν νέο έρωτα) μοιάζει 

να ενισχύει την άποψη ότι η ενασχόληση των τριών Ελλήνων ποιητών με το 

λόγο δεν είναι ανεξάρτητη ενός κοινού προσανατολισμού και ενός διαλόγου. 

Μέσα, λοιπόν, από τις πιθανές διασυνδέσεις του με την * Ισιδα και τη γαλ­

λική ποίηση, το σεφερικό ρόδο μοιάζει να συναντά το σικελιανικό,68 δημιουρ­

γώντας συγχρόνως μια κοινή βάση αναφοράς μεταξύ του Ερωτικού Λόγον 

και του Δελφικού Λόγον.69 Ο έρωτας, όμως, που στο ποίημα του Σεφέρη 

δεν αναφέρεται παρά στον τίτλο, σηματοδοτεί μια ριζική διαφορά των δύο 

έργων: ενώ στον Δελφικό Λόγο ο «τρανός [...] έρωτας (στ. 155) ή ° «κρύ­

φιο [ς] έρωτα[ς]>> (στ. 158) —συγγενής του Αρματωμένου Έρωτα από τον 

Διθύραμβο (στ. 43) και το Πάσχα των Ελλήνων— ωθεί τον ποιητή προς 

τη μύηση και τον Λόγο, και έτσι πραγματώνεται, στον Ερωτικό Λόγο η δια­

δικασία είναι συνθετότερη. Η σύζευξη έρωτα και Λόγου επιτυγχάνεται στο 

ποίημα (και επικυρώνεται στον τίτλο του), καθώς, όπως και στον Σικελια­

νό, ο έρωτας λειτουργεί ως η κινητήριος δύναμη προς το Λόγο. Ωστόσο, πραγ­

μάτωση του Λόγου δεν σημαίνει και πραγμάτωση του έρωτα, αλλά προϋπο­

θέτει, αντίθετα, την απώλεια του έρωτα: «Αυγάζει ξάφνου το άγαλμα. Μα 

τα κορμιά έχουν σβήσει / στη θάλασσα στον άνεμο στον ήλιο στη βροχή» (στ. 

3ΐ70). Σε αυτό το σημείο ο Σεφέρης συναντάται με τον Παπατσώνη — 

άλλον έναν ποιητή στον οποίο εμφανίζεται το «μυστικό Ρόδο»71— και, πιο 

συγκεκριμένα, με την «Beata Beatrix» (1920), όπου η κοινή πορεία του ομι­

λητή με τη γυναίκα διακόπτεται, η εμπειρία χωρίζεται από το Λόγο, και ο 

λόγος του ομιλητή απευθύνεται προς την ανάμνηση: 

Μόνος προς την Ανάμνηση ανυψώνω τώρα τα χέρια ικετευτικά, 
να μου χαρίζει κάποτε με όλη τη δύναμη τις στιγμές των ονείρων, 
τώρα, που εφυγαδεύθηκαν, ίσως για πάντα, οι τέτοιες απέραντες νύχτες.12 

O N 

Ο 

Στον Σεφέρη, ο ερωτικός λόγος σκοπεύει στην αναδημιουργία της εμπει- | 

ρίας του έρωτα, ο οποίος περιλάμβανε και το Λόγο (ενότητα Γ'), αλλά απο- 1 

τυγχάνει· την απόπειρα αυτήν δείχνει να υπονοεί το «Μάταιο Γράμμα» από u 

τις Μέρες: «Τώρα τέλειωσαν όλα αυτά. Αλλά θέλω να ξαναπροσπαθήσω τη x 

μάταιη προσπάθεια να ξανασμίξω εκείνο τον καιρό».73 § 

Η αποτυχία εμπεριέχεται <<[σ]του κύκλου τα γυρίσματα που φέρνουν τους β 

καημούς» (Δ' ενότητα) και που οδηγούν όχι μόνο στον Ερωτόκριτο, αλλά 

και στον Δωδεκάλογο και, πιο συγκεκριμένα, στους τελευταίους στίχους από 

«Το Παραμύθι του Αδάκρυτου» (στ. 43^) : 



Ε Λ Λ Η Φ Ι Λ Ο Κ Υ Π Ρ Ο Υ 

Μέσ9 στους γύρους των κύκλων τα πάντα 
φεύγουν, έρχοντ9 αλλάζουν, είν9 ίδια9 

και μια μέρα θα φτάση 
ραγισμου και σεισμού για τα πάντα, 
και, ω παιδιά μου, εσείς μόνο θα μένετε 
ορθοί στύλοι, κρατώντας την πλάση! 

Στον Σεφέρη, μια τέτοια επιβολή στη φορά των κύκλων δεν φαίνεται δυ­

νατή, επιχειρείται, πάντως, στην πρώτη ενότητα, όπου ο κύκλος ανήκει στο 

ρόδο (στ. 27): 

Του κύκλου σου το ανέβασμα ζωντάνευε τη χτίση 
από τ9 αγκάθι σου έφευγε του δρόμου ο στοχασμός 
η ορμή μας γλυκοχάραζε γυμνή να σ9 αποχτήσει 
ο κόσμος ήταν εύκολος' ένας απλός παλμός. 

Το ανέβασμα του κύκλου θα κατέληγε ίσως στη συνύπαρξη του έρωτα με 

το Λόγο, παραπέμποντας έμμεσα σε μιαν εικόνα του κόσμου που σχετίζεται 

και πάλι με τις αντιλήψεις των Ροδοσταυριτών, όπου ο κόσμος καθρεφτίζεται 

στο κυκλικό σχήμα του ρόδου. Στη σπειροειδή άνοδο του ρόδου πραγματικό­

τητα και ιδεατός-ιδανικός κόσμος συγκλίνουν και τελικά συμπίπτουν.74 Αν 

αυτό είναι το αρχικό πρόσταγμα του ρόδου της μοίρας, η αποτυχία του το 

οδηγεί σε μια συνάντηση με «Τα Ρόδα του Ηλιογάβαλου», όπου η «τριμε-

ρούσα η μοίρα» έγραφε «ροδοθάνατο».75 Στο ποίημα του Γρυπάρη τα 

ερωτικά-θανατερά ρόδα δρουν δυναμικά, όπως και στον Ερωτικό Λόγο, κα­

θώς σκορπίζονται στην ψυχή, από την οποία επίσης απουσιάζει η γνώση («α-

^ νίδεη»), ενώ συγχρόνως ο θάνατος του έρωτα σημαίνει και το θάνατο του 

ο ποιητικού λόγου («στερνό τραγούδι»). Στον Ερωτικό Λόγο το ρόδο είναι το 

ζ δυναμικό στοιχείο σε σχέση με τους ομιλητές («ανέγνωρους μας πήρες», στ. 

% 2), παύει όμως να υφίσταται μετά την απώλεια του έρωτα — του ενός από 

< τα δύο συστατικά του. 

ο Η ολοκλήρωση του Λόγου με την απώλεια του έρωτα συνδέει τον Ερωτι-

\ κό Λόγο με το άλλο κείμενο με το οποίο διαλέγεται μορφικά: τον Ασκραιο. 

ü Η σύνδεση είναι διπλής όψεως, καθώς αφενός και τα δύο κείμενα περιγρά-

£ φουν μια συγκλονιστική εμπειρία που οδήγησε στον Λόγο, ενώ αφετέρου δια-
w φέρουν ριζικά στον τρόπο της ολοκλήρωσης του Λόγου. Η εμπειρία στον Α-

σκραίο είναι η κατάβαση στον Άδη μετά από έναν τραγικό έρωτα («Και το 

hü μαχαίρι μ' έσφαξε του Έρωτα του γίγα», στ. 215) και στον Ερωτικό Λόγο 

νν η βίωση και η απώλεια του έρωτα.76 Ενώ όμως στον Ασκραιο η εμπειρία 



ΚΑΤΩ ΑΠΟ ΤΟΝ ΙΣΚΙΟ ΤΟΥ ΛΟΓΟΥ ΤΟΥ ΔΗΜΙΟΥΡΓΟΥ 

λειτουργεί ως μύηση σε έναν «καινούριον έρωτα» που του εμφυσά η Περσεφό­

νη («Για τον καινούριον έρωτα, π' όλη νοεί την πλάση / σαν ένα πλάσμα 

και σα μια ψυχούλα την πονεί», στ. 219), στον Ερωτικό Λόγο η μυητική δια­

δικασία, που μοιάζει να αρχίζει στη δεύτερη ενότητα με την πορεία προς μιαν 

υπέρτατη γνώση («λάμπουνε ξάφνου πορφυρά της μνήμης τα κοράλλια [...] 

/ Ω μην ταράξεις [...] πρόσεξε ν' ακούσεις τ' αλαφρό // ξεκίνημα της [...] 

τ' άγγιξες το δέντρο με τα μήλα / το χέρι απλώθη κι η κλωστή δείχνει και 

σ' οδηγεί [...]», στ. 28), μένει μετέωρη, όπως υποδηλώνουν οι ερωτήσεις 

της τελευταίας ενότητας (στ. 3 2 ) : 

Πού πήγε η μέρα η δίκοπη που είχε τα πάντα αλλάξει; 
Δε θα βρεθεί ένας ποταμός να 9ναι για μας πλωτός; 
Δε θα βρεθεί ένας ουρανός τη δρόσο να σταλάξει 
για την ψυχή που νάρκωσε κι ανάθρεψε ο λωτός; 

Παράλληλα με την ερωτική εμπειρία και την εμπειρία του θανάτου από 

έρωτα, ο «καινούριος έρωτας», στον οποίο μυείται ο Ασκραίος, στηρίζεται 

και στο Λόγο: «στη γη του Λόγου τόχτισα το κάστρο της καρδιάς» (στ. 219) 

— μια κίνηση ομόρροπη με αυτήν του Δελφικού Λόγον και παρόμοια με αυ­

τήν του Δωδεκαλόγον. Στον Δωδεκάλογο ο Γύφτος δεν διανύει μυητική πο­

ρεία, με την έννοια ότι δεν σημαδεύεται από κάποια καθοριστική εμπειρία έ­

ρωτα ή θανάτου· φτάνει, ωστόσο, στον ποιητικό Λόγο μετά τη βίωση της 

απόλυτης μοναξιάς, καθώς και της παρακμής τής γύρω του χώρας· μέσω του 

ποιητικού του Λόγου κατορθώνει να επικοινωνήσει με τη φύση, που του υπα­

γορεύει έναν νέο Λόγο. Έτσι, παρά τις διαβαθμίσεις τους από το μη μυστικό 

προς το μυστικό, ο Δωδεκάλογος, ο Ασκραίος, ο Δελφικός Λόγος και ο Ορ- ^ 

φικός Διθύραμβος ακολουθούν μια κοινή πορεία από την ατελή στην τέλεια §R 

γνώση μέσω του Λόγου. Ο Ερωτικός Λόγος φαίνεται να διαλέγεται και με ^ 

τα τέσσερα αυτά ποιήματα, πιο άμεσα με τον Ασκραιο και τον Δελφικό Λόγο, g 

πιο έμμεσα με τον μεταγενέστερο του Διθύραμβο και με τον Δωδεκάλογο, Σ§ 

χαράζοντας πορείες προς τη γνώση, οι οποίες όμως συγκρούονται μεταξύ τους. | 

Το «μυστικό που πάει να λυτρωθεί» της πρώτης ενότητας δεν μεταδίδεται ν 

(«Ρόδο του ανέμου, γνώριζες μα ανέγνωρους μας πήρες») και τελικά χάνε- x 

ται ή απομένει μόνο στη μνήμη (Ε' ενότητα). Αν αυτή η πορεία —που ση- § 

ματοδοτείται από το ρόδο— αφορά τη συνύπαρξη έρωτα και Λόγου (με την £3 

έννοια της κατανόησης, της εμβάθυνσης και της έκφρασης της εμπειρίας), δι­

χάζεται σε δύο αλληλοσυγκρουόμενες πορείες, προς την πλήρωση του έρωτα 

και προς την πραγμάτωση του λόγου. Η πλήρωση του έρωτα συντελείται στην 



Os 

< 
e* 
< 

io 

Ε Λ Λ Η Φ Ι Λ Ο Κ Υ Π Ρ Ο Υ 

τέταρτη ενότητα με την ένωση των φιδιών πρόκειται για μια μορφή γνώσης, 

αφού το «κορμί» το «κυβερνούν αμίλητοι του έναστρου θόλου οι νόμοι»,77 η 

οποία όμως πάλι χάνεται («μα τα κορμιά έχουν σβήσει»), καθώς διακόπτε­

ται από την πορεία προς τον Λόγο («Αυγάζει ξάφνου το άγαλμα»7δ). Το ά­

γαλμα πελεκάται πάνω στη σιγή, ανάμεσα ή κοντά σε δέντρα («Το δάσος 

στέκει ριγηλό της νύχτας αντιστύλι / κι είναι η σιγή τάσι αργυρό όπου πέ­

φτουν οι στιγμές / αντίχτυποι ξεχωρισμένοι, ολόκληροι, μια σμίλη / προσε­

χτική που δέχουνται πελεκητές γραμμές [...]», Δ' ενότητα) · την αρχή, επο­

μένως, αυτής της πορείας μπορούμε ίσως να την εντοπίσουμε στο «σκοτεινό 

ανατρίχιασμα στη ρίζα και στα φύλλα» της δεύτερης ενότητας — ανατρίχια­

σμα που συνοδεύει το άγγιγμα στο «δέντρο με τα μήλα». Πρόκειται, λοιπόν, 

για μιαν ακόμα πορεία προς τη γνώση, η οποία συγκρούεται με την πορεία 

προς την ερωτική γνώση και ολοκληρώνεται, με αμφισβητούμενο όμως απο­

τέλεσμα, καθώς η «ξεχασμένη αυγή» που οραματίζεται ο ομιλητής στη δεύ­

τερη ενότητα δεν έρχεται: στην πέμπτη ενότητα η αναμονή συνεχίζεται, ενώ 

βραδιάζει («την ώρα που του δειλινού χάνονται τ' ανοιχτά // τριαντάφυλλα 

[...]») και ενώ προβάλλεται η απώλεια της μέρας «που είχε τα πάντα αλλά­

ξει». Η αναμονή του ποιήματος —της ένωσης του έρωτα με τον Λόγο, του 

θάματος ή του λυτρωμού— φαίνεται να είναι η μόνη ολοκληρωμένη και απο­

τελεσματική γνώση, καθώς ανοίγει και κλείνει το ποίημα: «ο κόσμος ήταν 

εύκολος· ένας απλός παλμός [...] Ο κόσμος είν' απλός». 

Μέσα από αυτές τις αλληλοσυγκρουόμενες πορείες προς τη γνώση, ο Ερω­

τικός Λόγος μοιάζει να δέχεται την ύπαρξη μιας μυστικής γνώσης και τη δυνατό­

τητα της μύησης σε αυτήν, αμφισβητεί όμως την αποτελεσματικότητα του Λόγου 

ως μέσον της μύησης και προβάλλει το τίμημα του Λόγου. Αντίθετα από ό,τι 

συμβαίνει στα άλλα έργα που αναφέρθηκαν, εδώ ο Λόγος δεν συνιστά μιαν εμ­

πειρία πλήρωσης ή μύησης, αλλά μια διττή εμπειρία δημιουργίας και απώλειας. 

| Τα τρία έργα που φέρουν στον τίτλο τους τη λέξη «Λόγος» διαλέγονται με-

ν ταξύ τους, επιστρατεύοντας και άλλα κείμενα, ελληνικά και ξένα, στο διάλο-

χ γό τους. Ο Λόγος αντιμετωπίζεται πρώτα ως μέσον λύτρωσης, έπειτα ως χώρος 

μύησης και τρόπος βίωσης της πραγματικότητας και, στη συνέχεια, αποσχί­

ζεται από την πραγματικότητα και την αναδημιουργεί, προδίδοντας την ό­

μως ή και καταστρέφοντας την. Στις τρεις αυτές διαφορετικές, αλλά συγγε­

νείς πορείες του Λόγου εμφανίζεται ο Ορφέας ή αντιλήψεις που συνδέονται με 

τον ορφισμό — άλλωστε η παράδοση αποδίδει στον Ορφέα τη συγγραφή του 



ΚΑΤΩ ΑΠΟ ΤΟΝ ΙΣΚΙΟ ΤΟΥ ΛΟΓΟΥ ΤΟΥ ΔΗΜΙΟΥΡΓΟΥ 

Ιερού Λόγον.19 Αν η πίστη του Παλαμά στη λυτρωτική δύναμη του Λόγου 

συνδέεται με τον θετικισμό του, η πίστη του Σικελιανού στην παντοκρατορία 

του Λόγου με τον μυστικισμό του, και των δυο με ιδέες που άπτονται του 

δημοτικισμού, καθώς και του εθνισμού ή και του εθνικισμού της εποχής 

τους,80 τα ρήγματα που εντοπίζει στον Λόγο ο Σεφέρης μπορεί να προέρχον­

ται εν μέρει από την υπονόμευση που άσκησε στον Λόγο ο Καρυωτάκης — 

για παράδειγμα με το [Άλογα Μαύρα]81: 

Αλογα μαύρα, θίασος ιπποδρομίου, πετούνε 

οι σκέψεις τώρα, φεύγοντας τη μάστιγα του λόγου. 

Κι είμαι ένας κλόουν τραγικός, που οι άνθρωποι θα δούνε 

να παίζει, να συντρίβεται με την οπλή του αλόγου. 

Πάντως, τα ρήγματα αυτά φαίνονται να διευρύνονται πολλά χρόνια αργό­

τερα, στο έργο ενός άλλου ποιητή της Γενιάς του 1930. Ο Λόγος δεν έχει 

απλώς μια αισθητά πιο περιορισμένη σημασία, από ό,τι στα έργα που εξετά­

σαμε, στη συλλογή Εν Ανθηρώ Έλληνι Λόγω (1957) τ ο υ Εγγονόπουλου, 

αλλά διαθέτει και πολύ αμφίβολη αποτελεσματικότητα ή δυνατότητα επικοι­

νωνίας, ενώ οι έννοιες της λύτρωσης και της μύησης μοιάζουν να έχουν αντι­

στραφεί: «Μιλούσε μιαν άλλη γλώσσα, την ιδιάζουσα διάλεκτο μιας λησμο­

νημένης, τώρα πλέον, πόλεως, της οποίας και είτανε, άλλωστε, ο μόνος νο­

σταλγός».82 

Σ η μ ε ι ώ σ ε ι ς 

ι. Κωστής ΠΑΛΑΜΆΣ, Άπαντα, Αθήνα, Μπί-

ρης, τ. 3, σ. 295. 

2. Ο.π., σ. 301. Σε «λόγους» χωρίζεται 

και η Φλογέρα τον Βασιλιά, η οποία όμως δεν 

εξετάζεται εδώ, καθώς η λέξη «λόγος» δεν εμ­

περιέχεται στον τίτλο. 

3· Αιμίλιος ΧΟΤΡΜΟΥΖΙΟΣ, Κριτική Πορεία 

Β', Αθήνα, Διόνυσος, 1959? σ σ · 41 κ ε · > 9^· 

4· Bo-Lennart EKLUND, The Ideal and the 

Real. A Study of Ideas in Kostis Palamas's 0 

Δωδεκάλογος τον Γύφτον, 1972, σσ. 31 κ.ε. 

5· Ο.π., σ. Ι27· 

6. ' Ολες οι παραπομπές στον Δωδεκάλογο 

και, αργότερα, στον Ασκραιο γίνονται στην έκ­

δοση που αναφέρεται στην πρώτη υποση­

μείωση. 

γ. Κωνσταντίνος ΤΣΆΤΣΟΣ, Παλαμάς, Α­

θήνα, Ίκαρος, 1949? σ · 2 4 ° · Ο Eklund α­

ναφέρει τη «δημιουργική δύναμη της μουσι­

κής» ανάμεσα στις νιτσεϊκές ιδέες που διατρέ­

χουν το Δωδεκάλογο {The Ideal, σ. 34)· 

8. Ο Αιμ. ΧΟΥΡΜΟΪΖΙΟΣ ταυτίζει την Α­

γέλαστη με την επιστήμη και σημειώνει τη ση­

μασία που αποδίδει ο Παλαμάς στην επιστή­

μη {Κριτική Πορεία, σσ. 174 κ.ε.), και ο 

EKLUND αναφέρεται στην επίδραση που δέ­

χθηκε ο Παλαμάς από το θετικισμό και στη 

νέα σύνθεση που ονειρευόταν μεταξύ επιστη­

τό 
ON 
OS 

z 
ο 
co 

< 
< 
α, 

Ο 

u 



Ε Λ Λ Η Φ Ι , 

μονικής σκέψης και ιδεαλισμού {The Ideal, σσ. 
17 κ.ε.) 

9· Αν ο «Στερνός Λόγος» («Σε μια Γυναί­
κα») αμφισβητεί τον ατομικό λυτρωμό του 
ποιητή ή τη διάρκεια αυτού του λυτρωμού, ο 
γενικός λυτρωμός (των ανθρώπων ως άτομα 
και ως μέλη ενός έθνους και ενός ευρύτερου 
συνόλου) δεν αμφισβητείται. 

ΙΟ. Ο Δελφικός Λόγος φέρει υπότιτλο: «Η 
Αφιέρωση» και, σύμφωνα με τον Γ.Π. ΣΑΒ. 
ΒΙΔΗ (ανέκδοτες σημειώσεις για τον Σικελια­
νό), αποτελεί «σπάραγμα από ευρύτερη έκ­
δοση που τελικά έμεινε ανολοκλήρωτη». 

ιι. Ό λ ε ς ot παραπομπές στον Δελφικό Λό­
γο και, αργότερα, στο Πάσχα των Ελλήνων 
γίνονται στην έκδοση: 'Αγγέλου ΣΙΚΕΛΙΑΝΟΎ, 

ΛνρικόςΒίος, τ. Γ', Αθήνα, Οι Φίλοι του Βι­
βλίου, 1947· 

12. Η χρονολογία από τις ανέκδοτες ση­
μειώσεις του Γ.Π. ΣΑΒΒΊΔΗ, όπου χρονολο­
γία γραφής του Δελφικού Λόγον δίδεται το 
1922-24. 

13. Pierre GRIMAL, The Dictionary of 
Classical Mythology, μτφρ. A.R. Maxwell-
Hyslop, Oxford, Blackwell, 1986, λήμμα 
«Orpheus». Σύμφωνα με μια παράλληλη πα­
ράδοση, ο Ορφέας μύησε τους Αργοναύτες στη 
θρησκεία των Καβείρων της Σαμοθράκης. 

Α Ι4· Ο Θεόδωρος ΞϊΔΗΣ {Άγγελος Σικε-
§ ; λιανός, Αθήνα, 'Ικαρος, 1979» σ · Χ35) θεω-
^ ρεί ότι η Μήτηρ Θεού, το Πάσχα των Ελλή-
§ νων xeni ο Δελφικός Λόγος είναι «εσωτερικά 
5 αδιάσπαστα» έργα που αποτελούν τη συνέχεια 
< μιας ψυχικής ιστορίας». 
S 15. ' Ολες οι παραπομπές στον Ορφικό Δι-

υ θύραμβο γίνονται στην έκδοση: Άγγελος Σΐ-
X ΚΕΛΙΑΝΟΣ, Θνμέλη, τ. Α', φιλολ. επιμ. Γ.Π. 
Ε Σαββίδης, Αθήνα, Ίκαρος, 1970. 
£ ι6. Π . χ . τη σύνδεση (αλλά και τις διαφο­

ρές) του ορφισμού με τα Ελευσίνια μυστή­
ρια, στα οποία χρησιμοποιούνταν ως σύμβο-

Πί) λο το στάχυ, παρατηρεί ο W . K . C . Cura­
la RIE, Orpheus and Greek Religion, London, 

Ο Κ Υ Π Ρ Ο Υ 

Methuen, 1935, σσ. 153-55, και του Ορφέα 
με τον Διόνυσο, σύμβολο της λατρείας του ο­
ποίου ήταν το κλήμα, ο M.L. WEST, The 
Orphic Poems, Oxford, Clarendon Press, 
1983, σσ. 24-26. 

17. Βλ., για παράδειγμα, Barbara SEW­

ARD, The Sympolic Rose, Texas, Spring 
Publications, 1989, σ. 11. 

i8. J.G. FRAZER, The Golden Bough, abrid­
ged edition, τ. i-2, London, Macmillan, 

i987> *· 4 4 2 · 
19. Η Frances A. YATES (The Rosicrucian 

Enlightenment, London, Routledge and 
Kegan Paul, 1972) εξετάζει τις δύο πρώτες εκ­
δοχές, αλλά κλίνει προς την τελευταία. 

20. Ο.π., σ. 65. 
2ΐ. Beatrice BULLOCK-KIMBALL, The Euro­

pean Heritage of Rose Symbolism and Rose 
Metaphons in View ofRilke's Epitaph Rose, 
New York, Peter Lang, 1987, σσ. I2i κ.ε. 

22. Β. SEWARD, The Symbolic Rose, σσ. 
24, 49· 

23. Β. BULLOCK-KIMBALL, The European 
Heritage, σ. 126, όπου παραπέμπει στους σττ. 
73"74 τ ο υ Paradiso XXIII: «quivi è la rosa in 
che il verbo divino / carne si fece». 

24. F.A. YATES, The Rosicrucian Enligh­
tenment, σσ. 207 κ · ε · 

2ζ. Πέρα από τον γαλλικό Συμβολισμό, 
που θα αναφερθεί πιο κάτω, η επίδραση δια­
κρίνεται και στο έργο του W.B. YEATS, Ο ο­
ποίος, εκτός από ποιήματα όπου το ρόδο κα­
τέχει κύρια θέση (στη συλλογή The Rose του 
1893: W.B. YEATS, Collected Poems, 
London, Picador, 1990, σσ. 30-58), έγραψε 
το 1895 ένα δοκίμιο με τίτλο «The Body of 
the Father Christian Rosencrux», όπου ανα­
φέρεται στην ανάγκη της λογοτεχνίας να προ­
σεγγίσει τον υπεραισθητό κόσμο (Β. SEWARD, 

The Sympolic Roce, σ. 8o), καθώς και στο 
έργο τού HEGEL, Ο οποίος, παραπέμποντας 
στους Ροδοσταυρίτες, χρησιμοποιεί το σύμβο­
λο του ρόδου πάνω στο σταυρό στο έργο του 



ΚΑΤΩ ΑΠΟ ΤΟΝ ΙΣΚΙΟ ΤΟΥ ΛΟΓΟΥ ΤΟΥ ΔΗΜΙΟΥΡΓΟΥ 

Philosophy of Right [1821], μτφρ.-σημ. Τ.Μ. 

Knox, Oxford, Clarendon Press, 1942, σ. I2. 

26. To γεγονός ότι ο Σικελιανός πρέπει να 

γνώριζε τις θεωρίες και τα σύμβολα των Ρο­

δοσταυριτών φαίνεται από το ανέκδοτο σονέ­

το του 1936: «Per rosa ad crucem» (Άγγε­

λος ΣΙΚΕΛΙΑΝΌΣ, ΛνρικόςΒίος, ΣΤ, άγνωστα 

και ανέκδοτα ποιήματα, φιλολ. επιμ. Γ.Π. 

Σαββίδης, Αθήνα, Ικαρος, 1969, σ. 127). 

27. Παρ' όλο που δεν αναφέρεται άμεσα 

στους Ροδοσταυρίτες, ο Edouard SCHÜRE, σε 

ένα έργο που δείχνει να έχει επηρεάσει πολύ 

τον Σικελιανό {Le théâtre initiateur. La genèse 

de la tragédie. Le drame d'Eleusis, Paris, 

Librairie Académique, 1926), φαίνεται να εν­

στερνίζεται απόψεις των Ροδοσταυριτών σχε­

τικά με την ανάγκη της μύησης. 

28. Christopher MCINTOSH. The Rosi-

crucians, U.K., Trucible, 1987, σσ. 24 κ.ε. 

29. Roland EDIGHOFFER, Les Rose-Crois, 

Paris, Presses Universitaires de France, 1982, 

σσ. 19, 27, 63 (όπου παραπέμπει στα έργα 

των Ροδοσταυριτών Confessio και Noces 

Chymiques). 

30. C. MCINTOSH, The Rosicrucians, σ. 

2 5 ' 

31. Π.χ. «ουκ έμευ άλλα του λόγου άκού-

σαντας όμολογέειν σοφόν έστι, εν πάντα εί­

ναι», HERACLEITUS, On the Universe, αγγλ. 

μτφρ. W.H.S. Jones, The Loeb Classical 

Library, Cambridge, Massachusetts, Harvard 

U.P., MCMLIX, I. 

32. Ο ηρακλείτειος λόγος εδώ πιθανόν να 

συνδέεται με το χριστιανικό «Έν άρχη ην ό 

Λόγος». 

33- Την ανάγκη για έναν «νέο Ορφέα» ε­

πισημαίνει ο Edouard SCHÜRE (Le théâtre ini­

tiateur, σσ. 121-25). 

34· Όπως παρατηρεί ο Θ. ΞϊΔΗΣ {Άγ­

γελος Σικελιανός, σσ. 150-51)» «Ο λόγος εί­

ναι πραγματικότητα για τον Σικελιανό, κι εί­

ναι παντοδύναμο μέσο για ν' αποδοθεί απ' αυ­

τόν το δισυπόστατο μυστήριο της εύπλαστης 

ποιήσεώς του: η ενσάρκωση των ιδεών και ε­

ξαΰλωση των πραγμάτων». 

35· Mario VITTI, Φθορά και Λόγος9 Εισα­

γωγή στην Ποίηση τον Γιώργον Σεφέρη, Αθή­

να, Εστία, 1978* σ · ι9· 

36. Οι αναφορές του Ερωτικού Λόγον στον 

Ερωτόκριτο αναλύονται στο Massimo PERI, 

«Seferis e TErotokritos», Memoria de Seferìs, 

Studi critici, a cura della Cattedra di Neogreco, 

Firenze, Leo S. Olschki, 1976, σσ. 85-103. 

37. Νάσος ΒΑΓΕΝΆΣ, Ο Ποιητής και ο Χο-

ρεντής. Μια Εξέταση της Ποιητικής και της 

Ποίησης τον Σεφέρη, Αθήνα, Κέδρος, 1980, 

σ. 196. 

38. Ανδρέας ΚΑΡΑΝΤΏΝΗΣ, Ο Ποιητής 

Γιώργος Σεφέρης, Αθήνα, Γαλαξίας, 1971 

[1931], σ. 62. 

39- Πριν από τον Ασκραιο, ο Παλαμάς 

χρησιμοποίησε τη μετρική αυτή μορφή στους 

Στίχονς σε Γνωστό Ήχο (1900) · ήχος που εί­

χε ακουστεί, όπως σημειώνει ο Αίνος Πολί­

της, σε ποιήματα ποιητών της καθαρεύουσας, 

ίσως από επίδραση της γαλλικής ποίησης (Αί­

νος ΠΟΛΙΤΗΣ, Ερμηνεία τηςΑσάλεντης Ζωής 

τον Κωστή Παλαμά, Θεσσαλονίκη, Αριστο­

τέλειο Πανεπιστήμιο, 1967, σ. 67). Χαρα­

κτηριστικό παράδειγμα της χρήσης αυτού του 

μέτρου είναι η μετάφραση της «Λίμνης» του 

Λαμαρτίνου από τον Βαλαωρίτη το 1878 (Αί­

νος ΠΟΛΙΤΗΣ, Μετρικά, Θεσσαλονίκη, Κων-

σταντινίδης, σ. 155)· Μια παλιότερη χρήση 

παρατηρείται στο ποίημα «Έρωτος Δάκρυ 

III» (1865) του Σπυρίδωνος Βασιλειάδη (Δ. 

Παπαρρηγόπονλος - Σ. Βασιλειάδης, επιμ. 

Γιάννη ΧΑΤΖΙΝΗ, Βασική Βιβλιοθήκη 13, Α­

θήνα, Αετός, Ι954> σ · ι&7) > ωστόσο τα πα­

ραδείγματα πληθαίνουν μετά τους Στίχονς σε 

Γνωστό Ήχο (ο Μαλακάσης, λ.χ., χρησιμο­

ποιεί αυτό το μέτρο στις συλλογές Ωρες 

[1905] και Πεπρωμένα [1909]? καθώς και σε 

μεταφράσεις του από τις Στροφές του Moréas 

ή στη μετάφραση του ποιήματος του Heine 

«Το Νησί των Πνευμάτων» [1903]? ο Χατ-

ON 
ON 

Ζ 
Ο 

< 
< 
CU 

ο 

Χ 

ιέ 
U 
>-

Β 



Ε Λ Λ Η Φ Ι Λ Ο Κ Υ Π Ρ Ο Υ 

ζόπουλος στη συλλογή Απλοί Τρόποι [1920], 

κ.ά.). 

40. Ένας από τους τίτλους που είχε ση­

μειώσει ο Σεφέρης ως υποψήφιου για την — 

τελικά— Στροφή (βλ. Μ. VITTI, Φθορά και 

Λόγος, σσ. 17 κ.ε.). 

4L Π.χ. στα ποιήματα «Les fleurs», «Las 

de Tamer repos», «L'après-midi d'un faune», 

«Toast funèbre» του Mallarmé (Stephane 

MALLARMÉ, Poésies, Paris, Librairie Géné­

rale Française, 1977, σσ. 14, i8, 42, 50), ό­

που το ρόδο άλλοτε εμφανίζεται «pareille 

a la chair de la femme», άλλοτε συνιστά ένα 

«faute idéale» («[...] bien seul je m'offrais / 

Pour triomphe la faute idéale des roses»), 

καθώς και σε ποιήματα άλλων ποιητών, ό­

πως του Laforgue. Άλλωστε το ρόδο εδραίω­

σε τη θέση του στη γαλλική λογοτεχνία με 

το έργο του ΙΔ' αιώνα Le Roman de la Ro­

se, των Guillaume de LORRIS και Jean de 

MEUNG (βλ. René Louis, Le Roman de la 

Rose. Essai d'interpréttion de Vallegorisme 

erotique, Paris, Éditions Honoré Champion, 

1974· Jean-Charles PAYEN, La Rose eU'Uto-

pie, Paris, Éditions Sociales, 1976). 

42. ViÙiers De L'ISLE-ADAM, Axel, εισ.-

μτφρ. Pierre Mariel, Paris, La Colombe, 

i960, σσ. 239, 24°> 2 43· 

^ 43. Rodolphe PALGEN, Villiers De V Isle-

gj Adam, Auteur dramatique, Paris, Librairie 

^ Ancienne Honoré Champion, 1925, σ. 72 

§ — όπου ο De L'Isle-Adam χαρακτηρίζεται 

< «charmé de la doctrine des Roses-Croix» την 

< εποχή που έγραφε τον Axel. «Un penseur 

§ sentimental: il accepte dans la doctrine des 
u Rose-Croix la haine du monde, de toute cette 

x formidable illusion, des hommes perdus dans 

E le néant de leurs passions et de leurs désirs». 

Με αυτήν την άποψη συμφωνεί και ο A.W. 

RAITT, Villiers De L'Isle-Adam et le mou­

vement Symboliste, Paris, Librairie José Corti, 

1965, σ. 205, οπού τοποθετεί το ενδιαφέρον 

του De L'Isle-Adam για το μυστικισμό μεταξύ 

1870 και 1889 και σημειώνει ότι στον Axel 

«l'occultisme joue un role presque exclusi­

vement symbolique». 

44. R. EDIGHOFFER, Les Rose-Croix, σ. 

102. (Σύμφωνα με τον Edighoffer, ενδιαφέ­

ρον για τους Ροδοσταυρίτες εκδηλώνεται και 

από τους υπερρεαλιστές) * Επίσης, Guy MICH-

AUD, Message poétique du Sumbolisme, 

Paris, Nizet, 1961, σ. 468. 

45. G. MICHAUD, ό.π., σσ. 371-72. Ο 

Michaud αναλύει τη σχέση του Συμβολισμού 

με το μυστικισμό ως εξής (σ. 3 7 ! ) : «[···! e' 

est à l'heure ou [Symbolisme] cherchait à ses 

premières intuitions une justification et une 

unité philosophiques, où il sentait le besoin, 

non plus seulement de mots, mais d'une 

doctrine, que les traditions occultes revenaient 

en faveur. Le choc fût décisif, révélateur: ne 

fallait-il pas à cette génération d'insatisfaits 

et de poètes, mais de poètes chez qui le my­

sticisme n'avait pas fait taire l'esprit critique, 

quelque chose que fût à la fois spiritualiste et 

scientifique, mystérieux et révolutionnaire? 

L'occultisme lui apportait tout cela, et bien 

autre chose encore. Il lui expliquait le sens et 

la raison de ses inquiétudes, il la confirmait 

dans ses espoirs. Surtout, il venait projeter une 

pleine lumière sur ce que pressentait la poésie 

française depuis Baudelaire, et qui, par une 

intuition quasi-miraculeuse, était devenu 

l'enseigne de la jeune école littéraire: le 

symbolisme universel et la métaphysique des 

correspondances». 

46. Γιώργος ΣΕΦΈΡΗΣ, Μέρες A', Αθήνα, 

Ίκαρος, 1975» σ · 95 (2Ó Δεκέμβρη 1927), 

σ. 107 (Σεπτέμβρης 1928). 

47- Β. SEWARD, The Symbolic Rose, σ. π. 

48. APULEIUS, Metamorphoses, επιμ.-

μτφρ. J. Arthur Hanson, Cambridge, Massa­

chusetts, Harvard Univ. Press, 1989, XI, 5. 

49. Ο.π. : «En adsum tuis commota, Luci, 

pecibus, rerum naturae parens, elementorum 

omnium domina, seaculorum progenies ini-



ΚΑΤΩ ΑΠΟ ΤΟΝ ΙΣΚΙΟ ΤΟΥ ΑΟΓΟΥ ΤΟΥ ΔΗΜΙΟΥΡΓΟΥ 

tialis, summa muminum, regina manium, 

prima caelitum, deorum dearumque facies 

uniformis, quae cadi luminosa culmina, maris 

salubria flamina, inferum deplorata silentia 

nutibus meis dispenso; cuius numen unicum 

multiformi specie, ritu vario, nomine 

multiiugo totus veneratur orbis. Inde 

primigenii Phryges Pessinuntiam deum 

matrem, hinc autocthones Attici Cercopeiam 

Minervam, illinc fluctuantes Cyprii Paphiam 

Venerem, Crêtes sagittiferi Dictynnam 

Dianam, Siculi trilingues Stygiam Pros-

erpinam, Eleusinii vetusti Actaeam Cere-

rem[...]». 

50». Ο.π., XI, 23. 

5i. Gérard de NERVAL, Oeuvres, τ. Ι, εκδ. 

Lemairte, Paris, Gamier Frères, 1957, σ. 

657-

52. Βλ., π.χ., Georges CATTAUI, Orphi-

sme et prophétie chez les poètes français 

1850-1950, Paris, Pion, 1965, σσ. 64 κ.ε. 

53« Βλ., π.χ., Jean RICHER, Aspects é-

sotériques de l'oeuvre littéraire, Paris, Dervy-

Livres, 1980, σσ. 287 κ.ε. Επίσης, Anna 

BALAKIAN, André Breton, Magus of Sur­

realism, New York, Oxford U.P., 1971, σσ. 

113 *·*· 

54. APOLLINAIRE, Oeuvres Poétiques, εκδ. 

Marcel Adéma, Michel Décaudin, Paris, 

Gallimard, 1956, σσ. 1-35. 

55. Ο.π., «Palais», σ. 6ι. 

56. Ο.π., «Rosemonde», σ. 107. 

57- Jean RICHER, Gérard de Nerval et les 

doctrines ésotériques, Paris, Éditions du 

Griffon d'Or, 1947, σσ. xix, 94 κ.ε., κ.α. 

58. Gérard de NERVAL, Poésies et Sou­

venirs, επιμ. Jean Richer, Paris, Gallimard, 

1974. *. 137· 

59. CATTAUI, σσ. 64-65. 

60. Brian JUDEN, Traditions Orphiques et 

tendances mystiques dans le Romantisme 

Français (1800-1855), Paris, εκδ. Klinck-

sieck, 1971, σ. 670. 

6i. NERVAL, Oeuvres, τ. Ι, σ. 659. 

62. JUDEN, σσ. 662, 670. Ο Juden (σ. 

580) παραθέτει και ένα χαρακτηριστικό από­

σπασμα από ένα άρθρο του GAUTIER (1848), 

ο οποίος χρησιμοποίησε για τη συγγραφή του 

σημειώσεις του Nerval: «[...] toutes les re­

ligions n'étaient que des formes divines de la 

même idée [...]; vues d'une certaine hauteur, 

ces formes devaient être indifférentes: c'est le 

Verbe, le grand Pan que l'humanité adore sous 

une multitude de pseudonymes: tous les noms 

de divinité sont des épithètes de la litanie de 

ce Dieu unique, général, éternel; le Verbe 

nageant dans la lumière [...]». 

63. Jacques DHAENENS, Le destin d'Or­

phée. Étude sur «El Desdichado» de Nerval, 

Paris, Minard, 1972, σ. 15. 

64. Philip KNIGHT, Flower Poetics in Ni­

neteenth-century France, Oxford, Clarendon 

Press, 1986, σ. 151. 

65. Ο.π., σ. 147. Η διελκυστίνδα και η 

τελική νίκη —η διάβαση του Αχέροντα— δη­

λώνονται και στη μετρική-συντακτική δομή 

του σονέτου — όπως παρατηρεί ο Jacques 

GENINASCA, «Découpage conventionnel et 

signification», Essais de sémiotiquepoétique, 

επιμ. A.J. Greimas, Paris, Librairie Larousse, 

1972, σσ. 45-62. Αντίθετα, ο Jacques 

DHAENENS (σσ. 92 κ.ε.) θεωρεί ότι ο τίτλος Λ 

της συλλογής υπονομεύει τη νίκη του ποιητή- g; 

Ορφέα· και αυτός, πάντως, διακρίνει την αν- ^ 

τιπαράθεση μεταξύ του παροντικού σκότους και § 

του μυητικού φωτός προς το οποίο τείνει ο ο- ^ 

μιλητής. ^ < 

66. NERVAL, Oeuvres, τ. II, σ. 1292: «Ο g 

Vénus Uranie! [...] Vénus armée [...]». ° 

67. Jacques GENINASCA, Analyse structu- χ 

rale des Chimères de Nerval, Neuchâtel, La E 

Baconniére, 1971, σσ. 143-45. £ 

68. H συνάντηση αυτή επιβεβαιώνεται από 

την κατακλείδα της τελευταίας συλλογής του 

Σεφέρη. «Κι εκείνα ακόμη που δεν πέρασαν Π Γ 

/ πρέπει να καούν / τούτο το μεσημέρι που Ι. J 



Ε Λ Λ Η Φ Ι Λ Ο Κ Υ Π Ρ Ο Υ 

καρφώθηκε ο ήλιος / στην καρδιά του εκατό­

φυλλου ρόδου» (Γιώργος ΣΕΦΕΡΗΣ, Ποιήμα­

τα, επιμ. Γ.Π. Σαββίδης, Αθήνα, Ίκαρος, 

1979» σ · 3°6)> όπου η παραπομπή στο σικε-

λιανικό εκατόφυλλο ρόδο μοιάζει να είναι ά­

μεση (βλ. Ν. ΒΑΓΕΝΆΣ, Ο Ποιητής, σ. 215) 

και ταυτόχρονη με την παραπομπή στο ρόδο 

που κλείνει τα Τέσσερα Κοναρτέτα του T.S. 

Eliot: «And all shall be well and / All manner 

of things shall be well / When the tongues of 

flame are in-folded / Into the crowned knot 

of fire / And the fire and the rose are one» 

(T.S. ELIOT, Four Quartets, London, Faber 

and Faber, 1989 [1944], σ. 48). 

69. Μια δήλωση της κοινής αυτής βάσης 

πραγματοποιείται ίσως στις έμμεσες ή άμεσες 

αναφορές των δύο ποιημάτων στον Πίνδαρο. 

Ο Σεφέρης τοποθετεί τρεις στίχους από τον 

Πίνδαρο ως επιγραφή στον Ερωτικό Λόγο, και 

ο Σικελιανός αναλαμβάνει να αρθρώσει το Λό­

γο των Δελφών, όπως στην αρχαιότητα ο 

Πίνδαρος. 

70. Όλες οι παραπομπές στον Ερωτικό 

Λόγο γίνονται στην έκδοση των Ποιημάτων 

του ΣΕΦΈΡΗ που αναφέρεται στην υποσημ. 

68. 

71. Για παράδειγμα, στις Λιτανείες της 

Παναγίας ( Κ ) Ι 9 ) : «Rosa mystica, ora pro no-

^ bis», «Παναγία μου, το Ρόδον, ιδού το, α-

§ί νυψώθη, ανυψώθη / τόσο όσο δεν φθάσαν πο-

^ τές ανθρώπων πόθοι», «του Λευκού Ρόδου τη 

§ ζηλευτή παρθενία» (Τ.Κ. ΠΑΠΑΤΣΩΝΗΣ, Ε-

< κλογή Α', Αθήνα, Ικαρος, 1962, σσ. ιι6, 

< 117, ΐ2θ), όπου το ρόδο ίσως φύεται από το 

§ δαντικό ρόδο πιο άμεσα από ό,τι το σεφερικό 

^ ή το σικελιανικό. 

χ 7 2 · Τ.Κ. ΠΑΠΑΤΣΩΝΗΣ, ο.π., σ. 43· 

g 73· Γ. ΣΕΦΈΡΗΣ, Μέρες Α', σ. 123, [31 

>; Ιουλίου 1930] . 

74· Marie ROBERTS, Gothic Immortals. 

f The Fiction of the Brotherhood of the Rosy-

^n Cross, London, Routledge, 1990, σσ. 163-

U 64. 

75. I.N. ΓΡΥΠΑΡΗΣ, Σκαραβαίοι και Τερ-

ρακότες, Αθήνα, Σιδερής, σ. 13. 

•76. Σχετικά, ο Ν. ΒΑΓΕΝΆΣ αναφέρεται 

στην «εκστατική στιγμή» που σημαδεύει ορι­

σμένα ποιήματα, και παρατηρεί πως «τις πε­

ρισσότερες φορές στους έλληνες ποιητές η στιγ­

μή της αποκάλυψης» σχετίζεται με το αντί­

κρισμα του θανάτου ή με την παρουσία μιας 

γυναικείας μορφής {Ο Ποιητής, σσ. 292-93)· 

77· Σχετικό είναι ίσως το απόσπασμα από 

το «Μάταιο Γράμμα» (Γ. ΣΕΦΈΡΗΣ, Μέρες 

Α', σ. 122) που αναφέρεται σε σμίξιμο κορ­

μιών: «Στοχάζομαι πόσο ανόητες είναι οι φι­

λοσοφίες που καταπιάστηκαν να χωρίσουν την 

ψυχή από το σώμα. Σα να μπορεί κανείς να 

χωρίσει το κύμα από τη θάλασσα». Αναφορι­

κά με την εικόνα των φιδιών, ο Massimo PE­

RI σημειώνει («Seferis e TErotokritos», σ. 

97): «Essi sono "του χωρισμού πλοκάμια", 

sono cioè l'autentica proiezione del λογισμός 

δίκλωνος. È la vigile ricerca dell'identità nella 

scissione(σέρνουνται και γυρεύουνται [...] α­

κοίμητα γυρεύουνται [...]), a permettere e 

testimoniare la loro integrazione nell'armonia 

del cosmo (του έναστρου θόλου οι νόμοι)». 

78. Ο Α. ΚΑΡΑΝΤΩΝΗΣ {Ο Ποιητής Γιώρ­

γος Σεφέρης, σ. 55) ταυτίζει «το άγαλμα που 

αύγασε» με τον Ερωτικό Λόγο. 

79- Βλ. M.L. WEST, The Orphic Poems, 

σσ. 9 κ.ε. 

8ο. Μια παρόμοια πίστη στον Λόγο παρα­

τηρείται στον πρώτο Βάρναλη (Κώστας ΒΆΡ­

ΝΑΛΗΣ, Προσκννητής, φιλολ. επιμ. Γ.Π. 

Σαββίδης, Αθήνα, Κέδρος, 1988 [1919], IX, 

9): «Ο Λόγος τριαδικός καθώς η Θεότη: / 

Ομορφιά κι Αρετή κι Αλήθεια αντάμα. / Καρ­

διά και Νους και Θέληση· μια Ολότη / της 

Ζωής, που βαθιά της, γέλιο ή κλάμα, / μελ­

λούμενα και περασμένα σκότη, / δίνουν μια 

δίκια / ζήση στ' άθλια, τ' ανθρώπινα σκου­

λήκια». Αντίθετα, λίγα χρόνια αργότερα 

{Σκλάβοι Πολιορκημένοι, Αθήνα, Στοχαστής, 

1927, σσ. 73"76)> η αλλαγή της στάσης τού 



ΚΑΤΩ ΑΠΟ ΤΟΝ ΙΣΚΙΟ ΤΟΥ ΛΟΓΟΥ ΤΟΥ ΔΗΜΙΟΥΡΓΟΥ 

Βάρναλη του υπαγορεύει το ποίημα «0 Θείος 
Λόγος», όπου υπονομεύονται και τα δύο συ­
στατικά του τίτλου. Αναφορικά με την ιδεο­
λογία του δημοτικισμού, βλ. Dimitris 
TziovAS, The Nationism of the Demoticists 

igso), Amsterdam, Adolf M. Hakkert, 1986. 

81. Κ.Γ. ΚΑΡΥΩΤΑΚΗΣ, Ποιήματα και Πε­

ζά, επιμ. Γ.Π. Σαββίδης, Αθήνα, Ερμής, 

1980, σ. 74· 
82. Νίκος ΕΓΓΟΝΌΠΟΥΛΟΣ, «Ο Εραστής», 

and its Impact on their Literary Theory (1888- Ποιήματα Β', Αθήνα, ' Ικαρος, 1985, σ. 178. 

R é s u m é OS 
ON 

Elli PHILOKYPROU, A l'ombre de la Parole du Créateur. Les Douze Paroles du Tzigane de 

Costis Palamas, la Parole Delphique d'Anghélos Sikélianos, la Parole Erotique de G. Seféris 

et un dialogue avec Gérard de Nerval 

L article se propose d'être une investigation théorique sur les problèmes du logos poétique, 

à travers trois oeuvres représentatives des poètes grecs Palamas, Sikélianos et Seféris. Il est 

question des problèmes de structure et de sens ainsi que des relations intertextuelles avec certains 

textes de Gérard de Nerval. 

ζ 

ο 
< 
Di < 
α. 
S 
Ο 

υ 
χ 

ΕΙ 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

