
  

  Σύγκριση/Comparaison/Comparison 

   Τόμ. 11 (2000)

  

 

  

  Χάρης Πλουμίδης, Ορεστειάδα, Υπό την αιγίδα
της Πανελλήνιας Ομοσπονδίας Εκδοτών
Βιβλιοπωλών, Κωνσταντινούπολη Komal, 21999,
σ.σ. 108 

  Άννα Κατσιγιάννη   

  doi: 10.12681/comparison.10763 

 

  

  Copyright © 2016, Άννα Κατσιγιάννη 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Κατσιγιάννη Ά. (2017). Χάρης Πλουμίδης, Ορεστειάδα, Υπό την αιγίδα της Πανελλήνιας Ομοσπονδίας Εκδοτών
Βιβλιοπωλών, Κωνσταντινούπολη Komal, 21999, σ.σ. 108. Σύγκριση/Comparaison/Comparison, 11, 132–138.
https://doi.org/10.12681/comparison.10763

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 25/01/2026 17:41:27



1 3 2 ΒΙΒΙΟ-Σ 

ρα έργα θεωρίας λογοτεχνίας και που 
αποτελεί μια δυναμική μορφή κριτικής 
ανάγνωσης της ευρωπαϊκής λογοτε­
χνίας, καταξιώθηκε πλέον διεθνώς ως 
ερευνητικό όργανο υψηλής ποιότητας. 

Η κυρία Κυριακή Χρυσομάλλη -
Henrich, που σπούδασε στο Πανεπι­
στήμιο Θεσσαλονίκης βυζαντινή και 
νεοελληνική φιλολογία και τώρα διδά­
σκει ελληνικά στο Πανεπιστήμιο του 
Κίελου, έδωσε δόκιμες και αξιοπρε­
πείς λύσεις μεταφέροντας στη γλώσ­
σα μας μια δύσκολη και, εν πολλοίς, 
ανοίκεια ορολογία. Πέτυχε, πράγματι, 
να δώσει στο κείμενο της μια υψηλή 
προσληψιμότητα και να το καταστή­
σει χρηστικό κυρίως από τους ειδι­
κούς, αλλά και από τους μυούμενους 
προοδευτικά στη θεωρία της λογοτε­
χνίας. Εκτός από αυτό προίκισε την 
έκδοση με κατατοπιστική εισαγωγή 
και πίνακες, μικρά λεξικά, θα 'λεγα, 
ορολογίας (ελληνογερμανικό, γερμα-
νοελληνικό) και με τους απαραίτη­
τους πίνακες ονομάτων και τίτλων έρ­
γων. Η προσφορά της επεκτείνεται 
και στη μετάφραση πολλών παραθε­
μάτων είτε από κείμενα της αγγλικής 
λογοτεχνίας, που ο Stanzel χρησιμο­
ποιεί ευρέως για να τεκμηριώσει την 
τυπολογική κατάταξη του, είτε από 
άλλα γνωστών θεωρητικών της λογο­
τεχνίας. 

Κάτω από αυτούς τους μάλλον ευ­
τυχείς/ θα 'λεγα, όρους το έργο του 
Stanzel έρχεται να ενσωματωθεί στην 
ελληνική φιλολογική πραγματικότητα 
για να αποδείξει έμπρακτα, ελπίζω, 
την αξία του. 

Ζ. Ι. Σιαφλέκης 

Χάρης Πλουμίδης, Ορεστειάδα, Υπό 
την αιγίδα της Πανελλήνιας Ομο­
σπονδίας Εκδοτών Βιβλιοπωλών, 
Κωνσταντινούπολη Komal, 21999, 
σ.σ. 108. 

Η Ορεστειάδα είναι ένα ιδιότυπο και 
ασυνήθιστα περίπλοκο θεατρικό αρχι­
τεκτόνημα, δραματουργικά ανοικτό 
σε πολλαπλές ερμηνείες. Μία από τις 
πιθανές αναγνώσεις του έργου θα 
μπορούσε να είναι για παράδειγμα η 
φιλολογική: η διερεύνηση δηλαδή της 
γλωσσικής και της ρητορικής υφής του 
κειμένου, καθώς και η ένταξη του στη 
λογοτεχνική συγχρονία και διαχρονία. 
Το έργο προσφέρεται ακόμη για θεα-
τροκοινωνιολογική ανάλυση (ανάλυση 
δηλαδή των κοινωνικών μηχανισμών 
που απηχεί με θεατρική ορολογία), 
μουσικοθεατρολογική εξέταση (με 
αυτό εννοώ ότι παρουσιάζει ασυνήθι­
στη ηχητική ποικιλία — από τη «Μό­
να Λίζα» με τον Νατ-Κινγκ-Κόουλ ως 
τους ήχους της φωνής του ψάλτη από 
τη βυζαντινή εκκλησία, το βαλς του 
Ρίχαρντ Στράους, το ναζιστικό εμβα­
τήριο, ντίσκο, ροκ, τα video games, το 
ξεχασμένο τρανζίστορ που παίζει συ­
νεχώς και τις υποβαλλόμενες από κά­
ποιους στίχους τονικότητες της δημο­
τικής μουσικής, ο καλαματιανός, το 
«Τζιβαέρι» κ.ο.κ.). Θα μπορούσε 
ίσως να αναγνωστεί και από άλλες 
πτυχές του: την ψυχαναλυτική ή, εν­
δεχομένως, και την υπαρξιστική. 

Θα αποπειραθούμε, λοιπόν, τη 
σκιαγράφηση της σύστασης της πολυ­
φωνικής τούτης γραφής, μιας γραφής 
που θέτει πολλά ερωτήματα. Μολο­
νότι ένα θεατρικό έργο δε γράφεται 
για να αναγνωστεί αλλά για να π α ­
ρασταθεί, θα προσεγγίσουμε την Ορε­
στειάδα ως λογοτεχνικό κείμενο, ως 
α ν ά γ ν ω σ μ α . 

Έχει παρατηρηθεί ότι από όλους 
τους δημιουργούς ο δραματουργός 
μοιάζει περισσότερο στο Θεό. Πλάθει 
όντα κατ' εικόνα και ομοίωση του, 
έναν κόσμο και μια μοίρα. Το δραμα­
τικό έργο ως ζωντανός οργανισμός 
δεν αποτελεί απλή αναπαράσταση 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 11 (2000) 



ΒΙΒΛΙΟ-] 

της πράξης· είναι η ίδια η πράξη, 
προέκταση της ζωής.1 «Οι πηγές της 
θεατρικής ύπαρξης και της θεατρικό­
τητας της ζωής δεν μπορεί παρά να 
είναι οι ίδιες.»2 Αυτό ακριβώς είναι 
το εγχείρημα του Χάρη Πλουμίδη: η 
πολυδιάστατη απεικόνιση της ανθρώ­
πινης ψυχής, η διείσδυση στα βαθύτε­
ρα στρώματα της ύπαρξης και της 
ψυχικής ύφανσης σε μια περιοχή πριν 
τη θέσπιση του Λόγου, εκεί που το 
αρχέγονο στοιχείο του εαυτού μας 
κείται επισκιασμένο από τις επιστρώ­
σεις της κοινωνικής συμπεριφοράς.3 

Για να εικονογραφήσει τούτη την 
ψυχική εξερεύνηση, ο συγγραφέας 
ανασύρει από το παρελθόν τον Ορέ­
στη, το γνωστό σε όλους μας αρχαίο 
ήρωα του Αισχύλου και ανοίγει μαζί 
του έναν διάλογο από το παρόν προς 
το παρελθόν, διαστέλλοντας έτσι το 
χρόνο με αναδρομές στο παρελθόν 
και προβολές στο μέλλον. 0 δραματι­
κός χρόνος του έργου παραπέμπει σ' 
ένα ιστορικό παρελθόν αλλά και ταυ­
τόχρονα σε ένα ακαθόριστο «σήμε­
ρα». Τον Ορέστη επιλέγει ως κεντρι­
κό χαρακτήρα του έργου του μετα­
πλάθοντας τον και δίνοντας ίσως με 
τον τρόπο αυτό τη δική του εκδοχή 
της Ορέστειας την Ορεστειάδα. 
Ωστόσο, επινοεί παράλληλα και έναν 
σύγχρονο Ορέστη, τον «Ορέστη της 
απέναντι πολυκατοικίας», όπως τον 
ονομάζει* έναν Ορέστη που αποτυπώ­
νει στην ευαισθησία του όλη την κλη­
ρονομιά του παρελθόντος, αλλά και 
τον κατακερματισμό της σύγχρονης 
μας εποχής. Ήδη από την είσοδο στο 
έργο, ο συγγραφέας καθιστά τον ανα­
γνώστη συμμέτοχο και συνένοχο των 
τεκταινομένων στη χώρα της Ορεστει-
άδας από την αρχή έως το τέλος, 
αφού, για να επιτονιστεί αυτή ακρι­
βώς η αίσθηση, χρησιμοποιείται και 
ένα είδος κυκλικής αφήγησης, αντι-

λαμβάνεται κανείς ότι ο σύγχρονος 
ακρωτηριασμένος ψυχικά Ορέστης 
δεν είναι άλλος από τον ίδιο τον εαυ­
τό μας, ένας Ορέστης όμοιος με τον 
καθένα από όλους εμάς, ο οποίος μά­
λιστα καλείται να ανέβει στη σκηνή 
και να παίξει. 0 Πλουμίδης με την 
Ορεστειάδα κατορθώνει να υλοποιή­
σει αυτό που ο Μπρεχτ ονειρεύτηκε· 
δηλαδή όχι μόνο να υπονομεύσει στον 
έσχατο βαθμό τους συμβατικούς δρα­
ματικούς κώδικες της θεατρικής ψευ­
δαίσθησης, αλλά και να οδηγήσει τον 
θεατή στη σκηνή. Οι παραδοσιακοί 
ρόλοι έχουν ανατραπεί. 0 συγγραφέ­
ας λειτουργεί και ως θεατής, ο θεατής 
ως Ορέστης. 

Η εκτεταμένη χρήση του μύθου του 
Ορέστη, ως περσόνας και μοντέλου 
προβολής του παρελθόντος πάνω 
στον παρόντα χρόνο, στη σύγχρονη 
μας ευρωπαϊκή λογοτεχνία, σηματο­
δοτεί, μέσα από τις πολλαπλές του 
μεταμορφώσεις, την αναμφισβήτητη 
επικαιρότητα του. Υπενθυμίζω ενδει­
κτικά το ποίημα «Ορέστης» του Κώ­
στα Βάρναλη, το Γράμμα στον Ορέστη 
του Ιάκωβου Καμπανέλλη, το πασί­
γνωστο ποίημα του Σεφέρη (από τη 
συλλογή Μυθιστόρημα), τον «Ορέ­
στη» του Γιάννη Ρίτσου, το ποίημα 
«Ορέστης» του Νικήτα Ράντου, τον 
«Ορέστη» του Κακναβάτου και του 
Βαβούρη) το σκηνικό ποίημα (ή μονό­
πρακτο) «Πράξις προς Ορέχττειαν» 
του Ηλία Λάγιου, καθώς και τη διά­
σταση του Ορέστη στο έργο Les 
Mouches (Οι μυίγες) του Jean Paul 
Sartre. Η αναφορά στους παραπάνω 
συγγραφείς δεν συνεπάγεται κάποια 
μεταξύ τους εκλεκτική συγγένεια. 
Εντούτοις, δεν θα θεωρήσουμε και 
τυχαία την επιλογή του Ορέστη. Η 
ιστορία του υπερβαίνει το ατομικό 
επίπεδο για να συμβολίσει κοσμικές 
πλευρές της ανθρώπινης μοίρας.4 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ιι (2000) 



1 3 4 ΒΙΒΙΟ-Σ^ 

Ο Ορέστης της απέναντι πολυκα­
τοικίας αντικαθρεφτίζει την ισοπεδω­
μένη φιγούρα του μέσου πολίτη, το 
άγχος της ψυχής να ορίζει και να με­
ταδίδει το περιεχόμενο της. 0 σύγ­
χρονος Ορέστης, άνθρωπος χωρίς 
αποστολή, έχοντας χάσει το «ιερό του 
κέντρο», κατακερματισμένος, χωρίς 
την προστασία των θεών, ήρωας χω­
ρίς σαφές περίγραμμα και σταθερά 
χαρακτηριστικά ανταποκρίνεται στον 
αποσταθεροποιημένο άνθρωπο της ε­
ποχής μας. Μέσα από τους δραματι­
κούς μονολόγους του, με τον θραυ-
σματικό και χρονικά ανέστιο λόγο 
του, όπου παρελθόν, παρόν και μέλ­
λον γίνονται κομμάτια, με τα αναμε­
ταξύ τους όρια να συγχέονται συνέ­
χεια, ο Ορέστης γίνεται η ίδια η εν­
σάρκωση της σύγχρονης τραγικής συ­
νείδησης, που χαρακτηρίζεται από 
μια φαινομενική αταξία, μια εγκατά­
λειψη στο προσωρινό. 

Ένα ζεύγος προσώπων που αντι­
στοιχεί στον διττό Ορέστη είναι η αρ­
χαία Κλυταιμνήστρα, που συνοδεύε­
ται όμως και από τη σύγχρονη της 
εκδοχή, την «Οικοδέσποινα Κ.», 
όπως την αποκαλεί ο συγγραφέας. Η 
χαρακτηριολογική προσέγγιση των 
ζευγών Ορέστη και Κλυταιμνήστρας 
θα απαιτούσε μιαν εκτενή ψυχαναλυ­
τική μελέτη, που θα επικέντρωνε το 
ενδιαφέρον της στην ιερόσυλη λιμπι-
ντική έξαρση του Ορέστη, μεταμφιε­
σμένη σε οιδιπόδεια οικείωση της πα­
τρικής ενοχής. Στην Ορεστειάδα, το 
τραγικό δίδυμο με αυθάδη ελευθεριό­
τητα αγγίζει την ύψιστη τραγική ασέ­
βεια, φτάνει δηλαδή σε οιδιπόδεια 
διαπλοκή, απηχώντας προφανώς το 
κλασικό λογοτεχνικό δίδυμο έρωτα 
και θανάτου. Μία ακόμη ιδιότυπη 
αντιστροφή του οιδιπόδειου συμπλέγ­
ματος συναντούμε και στον «Ορέ­
στη» του Νικήτα Ράντου: 

Εφόνευσε το γιο της για να 
μη γίνει άντρας και πήρε 
την κόρη της / για εραστή? 

Το πιο εξισορροπητικό πρόσωπο, 
που κινεί στην Ορεστειάδα τα νήματα 
της ιστορίας και λειτουργεί ως λυ­
τρωτικά ειρωνική φωνή του δράματος 
—περσόνα του αφηγητή;— είναι η 
επονομαζόμενη «γυναικεία φωνή του 
θεού». Και εδώ επισημαίνουμε μία 
ακόμη ρήξη, μια άρση της καθεστη­
κυίας αρσενικής υπόστασης του θεί­
ου. 

Το σημείο εκκίνησης του έργου εί­
ναι, όπως αναφέραμε, η ψυχική διε­
ρεύνηση, συνέπεια της υπερευαισθη­
σίας του συγγραφέα στον ανθρώπινο 
πόνο. Ανάμεσα στα θεατρικά πρόσω­
πα του έργου συγκαταλέγεται και 
ένας Κούρδος που εικονίζει την υπέρ­
τατη βίωση της οδύνης, όντας ταυτό­
χρονα άθελα του θύτης και θύμα. Μέ­
σα από τη χρήση του εθνικού προβλή­
ματος των Κούρδων, με την επιμειξία 
που επιχειρεί, τη σύζευξη πολιτισμών 
και γλωσσών, τη συμπαράθεση της 
ελληνικής γλώσσας (αρχαίας και νέας) 
με την αρχαία κουρδική, τη σύνδεση 
δηλαδή της ακρωτηριασμένης μοίρας 
των δύο λαών, γιατί τι άλλο από πο­
λιτιστικό ακρωτηριασμό του ελληνι­
κού κόσμου μπορεί να συμβολίζει σε 
πρώτο επίπεδο το σκηνικό με τα 
σφαγμένα αγάλματα, το σακατεμένο 

.άγαλμα της γυναίκας ακρόπλωρο, ο 
Πλουμίδης κατορθώνει να αναγάγει 
το εθνικό σε υπερεθνικό, το κουρδικό 
σε παγκόσμιο.6 Πολλά θα μπορούσαν 
να ειπωθούν για την ιστορικότητα ή 
την ιστορική επικαιρότητα του έργου, 
καθώς και για την ιστορική συνείδηση 
του συγγραφέα, την κριτική που 
ασκεί στην εξουσία και στη θρησκεία. 
Προέχει, ωστόσο, η εξέταση της συγ­
γραφής της Ορεστειάδας ως πράξης 
αυτοσυνειδησίας και υπερεθνικής ψυ-

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 11 (2000) 



ΒΙΒΛΙΟ-] 

χογνωσίας του ατόμου, πέρα από την 
εθνική ταυτότητα των θεατρικών προ­
σώπων. 

Θα αποφύγουμε για ευνόητους λό­
γους συντομίας την εμβάθυνση σε θέ­
ματα μυητικής και τελετουργικής φύ­
σεως. Το έργο αναβιώνει ή καλύτερα 
ενσωματώνει επιλεκτικά τις φοβερές 
τελετουργίες του θανάτου και κάποια 
ταφικά έθιμα (από τις χοές ως τη νέ-
κυια κ.ά.), επιτονίζοντας έτσι τη δια­
χρονική λειτουργία του τραγικού 
στοιχείου και διασώζοντας στοιχεία 
για τις πρωτόγονες θρησκευτικές τε­
λετουργίες (καθαρμούς και μυητικές 
τελετές) της προελληνικής και της 
κλασικής μυθικής παράδοσης. Θα 
ήθελα, εν συνόψει, να αναφέρω ότι η 
Ορεστειάδα από τη μεταφυσική της 
σκοπιά θα μπορούσε να διαβαστεί 
και ως υποδειγματική μελέτη θανά­
του. Μέσα σ' αυτά τα συμφραζόμενα 
εντάσσεται και η οριοθέτηση «της νέ­
ας αυτής» θεατρικής «πρότασης» ως 
«Θέατρο του Δέους».7 

Η πλοκή των γεγονότων, καθώς και 
η διαπλοκή των προσώπων, δεν στη­
ρίζεται σε αιτιατές αλληλουχίες. Πολ­
λές φορές έχει κανείς την εντύπωση 
ότι οι χαρακτήρες συναποτελούνται 
από κάποια θραύσματα μνήμης του 
παρελθόντος τους. 0 συγγραφέας 
παραθέτει αυτούσια εκτενή αποσπά­
σματα από την Ορέστεια του Αισχύ­
λου σηματοδοτώντας τα μ' ένα και­
νούριο νόημα. Η τεχνική της ύπαρξης 
θεάτρου ή θεατρικού κειμένου μέσα 
στο θέατρο δεν είναι βέβαια καινού­
ρια· κατοχυρώνει όμως τη διακειμενι­
κή συνομιλία και ως ένα βαθμό την 
αυτοαναφορικότητα του έργου. Η 
παραδοσιακή σκηνική διαίρεση σε 
πράξεις έχει επίσης υποκατασταθεί 
—άραγε μόνο λεκτικά;— με τις λεγό­
μενες «συνάξεις» (έξι), που μετά την 
«είσοδο» οριοθετούν το πέρασμα από 

L XYJT I/UEJIAÌ J Q C 

το ένα μέρος του έργου στο επόμενο. 
0 τίτλος του έργου παραπέμπει βέ­

βαια εκ πρώτης όψεως στην πόλη 
Ορεστιάδα* στο κείμενο υπάρχει και 
σαφής γεωγραφική αναφορά στη συ­
γκεκριμένη πόλη. Η λέξη Ορεστειάδα 
εμπεριέχει όμως ταυτόχρονα και την 
έννοια της αρχαίας τριλογίας, της 
Ορέστειας.8 Αν μας ζητούσαν έπειτα 
από την ανάγνωση του έργου να 
προσδιορίσουμε γεωγραφικά την Ορε­
στειάδα, θα λέγαμε ότι την αισθανό­
μαστε ως τόπο εκτός χρόνου, ταυτό­
χρονα φανταστική και πραγματική, 
μακρινή αλλά και μέσα μας. Έναν τό­
πο που παραπέμπει έντονα στην αί­
σθηση που αναδίδουν τα τοπία του 
Αγγελόπουλου ή του Ταρκόφσκι. Ένα 
ιδιότυπο εσωτερικό τοπίο όπου συνυ­
πάρχουν το ιερό και το ανίερο, η 
ύβρις με την ειρωνεία, τα πρόσωπα 
με τα φάσματα που ζητούν να εκφρα­
στούν και να καταγραφούν με όλες 
τις αποχρώσεις της αποδομημένης 
τους μορφής. Η πολυεπίπεδη αποδό-
μηση των χαρακτήρων ως συνέπεια 
της οδυνηρής ενδοσκόπησης που τους 
επιβάλλει ο συγγραφέας, σε συνδυα­
σμό με τη λεκτική αποδόμηση, είναι 
ένα από τα πλέον προσωπικά στοι­
χεία του έργου που του προσδίδουν 
τον χαρακτήρα του πρωτοποριακού. 

Η δραματική καταγραφή της συλ­
λογικής ψυχής που επιχειρεί ο συγ­
γραφέας ορίζει την Ορεστειάδα ως 
οριακή εμπειρία της συνείδησης, ως 
ένα πολυφωνικό παιχνίδι με έντονα 
ποιητικά στοιχεία. 

Η Ορεστειάδα είναι το έρημο νησί 
της συνείδησης του συγγραφέα, το 
οποίο όφειλε να εξερευνήσει και να 
κυριεύσει από άκρη σ' άκρη. Διαβά­
ζοντας το βιβλίο έχει κανείς συχνά 
την εντύπωση ότι ο γράφων αντιμε­
τωπίζει τον εαυτό του ως «πειραμα­
τόζωο» εργαστηρίου που η συγκυρία 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 11 (2000) 



1 3 6 ΒΙΒΙΟ-Σ^ 

έθεσε στη διάθεση του για αυτοανά-
λυση, αλλά όχι με την έννοια της αυ­
τάρεσκης ναρκισσιστικής ενδοσκόπη­
σης. Το εγώ του αποσβένεται στον 
έσχατο βαθμό έως ότου καταγραφεί 
το απόσταγμα της εμπειρίας. Ο 
Πλουμίδης συχνά ακροβατεί στο κενό, 
ενώ παράλληλα μετατρέπεται σε μια 
λογοτεχνική μηχανή παραγωγής ψυ­
χογραφημάτων. Τον ερεθίζει η γλωσ­
σική απόκλιση, η αδιάκοπη λειτουρ­
γία της αίσθησης, η παραληρηματική 
ανάφλεξη, η αφήγηση που αντιστοιχεί 
σε. μέθη. 

Στη γλωσσική διατύπωση της ευαι­
σθησίας εικονογραφείται απόλυτα η 
τάση ρήξης, που επιτυγχάνεται σε 
μορφικό επίπεδο με την εξάρθρωση 
της δραματικής γλώσσας. Οι πολλα­
πλές ρήξεις στο επίπεδο της μορφής, 
σε συνδυασμό με τις ασυνέχειες, τις 
παραλείψεις και τα χρονικά άλματα, 
συνεπάγονται τη συνολική ανατροπή 
του κλασικού μοντέλου δραματουρ­
γίας. Αναφέρω ως χαρακτηριστικό 
παράδειγμα τη χρήση της στίξης ως 
σημαίνοντος και σημαινόμενου. Το 
έργο βρίθει στα αποσιωπητικά, έχου­
με συνεπώς μια χρήση της σιωπής ως 
σημαίνοντος. Η ακινησία και η σιωπή 
της στίξης έχουν και δραματουργική 
πειθώ. 

Η λογοτεχνία ως υπέρτατη μορφή 
συγκινησιακής χρήσης του λόγου βρί­
σκεται εδώ σε αδιέξοδο. Η συγκίνηση 
και η ελλειπτικότητα των εννοιών επι­
καλύπτουν τη γλωσσική συνείδηση 
του συγγραφέα, ο οποίος, συνδιαλε-
γόμενος με το άφατο, καταφεύγει σε 
ακατάληπτες και μη τρέχουσες μορ­
φές έκφρασης, για να καταγράψει την 
εσωτερικότητα της εμπειρίας. Οι ανα­
ζητήσεις του στη μορφή διαπλέκονται 
με τις θεματικές του αναζητήσεις. Η 
αποδόμηση των χαρακτήρων, η τάση 
δηλαδή των προσώπων να ρέπουν 

προς αυτό που ο συγγραφέας ονομά­
ζει, σε πρόσφατη συνέντευξη του, 
«άμουρη και άφυλη» πτυχή της 
ύπαρξης, εκεί δηλαδή όπου το εγώ 
έχει αποσβεστεί και το φύλο αποδει­
κνύεται ανεπαρκές μπροστά στην έκ­
φραση της ανθρώπινης αγωνίας, συ­
νοδεύεται και από τη γλωσσική απο­
διάρθρωση του κόσμου. Η γλώσσα ως 
όργανο λογοτεχνικής έκφρασης, βρι­
σκόμενη σε κρίση ανεπάρκειας, εφευ­
ρίσκει ακατανόητους ρυθμικούς γλωσ­
σικούς τόνους ως όχημα μετάδοσης 
της «μεταμοντέρνας» εμπειρίας. Νέα 
σημαίνοντα και νέα σημαινόμενα 
απεικονίζουν σιβυλλικά τη σχετικότη­
τα της αλήθειας, αποδιαρθρώνουν τη 
βεβαιότητα. Στην αντιπαράθεση των 
γλωσσών, μιας ζωντανής και μιας πε­
θαμένης, στην αρχαία ελληνική και 
την αρχαία κουρδική, στη νέα ελληνι­
κή —σημειωτέον αξιοποιούνται πολ­
λά από τ α λαϊκά γλωσσικά κοιτάσμα­
τ α της νεοελληνικής— ο συγγραφέας 
προσθέτει και μία φανταστική δραμα­
τική μεταγλώσσα που κορυφώνει ποι­
ητικά τη μουσικό νοητική διάσταση 
του έργου, το οποίο τυπογραφικά 
έχει τη μορφή του στίχου. 

Αν πούμε, απλουστεύοντας κάπως, 
ότι οι δύο πρώτες γλωσσικές μορφές, 
δηλαδή η αρχαία και η νέα, εκπροσω­
πούν τις δύο μορφές θεάτρου το π α ­
λαιό και το νέο, τότε η τρίτη γλωσσι­
κή μορφή εγκαινιάζει μια βιωματικά 
θεατρική μεταγλώσσα, αμφισβητώ­
ντας τον καθιερωμένο γλωσσικό κώδι­
κα. Πρόκειται για ένα ιδίωμα που 
ερωτοτροπεί με τα όρια γλωσσικής 
και της ψυχικής έκφρασης, ένα τολμη­
ρό πείραμα με τις δομές και τη γλώσ­
σα, μια άρνηση της βασικής της απο­
τελεσματικότητας. Εγκαινιάζεται ένας 
νέος τρόπος έκφρασης, ανάλογος με 
αυτόν των μοντερνιστών (λετριστών 
κ. ά.), που δεν υπηρετεί, ωστόσο, 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ιι (2000) 



ΒΙΒΛΙΟ-ΣΥΓΚΡΙΣΕΙΣ 
137 

φορμαλιστικές μοντερνιστικές ανά­
γκες, αλλά εκφέρεται ως κραυγή στο 
αδιέξοδο του ποιητή να καταγράψει 
τη συγκινησιακή εμπειρία. Πρόκειται 
εν τέλει για αγωνιώδη αριστοτεχνική 
αποτύπωση των κινημάτων της ψυχής, 
με οδηγό όχι κάποια λογική αλλά την 
οργανική λειτουργία, που μετατρέπει 
όλη τη νοητική και ψυχική ενέργεια σε 
ιδιότυπη λεκτική ενέργεια, της οποίας 
η ελλειμματική γλωσσική διατύπωση 
αγγίζει το άφατο. 

Η Ορεστειάδα εμπεριέχει αλλεπάλ­
ληλα στρώματα θεατρικών εμπειριών 
και τρόπων και πληροί τις προϋποθέ­
σεις λειτουργίας της ως «ειρωνικού 
διακειμένου» (Χουρδάκης, ό.π.). Θα 
ευχηθούμε και η μετακειμενική επέμ­
βαση του σκηνοθέτη να λάβει υπόψη 
της την πολλαπλότητα των λειτουρ­
γιών που προαναφέραμε. 

Τέλος, θα λέγαμε ότι πρόκειται για 
έργο ερεβώδες, διαποτισμένο από ει­
ρωνεία και υπονομευμένο λυρισμό. 
Πρόκειται για λογοτεχνία αντιεργα-
στηριακού τύπου, όπου η παρόρμηση 
επισκιάζει τη μορφική αυστηρότητα 

και το υφός. 
Η Ορεστειάδα μεταφράζεται σε μια 

πρόκληση ή πρόσκληση επιστροφής 
στο αρχέγονο ήθος και πάθος, & εκεί­
νο το στοιχείο του εαυτού μας που 
κρύβεται κάτω από την κοινωνική έν­
δυση. Το είδος αυτού του («προλογι­
κού») θεάτρου τελείται εντός μας και 
η γλωσσική του διατύπωση είναι τόσο 
δύσκολη όσο και η καταγραφή της 
αθέατης πλευράς του κόσμου. Το 
ύφος του μοιάζει με ξόρκι, με μαγική 
επίκληση, είναι μια αφήγηση που ξε­
τυλίγει ακατανόητους χρησμούς, φέρ­
νοντας στο φως μιαν ακραία κριτική 
του κόσμου, μιαν αλήθεια υπερβολικά 
ασταθή και απροσδιόριστη ώστε να 
είναι μεταδόσιμη. Συμβολίζει τη δια­
κοπή της επικοινωνίας, αφουγκράζε­
ται την τρέλα στη θέαση ενός αλλο­
τριωμένου και αδιέξοδου καιρού. 
Πρόκειται για μια οντολογική ρωγμή 
στη νορμαλιστική και θεσμοθετημένη 
τάξη των εξωτερικά επιβεβλημένων 
αξιωμάτων και κωδίκων. 

Άννα Κατσιγιάννη 

* Το κείμενο αυτό αποτελεί εισήγηση στην ημερίδα για την παρουσίαση του 
θεατρικού βιβλίου του Χάρη Πλουμίδη, που οργάνωσε το Τμήμα Κοινωνιολο­
γίας του Παντείου Πανεπιστημίου (27.6.1997). 

1 Jean Hytier, «Ε esthétique du drame 
(Nature du drame. La métaphysique 
de la volonté)», Les arts de littérature, 
Alger, Edmond Chariot, 1941, σελ. 
63. 

2 Γ. Π. Πεφάνης, «Το υπαρξιστικό 
θέατρο του J. P. Sartre», Θέματα 
Λογοτεχνίας 4 (Νοέμβριος '96 - Φε­
βρουάριος '97), σελ. 197. 

3 Με βάση αυτά τ α δεδομένα η Ορε­
στειάδα χαρακτηρίστηκε πρόσφατα 

«προλογικό» θέατρο* Άννα Κατσι­
γιάννη, «Το προλογικό θέατρο του 
Χάρη Πλουμίδη: μια ρηξικέλευθη 
δραματουργική πρόταση», Η Καθη­
μερινή, 31.10.1999. 

4 Για τις διαφορετικές εκδοχές του 
μύθου των Ατρειδών στο ευρωπαϊ­
κό (από την Αναγέννηση ως τις μέ­
ρες μας), αλλά και στο ελληνικό θέ­
ατρο, βλ. την εισαγωγή του Νικη­
φόρου Παπανδρέου, « 0 μύθος των 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ιι (2000) 



3 8 ΒΙΒΙΟ-ΣΥ 

Ατρειδών στο νεότερο θέατρο», Ιά­
κωβου Καμπανέλλη, Θέατρο, τόμ. 
6, Αθήνα Κέδρος 1994, σελ. 11-18-
Άννα Κατσιγιάννη, «Άμλετ και Ορέ­
στης: Οι διαφορές. (Με το φως της 
καβαφικής εκδοχής)», Εποπτεία 69 
(1982), 581-588· Σωτήρης Τριβιζάς, 
« 0 μύθος των Ατρειδών στην ποίη­
ση του Σεφέρη», Πορφύρας 23 
(1984), 237-247 (= Το πνεύμα του 
λόγου, Αθήνα, Καστανιώτης, 2000)· 
Γιώργης Γιατρομανωλάκης, «Ορέ­
στης: Ένα σονέτο του Κ. Βάρναλη», 
Διαβάζω (Κώστας Βάρναλης) 88 
(1984), 40-47· Αικ. Δεμέστιχα, «Το 
τραγικό πρόσωπο του Ορέστη στον 
Βάρναλη και στον Σεφέρη», Νέα 
Εστία 140 (1996), 1208-1217. 

5 Νικόλαος Κάλας, Οδός Νικήτα Ρά-
ντου, Αθήνα/Ικαρος, 1977, σελ. 66. 

.ΡΙΣΕΙΣ 

6 Ο συγγραφέας της Ορεστειάδας κα­
ταδικάστηκε στην Τουρκία σε δύο 
χρόνια φυλάκισης, επειδή χρησιμο­
ποιεί στο έργο του την αρχαία 
κουρδική διάλεκτο «κουρμαντσί». 

7 Νίκος Ι. Χουρδάκης, «θέατρο του 
Δέους», Αυγή, 25.8.1996. 

8 Η Ορεστειάδα αποτελεί το πρώτο 
έργο μιας τριλογίας «προλογικού» 
θεάτρου με τον γενικό τίτλο Ορε­
στειάδα. Τριλογία: Ορεστειάδα Ι, 
Ορεστειάδα II: Εγώ η τελευταία, 
Ορεστειάδα III: Η γέννηση του 
Κρόσκιλο. Τα δύο τελευταία μέρη 
πρόκειται σύντομα να εκδοθούν. Ο 
συγγραφέας στη σύγχρονη ανάπλα­
ση του, ή καλύτερα συνομιλία του 
με την Ορέστεια, διατηρεί την τρι­
μερή δομή της αρχαίας τριλογίας. 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ιι (2οοο) 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

