
  

  Σύγκριση/Comparaison/Comparison 

   Τόμ. 11 (2000)

  

 

  

  Ο Ορφέας στην μουσική και στην
μουσικοθεωρητική σκέψη των νεότερων χρόνων
(15ος-17ος αιώνας) 

  Démètre Yannou   

  doi: 10.12681/comparison.10764 

 

  

  Copyright © 2016, Démètre Yannou 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Yannou, D. (2017). Ο Ορφέας στην μουσική και στην μουσικοθεωρητική σκέψη των νεότερων χρόνων (15ος-17ος
αιώνας). Σύγκριση/Comparaison/Comparison, 11, 22–34. https://doi.org/10.12681/comparison.10764

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 16/01/2026 06:08:02



Δ Η Μ Η Τ Ρ Η Σ Γ Ι Α Ν Ν Ο Υ 

Ο Ορφέας στην μουσική 
και στην μουσικοθεωρητική 

σκέψη των νεότερων χρόνων 
(15ος-17ος αιώνας) 

Η μυθική μορφή του Ορφέα συνδέεται ήδη στις αρχαιότερες φιλολογι­
κές μαρτυρίες με τη μουσική. Και αυτή η σύνδεση παραμένει ένα στα­
θερό στοιχείο του θρύλου σ' όλες τις μεταμορφώσεις και παραλλαγές 
του κατά τη διάρκεια της αρχαιότητας. Έτσι, η κεντρική θέση που έχει 
αυτός ο μύθος ως θέμα μουσικής δημιουργίας στους νεότερους χρόνους 
φαίνεται περίπου αυτονόητη. 

Είναι ωστόσο αξιοσημείωτο ότι άλλες μορφές της αρχαιοελληνικής 
μυθολογίας που συνδέονται με την επίδειξη των δυνάμεων της μουσι­
κής και αναφέρονται εξίσου συχνά στην περί την μουσική γραμματεία 
των νεότερων χρόνων, όπως π.χ. ο Αμφίων, δεν προσήλκυσαν την προ­
σοχή μουσικών δημιουργών της ίδιας εποχής. Η εκτενής εξέταση του 
θέματος υπερβαίνει τα όρια μιας σύντομης πραγματείας. Νομίζω ωστό­
σο ότι η προτίμηση στην μορφή του Ορφέα οφείλεται σε δύο ιδιαίτερα 
γνωρίσματα του ορφικού μύθου. Το πρώτο είναι η απόδοση στον 
Ορφέα, ήδη στα χρόνια της αρχαιότητας, θαυμαστών αποτελεσμάτων 
της δύναμης της μουσικής.1 Το δεύτερο, και ίσως σημαντικότερο, είναι 
η εικονογραφικά παραδιδόμενη από την πρωτοχριστιανική εποχή αλλη­
γορική ταύτιση του Ορφέα με το Χριστό, η οποία διασαφηνίζεται στην 
πατερική γραμματεία με την αντιπαραβολή του άψυχου οργάνου, της 
λύρας, του Ορφέα προς τον «πάνσοφον και παναρμόνιον του Θεού Λό-
γον», που θεραπεύει τις ψυχές των ανθρώπων.2 Το ορφικής προέλευσης 
εικονογραφικό θέμα της ανδρικής μορφής που παίζοντας χορδόφωνο 
τύπου λύρας εξημερώνει τα ζώα απαντάται, με αντικατάσταση του 
Ορφέα από τον Δαβίδ, στην χριστιανική αλλά και στην εβραϊκή παρά­
δοση. Σε μωσαϊκό μιας συναγωγής στη Γάζα από τον 5ο αιώνα μ.Χ. 
εμφανίζεται αυτό το θέμα, ενώ πάνω από το μουσικό όργανο αναγρά­
φεται στα εβραϊκά η λέξη «Δαβίδ» (εικ. Ι) . 3 Το ίδιο θέμα και πάλι με 
το Δαβίδ απαντάται και σε βυζαντινό Ψαλτήριο χρονολογούμενο από 
τις αρχές του 10ου αιώνα (εικ. 2).4 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 11 (2000) 



Ο ΟΡΦΕΑΣ ΣΤΗΝ ΜΟΥΣΙΚΗ 

Αυτά τα δύο εικονογραφικά τεκμήρια μνημονεύονται εδώ ως μεμο­
νωμένες αλλά αντιπροσωπευτικές ενδείξεις για την ευρύτητα της α π ή ­
χησης του ορφικού μύθου. Αυτή την ευρύτητα πρέπει να έχει κανένας 
κατά νου, όταν αποπειράται να ερμηνεύσει και την απήχηση του στη 
μουσική και μουσικοθεωρητική σκέψη των νεότερων χρόνων. 

Κατά το 15ο, 16ο και 17ο αιώνα η απήχηση του ορφικού μύθου 
στην μουσική σημειώνεται σε δύο επίπεδα, στο επίπεδο της μουσικοθε-
ωρητικής σκέψης και στο επίπεδο της μουσικής δημιουργίας. Ενώ όμως 
στην μουσική δημιουργία ο μύθος του Ορφέα έχει μια προνομιακή θέ­
ση, που διακρίνεται α π ' αυτή άλλων διάσημων μουσικών του μύθου και 
της παράδοσης, στην μουσικοθεωρητική σκέψη δε συμβαίνει το ίδιο. 
Ωστόσο μια σύντομη εξέταση της απήχησης του ορφικού μύθου στην 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ιι (2οοο) 



ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΓΙΑΝΝΟΥ 

μουσικοθεωρητική σκέψη, αν και εκ πρώτης όψεως δε φαίνεται να προ­
σθέτει τίποτα στην γνώση του θέματος, αναδεικνύει στο τέλος την α π ή ­
χηση αυτή και την απήχηση στην μουσική δημιουργία ως παραπληρω­
ματική την μία της άλλης. 

Ένα κεντρικό θέμα του αναγεννησιακού μουσικοθεωρητικού στοχα­
σμού, που εξακολουθεί'να απασχολεί και τους θεωρητικούς του 17ου 
αιώνα, είναι οι επιδράσεις ή τα αποτελέσματα της μουσικής (effectus 
musicae ή με την ελληνικοποιημένη λατινική γενική, που εμφανίζεται 
συχνά στα συγγράματα αυτής της εποχής, effectus musices). Το θέμα 
δεν ήταν τότε νέο. Οι μουσικοθεωρητικές πηγές επιτρέπουν να διαπι-

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 11 (2000) 



0 ΟΡΦΕΑΣ ΣΤΗΝ ΜΟΥΣΙΚΗ 25 

στωθεί η αναγωγή του στην αρχαιοελληνική διδασκαλία περί ήθους της 
μουσικής. Κι όχι μόνον αυτό* η θεματογράφησή του από τον μουσικό -
θεωρητικό στοχασμό οφείλεται ακριβώς στην διαμέσου του Μεσαίωνα 
παραδιδόμενη διδασκαλία περί ήθους. Η παράδοση καθορίζει και τον 
τύπο της πραγμάτευσης, ο οποίος χαρακτηρίζεται από στερεότυπα 
επαναλαμβανόμενους τόπους. Η πραγμάτευση όμως του θέματος από 
τους θεωρητικούς της Αναγέννησης αποβλέπει στον συσχετισμό με την 
εμπειρία της σύγχρονης τους μουσικής πραγματικότητας και στην ανα­
ζήτηση, μέσω αυτού του συσχετισμού, φυσικών και επαληθεύσιμων αι­
τίων των επιδράσεων της μουσικής. Η διαμορφωμένη από την παράδο­
ση τυπολογία της πραγμάτευσης, επιβαλλόμενη με το κύρος της αυθε­
ντίας, είχε για τους θεωρητικούς της εποχής μια διττή σχέση με την 
μουσική πραγματικότητα. Από την μια μεριά παρείχε το σκελετό για 
την ανάπτυξη της μουσικοθεωρητικής σκέψης και αναδείκνυε τις επι­
δράσεις της μουσικής ως εκδήλωση ιδιοτήτων της μουσικής πραγματι­
κότητας. Από την άλλη μεριά όμως προσδιόριζε την πορεία της σκέψης 
με σχήματα και θεματικούς τόπους άσχετους προς την άμεση εμπειρία 
της μουσικής πραγματικότητας εκείνης της εποχής. 

Ένα από τα χαρακτηριστικά στοιχεία της τυπολογίας πραγμάτευ­
σης του θέματος είναι η αναφορά σε παραδείγματα από την αρχαιότη­
τα. Έτσι, σε μεσαιωνικά μουσικοθεωρητικά εγχειρίδια κάθε ευκαιριακή 
αναφορά σε επιδράσεις της μουσικής συνοδεύεται από ένα ή περισσό­
τερα αρχαία παραδείγματα που επιβεβαιώνουν του λόγου το αληθές. 
Λ.χ. η πρόταση πως η μουσική εξημερώνει τα ήθη μπορεί να ακολου­
θείται από το παράδειγμα του Ορφέα, ο οποίος με το παίξιμο της λύ­
ρας του εξημέρωνε τα άγρια ζώα. Μ' αυτό τον τρόπο πρόσωπα του 
μύθου και της ιστορίας συνδέονται, χωρίς διάκριση των μεν από τα δε, 
κατά τυπικό τρόπο με ορισμένα τεκμηριωμένα σε αρχαίες πηγές επι­
τεύγματα τους. 

Αυτό τον τύπο πραγμάτευσης ακολουθούν καταρχήν και τα μουσι­
κοθεωρητικά συγγράμματα της Αναγέννησης και μέσα σ' αυτά τα 
πλαίσια εμφανίζεται ο Ορφέας ως μια προσωποποίηση των δυνάμεων 
της μουσικής. 

Το βήμα προς μια διαφορετική θεώρηση των πραγμάτων σημειώνε­
ται σ' ένα από τα λιγότερο γνωστά συγγράμματα του Johannes 
Tinctoris, το Complexus effectuum musices (1473/74)5. Όπως δείχνει και ο 
τίτλος, πρόκειται για μια πραγμάτευση των επιδράσεων ή αποτελεσμά­
των της μουσικής. Αξιοπρόσεκτο σ' αυτό το σύγγραμμα είναι το γεγο­
νός ότι για πρώτη, όπως φαίνεται, φορά επιχειρείται μια σύντομη και 
συνοπτική συστηματοποίηση του θέματος. Πηγές του Tinctoris είναι 
αποκλειστικά κείμενα της αρχαίας και μεσαιωνικής γραμματείας (ποιη­
τικά, εκκλησιαστικά ή μουσικοθεωρητικά). Συνοψίζοντας τις αναφορές 

ΣΥΓΚΡΤΣΗ / COMPARAISON 11 (2000) 



26 ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΓΙΑΝΝΟΥ 

των πηγών του ο Tinctoris κωδικοποιεί τις επιδράσεις της μουσικής σε 
μια σειρά προτάσεων, σχεδόν σαν μαθηματικά θεωρήματα, στις οποίες 
επιτάσσει τ α σχετικά παραδείγματα. 

0 μύθος του Ορφέα εμφανίζεται ως επιβεβαιωτικό παράδειγμα για 
τις εξής επιδράσεις της μουσικής: 

Musica tristitiam depellit, Musica duriciam [sic] cordis resolvei, Musica amorem 

allieti.6 

Για κατανόηση του τρόπου πραγμάτευσης του θέματος αναφέρεται 
ενδεικτικά εδώ ένα απόσπασμα από την πρώτη πρόταση: 

«"Musica tristitiam depellit" [...] Unde idem Virgilius de Orpheo tristi 
propter absentiam Eurydicis quam flagranter amabat, proprio 
instrumento se consolante, in quarto libro Georgicorum, sic inquit: 
"Ipsa cava solans aegrum testudine amorem,/Te, dulcis conjux, te solo 
in littore secum,/Te veniente die, te decedente canebat./"»7 

Θα μπορούσε να πει κανένας ότι εδώ εμφανίζεται α π λ ά μια επα­
νάληψη των παλαιότερων πηγών. Μια επανάληψη όμως στην οποία, χά­
ρη στην συντομία και την κωδικοποίηση των αναφορών, διευκολύνεται 
η κριτική εξέταση τους. Και αυτό ήταν πράγματι ζητούμενο από την 
σκοπιά του αναγεννησιακού μουσικοθεωρητικού στοχασμού. Γράφει 
σχετικά ένας από τους λιγότερο γνωστούς εκπροσώπους της Pléiade, ο 
Pontus de Tyard (περίπου 1522-1605), σ' ένα μουσικοθεωρητικό δοκίμιο 
του που δημοσιεύτηκε το 1555 (αναφορά σύμφωνα με την ορθογραφία 
του πρωτοτύπου): 

«la source de cette science fut réputée celeste des Pythagoriciens, à 
cause que le premier auteur ri estoit en connoissance, et encor moins 
aujourdhui, qu' à peine savons nous démesler les fables, des véritables 
histoires: Γ im nous renvoyé à un Dieu Mercure et à sa Iure de quatre 
ou de sept cordes, ou au scelette de sa tortue. E autre nous met en jeu 
un Orphée: qui un Amphion, un Thamire: [...] mais en fin telles 
opinions sans autre témoignage ne peuvent faire foy: [...]>>8 

Τέτοιες κριτικές παρατηρήσεις δε θα πρέπει να παρερμηνευτούν 
ως απόρριψη της αναφοράς σε αρχαία παραδείγματα. Το ζητούμενο 
ήταν μια αναδιάρθρωση της πραγμάτευσης σε αντιστοιχία με σύγχρονα 
τότε προβλήματα της μουσικής θεωρίας. Αυτή η αναδιάρθρωση επέρχε­
ται στα μεγάλα συγγράμματα καθολικής (universal) σύλληψης της μου­
σικής θεωρίας του 16ου και 17ου αιώνα. 9 Στα συγγράμματα αυτά τα 
αρχαία παραδείγματα εμφανίζονται στο πλαίσιο της πραγμάτευσης 
επίκαιρων προβλημάτων μουσικής θεωρίας. Από την σκοπιά αυτών των 
επίκαιρων προβλημάτων επιχειρείται πολλές φορές και μια ορθολογι­
στική ερμηνεία των αρχαίων παραδειγμάτων, στηριζόμενη ή όχι με την 
σειρά της στην αυθεντία αρχαίων πηγών και παραδόσεων. 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ιι (2000) 



0 ΟΡΦΕΑΣ ΣΤΗΝ ΜΟΥΣΙΚΗ 2η 

Ένα πολύ αντιπροσωπευτικό δείγμα του νέου τρόπου θεώρησης 
των αρχαίων παραδειγμάτων βρίσκεται στην Musurgia Universalis του 
Athanasius Kircher, μια σύλληψη της μουσικής ως καθολικής επιστήμης 
και ταυτόχρονα μια γιγαντιαία σύνοψη μουσικοθεωρητικών γνώσεων 
του παρελθόντος και του παρόντος. Σε μία από τις αναφορές' του ο 
συγγραφέας ερμηνεύει την ικανότητα του Ορφέα να κινεί με την μουσι­
κή του λίθους ως αποτέλεσμα αστρολογικών και μουσικών γνώσεων, 
που του επέτρεπαν να ρυθμίζει την αρμονία των ήχων σε αντιστοιχία 
με την αρμονία των ουράνιων σωμάτων,10 για να συμπεράνει σε μια άλ­
λη αναφορά του «certe Orpheum saxa, ferasque non alia quam ratione 
analogica traxisse legimus».11 

Με τις απόπειρες ορθολογιστικής ερμηνείας τους τα αρχαία παρα­
δείγματα εισδύουν στον νεότερο μουσικοθεωρητικό στοχασμό και απο­
τελούν ένα από τα στοιχεία της καθολικότητας του. 

Υπάρχει όμως κι ένας άλλος δρόμος, μέσω του οποίου τα αρχαία 
παραδείγματα, η αρχαία μυθολογία γενικότερα, εισδύουν στην μουσική 
γνώση των νεότερων χρόνων και προσδιορίζουν την αντίληψη της σύγ­
χρονης για εκείνη την εποχή μουσικής πραγματικότητας. Είναι η σημα­
ντική για την ιστοριογραφία του 17ου αιώνα αφηγηματογραφική ιστο­
ριογραφία (νεολογισμός με τον οποίο αποδίδεται εδώ ο όρος galante ή 
novellistische Geschichtsschreibung12), μια ιστοριογραφική παράδοση στη­
ριζόμενη στην ευχάριστη αφήγηση ανεκδότων από αρχαίες και νεότερες 
πηγές με μεγάλη απήχηση τότε στο ευρύτερο αναγνωστικό κοινό. 

Δύο από τις πηγές, από τις οποίες πολλά έργα αυτού του είδους 
αντλούν το υλικό τους είναι το De inventoribus rerum του Polidoro 
Vergilio (1470-1555),13 και η Mythologia" του Natale Conti (1520-1582). 
Ήδη στον τίτλο του πρώτου έργου, που γράφτηκε το 1499 και διαβαζό­
ταν σε αναρίθμητες επανεκδόσεις, μεταφράσεις και επανεκδόσεις των 
μεταφράσεων τουλάχιστον μέχρι τις αρχές του 18ου αιώνα, υποψιάζε­
ται κανένας την απήχηση του αρχαίου ευημερισμού και η υποψία επι­
βεβαιώνεται από το περιεχόμενο, όπου επιχειρείται ορθολογιστική ερ­
μηνεία των μύθων και αναγωγή τους σε ιστορικά γεγονότα σύμφωνα με 
τις ευημεριστικές αντιλήψεις.15 Το δεύτερο έργο είναι επίσης ένα αντι­
προσωπευτικό δείγμα ορθολογιστικής ερμηνείας των μύθων.16 Την πρώ­
τη έκδοση το 1551 ακολούθησαν επίσης αναρίθμητες επανεκδόσεις και 
μεταφράσεις που διαβάζονταν τουλάχιστον μέχρι τα τέλη του 17ου αι­
ώνα. Αλλά το δεύτερο έργο είναι επιπλέον και μια από τις αντιπροσω­
πευτικές πηγές ερμηνείας και διάδοσης του μύθου του Ορφέα το 16ο 
αιώνα.17 

Στα ευχάριστα ανέκδοτα της αφηγηματογραφικής ιστοριογραφίας 
αναμειγνύονται συχνά το παρελθόν με το παρόν και στερεοτύπως επα­
ναλαμβανόμενα στοιχεία αρχαίων μύθων γίνονται σημεία αναφοράς για 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ιι (2οοο) 



28 ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΓΙΑΝΝΟΥ 

την αντίληψη και αξιολόγηση στοιχείων της σύγχρονης τότε μουσικής 
πραγματικότητας. Έ ν α εύγλωττο παράδειγμα απαντάται στο συχνά με 
απλοϊκή αλλά και αυτοσαρκαστική σκωπτική διάθεση γραμμένο βιβλίο 
του Γάλλου συνθέτη Annibal Gantez,18 L' Entretien des musiciens (1643). 
Αναφερόμενος στην προέλευση της μουσικής γράφει ο Gantez: 

«Doncques pour commencer je vous diray que l'origine de la Musique 
a plusieurs opinions. Les uns croyent qu' elle a esté inventée par 
Apollon, les autres par Mercure, et d' autres par les Muses, ce que je 
voudrais croire, puisque le nom de Musique semble provenir du mot 
des Muses. Beaucoup croyent qu' elle vient d'Orphée, parce qu' il 
attiroit les arbres et les animaux, et cela arrive encore aujourd' huy 
puisque nous en voyons presque autant des sots comme des habiles qui 
viennent pour nous entendre, lesquels encore qu' ils ri y voyent goûte, 
ils ne laissent pas de donner leur jugement. >>19 

Οπωσδήποτε η αφηγηματογραφική ιστοριογραφία δεν αφορά ειδι­
κά την μουσική. Και εύλογα μπορεί να αμφισβητηθεί κατά πόσο πρέπει 
να αναζητηθούν σ' αυτήν τεκμήρια για την απήχηση του ορφικού μύθου 
στην μουσικοθεωρητική σκέψη και την μουσική των νεότερων χρόνων, 
όταν είναι γνωστό (βλ. π.χ. τα σχετικά λήμματα ειδικών μουσικολογι-
κών εγκυκλοπαιδειών, όπως το MGG και το The New Grove Dictionary of 
Music) ότι η μουσική ανάπλαση του μύθου στηρίζεται πρωταρχικά σε 
συγκεκριμένα έργα της κλασικής, λατινικής κυρίως, γραμματείας. Νομί­
ζω όμως ότι η αφηγηματογραφική ιστοριογραφία παρέχει τεκμήρια για 
την ευρύτητα και τον τρόπο πρόσληψης του μύθου από τους ανθρώπους 
εκείνης της εποχής και αποτελεί έτσι πηγή για τη διαμόρφωση συγκε­
κριμένης αντίληψης ως προς τον τρόπο πρόσληψης των αντίστοιχων 
μουσικών έργων και ως προς μερικές από τις προϋποθέσεις της απήχη­
σης τους στο κοινό. Έτσι, με την επισήμανση μερικών χαρακτηριστικών 
γνωρισμάτων της απήχησης του μύθου του Ορφέα, ή καλύτερα γενικό­
τερα των αρχαίων παραδειγμάτων στην μουσικοθεωρητική σκέψη από 
το 15ο ως και το 17ο αιώνα, και με την ενδεικτική διερεύνηση του ρό­
λου τους στην διαμόρφωση των διαδεδομένων την ίδια περίπου εποχή 
μουσικοϊστορικών γνώσεων, αναδεικνύεται ο παραπληρωματικός χαρα­
κτήρας των ανεξάρτητων από την μουσική δημιουργία πηγών για την 
συνολική απήχηση του μύθου. 

Μια τελική παρατήρηση ως προς αυτό το ζήτημα· με την θεμελίω­
ση της νεότερης φυσικής τον 17ο αιώνα και με την ανακάλυψη του φυ­
σικού φαινομένου των αρμονικών ολόκληρη η θεωρία της μουσικής 
μπαίνει από τον 18ο αιώνα σε νέες βάσεις. Η αναφορά στα αρχαία π α ­
ραδείγματα και η αναζήτηση ορθολογιστικής ερμηνείας τους αφενός 
εξαφανίζεται βαθμιαία από τις μουσικοθεωρητικές πραγματείες κι αφε­
τέρου υφίσταται τον έλεγχο της αναπτυσσόμενης ιστορικής έρευνας. 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ιι (2οοο) 



0 ΟΡΦΕΑΣ ΣΤΗΝ ΜΟΥΣΙΚΗ 29 

Έτσι, με την πάροδο του χρόνου καταλήγει να μην παίζει πλέον ρόλο 
παρά ως ένα γοητευτικό ερέθισμα της φαντασίας. Αυτή η εξέλιξη βάζει 
και τα όρια πραγμάτευσης του θέματος στο πλαίσιο της παρούσας ερ­
γασίας. 

Ο Ορφέας εμφανίζεται στην καλλιτεχνική δημιουργία της Αναγέν­
νησης και του πρώιμου μπαρόκ ως αλληγορία της μουσικής. Ως θέμα 
μουσικής δημιουργίας εμφανίζεται από την στιγμή που δραματοποιεί­
ται ο ορφικός μύθος. Πρέπει όμως να επισημανθεί ότι η δραματοποίη­
ση του μύθου επηρεάστηκε, όπως φαίνεται, από την ερμηνεία του από 
τον Δάντη. 

0 Δάντης στο Convivio, εξηγώντας την έννοια της αλληγορικής ερ­
μηνείας, αναφέρει ότι, όταν ο Οβίδιος λέει πως ο Ορφέας κινούσε τα 
δέντρα και τις πέτρες, θέλει να πει ότι ο σοφός άνθρωπος δαμάζει με 
το όργανο της φωνής του τις σκληρές καρδιές (crudeli cuori) και κινεί 
με την θέληση του αυτούς που έχουν ζωή χωρίς σοφία και θέληση 
(scienza e d' arte).20 

Η πρώτη δραματοποίηση του ορφικού μύθου είναι η Fabula d9 Orfeo 
του Angelo Poliziano, που χρονολογείται στα τέλη του 15ου αιώνα (μετα­
ξύ 1474-1484). Η δραματοποίηση του Poliziano ακολουθεί πιστά την αφή­
γηση του Οβιδίου στο 10ο και το 11ο βιβλίο των Μεταμορφώσεων (Ορφέ­
ας και Ευρυδίκη και ο Θάνατος του Ορφέα). Θεωρείται βέβαιο ότι το 
σκηνικό έργο του Poliziano απαιτούσε μουσική επένδυση, δεν ήταν όμως 
μια όπερα. Σε κάθε περίπτωση το έργο αυτό έκανε στην εποχή του με­
γάλη εντύπωση, καθιέρωσε το μύθο του Ορφέα ως θέμα θεατρικής επε­
ξεργασίας και βρήκε μιμητές κατά το 16ο αιώνα. 

Ωστόσο ως θέμα μουσικής δημιουργίας ο Ορφέας δεν εμφανίζεται 
παρά με την γένεση της όπερας. Το νέο ύφος μουσικής περί τα τέλη 
του 16ου και αρχές Που αιώνα, που προγραμματικά στηριζόταν στην 
μουσική απαγγελία στο πλαίσιο σκηνικών αναπαραστάσεων, βρήκε 
στην μορφή του Ορφέα ως αλληγορία της δύναμης της μουσικής ένα 
ιδανικό θέμα, για το οποίο υπήρχαν ήδη θεατρικές επεξεργασίες. Το 
τραγούδι του Ορφέα, επιδεικνύοντας την δύναμη του ήρωα επί σκηνής, 
δοκίμαζε και υπέβαλλε ταυτόχρονα στο ακροατήριο την δραματουργι­
κή πειστικότητα του νέου μουσικού ύφους — δηλαδή, σύμφωνα με 
τους όρους της διδασκαλίας περί effectus musices, την επίδραση και τα 
αποτελέσματα της μουσικής. 

Από το 1600 (χρονιά της πρώτης όπερας μ' αυτό το θέμα, της Ευ­
ρυδίκης του Jacopo Peri) μέχρι το 1650 περίπου είναι γνωστές έξι όπε­
ρες μ' αυτό το θέμα. 

Η γνωστότερη απ' αυτές είναι ο Ορφέας του Claudio Monteverdi, 
που παρουσιάστηκε το 1607 (η παρτιτούρα του έργου τυπώθηκε δύο 
χρόνια αργότερα και είναι η πρώτη τυπωμένη παρτιτούρα όπερας). 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ιι (2000) 



3 0 ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΓΙΑΝΝΟΥ 

Δύο επισημάνσεις πάνω στο λιμπρέτο και στην μουσική αυτού του έρ­
γου δείχνουν αντιπροσωπευτικά τον τρόπο πρόσληψης του ορφικού μύ­
θου στην μουσική της εποχής, στην οποία ανήκουν οι μουσικοθεωρητι-
κές μαρτυρίες που παρουσιάστηκαν στα προηγούμενα. 

Στο λιμπρέτο της όπερας του Monteverdi ο Ορφέας εμφανίζεται ως 
άνθρωπος. Στην επιλογή αυτή συγκλίνουν τόσο ορθολογιστικές ερμη­
νείες του μύθου επηρεασμένες από την ιδεολογία του αναγεννησιακού 
ανθρωπισμού όσο και πρότυπα της αρχαίας ελληνικής λογοτεχνίας, που 
εκφράζονται στο λιμπρέτο από τον ποιητή του Alessandro Striggio. Συ­
γκλίνουν όμως και μουσικοδραματουργικές επιλογές του συνθέτη. 

Για τις ορθολογιστικές ερμηνείες του μύθου και τ α πρότυπα της 
αρχαίας ελληνικής λογοτεχνίας, χαρακτηριστικό είναι το κείμενο του 
Χορωδιακού των Πνευμάτων, με το οποίο ολοκληρώνεται η τρίτη π ρ ά ­
ξη του έργου (αφού ο Ορφέας κατόρθωσε να ξεγελάσει το Χάρωνα και 
να εισέλθει στον Άδη) και το οποίο έχει ως εξής: 

«Nulla impresa per uom si tenta invano,/ né contr' a lui più sa natura 
armarse./ Ei de Γ instabil piano / Arò gli ondosi campi e'1 seme sparse/ 
di sue fatiche, ond' aurea messe accolse./ Quinci, perchè memoria / 
vivesse di sua gloria, / la fama a dir di lui sua lingua sciolse,/ cK ei 
pose freno al mar con fragil legno,/ che sprezzò d' Austro e d' Aquilon 
lo sdegno».21 

Για τις δεύτερες, δηλαδή τις μουσικοδραματουργικές επιλογές του 
συνθέτη, χαρακτηριστικό είναι ένα σύντομο αλλά πολύ γνωστό α π ό ­
σπασμα από μια επιστολή του Monteverdi, που δείχνει εύγλωττα πώς 
αντιλαμβανόταν ο συνθέτης το νέο τότε ύφος της μουσικής απαγγελίας 
(stile recitativo) ως έκφραση συναισθημάτων που αρθρώνονται με την 
ανθρώπινη ομιλία (η επιστολή απευθύνεται στον Alessandro Striggio, εί­
ναι γραμμένη το 1616 και εκφράζει απόψεις του Monteverdi για ένα λι­
μπρέτο που του είχε στείλει ο Striggio). 

«[...] come caro Sig.re potrò io imittare il parlar de' venti se non 
parlano! e come potrò io con mezzo loro movere li affetti! Mosse Γ 
Arianna per esser donna, et mosse parimenti Orfeo per essere homo et 
non vento;»22 

Με τον Ορφέα του Monteverdi προπαντός, αλλά και με τις άλλες όπε­
ρες με το ίδιο θέμα που ακολούθησαν το 17ο αιώνα, αρχίζει η μακρά 
ιστορία πολιτογράφησης του μύθου ως θέματος μουσικών έργων (όπε­
ρας και μπαλέτου), που φτάνει ως τις τελευταίες δεκαετίες του 20ού 
αιώνα. Η θέση όμως των πρώτων έργων του είδους στην ιστορία της 
μουσικής είναι μοναδική, γιατί στην εποχή της δημιουργίας τους η ανα­
φορά στους μουσικούς μύθους της αρχαιότητας αποτελούσε τόπο σύ­
γκλισης μουσικής θεωρίας, μουσικής πράξης αλλά και κατηγοριακής 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ιι (2000) 



0 ΟΡΦΕΑΣ ΣΤΗΝ ΜΟΥΣΙΚΗ 3 * 

σύλληψης της καθημερινής μουσικής πραγματικότητας. Και μ' αυτή την 
ενδεικτικά μόνο τεκμηριωμένη διαπίστωση, νομίζω ότι η θέση του ορφι­
κού μύθου στις αρχές των νεότερων χρόνων βρίσκεται σε αντιστοιχία, 
αν και με τελείως διαφορετικούς πραγματικούς όρους και με διαφορε­
τικό περιεχόμενο, μ' εκείνη την καθολική διάδοση του από την ελληνο­
ρωμαϊκή ειδωλολατρία ως τον χριστιανισμό και τον εβραϊσμό στην 
ύστερη αρχαιότητα. 

Φυσικά αυτή η σύγκλιση μουσικής θεωρίας, μουσικής πράξης και κα­
θημερινής μουσικής πραγματικότητας ως προς την αναφορά τους στους 
μουσικούς μύθους της αρχαιότητας δεν μπορούσε παρά να είναι συγκυ­
ριακή και παροδική. 0 μύθος του Ορφέα όμως ως θέμα μουσικής δημι­
ουργίας παραμένει και μετά την πάροδο αυτής της συγκυρίας προκαλώ­
ντας για την διερεύνηση των όρων που προσδιορίζουν την επιβίωση του. 

Σημειώσεις 

1 Πρβλ. γι' αυτή την παρατήρηση την 
απόδοση από τον Ευριπίδη (Ιφ. εν 
Αυλ. 1211-1214) στον Ορφέα ενός 
γνωρίσματος του μύθου για τον 
Αμφίωνα: της δύναμης να μετακινεί 
με την μουσική του λίθους (βλ. επί­
σης Ευριπίδη, Φοίν. 822-824). 

2 Βλ. Ευσεβίου Καισαρείας, Εις Κων-
σταντίνον τον βασιλέα τριαχονταε-
τηριχός, Migne PG, τ. 20, στ. 1409. 

3 Βλ. Music in Ancient Israel. Κατάλο­
γος έκθεσης. Haifa Municipality -
The Haifa Music Museum & AMLI 
Library 1972-73. 

4 Paris. Gr. 139 fol. Ι. Βλ. σχετικά 
SEEBASS, Tilman. Musikdarstellung 
und Psalterillustration im früheren 
Mittelalter - Studien ausgehend von einer 
Ikonologie der Handschrift Paris 
Bibliothèque Nationale Fonds Latin 
1H8. Βέρνη 1973. τόμ. Ι, σελ. 181. 
τόμ. Π, πίν. 88. Βλ. στον ίδιο τόμ. 
Ι, σελ. 96-98 και σελ. 111-115 για 
τον Δαβίδ ως προσωποποίηση της 
μουσικής στην χριστιανική παράδο­
ση. 

5 COUSSEMAKER, Scriptores, IV σελ. 

191-200. 
6 Ό.π. αντίστοιχα, σελ. 194, 197, 199. 
7 «Η μουσική αποδιώχνει τη θλίψη. 

[...]Έτσι ο ίδιος ο Βεργίλιος για τον 
θλιμμένο εξαιτίας της απουσίας της 
Ευρυδίκης Ορφέα, την οποία αγα­
πούσε ολόθερμα και αυτοπαρηγο-
ριόταν με το μουσικό όργανο του, 
στο τέταρτο βιβλίο των Γεωργικών 
λέγει τα εξής: "Στο καταφύγιο του 
με την λύρα του τον δυστυχή έρωτα 
παρηγορώντας / εσένα, γλυκιά σύ­
ζυγε, εσένα μόνο μαζί του στην 
όχθη, / εσένα με την ανατολή του 
ηλίου, εσένα με την δύση τραγου­
δούσε"». Πρβλ. Ρ. Vergila Maronis, 
Georgica ΙΥ 464-466. Μεταφράσεις 
στα ελληνικά από τον συντάκτη του 
παρόντος. 

8 «η πηγή αυτής της επιστήμης εθεω­
ρείτο ουράνια σύμφωνα με τους Πυ­
θαγορείους, επειδή ο πρώτος εκ­
πρόσωπος της δεν ήξερε ποια ήταν, 
και πολύ περισσότερο σήμερα, που 
μόλις ξέρουμε να ξεχωρίζουμε τους 
μύθους από τις πραγματικές ιστο­
ρίες: ο ένας μάς παραπέμπει σ' ένα 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ιι (2000) 



32 ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΓΙΑΝΝΟΥ 

θεό Ερμή και στην λύρα του με τέσ­
σερις ή επτά χορδές, ή στον σκελετό 
της χελώνας του. Ο άλλος κάνει λό­
γο για κάποιον Ορφέα, άλλος για 
κάποιον Αμφίωνα, κάποιον Θάμυρι: 
[...] αλλά εν κατακλείδι δεν μπορεί 
να δεχτεί κανένας τέτοιες γνώμες 
χωρίς άλλη μαρτυρία: [...]». Pontus 
de Tyard, Solitaire second, ou prose de la 
musique, Λυόν 1555, σελ. 11. 

9 Πρβλ. ενδεικτικά και αντιπροσω­
πευτικά: Gioseffo Zarlino, Le Istitu-
tioni Armoniche 01558), Marin Mer-
senne, Harmonie Universelle (1636), 
Athanasius Kircher, Musurgia Univer­
salis (1650). 

10 A. Kircher, Musurgia Universalis Β 
201-202: «Alii vero dictam attractio-
nem [saxorum] allegorice intelligunt 
cum enim aiunt Orpheus insignis 
esset Astrologus, & Musicus, utram-
que artem perfectissime callens, ita 
opportune temperaret, & misceret 
sonos, & coelestium syderum, quam 
optime ipse intelligeret, imitaretur 
harmoniam, & earn ad hanc ita 
provocaret, ut eorum omnem in se 
traheret, [...]» 

11 Ό . π . Β 394 
12 Βλ. σχετικά: FUETER Eduard, 

Geschichte der neueren Historiographie, 
Βερολίνο 19363. EHRARD, 
Jean/PALMADE, Guy P. Lllittoire. 
Παρίσι 1964. LEFEBVRE, Georges, 
La naissance de Vhistoriographie 
moderne, Παρίσι 1971. 

13 Βλ. FUETER, Ε. ό.π. σελ. 164 και 
Dictionary of National Biography ed. by 
Sidney Lee, τόμ. LVIII, σελ. 250. 

14 Natalis Comitis, Mythologia, sive Ex-
plicationum fabularum libri X, [...] Βε­
νετία 15511. 

15 Για τους ευρετές (inventores) βλ. 
KLEINGÜNTHER, , 
Adolf, ΠΡΩΤΟΣ ΕΥΡΕΤΗ"£— 
Untersuchungen zur Geschichte einer 

Fragestellung. Στο: Phìlologus 1933; 
Supplementband XXVI. Για τον 
Ευήμερο και τον ευημερισμό βλ. 
LESKY, Albin, Ιστορία της Αρχαίας 
Ελληνικής Λογοτεχνίας, Μετάφραση 
Αγαπητού Γ. Τσοπανάκη, Θεσσαλο­
νίκη 1964, σελ. 1061. 

16 Βλ. BUSSON Henri, Le Rationalisme 
dans la littérature française de la 
Renaissance (1533-16011 19572, σελ. 
341. 

17 Βλ. Die Musik in Geschichte und 
Gegenwart (MGG) (1η έκδοση), τόμ. 
10, στήλη 414. 

18 Βλ. ό.π., τόμ. 4, στήλες 1362-1363. 
19 «Λοιπόν, για να αρχίσω, θα σας π ω 

ότι για την προέλευση της μουσικής 
υπάρχουν πολλές γνώμες. Οι μεν 
πιστεύουν ότι επινοήθηκε από τον 
Απόλλωνα, οι δε από τον Ερμή και rt. 
άλλοι από τις Μούσες, κάτι που θα 
πίστευα κι εγώ, διότι το όνομα 
Μουσική φαίνεται να προέρχεται 
από το όνομα των Μουσών. Πολλοί 
πιστεύουν ότι [η μουσική] προέρχε­
ται από τον Ορφέα, επειδή αυτός 
προσέλκυε τα δέντρα και τα ζώα. 
Κι αυτό συμβαίνει ακόμα σήμερα, 
γιατί βλέπουμε σχεδόν εξίσου πολ­
λούς ανόητους, όσους και έξυπνους 
ανθρώπους, που έρχονται να μας 
ακούσουν κι οι οποίοι παρά το ότι 
δεν καταλαβαίνουν τίποτα δεν π α ­
ραιτούνται από το να μας πουν τη 
γνώμη τους». GANTEZ, Annibal, L ' 
entretien des musiciens, éd. par. E. 
Thoinan, Παρίσι 1878, σελ. 107. 

20 «si come quando dice Ovidio che 
Orfeo facea con la cetera mansuete le 
fiere, e li arbori e le pietre a sé 
muovere; che vuol dire che lo savio 
uomo con lo strumento de la sua 
voce fa[r]ia mansuescere e umiliare 
li crudelei cuori, e fa[r]ia muovere a 
la sua volontade coloro che non 
hanno vita di scienza e d' arte: e 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON il (2000) 



Ο ΟΡΦΕΑΣ ΣΤΗΝ ΜΟΥΣΙΚΗ 33 

coloro che non hanno vita 
ragionevole alcuna sono quasi come 
pietre.» (Dante Alighieri, Il 
Convivio. Φλωρεντία 1953, τόμ. 
1ος Trat tato II, Cap. Ι, σελ. 95-
98 και ε ιδικά σελ. 97-98). 

21 «Με τίποτα δεν καταπιάνεται μά­
ταια ο άνθρωπος / και η φύση δεν 
μπορεί να του αντισταθεί / Της 
ανώμαλης γης όργωσε τους λοφώ­
δεις αγρούς κι έσπειρε τον σπόρο 
του κόπου του / για να δρέψει χρυ­
σή σοδειά. / Για να μένει η ανάμνη­
ση της μεγαλοσύνης του / έλυσε η 
δόξα την γλώσσα του για να αφη­
γηθεί τ α έργα του / Γιατί δάμασε 
την θάλασσα με εύθραυστα ξύλα / 
και περιφρόνησε τον θυμό των ανέ­
μων». Βλ. Monteverdi, L9 Orfeo. 
Favola in musica. Στο: Tutte le 
Opere di Claudio Monteverdi a cura 

di Francesco Malipiero, τόμ. 11, σελ. 
107-112 και τεύχος της ηχογράφη­
σης του έργου σε δίσκους βινιλίου 
στην σειρά DAS ALTE WERK 
-Telefunken (6.35020 FK), σελ. 13. 
Πρβλ. επίσης Σοφοκλέους, Αντιγό­
νη, 332-375. 
«Πώς, αγαπητέ κύριε, θα μπορέσω 
να μιμηθώ την ομιλία των ανέμων, 
αφού δεν μιλούν! Και πώς θα μπο­
ρέσω μέσω της ομιλίας τους να συ­
γκινήσω τα συναισθήματα! Συγκινεί 
η Αριάδνη γιατί είναι γυναίκα, και 
συγκινεί εξίσου ο Ορφέας γιατί εί­
ναι άνδρας και όχι άνεμος* » 
(MONTEVERDI, Claudio. 
Lettere, Dediche e Prefazioni. Edizione 
critica con note a cura di Domenico 
de' Paoli, Ρώμη 1973, σελ. 87). 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON il (2000) 

Résumé 

Démètre YANNOU: Orphée dans la musique et dans la pensée musicale des temps modernes 
(XVe-XVIFs) 

L a légende d'Orphée a eu un retentissement particulier dans la musique et 
dans la pensée musicale des temps modernes. Grâce à la transmission de la 

légende à travers la littérature et la théorie de la musique du Moyen Âge, le 
personnage d'Orphée se présente, surtout pendant le XVe, le XVIe et le XVIIe siècle, 
comme allégorie de la musique à laquelle se réfère aussi bien la musique que la 
théorie de la musique. Pour la théorie de la musique, la légende d'Orphée 
s'inscrit dans la tradition de la doctrine des effectus musices. Dans ce cadre, la 
légende, de même que tous les mythes antiques se référant aux effets de la 
musique, a une double fonction au début des temps modernes. La première est 
de livrer des exemples attestant la théorie. Ces exemples subissent un examen 
critique qui va de la réfutation des faits racontés jusqu'à leur interprétation au 
moyen de forces naturelles. La deuxième fonction est de fournir des points de 
repère pour la conception de la réalité musicale de l'époque. Cette fonction 
concerne le public des milieux de la vie musicale de la Renaissance et du début 
du XVIIe siècle et elle se manifeste plutôt dans l'historiographie galante que dans 
la théorie de la musique . proprement dite. Pour la création musicale, le 
personnage d'Orphée représente d'un côté l'allégorie de la force de l'homme, et 
de l'autre, à travers la dramatisation de la légende, la force de la musique et plus 



34 ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΓΙΑΝΝΟΥ 

spécialement du chant — champ d'expression par excellence de l'opéra naissant. 
«A partir du XVIIIe siècle, avec la naissance de l'acoustique moderne, la référence 
aux légendes de l'Antiquité disparaît de la théorie de la musique. Par contre, 
dans la création musicale, la légende d'Orphée continue de susciter l'intérêt des 
compositeurs jusqu' à la fin du XXe siècle. Néanmoins, la place des premières 
œuvres musicales inspirées par cette légende au début des temps modernes reste 
unique dans l'histoire de la musique, parce que ces œuvres s'inscrivent dans une 
époque pour laquelle la référence aux légendes musicales de l'Antiquité 
constituait un lieu de convergence de la théorie de la musique, de la création 
musicale et de la conception que les contemporains eux-mêmes se formaient de la 
réalité musicale de leur temps. 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON n (2000) 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

