
  

  Σύγκριση/Comparaison/Comparison 

   Τόμ. 11 (2000)

  

 

  

  Ο Ορφέας στη νεοελληνική δραματουργία:
Γεώργιος Σακελλάριος - Άγγελος Σικελιανός
Γιώργος Σκούρτης 

  Walter Puchner   

  doi: 10.12681/comparison.10768 

 

  

  Copyright © 2016, Walter Puchner 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Puchner, W. (2017). Ο Ορφέας στη νεοελληνική δραματουργία: Γεώργιος Σακελλάριος - Άγγελος Σικελιανός
Γιώργος Σκούρτης. Σύγκριση/Comparaison/Comparison, 11, 46–68. https://doi.org/10.12681/comparison.10768

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 28/01/2026 21:05:29



Β Α Λ Τ Ε Ρ Π Ο Υ Χ Ν Ε Ρ 

Ο Ορφέας στη 
νεοελληνική δραματουργία 

Γεώργιος Σακελλάριος - Άγγελος Σικελιανός -

Γιώργος Σκούρτης ^ 

Ανάμεσα στα αρχαιόθεμα και αρχαιόμυθα έργα1 της νεοελληνικής δρα­
ματουργίας από το 17ο αιώνα ώς σήμερα το θέμα της κατάβασης του 
Ορφέα στον Αδη, για να ελευθερώσει τη γυναίκα του Ευρυδίκη, η μυ­
στηριακή δύναμη του να μαγέψει την κτίση όλη με τη μουσική του, κα­
θώς και ο βίαιος θάνατος του από Θρακιώτισσες Μαινάδες που τον κα­
τασπάραξαν2, δε συγκαταλέγεται στα θέματα που εμφανίζονται συχνά 
ανάμεσα στις σκηνικές διασκευές, όπως αυτό έγινε στην Ευρώπη3. Κα­
ταβάσεις στον Κάτω Κόσμο υπάρχουν ως λογοτεχνικό μοτίβο από την 
αρχαιότητα, συνεχίζουν ως θεολογικές και σατιρικές Καταβάσεις καθ' 
όλη τη διάρκεια του Βυζαντίου και του δυτικού Μεσαίωνα, αλλά συνε­
χίζουν και στη μεταβυζαντινή λογοτεχνία να απασχολούν τη φαντασία 
των λογοτεχνών4, καθώς και τον κόσμο του λαϊκού πολιτισμού με τα 
τραγούδια του Λαζάρου, καθώς και με θρησκευτικά κείμενα όπως «Η 
Αποκάλυψη της Υπεραγίας Θεοτόκου», αλλά και με παραμύθια και 
λαϊκές διηγήσεις5. 

Στη νεοελληνική δραματουργία κυριαρχούν στις δραματοποιήσεις 
μυθολογικών θεμάτων της αρχαίας Ελλάδας ο Τρωικός κύκλος και ο 
κύκλος των Ατρειδών, ο Θηβαϊκός κύκλος και ο Αργοναυτικός, ήρωες 
σαν τον Προμηθέα, τον Ηρακλή και το Θησέα, ο Δίας και οι θεοί, ενώ ο 
Ορφέας εμφανίζεται ανάμεσα στους υπόλοιπους μύθους, που παρου­
σιάζουν σποραδική μόνο δραματοποίηση6. Είναι ενδιαφέρον ότι το 
στοιχείο της χρήσης του αρχαίου ελληνικού μύθου αποτελεί σταθερή 
τακτική της δραματογραφίας ακόμα και των τελευταίων δεκαετιών, 
μάλιστα με μια τάση αύξησης και εντατικοποίησης. Παρατηρείται και 
μια αριθμητική αύξηση των τακτικών και στρατηγικών παραλληλισμού 
ή εκσυγχρονισμού του αρχαίου μυθολογικού υλικού. Το νεοελληνικό 
δράμα είναι, στη συγκριτική διάσταση προς τον υπόλοιπο κόσμο, σί­
γουρα εκείνο που χρησιμοποιεί με τον πιο εντατικό τρόπο τους αρχαί­
ους μύθους. Αυτό δε φαίνεται να σχετίζεται τόσο με την ουμανιστική 
μόρφωση, αλλά με τη συστηματική καλλιέργεια του αρχαίου δράματος 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 11 (2000) 



Ο ΟΡΦΕΑΣ ΣΤΗ ΝΕΟΕΛΛΗΝΙΚΗ ΔΡΑΜΑΤΟΥΡΓΙΑ 4 7 

από τα ελληνικά φεστιβάλ και τη σχεδόν δεσπόζουσα θέση της αρχαίας 
μυθολογίας στην ελληνική ποίηση του 20ού αιώνα. 

Η δραματική πρόσληψη του θέματος του Ορφέα στη νεότερη Ελλά­
δα αφορά διαφορετικές χρονικές στιγμές: το 1796, το 1932 και το 1973, 
όπως και διαφορετικές εκδοχές του μύθου: τη μετάφραση/διασκευή του 
Γεώργιου Σακελλάριου Ορφεύς και Ευρυδίκη, λιμπρέτου της γνωστής 
μεταρρυθμιστικής όπερας του Christoph Willibald Gluck το 1796 στη 
Βιέννη, το πρώτο δραματικό έργο του Αγγέλου Σικελιανού 0 διθύραμ­
βος του ρόδου (Αθήνα 1932) και τη μονόπρακτη σάτιρα Η δίκη του 
Ορφέα και της Ευρυδίκης του Γιώργου Σκούρτη (Αθήνα 1980, τρίτη έκ­
δοση), που φανερώνουν και τρεις διαφορετικές δυνατότητες χρησιμο­
ποίησης του μύθου για διαφορετικούς σκοπούς. 

Η μετάφραση του πολύκροτου λιμπρέτου από τον Κοζανίτη ιατρο­
φιλόσοφο και ποιητή Γεώργιο Σακελλάριο (1767-1836) εντάσσεται στις 
βιεννέζικες εμπειρίες του νεαρού φοιτητή, που σπούδασε ιατρική από 
το 1786 ώς το 1798 στη μητρόπολη των Βαλκανίων7. Κατά το φίλο του 
συγγραφέα και μεταφραστή πολλών συγγραμμάτων, Γεώργιο Ζαβίρα8, 
στο εγκυκλοπαιδικό σύγγραμμα Νέα Ελλάς ή Ελληνικόν θέατρο ν, που 
συγγράφηκε το 1801, ο Σακελλάριος είναι συγγραφέας και ανέκδοτων 
σήμερα συγγραμμάτων9, μεταξύ άλλων της τραγωδίας του Σαίξπηρ, 
Ρωμαίος και Ιουλιέτα, πιθανώς στη διαφωτιστική εκδοχή του Christian 
Felix Weiße με αίσιο τέλος, που παιζόταν στο Burgtheater ώς το 177210. 
Κατά τη νεότερη έρευνα πολλά από τα στιχουργικά παραδείγματα, 
που παραθέτει ο Κοζανίτης λόγιος και ιερέας Χαρίσιος Μεγδάνης 
(1768-1823)11 στην ποιητική του, η οποία δημοσιεύτηκε το 1818 στη 
Βιέννη με τον τίτλο Καλλιόπη παλινοστούσα ή περί ποιητικής μεθόδου12, 
προέρχονται από τα ανέκδοτα χειρόγραφα του Σακελλάριου13 (τα απο­
σπάσματα αυτά είναι: «έκ τίνος Μελοδράματος του Ορφέως ληφθέ­
ντες», «έκ τίνος Μελοδράματος», «ατελείς πολιτικοί στίχοι», «έκ τίνος 
ανεκδότου Τραγωδίας Έρως αγωνοθέτης», «Παράδειγμα εκ της ανεκ­
δότου Θυσίας του Αβραάμ», και «εκ της Ορφέως Τραγωδίας»)14. Η πι­
θανότητα αυτή ενισχύεται με την πληροφορία, ότι μετά το θάνατο της 
πρώτης γυναίκας του το 1800 ο Σακελλάριος παντρεύεται την κόρη του 
Μεγδάνη, τη Μητιώ, που είναι και μεταφράστρια του Goldoni15, στην 
εισαγωγή των έργων Η πατρική αγάπη ή Η ευγνώμων δούλη και Η πα­
νούργος χήρα, που εκδόθηκαν το 1818 στη Βιέννη16, ο πατέρας της φα­
νερώνεται ως αρκετά προοδευτικός ιερέας, αφού λέει: «δεν σε ονειδίζω 
ότι μετέφρασες κωμωδίαν, μάλιστα ηθικωτάτην, διότι δεν είμαι από 
τους προληπτικούς, όσοι απολύτως κατακρίνουν τας κωμωδίας ως ηθο-
φθόρους»17. Ο Σακελλάριος χωρίς άλλο συμμετέχει ενεργά στο πνευμα­
τικό περιβάλλον της οικογένειας, γιατί μόλις το 1817 είχε εκδώσει τη 
συλλογή Ποιημάτια (Βιέννη 1817), η οποία δείχνει επιδράσεις από τις 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ιι (2οοο) 



48 ΒΑΛΤΕΡ Π0ΥΧΝΕΡ 

Νύχτες του Young· η σήμερα σχεδόν άγνωστη μορφή του Σακελλάριου 
έχει περάσει στις ελληνικές λογοτεχνίες κυρίως για τη συλλογή του αυ­
τή18, ενώ στην εποχή του ήταν αρκετά γνωστός: ο Κωνσταντίνος Οικο­
νόμου τον αναφέρει ανάμεσα στα πρώτα ονόματα της αναγεννημένης 
Ελλάδας19. Τα εκδεδομένα και ανέκδοτα έργα του, όσα αναφέρει ο Ζα-
βίρας, είναι κυρίως θεατρικά: Ρωμαίος και Ιουλία, 1789 (καταλογάδην, 
ανέκδοτο), Ορφεύς και Ευρυδίκη μελόδραμα (εκ της γαλλικής, 1796), 
Τηλέμαχος και Καλυψώ μελόδραμα (καταλογάδην εκ της γερμανικής, 
1796), Ρομπέρτ και Φλορίαδε, τραγωδία καταλογάδην διηρημένη εις 
δράματα (ανέκδοτη), Κόδρος (καταλογάδην, από τα γερμανικά 1786 
ανέκδοτη)20. 0 εντοπισμός των προτύπων αυτών δεν έχει βρει σε όλες 
τις περιπτώσεις ικανοποιητική λύση21, αποδεικνύει όμως το Σακελλάριο 
άγρυπνο παρατηρητή των θεατρικών πραγμάτων της Βιέννης κατά τις 
τελευταίες δεκαετίες του 18ου αιώνα. 

Αντιβολή των αποσπασμάτων στο βιβλίο του Μεγδάνη με το αρχι­
κό χορικό που δημοσιεύεται στη βιβλιογραφία των Λαδά/Χατζηδήμου22 

από την έκδοση που αναφέρει ο Ζαβίρας, «Ορφεύς και Ευρυδίκη μελό­
δραμα· εκ της γαλλικής διά στίχων»23 αποδεικνύει την ουσιαστική τους 
ταύτιση, αν και στο Μεγδάνη είναι ο Ορφέας που εκφωνεί τους στί­
χους, στο λιμπρέτο ο χορός, και το μέτρο κάπως παραλλάσσει24. Το πι­
θανότερο είναι ότι ο Μεγδάνης διέθετε χειρόγραφα του Σακελλάριου 
από δοκιμαστικές μεταφράσεις και πρώτες γραφές του έργου, πριν 
από την οριστική έκδοση, τις οποίες χρησιμοποιεί για την τεκμηρίωση 
των στιχουργικών του αναλύσεων ή και τις παραλλάσσει ο ίδιος25. 

Στην περίπτωση αυτή το πρότυπο εντοπίζεται με σαφήνεια: πρό­
κειται για το λιμπρέτο της όπερας που αποτέλεσε σταθμό στην ιστορία 
του μελοδράματος του 18ου αιώνα Orphée et Euridice του περίφημου με­
ταρρυθμιστή της όπερας Christoph Willibald Gluck (1714-1787)26, που 
παραστάθηκε αρχικά στα ιταλικά ως δίπρακτη «azione teatrale» με λι­
μπρέτο του Ranieri de' Calzabigi (τον αντίπαλο του Μεταστάσιου στη 
Βιέννη) στις 5 Οκτωβρίου 1762 στο Burgtheater, και σε τρίπρακτη γαλ­
λική διασκευή με σημαντικές αλλαγές και λιμπρέτο από τον Pierre 
Louis Moline στις 2 Αυγούστου 1774 στην Académie Royale de Musique 
του Παρισιού27. Σ' αυτή την εκδοχή η όπερα είχε τεράστια επιτυχία, 
ενώ η ιταλική γραφή έμεινε κάπως στη σκιά28. Συμφυρμός των δύο εκ­
δοχών παίζεται στις 31 Δεκεμβρίου 1781 στο Burgtheater της Βιέννης, 
κι αυτό καθιερώνεται ώς την αναμόρφωση του Hector Berlioz το 1859. 
Την ίδια χρονιά παίζεται στο Kärtnerthortheater η γαλλική διασκευή 
(που θα παιχθεί στο Παρίσι από το 1774 ώς το 1848 σχεδόν 300 φο­
ρές)29. Η δημοτικότητα και η πανευρωπαϊκή αίγλη της όπερας αυτής30 

οδήγησε αργότερα και σε δημιουργία και παράσταση λαϊκών παρωδιών 
στα θέατρα της Βιέννης31. 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ιι (2οοο) 



0 ΟΡΦΕΑΣ ΣΤΗ ΝΕΟΕΛΛΗΝΙΚΗ ΔΡΑΜΑΤΟΥΡΓΙΑ 49 

Τώρα διαφαίνονται και τα συγκείμενα της μετάφρασης του Σακελ­
λάριου: ερχόμενος το 1786 στη Βιέννη, ζει ακόμα στον απόηχο του πα­
ράλληλων παραστάσεων του 1781 στα επισημότερα θέατρα της πόλης 
και προχωρεί σε μια συνειδητή επιλογή: προτιμάει τη γαλλική μετά­
φραση, που πλησιάζει περισσότερο προς την κλασικίζουσα τραγωδία, 
παρά την ιταλική azione scenica, που η πρωτοτυπία της έγκειται κυρίως 
στη μουσική32· είναι επίσης ενδιαφέρον πως ο Σακελλάριος τολμάει να 
μεταφράσει ένα λιμπρετίστα (έστω και στη γαλλική εκδοχή) από το 
«αντιμεταστασιακό μέτωπο», τον Ranieri de' Calzabigi (1714-1795), 
που πρεσβεύει την επιστροφή στην αρχαία τραγωδία, καθώς και την 
ιδέα πως η μουσική και οι τραγουδιστές οφείλουν να υπηρετούν την 
υπόθεση, ότι άριες και recitativa πρέπει να ταιριάζουν στο χαρακτήρα 
των σκηνικών προσώπων κτλ.33 Όταν ο Καζανόβας επισκέπτεται το 
1767 τη Βιέννη, θα αναφέρει τον Calzabigi και το Μεταστάσιο ως 
εχθρούς34. 

Η μετάφραση αυτή δεν πρέπει να είναι άσχετη με τη δημοσίευση 
των Ολυμπίων του Ρήγα35, λιμπρέτου του Μεταστάσιου, που είχε από 
καιρό στο συρτάρι του36, ένα χρόνο μετά τη δημοσίευση του λιμπρέτου 
του Σακελλάριου το 1796 και στο ίδιο τυπογραφείο των Μαρκίδων 
Πουλιού, την ίδια χρονιά, που δημοσιεύει ο Αντώνιος Κορωνιός, σύ­
ντροφος του Ρήγα, τη Γαλάτεια, «δράμα ποιμενικόν του κυρίου φλω-
ριανού μεταφρασθέν εκ της γαλλικής εις την ημετέραν απλήν διάλε-
κτον»37 (που τελικά δεν είναι δράμα, αλλά βουκολική αφήγηση σε πρώ­
το πρόσωπο με τραγουδάκια στο συρμό των μισμαγιών). Έτσι, από πε­
ριθωριακή μορφή ο Σακελλάριος αναδεικνύεται σε ουσιαστικό πνευμα­
τικό παράγοντα των Ελλήνων της Βιέννης την εποχή του Ρήγα και νω­
ρίτερα, που καταβάλλει μια συνειδητή και αρκετά επίμονη προσπάθεια 
να μεταφυτεύσει το ευρωπαϊκό θέατρο στην ελληνική γλώσσα· ο Ζαβί-
ρας απαριθμεί συνολικά πέντε θεατρικές μεταφράσεις38. Τελικά είναι 
και ο Σακελλάριος που βρίσκεται πίσω από τη μόνη μαρτυρούμενη θε­
ατρική παράσταση στον ελλαδικό χώρο πριν από το '21, στα 1803 στα 
Αμπελάκια, όπου ανεβάζουν τη «Μισανθρωπία και Μετάνοια» του 
Kotzebue, ο οποίος, όπως αναφέρει ο Γερμανός ταξιδιώτης Bartholdy, 
«όπως και παντού αλλού, κάνει με το έργο του αυτό να εκρέουν κρου­
νοί δακρύων και επικρίσεων»39. 

Αλλά και ειδικά η μετάφραση του Ορφέα και της Ευρυδίκης τον 
Gluck άφησε και άλλα ίχνη στο έργο του Σακελλάριου. Στη συλλογή 
Ποιημάτια (1817), που έχει περάσει στην ιστορία της νεοελληνικής λο­
γοτεχνίας για τις επιδράσεις των Νυχτών του Young40, υπάρχει επιστο-
λή-απάντηση του Σακελλάριου στο Μιχαήλ Περδικάρη για το θάνατο 
της γυναίκας του, με ημερομηνία 4 Δεκεμβρίου 1800, εν Τζαριτζάνη: 
«Την ευτυχίαν χαίρετε, ω φίλε Μιχαήλε, / και συ παππά Χαρίσιε, αγα-

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ιι (2000) 



ΒΑΛΤΕΡ Π0ΥΧΝΕΡ 
5° 
πητέ μου φίλε»41· ακριβώς την κόρη του Χαρίσιου Μεγδάνη, τη Μητιώ, 
θα παντρευτεί σε δεύτερο γάμο. Αλλά την πρώτη του γυναίκα τη θυ­
μάται στον Ιάλεμον δεύτερον, που είναι αφιερωμένος στο θάνατο της, 
και όπου δηλώνει πως τη γνωρίζει από παιδί και δίνει όλο το ιστορικό 
του δεσμού τους42, ενώ με τη θρηνητική αυτή διάθεση του έρχεται στο 
νου η περίπτωση του Ορφέα, και αναπτύσσει, ακριβώς στο ίδιο μετρικό 
σχήμα, όπως το πρώτο θρηνητικό χορικό της αρχής της πρώτης πράξης, 
τον τραγικό παραλληλισμό43: «Ένας άνθρωπος εστάθη / όμοιος μου εις 
τα πάθη, / και ηύρε χάριν θεϊκήν. // Ο Ορφεύς με την γλυκείαν / των 
χορδών την αρμονίαν / και φωνήν την θελκτικήν. //Έλαβε των ουρανίων 
/ άδειαν 'ς των Ηλυσίων / τας σκηνάς να καταβή, // την φιλτάτην του ν' 
αρπάξη, / και χωρίς να την κυττάξη, / εις την γην να αναβή. // Ηύρε την 
αγαπητήν του, / όμως από την ορμήν του // και αγάπην την πολλήν, // 
Ως την ήκουσε κοντά του, / να φωνάζη τ' όνομα του, / ξέχασε την εντο-
λήν. // Μόλις μιαν ματιάν την ρίπτει / και η Ευρυδίκη πίπτει / πάλιν 
άπνους εις την γην...»44. Όπως είναι γνωστό, στην όπερα του Gluck ο 
Έρως τελικά τον λυπάται και του χαρίζει τη γυναίκα του για δεύτερη 
φορά. 

Το δεύτερο έργο της μικρής αυτής συγκριτικής μελέτης δε συσχετί­
ζεται με την κατάβαση του Ορφέα στον Άδη αλλά με τις μυστηριακές 
τελετουργίες του ορφισμού, τα σύμβολα του και το μυστηριώδη θάνατο 
του Ορφέα. Τα αρχαιόμυθα έργα του Αγγέλου Σικελιανού (1884-1951) 
αποτελούν ένα σημαντικό μέρος του συνόλου των έργων του45, η αρχαία 
ελληνική τραγωδία συσχετίζεται άμεσα και με τη φόρμα των δραμάτων 
του, καθώς και με τη Δελφική Ιδέα και τις Δελφικές Γιορτές 1927 και 
193046. Στη μεγάλη αρχαιογνωσία του Σικελιανού η γνώση της λατρείας 
του Ορφέα και των αρχαιοελληνικών μυστηρίων παίζει ξεχωριστό ρό­
λο47, η «μυθική μέθοδος» δε σταματάει στην αναπαραγωγή του θεμα-
τογραφικού πλαισίου του αρχαίου μύθου, αλλά προχωρεί σε νεομυθο-
λογικές συνθέσεις με αφορμή ορισμένα μυθολογικά μοτίβα48. Αρχαιόθε-
μα και αρχαιόμυθα δράματα του είναι το fragmentum της «Αριάδνης» 
(1930), Ο διθύραμβος του ρόδου (1932), Σίβυλλα (έτοιμο το 1928, κυ­
κλοφόρησε το 1944), Ο Δαίδαλος στην Κρήτη (1942/43), Ασκληπιός (έκ­
δοση το 1954, γράφεται από το 1917)49. 

Ο τελευταίος ορφικός Διθύραμβος ή Ο Διθύραμβος του Ρόδου είναι 
χρονολογικά το πρώτο ολοκληρωμένο έργο του Σικελιανού (1932) και 
συνδέεται άμεσα με τις Δελφικές Γιορτές: γράφτηκε μέσα σε μια εβδο­
μάδα για τα στρατεύματα στα σύνορα της Θράκης και της Μακεδονίας 
και αποτελεί μια προσπάθεια συνέχισης του πνεύματος των Δελφικών 
Εορτών50. Αποτελείται από 748 ελεύθερους ενδεκασύλλαβους ιαμβικούς 
στίχους και συνίσταται από μακρόσυρτο διάλογο του Ορφέα ως εξάρ-
χοντος με δύο κορυφαίους του χορού* περισσότερο από δράμα είναι 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ιι (2000) 



0 ΟΡΦΕΑΣ ΣΤΗ ΝΕΟΕΛΛΗΝΙΚΗ ΔΡΑΜΑΤΟΥΡΓΙΑ δ* 

διθύραμβος προς τη νύχτα πριν από τον αποχωρισμό του αρχηγού από 
τους μύστες του — μαζί αναπολούν το ξεκίνημα των μυστηρίων τους. 
0 Ορφέας θα ανεβεί στην κορυφή του Παγγαίου να προσφέρει στον 
Απόλλωνα το Ρόδο, ενώ γνωρίζει ότι οι Μαινάδες θα τον κατασπαρά­
ξουν στις βουνοπλαγιές. Το χριστολογικό βάθος της μορφής του 
Ορφέα, έκδηλο και στην ελληνική πατρολογία, φανερώνει τη συνεύρεση 
αυτή ως Μυστικό Δείπνο. Μετά την έκδοση του έργου μεταφράστηκε 
αμέσως στα γαλλικά και σημειώνεται η σχολιασμένη έκδοση του Τάκη 
Δημόπουλου (1934), ενώ το 1939 μεταφράζεται και στα αγγλικά51. Λό­
γω της διεθνούς απήχησης των Δελφικών Γιορτών η κριτική αμέσως 
ασχολείται με το πρώτο θεατρικό έργο του Σικελιανού: Κ. Παράσχος 
το 1932, Louis Roussel το 1933, αφιέρωμα του περιοδικού Ιόνιος Ανθο­
λογία το 1933 για το έργο, κριτική του Φ. Λεμπέσγκ το 1935, του Πα­
λαμά την ίδια χρονιά, του Παπανούτσου αργότερα, του Philip Sherrard 
κι άλλων52. Ιδιαίτερη μνεία αξίζει η κριτική του Παλαμά, που φανερώ­
νει ακόμα και στο προχωρημένο γήρας του τη μοναδική του διεισδυτι­
κότητα* στο άρθρο του συνδέει το ποίημα με τις Δελφικές Γιορτές και 
αναφέρει και την ανάλυση του Δημόπουλου53. 

Η δομή του έργου είναι στατική με υψηλή μονολογικότητα54, διαλέ­
γονται τρία πρόσωπα: ο Ορφέας και ο Α' και Β" Κορυφαίος (στο τέλος 
και ο χορός)· Ορφέας 1-35, Α' Κορ. 36-69, Ορφέας 70-97, Α' Κορ. 97-
105, Ορφέας 106-147, Β' Κορ. 147-149, Ορφέας 149-150, Β' Κορ. 150-
190, Ορφέας 191, Α' Κορ. 192-270, Ορφέας 271-442, Β' Κορ. 442-524, 
Ορφέας 524-714, Χορός 715-748. Οι 14 ρήσεις αριθμούν σε μέσον όρο 
πάνω από 50 στίχους, γνήσιος διάλογος υπάρχει μόνο σ' ένα σημείο. 
Κυριαρχούν σχεδόν απόλυτα οι αφηγηματικές δομές, πραγματικές 
αντιθέσεις δεν υπάρχουν55. Μάλλον έχει δίκιο ο Παλαμάς να θεωρεί το 
έργο ως ποίημα, καν ως διαλογικό ποίημα. Ωστόσο η απαγγελία του, 
στις 24 Απριλίου 1933 στην Αθήνα (τελικά δεν παίχθηκε στη Θράκη), 
πλησίαζε τη μυσταγωγία56, διαψεύδοντας για άλλη μια φορά την αβαθή 
κρίση των θεατρικών κριτικών, πως η ποίηση δε «στέκει» στη σκηνή57, 

σε μερικά σημεία του έργου ο κόσμος χειροκρότησε αυθόρμητα. Η πα­
ράσταση ήταν πραγματική συνέχεια των Δελφικών Γιορτών και εδώ τη 
σκηνοθεσία είχε αναλάβει η Εύα Σικελιανού, καθώς και τη διδασκαλία 
του χορού και την ύφανση των ενδυμασιών για τους ηθοποιούς58. Η κι­
νησιολογία του χορού εμιμείτο τις παραστάσεις των αρχαίων αγγείων 
κατά το πρότυπο της Isadora Duncan59. Το έργο ανεβάστηκε επίσης το 
καλοκαίρι του 1993 από το Κρατικό Θέατρο Βορείου Ελλάδος σε σκη­
νοθεσία Ε. Τριανταφυλλάκη-Πήττα60. 

Όπως έχει σημειωθεί σωστά, αυτός ο αποκρυφικός αποχαιρετιστή­
ριος διάλογος του Ορφέα με τους μύστες του μπορεί να ερμηνευτεί μό-

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ιι (2000) 



52 ΒΑΛΤΕΡ Π0ΥΧΝΕΡ 

νο στα πλαίσια των Δελφικών συγγραμμάτων του ποιητή, «Της Ελευσί­
νιας Διαθήκης» (1935)61 και της Εισαγωγής στο ίδιο το έργο, που ωστό­
σο δε φανερώνει τις δομές βάθους, αλλά στέκεται στην αναφορά των 
συμβόλων62. Κατ' αυτήν τρία είναι υποστατικά σύμβολα του Ορφισμού: 
το Στάχυ, το Κλήμα και το Ρόδο — το τελευταίο, το εκατόφυλλο Ρόδο-
Λόγος, ενώνει τα δύο πρώτα· τα τρία αυτά σύμβολα αποτελούν τους 
τρεις αναβαθμούς για την ανάβαση προς την κορυφή: «το Στάχυ εικο­
νίζει τη βαθύτατη ομοιότητα των ανθρώπων απέναντι στο θάνατο και 
τις βασικές ανάγκες της ζωής. Το Κλήμα χαρίζει την έκσταση και την 
έξαρση του οργίου της Τέχνης και το Ρόδο την απόλυτη ενότητα»63. 

Το ίδιο το κείμενο βέβαια τοποθετεί την κατάσταση του τελευταί­
ου αποχαιρετισμού, της παράδοσης της μυστικιστικής κληρονομιάς 
στους ορφανούς Μύστες και της αναχώρησης του αρχηγού για τη θυ­
σία, σ' ένα σχεδόν χριστιανικό περιβάλλον, με αρχέτυπο το Μυστικό 
Δείπνο. Το Στάχυ (Άρτος) παραπέμπει στο σώμα του Χριστού, η άμπε­
λος (κλήμα) στο Διόνυσο· στο μαρτύριο του Ορφέα (το Ρόδο, ο Λόγος) 
ενώνονται τα Πάθη του Χριστού με τα Πάθη του Διονύσου, οι αρχαιοελ­
ληνικές και χριστιανικές παραδόσεις της νεότερης Ελλάδας (στ. 439 το 
Ρόδο δίνεται στην Ελλάδα). Οι αναφορές στο Μυστικό Δείπνο, ακόμα 
και στον Εσταυρωμένο, είναι επανειλημμένες («από την πληγή μου / 
να πιείτε ν' αλαφρώσει» στ. 543/4, το Ρόδο είναι ματωμένο* «Κι, ω 
αγαπημένοι, αν θα δειπνήσω απόψε / σ' ομοφαγία κρυφά μαζί Σας το 
άγιο / ψωμί και το κρασί» στ. 662-4)64, οι Μύστες δέχονται την απο­
στολή της διάδοσης της νέας θρησκείας, όπως οι Απόστολοι* να δώσουν 
το Ρόδο στους λαούς, το σύμβολο της ενότητας, «ψυχή και σώμα, αίμα 
και πνέμα, εχθρότη / κι αγάπη, λαούς με λαούς, τόπους μ' άλλους τό­
πους, τ' άστρα / με τ' άστρα, ζωή με θάνατο, τους αιώνες / με τους αι­
ώνες» (στ. 370-373, 417-420, 678-681). Οι επικλήσεις γίνονται σε Νύχτα 
και Ήλιο, σε Διόνυσο και Απόλλωνα. Ο Ορφέας, ο Νόμος του Μέτρου 
και της Λύρας, ενώνει τις αρχαίες και χριστιανικές παραδόσεις, στις 
οποίες στηρίζεται η νεότερη Ελλάδα· το εκατόφυλλο Ρόδο είναι ο ιστο­
ρικός Λόγος που ενώνει το χριστιανικό Άρτο και το διονυσιακό Οίνο, η 
κληρονομιά που δίνει ο Διόνυσος/Χριστός στις βουνοπλαγιές του Παγ­
γαίου στους οπαδούς του, για να τη μεταδώσουν στην Ελλάδα και σε 
όλους τους Λαούς. Το ορφικό ρόδο είναι μέρος της Δελφικής κληρονο­
μιάς του Σικελιανού. 

Τελείως διαφορετικό είναι το κλίμα, στο οποίο μας οδηγεί το τρίτο 
νεοελληνικό έργο για τον Ορφέα, το μονόπρακτο πεζό έργο Η δίκη του 
Ορφέα και της Ευρυδίκης του Γιώργου Σκούρτη65, που αντλεί την 
έμπνευση του πάλι από την αποτυχημένη απόπειρα του Ορφέα να 
απελευθερώσει την Ευρυδίκη από τα δεσμά του Άδη. Το έργο γράφτη­
κε το 1973 και εκδόθηκε το 198066. Φανεροί είναι οι επίκαιροι πολιτικοί 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ιι (2000) 



0 ΟΡΦΕΑΣ ΣΤΗ ΝΕΟΕΛΛΗΝΙΚΗ ΔΡΑΜΑΤΟΥΡΓΙΑ 53 

συμβολισμοί της Επταετίας: οι θεοί του Κάτω Κόσμου σκηνοθετούν μια 
δίκη-παρωδία, όπου καταδικάζεται ο Ορφέας ως .εισβολέας και η Ευ­
ρυδίκη για την αναταραχή που προκάλεσε στον Άδη, με την προσπά­
θεια της να κρατήσουν ζωντανή τη μνήμη τους οι νεκροί67. Το έργο εί­
ναι πολυπρόσωπο: δίπλα στους κατηγορουμένους υπάρχει ο Μίνως ως 
δικαστής, ο Αιακός στην υπεράσπιση, ως μάρτυρες και βοηθοί της δί­
κης παρίστανται ο Χάρος, ο Θάνατος, ο Κέρβερος, ο Ερμής, ο Ραδά-
μανθυς, υπάρχουν Σωματοφύλακες, ο χορός των νεκρών, καθώς και αλ­
ληγορικές προσωποποιήσεις όπως Διχόνοια, Λήθη, Θεατής, Θλίψη, 
Ύπνος, Πόλεμος, Πείνα και Φόβος. Το έργο, παρά τη ζοφερή ατμόσφαι­
ρα της στημένης δίκης (υπάρχουν μόνο μάρτυρες κατηγορίας), έχει αρ­
κετές εύθυμες στιγμές, που φέρνουν στο νου ακόμα και τον Ορφέα 
στον Κάτω Κόσμο του Jacques Offenbach. Σ' όλη τη διάρκεια της δρά­
σης υπάρχουν κωμικά περιστατικά. Στη μέση του έργου, στη διακοπή 
της δίκης, υπάρχουν κάτι σαν ιντερμέδια, εύθυμα happenings από τους 
θεατές της δίκης, που τα διευθύνει ένας κομπέρ-θεατής, με φινάλε το 
στριπτίζ της Θλίψης και την αναπαράσταση διάφορων τρόπων θανάτου 
από τους θεατές, στον τύπο της παντομίμας και της επιθεώρησης68. Εί­
ναι ενδιαφέρον πως ο συγγραφέας όχι μόνο σέβεται τη γενική πορεία 
του μύθου, αλλά ανταποκρίνεται στις διηγήσεις των μαρτύρων κτλ. και 
σε μυθολογικές λεπτομέρειες. Έτσι η γοητεία του έργου πηγάζει από 
την αναγνώριση των μυθολογικών αναφορών από τη μια και από τη 
μυθολογική αναπαράσταση μιας πολιτικής δίκης-παρωδίας, όπως συνη­
θιζόταν επί Επταετίας, από την άλλη. Αξιοπρόσεκτη είναι η ηχητική 
επένδυση του έργου, καθώς και τα πάμπολλα παντομιμικά στοιχεία, 
που αναγράφονται σε εκτενείς σκηνικές οδηγίες. 

Με τη μυθολογική παρωδία του Σκούρτη με ζοφερό πολιτικό φό­
ντο φτάσαμε στο τέλος των αναζητήσεων μας για το θέμα του Ορφέα 
στη νεολληνική δραματουργία* ενώ στο λιμπρέτο της όπερας του Gluck 
ο Έρως θριαμβεύει τελικά πάνω στο Θάνατο, η Μουσική πάνω στη 
Σιωπή του Άδη, οι μοντέρνες παραλλαγές ακολουθούν πιστά το τραγι­
κό φινάλε, που βρίσκεται πιο κοντά στο απαισιόδοξο πνεύμα της επο­
χής μας. Όπως σημειώνουν ο Πλάτων και ο Ισοκράτης69, ο ελληνικός 
μύθος αρχικά είχε αίσιο τέλος, ώσπου στα ελληνιστικά χρόνια να αλλά­
ξει το τέλος της Κατάβασης, υπογραμμίζοντας την πίστη των αρχαίων 
Ελλήνων στο οριστικό του θανάτου, το ανεπιστρεπτί της μετάβασης 
στον Άδη70. Δεν είναι τυχαίο ότι η ήπια και συμπαθητική μορφή του 
Ορφέα, που ημερώνει τα κτήνη και συγκινεί τις πέτρες με τη Λύρα του, 
στα πρωτοχριστιανικά χρόνια εκλαμβανόταν ως προεικόνιση του Χρι­
στού' η θετική εκδοχή του ελληνικού μύθου με το αίσιο τέλος ήταν πο­
λύ κοντά πλέον στην Κάθοδο του Χριστού στον Άδη και την απελευθέ­
ρωση του Αδάμ και της Εύας (και της ανθρωπότητας όλης) και στο 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 11 (2000) 



54 ΒΑΛΤΕΡ Π0ΥΧΝΕΡ 

πασχαλινό μήνυμα της Ανάστασης. Ο Χριστός ανοίγει τις πύλες του 
Άδη με τη θεϊκή δύναμη της Άνω Βασιλείας, ο Ορφέας με τη θεϊκή δύ­
ναμη των Μουσών, την Αρμονία. Ακόμα και στην παρωδία του Σκούρ-
τη ο Ορφέας έχει κάτι από τον αναμενόμενο ελευθερωτή, π ο υ φέρνει 
το Φως στο Σκότος, τη Ζωή στον Κάτω Κόσμο, κάποια μεσσιανική λει­
τουργία, αν και εντάσσεται σε μια συγκεκριμένη πολιτική διάσταση και 
μια συγκεκριμένη ιστορική στιγμή, λίγο πριν από την πτώση των Συ­
νταγματαρχών. 

Σημειώσεις 
1 0 διαχωρισμός είναι του Δ. Ν. Μα­

ρωνίτη («Η αρχαιογνωσία του Σε­
φέρη: Ζητήματα μεθόδου», Διαλέ­
ξεις, Αθήνα 1992, σελ. 66). Τα «αρ­
χαιόμυθα» έργα αντλούν τις υποθέ­
σεις τους από την αρχαία ελληνική 
μυθολογία, ενώ τα «αρχαιόθεμα» 
από το ιστορικό παρελθόν. Το πλαί­
σιο αυτής της μικρής μελέτης, στο 
δεύτερο και στο τρίτο μέρος, δίνει η 
διδακτορική διατριβή της Ευσεβίας 
Χασάπη-Χριστουδούλου, Η αρχαιο­
ελληνική μυθολογία στο νεοελληνικό 
δράμα, Αθήνα 1997. 

2 Οι διάφοροι μυθολογικοί κύκλοι για 
τον Ορφέα δε φαίνεται να συνδέο­
νται αρχικά. 0 αοιδός, ποιητής και 
μουσικός από τη Θράκη θεωρείται 
γιος του Οιάγρου και της Μούσας 
Καλλιόπης (κατ' άλλη εκδοχή και 
γιος του Απόλλωνα). Συμμετείχε 
ως αρχικελευστής στην Αργοναυτι­
κή Εκστρατεία, όπου φαίνεται πως 
είχε το λειτούργημα του ιερέα. Η 
μουσική του έχει τη δύναμη να μα­
γεύει τη φύση όλη, να εξημερώνει 
τα θηρία, να κινεί πέτρες. Το απο­
δεικνύει και η κατάβαση του στον 
Άδη: η γυναίκα του Ευρυδίκη (μια 
νύμφη), για να ξεφύγει από τον 
Αρισταίο που ήθελε να ,τη βιάσει, 
πάτησε ένα φίδι, δαγκώθηκε και 
πέθανε* ο Ορφέας ξεκινά να τη φέ­

ρει πίσω από τον Άδη και με τη 
δύναμη της μουσικής του το κατα­
φέρνει. Την τελευταία στιγμή όμως 
γυρίζει πίσω να δει αν τον ακολου­
θεί πράγματι, κι έτσι τη χάνει για 
πάντα. Οι παραδόσεις για το θάνα­
το του είναι συγκεχυμένες: Θρα-
κιώτισσες Μαινάδες τον κατασπα­
ράζουν από μίσος (μετά το θάνατο 
της γυναίκας του δείχνει μισογυνι-
κή συμπεριφορά και συναναστρέ­
φεται μόνο με άνδρες) ή κεραυνός 
του Δία τον σκοτώνει ή τον εκδικεί­
ται η Αφροδίτη* το κεφάλι και η 
λύρα του μεταφέρθηκαν από τα 
κύματα στη Λέσβο. Λέγεται πως 
ήταν αρχηγός μυστικιστικού θρη­
σκευτικού κινήματος (ορφισμός) με 
μυστήρια, στα οποία γίνονταν δε­
κτοί μόνο οι άντρες* ο ορφισμός 
άσκησε σημαντική επίδραση και 
στον πρώιμο χριστιανισμό (βλ. 
Pierre Grimal, Λεξικό της ελληνικής 
και ρωμαϊκής μυθολογίας, Θεσσα­
λονίκη 1991, σελ. 515-518 με όλες 
τις πηγές). 
Για το θέμα του Ορφέα στις Τέχνες 
και τη Λογοτεχνία βλ. Η. Hunger, 
Lexikon der griechischen und römischen 
Mythologie, 8η έκδ., Wien 1988, σελ. 
372-380 (πλαστική, μωσαϊκά, μικρο­
γραφίες, πίνακες, δραματικά έργα, 
ποίηση, μυθιστόρημα, συμφωνίες, 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ιι (2000) 



Ο ΟΡΦΕΑΣ ΣΤΗ ΝΕΟΕΛΛΗΝΙΚΗ ΔΡΑΜΑΤΟΥΡΓΙΑ 55 

καντάτες, όπερες, μπαλέτα, κινημα­
τογραφικές ταινίες κτλ.). Βιβλιο­
γραφία σε επιλογή: Α. Boulanger, 
Orphée, Paris 1925· W.K.C. Guthrie, 
Orpheus and Greek Religion, London 
1935· M.P. Nilsson, «Early Orph-
ism», Harvard Theological Review 
1935, σελ. 181-230· Ο. Kern, Orph­
eus, Berlin 1920· Α. Krüger, Quaes-
tiones Orphicae, Diss. Halle 1934* 
E.Norden, «Orpheus und Eurydi-
ke», Sitzungsber. Preuß. Akad. 
Wiss., phil. hist. Kl. 1934, σελ. 626-
683· Κ. Kerényi, Pythagoras und 
Orpheus, Amsterdam 1940· I.M.Lin-
forth, The Art of Orpheus, Berkeley 
1941* W. Wili, «Die orphischen 
Mysterien und der griechische 
Geist», Eranos-Jahrbuch 11 (1944), 
σελ. 61-105· R. Böhme, Das Alter des 
Kitharoden, Berlin 1953· Theologian 
D.P.Walker, «Orpheus the and the 
Renaissance Platonists», Journal of the 
Warburg and Courtauld Institute 16 
(1953), σελ. 100-120· L. Moulinier, 
Orphée et VOrphisme à l'époque 
classique, Paris 1955* R.F. Paget, In 
the Footsteps of Orpheus. The Story of 
the Finding and Identification of the Lost 
Entrance to Hades, the Oracle of the 
Dead, the River Styx, and the Infernal 
Regions of the Greeks, New York 1968* 
R. Böhme, Der Sänger der Vorzeit. 
Drei Kapitel zur Orpheus-Frage, Bern-
München 1980· M.L. West, The 
Orphic Poems, Oxford 1983 κτλ. 

3 Για την εξέλιξη του θέματος στην 
ευρωπαϊκή λογοτεχνία βλ. Hunger, 
ό.π. και Ε. Frenzel, Stoffe der 
Weltliteratur, 3η έκδ. Stuttgart 1970, 
σελ. 562-568 (με ειδική βιβλιογρα­
φία). Ιδιαίτερη απήχηση είχε το θέ­
μα στην πρώιμη όπερα, από την 
«Euridice» των Ο. Rinuccini και G. 
Peri (1600) και τον «Orfeo» του 
Monteverdi (1607) ώς τον «Orphée 

et Euridice» του Christoph Willibald 
Gluck σε λιμπρέτο του Ranieri de' 
Calzabigi (1762) και τις παρωδίες 
με αποκορύφωμα του «Orphée aux 
enfers» (1858) του Jacques Offen­
bach. 

4 Βλ. Στ. Λαμπάκης, Οι Καταβάσεις 
στον Κάτω Κόσμο στη βυζαντινή και 
στη μεταβυζαντινή λογοτεχνία, Αθή­
να 1982 (με βιβλιογραφία). 

5 Βλ. W. Puchner, «Das griechische 
Lazaruslied. Vom religiösen Erzähl-
lied zur gesungenen Gabenbitte», 
στον τόμο: Studien zum griechischen 
Volkslied, Wien 1996, σελ. 125-168 
(με όλη τη σχετική βιβλιογραφία). 
Του ίδιου, «Antike und christliche 
Unterweltsfahrten», στον τόμο: Ak­
komodationsfragen. Einzelbeispiele zum 
paganen Hintergrund von Elementen der 
frühkirchlichen und mittelalterlichen 
Sakraltradition und Volksfrömmigkeit, 
München 1997, σελ. 47 εξ. 

6 Ε. Χασάπη-Χριστοδούλου, «Η τυ­
πολογία και η ιδεολογική διαχείριση 
της αρχαίας ελληνικής μυθολογίας 
στο νεοελληνικό δράμα», στον τό­
μο: Η αρχαία ελληνική μυθολογία 
στο νεοελληνικό δράμα, ό.π., σελ. 
899-924. Εδώ αναφέρονται εκτός 
από το Σικελιανό και το Σκούρτη 
και μερικά σύγχρονα ακόμα έργα: 
«Στο έργο Ορφέας /Η αποδοχή του 
ονόματος (1979) του Κοσμά Κορω-
ναίου, ο Ορφέας είναι ένας ψυχα­
σθενής, έγκλειστος στο κελί ενός 
ψυχιατρείου, εξαιτίας του κλονι­
σμού που προκάλεσε στην ψυχική 
του ισορροπία ο θάνατος της γυναί­
κας του Ευρυδίκης. Ο Ορφέας ανα­
ζητά τη γυναίκα του στα μέρη όπου 
σύχναζαν και στα πρόσωπα άλλων 
γυναικών. Στο ποιητικό έργο Ευρυ­
δίκη (1987) του Πότη Κατράκη η 
ηρωίδα νεκρανασταίνεται. Τέλος, 
στο Σκέπασε μάνα, σκέπασε ή Ορ-

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ιι (2000) 



5 6 ΒΑΛΤΕΡ 

φέας και Ευρυδίκη (1991) του Μά­
νου Βενιέρη, η Ευρυδίκη εξορίζεται 
εξαιτίας της αντιστασιακής της 
δράσης στη Μακρόνησο, που είναι 
ο Κάτω Κόσμος των αρχαίων. 0 
άντρας της, ο Ορφέας, μουσικός 
που έχει υπηρετήσει στον Εθνικό 
Στρατό, την επισκέπτεται για να 
την ελευθερώσει. Δεν το καθορθώ-
νει όμως, γιατί η Ευρυδίκη υπό την 
πίεση φρικτών βασανιστηρίων απο­
κηρύσσει τις ιδέες της και, όπως 
συμφώνησε, ανήκει στον Άδη» 
(ό.π., σελ. 923 εξ.). 

7 Ίσως με διακοπές, όπως προκύπτει 
από τα βιογραφικά στοιχεία του 
Ζαβίρα (βλ. στη συνέχεια). Βλ. Β. 
Πούχνερ, «Μεθοδολογικοί προβλη­
ματισμοί και ιστορικές πηγές του 
ελληνικού θεάτρου του 18ου και 
19ου αιώνα», στον τόμο: Δραμα­
τουργικές αναζητήσεις, Αθήνα 1995, 
σελ. 141-344, ιδίως σελ. 219 εξ. 

8 Για το Ζαβίρα βλ. Κ.Θ. Δημαράς, 
Ιστορία της Νεοελληνικής Λογοτε­
χνίας, 4η έκδ., Αθήνα 1968, σελ. 158 
εξ., Ε. Horvath στη σειρά Ουγγρο-
ελληνικαί Μελέται, αρ. 3, Budapest 
1937 και την εισαγωγή του Τάσου 
Γριτσόπολου στην έκδοση του 1972 
του πολύτιμου συγγράμματος Νέα 
Ελλάς ή Ελληνικό ν θέατρο ν, Αθήνα 
1871 (1972). 

9 Βλ. Ζαβίρας, ό.π., σελ. 243. 
10 Β. Πούχνερ, «Η Αυστρία στα ελλη­

νικά γράμματα και στο ελληνικό θέ­
ατρο», στον τόμο: Το θέατρο στην 
Ελλάδα. Μορφολογικές επισημάν­
σεις, Αθήνα 1992, σελ. 234 εξ. (με 
περισσότερη βιβλιογραφία). 

11 Μιχ. Α. Καλινδέρης, Χαρίσιος Α. 
Μεγδάνης 1768-1823, Εν Αθήναις 
1971 (με περισσότερη βιβλιογρα­
φία). 

12 Καλλιόπη ΤΙαλινοστούσα ή περί ποι­
ητικής μεθόδου. Πραγματεία φιλο-

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ιι (2000) 

ΠΟΥΧΝΕΡ 

λογηθείσα τε και εκπονηθείσα επι­
μελώς, και ευτάκτως, παρά του εν 
Ιερεύσι ελαχίστου Χαρισίου Δημη­
τρίου Μεγδάνου του εκ Κοζάνης. 
Προς Χρήσιν και Ωφέλειαν των Φι­
λόμουσων Νέων του Γένους, των 
την Ποιητικήν μετερχομένων. Και 
νυν πρώτον Τύποις εκδοθείσα Δα­
πάνη του Εντιμολογιωτάτου και Φι-
λογενεστάτου κυρίου Δημητρίου Ιω­
άννου Τακιατζή. Εν Βιέννη της Αυ­
στρίας, εκ της Τυπογραφίας του 
Ιωάνου Σνείρερ, 1819. σελ. 336. Για 
την πρόσληψη του έργου βλ. Λ. Χα­
τζοπούλου, «Έργα ρητορικής και 
ποιητικής (18ος-19ος αι.)», Μαντα­
τοφόρος 35-36 (1992), σελ. 59-147, 
ιδίως σελ. 105 εξ. Είχε χαρακτηρι­
στεί ως «Βιβλίον άμουσον, ασυνάρ-
τητον, άτεχνον και άχαρι» (Κ. Α. 
Γουναρόπουλος, Πανδώρα 22, τεύχ. 
527 (1.3.1873), σελ. 535-536), που 
ωστόσο είχε σημαντική διάδοση 
(δύο φορές αναφέρει και ο Παλα­
μάς το έργο αυτό, Άπαντα, τόμ. 
ΣΤ' 52 και ΙΣΤ' 326). Στα μέσα του 
20ού αιώνα υπήρχαν στη Δημοτική 
Βιβλιοθήκη της Κοζάνης ακόμα 117 
δέματα αυτού του βιβλίου (Νικ.Π. 
Δελιαλής, Κατάλογος εντύπων Δη­
μοτικής βιβλιοθήκης Κοζάνης (1494-
1832), Θεσσαλονίκη 1948, τόμ. Α', 
σελ. 217 αρ. 834). 

13 Η παρατήρηση είναι της Α. Φρα­
ντζή, «Καλλιόπη Παλινοστούσα ή 
Περί ποιητικής Μεθόδου του Χαρί-
σιου Μεγδάνη (1819)», Παλίμψη-
στον 6-7 (1988), σελ. 185-199. Η 
μελετήτρια υποπτεύεται ότι τα 
αποσπάσματα αυτά ίσως να αναφέ­
ρονται στη χαμένη μετάφραση του 
Ρωμαίου και της Ιουλιέτας (ό.π., 
σελ. 195), υπόθεση που ωστόσο δεν 
επαληθεύεται (Πούχνερ, «Μεθοδο­
λογικοί προβληματισμοί», ό.π., σελ. 
220). 0 Γιώργος Σαββίδης προέβα-



Ο ΟΡΦΕΑΣ ΣΤΗ ΝΕΟΕΛΛΗΝΙΚΗ ΔΡΑΜΑΤΟΥΡΓΙΑ 57 

λε και άλλη θεωρία, πως οι 12 στί­
χοι του Ισαάκ, που βρίσκονται ανά­
μεσα στα στιχουργικά παραδείγμα­
τα, προέρχονται από άγνωστη φα­
ναριώτικη διασκευή της κρητικής 
Θυσίας του Αβραάμ (Γ. Π. Σαββίδης, 
«Παλαιό κρασί σε νέα μπουκάλια 1. 
Λανθάνουσα Φαναριώτικη διασκευή 
της Θυσίας του Αβραάμ», Μαντατο­
φόρος 32 (1990), σελ. 68 εξ.), αλλά 
οι στίχοι αυτοί μπορεί να προέρχο­
νται χωρίς άλλο από το χώρο των 
μισμαγιών ή από την κατηχητική 
θρησκευτική ποίηση του 18ου αιώνα 
(Πούχνερ, ό.π., σελ. 219). 

14 Τα κείμενα τώρα και στον Πούχνερ, 
«Μεθοδολογικοί προβληματισμοί», 
ό.π., σελ. 226-229. «Μια απλή ανά­
γνωση των κειμένων πείθει πως το 
παράδειγμα ΣΤ' είναι μια αναπτυγ­
μένη παραλλαγή της άριας του 
Ορφέα στο Α'. Και το χορικό Β' θα 
ταίριαζε θεματολογικά με το μύθο 
του Ορφέα και της Ευρυδίκης, αλλά 
και με κάθε άλλο λιμπρέτο που έχει 
βασικό θέμα τα ερωτικά πάθη και 
τις ερωτικές περιπλοκές. Τα Γ" και 
Δ' προέρχονται από άγνωστη τρα­
γωδία Έρως αγωνοθέτης με ηρωίδα 
την Εύχαρι. Το Δ' αποτελεί από­
σπασμα από ανέκδοτο ποίημα ή 
δράμα για τη Θυσία του Αβραάμ» 
(Πούχνερ, ό.π., σελ. 229 εξ.). 

15 Β. Πούχνερ, «Η πρόσληψη του 
Carlo Goldoni στην Ελλάδα», στον 
τόμο: Δραματουργικές αναζητήσεις, 
Αθήνα 1995, σελ. 345-358, ιδίως 
σελ. 351 εξ. 

16 Γ. Λαδογάννη, Οι αρχές του νεοελ­
ληνικού θεάτρου (έντυπες εκδόσεις 
1637-1879), Αθήνα 1996, αρ. 234 

17 Αναφέρεται στο βιβλίο της Α. Τα­
μπάκη, Η νεοελληνική δραματουρ­
γία και οι δυτικές της επιδράσεις 
(18ος-19ος αι.). Μια συγκριτική 
προσέγγιση, Αθήνα 1993, σελ. 27. 

18 Εκτός από όσα γράφει ο Κ. Θ. Δη­
μαράς (Ελληνικός Ρωμαντισμός, 
Αθήνα 1982, ευρετήριο) υπάρχει 
μόνο μια στοιχειώδης βιογραφία 
του Π. Λιούφη, Ιστορία της Κοζά­
νης, Αθήνα 1924, σελ. 292 εξ. Ανα­
γραφή των έργων του (κατά Ζαβί­
ρα, ό.π., σελ. 242 εξ.) υπάρχει στο 
Σπ. Λάμπρο, Νέος Ελληνομνήμων Γ 
(1913), σελ. 353 καθώς και στη βι­
βλιογραφική εργασία του Α. Graf, 
Κατάλογος της εν Βουδαπέστη Βι­
βλιοθήκης Γεωργίου Ζαβίρα, Βου­
δαπέστη 1935, σελ. 15. 

19 Κ.Θ. Δημαράς, Ελληνικός Ρωμαντι-
σμός ό.π., σελ. 50 (Κ. Οικονόμου, 
Γραμματικά 1817, σελ. κθΟ. 

20 Ακολουθούν ακόμα η Αρχαιολογία 
συνοπτική 1796 με λεπτομερειακή 
περιγραφή των Ολυμπιακών αγώ­
νων και των θεατρικών αγώνων της 
αρχαιότητας και ο πρώτος τόμ. της 
Περιηγήσεως του νέου Αναχάρσιδος 
1797 (Ζαβίρας, ό.π., σελ. 242 εξ.). 
Εκτός από αυτά τα λογοτεχνικά 
πονήματα φαίνεται πως έχει κατα­
γράψει και τις εντυπώσεις του ως 
γιατρού σε βιεννέζικο νοσοκομείο 
εκείνη την εποχή, το 1798 (Γ. Κα­
ράς, Οι θετικές-φυσικές επιστήμες 
στον ελληνικό 18ο αιώνα, Αθήνα 
1977, σελ. 80). 

21 Λεπτομερειακά Πούχνερ, «Μεθοδο­
λογικοί προβληματισμοί», ό.π., σελ. 
233 εξ. και G. Veloudis, Germano-
graecia. Deutsche Einflüsse auf die neu­
griechische Literatur 1750-1944, Am­
sterdam 1983, σελ. 52 εξ., I l l , 116, 
536 και pass. 

22 Γ. Λαδάς/Α. Χατζηδήμος, Ελληνική 
βιβλιογραφία των ετών 1796-1799, 
Αθήνα 1973, σελ. 35 εξ., αρ. 30. 

23 Ζαβίρας, ό.π., σελ. 243, έκδοση 
Βιέννη 1796. 

24 Συστηματική σύγκριση Πούχνερ, 
«Μεθοδολογικοί προβληματισμοί», 
ό.π., σελ. 238 εξ. 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ιι (2οοο) 



58 ΒΑΛΤΕΡ ΠΟΥΧΝΕΡ 

25 Πούχνερ, ό.π., σελ. 241. 
26 Έχει συνθέσει συνολικά 107 όπερες 

από τις οποίες σώζονται 47 (για βι­
βλιογραφία βλ. Πούχνερ, ό.π., σελ. 
241 εξ.). 

27 Βιβλιογραφία για τις δύο εκδοχές 
Πούχνερ, ό.π., σελ. 242 εξ. 

28 Μόλις στον 20ό αιώνα προτιμάται 
από την τρίπρακτη γαλλική εκδοχή. 
Ο Hector Berlioz το 1859 προσπάθη­
σε να συγκεράσει και τις δύο εκδο­
χές. 

29 G. Zechmeister, Die Wiener Theater 
nächst der Burg und nächst dem 
Kärntnerthor von 1747 bis 1776, 
Wien/Köln/Graz 1971, σελ. 248 εξ., 
483. 

30 Λεπτομερειακά στοιχεία στον Πού­
χνερ, «Μεθοδολογικοί προβληματι­
σμοί», ό.π., σελ. 246 εξ. 

31 Η πιο γνωστή είναι «Orpheus und 
Euridice oder So geht es im Olymp 
zu» του Meisl 1813 (βλ. Ο. Rommel, 
Die Alt-Wiener Volkskomödie, Wien 
1952, σελ. 645 εξ.). 

32 A.B.Marx, Gluck und die Oper, 2 τόμ., 
Leipzig 1862, τόμ. Α', σελ. 303. 

33 Κατά την παραμονή του στο Παρίσι 
1750-60 ο Calzabigi γράφει έναν 
πρόλογο σε έκδοση των έργων του 
Μεταστάσιου το 1755 («Disertazione 
su le poesie drammatiche del sig. 
Abate Pietro Metastasio»), όπου με 
λεπτή ειρωνεία κριτικάρει τους στε­
ρεότυπους χαρακτήρες και τις στε­
ρεότυπες σκηνικές καταστάσεις των 
έργων του Μεταστάσιου (βλ. Α. 
Csampai/D.Holland, Claudio Monte­
verdi Orfei, Christoph Willibald Gluck 
Orpheus und Eurydike. Texte, Materia­
lien, Kommentar, Reinbek 1988, σελ. 
175 εξ.). 

34 G. Casanova, Geschichte meines Lebens, 
Berlin 1895, 10η έκδοση, σελ. 251. 

35 Ο Σακελλάριος δημοσιεύει το 1796 
την «Αρχαιολογίαν συνοπτικήν των 

Ελλήνων», όπου πραγματεύεται 
εκτενώς το θέμα των Ολυμπιακών 
αγώνων (σελ. 158 εξ.). 

36 Βλ. Β. Πούχνερ, «Ρήγας και το Θέ­
ατρο», στον τόμο: Ιστορικά νεοελ­
ληνικού θεάτρου, Αθήνα 1984, σελ. 
109 εξ. 

37 Ζαβίρας, ό.π., σελ. 198, Λαδάς/Χα-
τζηδήμος, ό.π., αρ. 9. 

38 Για τη βασιμότητα των πληροφο­
ριών του Ζαβίρα βλ. Πούχνερ, «Με­
θοδολογικοί προβληματισμοί», ό.π., 
σελ. 249 εξ. 

39 «Την άλλη μέρα, έκανα τη γνωρι­
μία με το γιατρό του τόπου, τον Γε-
ώργιον Σακελλάρην, άνθρωπο φωτι­
σμένο, που έχει σπουδάσει στη 
Βιέννη και είχε μεταφράσει στα 
σύγχρονα ελληνικά αρκετούς τό­
μους απ' τα Ταξίδια του νέου Ανά­
χαρση. Μας έδειξε διάφορα αρχαία 
νομίσματα... Δεν θα μπορούσα να 
πω ως ποιο σημείο είχα συγκινηθεί 
απ' την ανησυχία των νεαρών μας 
Ελλήνων. Έχουνε στήσει στην πόλη 
τους, με μερικούς άλλους φίλους, 
ένα θεατράκι φιλικό, όπου ανέβα­
σαν, όπως παντού στον πολιτισμένο 
κόσμο, το Μισαθρωπία και μετά­
νοια, του Kotzebue, ο οποίος, όπως 
και παντού αλλού κάνει με το έργο 
του αυτό να εκρέουν κρουνοί δα­
κρύων και επικρίσεων» (J. L. S. 
Bartholdy, Ταξιδιωτικές εντυπώσεις 
από την Ελλάδα 1803-1904, μτφρ. 
Φ. Κονδύλης, Αθήνα 1993, σελ. 67-
68). 

40 Βλ. κυρίως Κ. Θ. Δημαράς, «Επα­
φές της νεώτερης ελληνικής λογοτε­
χνίας με την αγγλική (1780-1821)», 
Ελληνικός Ρωμαντισμός, ό.π., σελ. 
21-42, ιδίως σελ. 31 εξ. και «Οι νύ­
χτες του Γιουνγκ στην Ελλάδα του 
1817», στον ίδιο τόμο, σελ. 43-60. 

41 Ποιημάτια, ό.π., σελ. 125. 
42 Ποιημάτια, ό.π., σελ. 19 εξ. 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ιι (2000) 



Ο ΟΡΦΕΑΣ ΣΤΗ ΝΕΟΕΛ 

Πούχνερ, «Μεθοδολογικά προβλή­
ματα», ό.π., σελ. 250 εξ. 
Ποιημάτια, ό.π., σελ. 23. 
Για την εργογραφία και κριτικο-
γραφία του Σικελιανού βλ. τις εξής 
βιβλιογραφίες: Γ. Κ. Κατσίμπαλης, 
Βιβλιογραφία Α. Σικελιανού, Αθήνα 
1946* Φ. Γιοφύλλης, «Συμπλήρωση 
στη βιβλιογραφία Α. Σικελιανού», 
Ο Βιβλιόφιλος 5 (1951), σελ. 6· Γ. 
Κ. Κατσίμπαλης, «Συμπλήρωμα Βι­
βλιογραφίας Α. Σικελιανού», Νέα 
Εστία 52 (1952), σελ. 218-244· Γ. 
Π. Σαββίδης, «Βιβλιογραφία στο 
Σικελιανό (1909-1945)», Ηώς 103-
107 (1967), σελ. 305-336· Μ.Καρπό-
ζηλου, Αφιερώματα περιοδικών. 
Συμβολή στην καταγραφή τους 
(1880-1980), Αθήνα 1982, σελ. 56· 
Δ. Δασκαλόπουλος, «Βιβλιογραφικά 
Έτους Σικελιανού», Διαβάζω 46 
(Σεπτ.-Οκτ. 1981)· του ίδιου, Βι­
βλιογραφικά Σικελιανού (1980-
1982), Αθήνα 1983· Ι. Μ. Χατζηφώ-
της, «Εργογραφία - Βιβλιογραφία 
Αγγέλου Σικελιανού 1953-1983», 
Σικελιανός 1884-1951, Αθήνα, 
Εταιρεία Λευκαδικών Μελετών 
1981· Θ. Ξύδης, «Δημήτρη Δασκα-
λόπουλου: "Βιβλιογραφικά Σικελια­
νού (1980-1982)"», Νέα Εστία 113 
(1983), σελ. 549-550. 
Η αρχαία τραγωδία προβληματίζει 
επανειλημμένως το Σικελιανό σε 
δοκίμια του. Βλ. σε επιλογή: «Τα 
προσωπεία στην τραγωδία του 
Προμηθέα Δεσμώτη» (1962) (Πεζός 
Αόγος Β' Δελφικά (1921-1951), 
Αθήνα 1980, σελ. 47 εξ.), «Η Δελφι­
κή προσπάθεια. Διευκρινίσεις και 
προεκτάσεις» (1927-1932)' (ό.π., 
σελ. 112-116)· «Το πρόβλημα της 
Μουσικής και του Χορού στο 
Αρχαίο Δράμα: δύο άρθρα» (1931) 
(ό.π., σελ. 309-321), «Για τη διδα­
σκαλία της αρχαίας τραγωδίας» 

[ΝΙΚΗ ΔΡΑΜΑΤΟΥΡΓΙΑ 5 9 

(1931) (Πεζός Λόγος Γ (1928-
1938), Αθήνα 1981, σελ. 126-130), 
«Η διδασκαλία της Εκάβης» (1943) 
(Πεζός Λόγος Δ' (1940-1944), Αθή­
να 1983, σελ. 91-96). Επίσης Εύα 
Σικελιανού, «Η Τραγωδία κατά Σι-
κελιανόν», Θέατρο 11 (Σεπτ.-Οκτ. 
1963), σελ. 67-68. 

47 Το θέμα της αρχαιογνωσίας του Σι­
κελιανού έχει διερευνηθεί ικανοποι­
ητικά μόνο για το Λυρικό Βίο. Βλ. 
Α. Κ. Φυλακτός, Ο αρχαιοελληνικός 
μύθος στο Λυρικό Βίο. Συμβολή στη 
μελέτη των πηγών και της ποιητικής 
του Αγγέλου Σικελιανού. Διδακτορι­
κή διατριβή, Λευκωσία 1982 (σελ. 
182 αναφορά στις τραγωδίες του 
Ευριπίδη). Βλ. και του ίδιου του 
Σικελιανού «Στοχασμοί γύρω στην 
ιδέα της Αναγέννησης της τραγω­
δίας» [αποσπάσματα από τον 
ασυμπλήρωτο πρόλογο στη Θυμέ­
λη]. (Θυμέλη Α', Πρόλογος, Αθήνα 
1971, σελ. 9-23). Η πρόσληψη και 
μελέτη αρχαίων μυστηρίων συσχετί­
ζεται και με σύγχρονα κινήματα, 
όπως το «ανθρωποσοφιστές» κτλ. 
(βλ. για τη βιβλιοθήκη του Α. Σικε­
λιανού Λ. Παπαδάκη, «Τα Ευρεθέ­
ντα της Βιβλιοθήκης των Δελφών του 
Αγγέλου και της Εύας Σικελιανού», 
Επετηρίδα Εταιρείας Λευκαδικών 
Μελετών Ε', 1995, σελ. 333-406). 
Στον ορφισμό και στα αρχαιοελληνι­
κά μυστήρια αναφέρονται και μια 
σειρά από δοκίμια* σε επιλογή: «Τ' 
αετώματα της Ολυμπίας» (1928) 
(Πεζός Λόγος Α, σελ. 163-178), 
«Προανάκρουσμα» (1921), «Πρώτες 
Δελφικές Εορτές (1926-1927)», «Η 
Δελφική Προσπάθεια: Διευκρινίσεις 
και προεκτάσεις» (1930-1936) (Πε­
ζός Λόγος Β', σελ. 13-21, 23-54, 55-
222, 223-242 και 243-429 αντίστοι­
χα), και «Η Ελευσίνια Διαθήκη» 
(1935) (Πεζός Αόγος Γ, σελ. 45-93). 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ιι (2000) 



6ο ΒΑΛΤΕΡ 

Για την αρχαιογνωσία του Σικελια­
νού βλ. επίσης: Κ. Θ. Δημαράς, «Ο 
Σικελιανός είναι μέσα στην ελληνική 
παράδοση», Νέα Εστία 52 (Χρι-
στόμ. 1951), σελ. 31-36· Θ. Ξύδης, 
«Ο Σικελιανός και ο αρχαίος μύ­
θος», ό.π., σελ. 37-47· Τ. Δόξας, 
«Ο Σικελιανός και η Ολυμπία», 
ό.π., σελ. 199 εξ.· Μ. Αυγέρης, Α. 
Σικελιανός, Αθήνα 1952, σελ. 106-
116· Ν. Λούβαρις, «Ο Σικελιανός 
και η θρησκεία», Νέα Εστία 54 
(1953), σελ. 954-963· Τ. Δημόπου-
λος, «Το πνεύμα της Ολυμπίας και 
ο Δελφισμός του Σικελιανού», Νέα 
Εστία 84 (1968), σελ. 924-932· Ph. 
Sherrard, «Άγγελος Σικελιανός», 
(μτφρ. Σ. Σκοπετέα), Δοκίμια για 
το νέο ελληνισμό, Αθήνα 1971, σελ. 
196-293· Ε.Π. Παπανούτσος, «Σικε­
λιανός», Παλαμάς, Καβάφης, Σικε­
λιανός, Αθήνα 1977, σελ. 233-280· 
Ρ. Φράγκου-Κικίλια, «Τρία σονέτα 
του Σικελιανού και ο Πλούταρχος», 
- Κότινος στον Άγγελο Σικελιανό. 
Τριάντα χρόνια από το θάνατο του, 
Τετράδια Ευθύνης 11, Αθήνα 1980, 
σελ. 147-160· Τ. Δημόπουλος, Σικε­
λιανός ο Ορφικός, Αθήνα 1981 (ιδίως 
σελ. 99-105)· Ε. Λαδιά, « 0 Άγγελος 
Σικελιανός και η Αρχαία Ελλάδα», 
Ποιητές και αρχαία Ελλάδα (Σικελια­
νός - Σεφέρης - Παπαδίτσας), Αθήνα 
1983, σελ. 11-63· Π. Πρεβελάκης, Σι­
κελιανός, Αθήνα 1984, σελ. 86 εξ· D. 
Ricks, «Σικελιανός», Η σκιά του 
Ομήρου, μτφρ. Α. Παρίση, Αθήνα 
1993, σελ. 86-119· Ε. Κήλυ, «Σικε­
λιανός: η μεγαλόπρεπη φωνή» και 
«Ο Σικελιανός και η ελληνική μυθο­
λογία», Μύθος και φωνή στη σύγ­
χρονη ελληνική ποίηση, μτφρ. Σ. 
Τσακνιάς, Αθήνα 1987, σελ. 63-77 
και 79-91 κτλ. 

48 Στρέφεται με θυμό ενάντια στη 
«μουσειακή» χρήση του Μύθου 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ιι (2οοο) 

ΠΟΥΧΝΕΡ 

(Πεζός Λόγος Β' σελ. 216) και πρε­
σβεύει μια δημιουργική χρησιμοποί­
ηση της μυθολογίας (σε άρθρο του 
«Εισαγωγή στο καλλιτεχνικό έργο 
του κυρίου Conrad Westpfahl και το 
ποιητικό της κυρίας Inge West­
pfahl», Πεζός Λόγος Γ, σελ. 133-
141)· τη χρησιμοποίηση της μυθολο­
γίας ως ρητορικού σχήματος ή με­
ταφορικού στολίσματος απορρίπτει 
ως «πλήγμα φριχτό σ' ολόκληρη την 
ιστορία του ανθρωπίνου πνεύμα­
τος» (ό.π., σελ. 139, Χασάπη-Χρι-
στοδούλου, ό.π., σελ. 576). 
Για το θέατρο του Σικελιανού βλ. 
σε επιλογή: Σ. Καραντινός, « 0 Σι­
κελιανός και η σύγχρονη τραγω­
δία», Ελεύθερα Γράμματα, περ. Β' 
(15.10.1947), σελ. 186 εξ.· Μ. Αυ­
γέρης, Άγγελος Σικελιανός, Αθήνα 
1952, σελ. 51-56 (Έλληνες λογοτέ­
χνες, Αθήνα 1982, σελ. 133-220]· Π. 
Χάρης, «Οι τραγωδίες του Σικελια­
νού», Νέα Εστία 52 (Χριστόμ. 
1952), σελ. 214-217· Τ. Μπάρλας, 
«Άγγελος Σικελιανός», Νέα Εστία 
69 (1961), σελ. 709 εξ.· Σ. Καρα­
ντινός, Σαράντα χρόνια θέατρο III, 
Αθήνα 1971, σελ. 82-87· Θ. Ξύδης, 
«Η " Σ ί β υ λ λ α " και οι άλλες τραγω­
δίες του Σικελιανού», Νέα Εστία 78 
(1965), σελ. 1244-1246· του ίδιου, 
Άγγελος Σικελιανός, Αθήνα 1973, 
σελ. 156-187· Μ. Λυγίζος, Το νεοελ­
ληνικό πλάι στο παγκόσμιο θέατρο, 
τόμ. Α ; Αθήνα 1980, σελ. 289-294· 
Π. Χάρης, «Οι τραγωδίες του Αγγέ­
λου Σικελιανού», Νέα Εστία 109 
(1981, σελ. 678-682 και 127 (1990), 
σελ. 234-239* Σικελιανός. Η συνά­
ντηση των Δελφών. Τριάντα χρόνια 
από το θάνατο του, Αθήνα 1982, 
σελ. 56-84· Α. Bacopoulou-Halls, 
Modern Greek Theater: Roots and 
blossoms, Αθήνα 1982, σελ. 96-99 
κτλ. Για την ανάλυση των υπόλοι-



Ο ΟΡΦΕΑΣ ΣΤΗ ΝΕΟΕΛΛΗΝΙΚΗ ΔΡΑΜΑΤΟΥΡΓΙΑ 6ι 

πων αρχαιόμυθων τραγωδιών του 
Σικελιανού βλ. Χασάπη-Χριστοδού-
λου, ό.π., σελ. 577 εξ., 584 εξ., 586 
εξ., 592 εξ. 

50 Σημειώνει η Εύα Σικελιανού σχετι­
κά: «Ο Έλληνας στρατηγός που δι­
εύθυνε τα στρατεύματα των συνό­
ρων Θράκης και Μακεδονίας μάς 
κάλεσε να οργανώσουμε μια γιορτή 
για το στρατό. Γι' αυτούς ο Σικε­
λιανός έγραψε το δράμα. Μπορού­
σε να ονομαστεί ο " Τελευταίος 
Ορφικός Δείπνος". Ο Ορφέας προ­
βλέπει το θάνατο του και μαζί με 
τους μαθητές του αναθυμάται περι­
στατικά της κοινής ζωής τους» (Ε. 
Σικελιανού, «Ο ποιητής Άγγελος Σι­
κελιανός», Νέα Εστία 38, 1945, σελ. 
1076). Βλ. επίσης Γ. Πράτσικας, «Ο 
Σικελιανός πάντα ζωντανός», Νέα 
Εστία 54 (1953), σελ. 967. 

51 Η γαλλική μετάφραση είναι ανώνυ­
μη: Angelos Sikealianos. Le Dernier 
Dithyrambe Orphique ou Le Dithyrambe 
de la Rose, Editions «Pyrsos» S.A., 
Athènes 1933 (Κατσίμπαλης, Βι­
βλιογραφία, αρ. 48). Τάκης Δημό-
πουλος, Ο Διθύραμβος του Ρόδου 
του Σικελιανού. Κείμενο - Σημειώ­
ματα - Επιλεγόμενα, Έκδοση «Κύ­
κλου», Αθήνα 1934 (Κατσίμπαλης, 
ό.π., αρ. 22)· ο ίδιος αργότερα επι­
χειρεί και πληρέστερη προσέγγιση 
(Τ. Δημόπουλος, Σικελιανός ο Ορφι­
κός, Αθήνα 1981, σελ. 40-52). Η αγ­
γλική μετάφραση είναι του Ted 
Shawn, The Dithyramb of the Rose. By 
Angelo Sikelianos. [1939] (Κατσίμπα­
λης, ό.π., αρ. 49* αποσπάσματα αγ­
γλικής μετάφρασης του France 
C.Waldman στο περιοδικό Athene 4, 
1943, σελ. 31-35 στο Σικάγο - Κα­
τσίμπαλης, ό.π., αρ. 371). Το έργο 
συμπεριλαμβάνεται στον τόμο Θυ­
μέλη, Αθήνα 1950, σελ. 7-37 και στη 
σχολιασμένη έκδοση του Γ. Σαββί­

δη Θυμέλη Α' (Άπαντα VIII), Αθήνα 
1971, σελ. 25-58. 
Π.[αράσχος Κ.], «Αγγέλου Σικελια­
νού: "Ο Τελευταίος Ορφικός Διθύ­
ραμβος ή Ο Διθύραμβος του Ρό­
δου", Νέα Εστία 12 (1932), σελ. 
1276 εξ.· L. Roussel, «Le dernier 
Dithyrambe Orphique ou Le 
Dithyrambe de la Rose», Libre 
(Apr.-Mai 1933), σελ. 1009· Ιόνιος 
Ανθολογία, 1 (Μάρτ. 1933), σελ. 37-
39 (απόψεις των Κ. Τσάτσου, Κ. 
Παλαμά, Ι. Γρυπάρη, S.Baud-Bovy, 
Δ. Ν. Παπά, Α. Χόρβαρτ, Τ. Δημό­
πουλου και Ε. Clément), σσ.44-46 
παρουσίαση του έργου από τον Τ. 
Άγρα* Φ. Λεμπέσγκ, «Ο "Διθύραμ­
βος του Ρόδου" του Αγγέλου Σικε­
λιανού και η Δελφική Ιδέα», Τα 
Νέα Γράμματα 1 (1935), σελ. 114-
117* Κ. Παλαμάς, «Απόκριση σε 
κάποια ερωτήματα» (1935), Άπα­
ντα, τόμ. 14, σελ. 351· Ε. Π. Παπα­
νούτσος, «Το πνευματικό κλίμα της 
σικελιανικής ποίησης», Αγγλοελληνι­
κή Επιθεώρηση 2 (1946-47), σελ. 
170 εξ. (Παλαμάς, Καβάφης, Σικε­
λιανός, Αθήνα 1977, σελ. 268 εξ.)· 
Ph. Sherrard, Δοκίμια για το νέο ελ­
ληνισμό, Αθήνα 1971, σελ. 267-270, 
272 εξ., 279 εξ. Βλ. επίσης Μ. Αυ­
γέρης, Άγγελος Σικελιανός, Αθήνα 
1952, σελ. 57-61· Θ. Ξύδης, Άγγε­
λος Σικελιανός, ό.π., σελ. 157-160· 
Μ. Δ. Κλάρας, «Ο δραματικός Σι­
κελιανός», Δοκίμια, Αθήνα 1967 
σελ. 139 εξ.· Τ. Αδάμος, Η λογοτε­
χνική κληρονομιά μας, βιβλίο Β', 
Αθήνα 1980, σελ. 53- 75 κτλ. 
«Στα 1934 [=1932] φάνηκε "Ο διθύ­
ραμβος του Ρόδου", ποίημα του 
Αγγέλου Σικελιανού, που για κεί­
νους που θεωρούν και που πιστεύ­
ουν την ποίηση μυστική και σιβυλ­
λική εικονογραφία κάνει το ποίημα 
τούτο χάρισμα ασύγκριτο, μπροστά 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ιι (2οοο) 



62 Β Α Λ Τ Ε Ρ 

στην άλλη ποικιλώνυμη εσοδεία των 
στιχουργημάτων του χρόνου τούτου 
και ικανή να πλουτίση την ποίηση 
μας μοναδικά και αξιοζήλευτα. Το 
ποίημα του Σικελιανού συνεχίζει με 
το μύθο και με την ποίηση την 
πρωτοβουλία και την ενέργεια που 
έλαβε ο ποιητής του στην πράξη 
για την εξέλιξη και την πραγματο­
ποίηση της δελφικής ιδέας. Το ποί­
ημα τούτο που η συμβολική του 
-γλώσσα και παράσταση π α ρ ' όλη 
την παιανική του διθυραμβική και 
δραματογραφική λαμπρότητα που 
του δίνει ο στίχος και η γλώσσα 
απελπίζει όσους είναι προσοικειω-
μένοι με την αφέλεια και με τη λαϊ­
κότητα του Λόγου και σ' αυτή τη 
λεπτεπίλεπτη και την αριστοκρατι­
κή ονομαζόμενη τέχνη. Ευτυχώς τα 
πεζά σημειώματα του ποιητή και τα 
σοφά κριτικά Επιλεγόμενα του 
κ.Τάκη Δημόπουλου βοηθούν και 
οπωσδήποτε διαφωτίζουν την ερμη­
νεία στον αναγνώστη που ενδιαφέ­
ρεται» (Άπαντα, τόμ. 14, σελ. 351). 
0 Παλαμάς αντιμετωπίζει το έργο 
τελείως ως ποίημα. Σε επιστολή 
του προς το Σικελιανό (αποσπά­
σματα στην Ιόνιο Ανθολογία, Μάρτ. 
1933, σελ. 38 και Νέα Εστία 52, 
Χριστ. 1952, σελ. 136) συγκρίνει το 
έργο με το ποίημα «Δελφικός Λό­
γος» (1927). « 0 "Διθύραμβος του 
Ρόδου" με φέρνει ξανά στο ίδιο 
θάμβος, όμως με σημαντική διαφο­
ρά. 0 μύθος του σα να μας έρχεται 
από τα βάθη των αιώνων, όπου 
κρυβόταν θαμμένος, ξεσκέπαστος 
από σε, ξεκαθαρισμένος. Το σύμβο­
λο με κάποιαν αγαλματένια πλαστι­
κότητα. Χυμένη στη μεθυστική του 
μεγαλοπρέπεια μια νηφάλια απλό-
της νεοφώτιστη, θα την έλεγα. Το 
χορευτή Διθύραμβο μια συμμετρία 
τον κρατά. Και μ' ένα σα γαληνό 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON u (2000) 

ΠΟΥΧΝΕΡ 

χαμόγελο μας προσφέρει το εκατό­
φυλλο Ρόδο για το "κορφοβούνι" 
"δίχως οργή αλαφρός, γαλήνιος, μό­
νος"... 0 στίχος σου, μυσταγωγός, 
θαυματουργεί» (Κ. Παλαμά, Αλλη­
λογραφία. Εισαγωγή - φιλολογική 
επιμέλεια - σημειώσεις Κ. Γ. Κασί-
νη, τόμ. Γ (1929-1941), Αθήνα 
1981, σελ. 134, αρ. 470). Για άλλες 
αναφορές στο έργο βλ. Β. Πούχνερ, 
Ο Παλαμάς και το θέατρο, Αθήνα 
1995, σελ. 694 εξ., σημ. 1307. 

54 Για την έννοια της «μονολογικότη-
τας» και «διαλογικότητας» στην 
ανάλυση δραματικών έργων βλ. Β. 
Πούχνερ, «Μονόλογος και διάλογος 
στην κλασικίζουσα δραματουργία 
του 17ου και 18ου αιώνα. Πορίσμα­
τα ποσοτικών προσεγγίσεων στη 
δραματουργική ανάλυση», στον τό­
μο: Μελετήματα θεάτρου. Το Κρητι­
κό θέατρο, Αθήνα 1991, σελ. 211-
260, ιδίως σελ. 213 εξ. 
Λεπτομερειακή ανάπτυξη του π ε ­
ριεχομένου του έργου βρίσκουμε 
στη διατριβή της Χασάπη-Χρίστο-
δούλου: « 0 Ορφέας αποχαιρετά 
τους μαθητές του, ονομάζοντας 
τους Ορφανούς, " γ ι α να 'ναι στη 
μοναξιά που θα 'ρτει αντρειωμέ­
νοι", και τους εξομολογείται σχετι­
κά με τη μυστική κληρονομιά που 
πρόκειται να τους αφήσει. 0 Α' Κο­
ρυφαίος, αφού δηλώσει την υπακοή 
όλων τους, τον ρωτά για την α π ό ­
φαση του να τους εγκαταλείψει. 0 
Ορφέας τον επιπλήττει, γιατί δει­
λιάζει στο χωρισμό... Στη συνέχεια 
τους λέει ότι τους διάλεξε ανάμεσα 
σε ένα αμέτρητο πλήθος ανθρώπων, 
γιατί "μες στο ρέμα / των άλλων, 
εφαντάζαν σαν οι βράχοι" (στ. 127-
128). 0 Β' Κορυφαίος κατόπιν διη­
γείται πώς τον συνάντησαν να κοι­
μάται μέσα στη σπηλιά του, σφίγ­
γοντας στο στήθος του ένα εκατό-



Ο ΟΡΦΕΑΣ ΣΤΗ ΝΕΟΕΛΛΗΝΙΚΗ ΔΡΑΜΑΤΟΥΡΓΙΑ 63 

φύλλο μεγάλο ρόδο. Ο Α' Κορυφαίος 
συνεχίζει τη διήγηση: ο ίδιος τον κέ­
ντησε με το δόρυ, ο γλυκός όμως 
πόνος πήγε τον Ορφέα πιο κοντά 
στην ψυχή του. Όταν ξύπνησε και 
τους κάλεσε κοντά του, ύψωσε το 
Ρόδο στον Ήλιο και Του ζήτησε να 
του δώσει το Άγιο Μυστήριο για να 
το φανερώσει στους επισκέπτες 
του. / Ο Ορφέας τον διακόπτει για 
να τους ανακοινώσει ότι ο ίδιος για 
τελευταία φορά θα ξυπνήσει μέσα 
τους την τέλεια Μνήμη. Αφού 
απευθυνθεί στον Ήλιο, προσεύχεται 
στη Μάνα-Νύχτα, από την οποία 
κατάγεται, να του δώσει τη δύναμη 
να βάλει στις ψυχές των μαθητών 
του το Μυστήριο του Ρόδου, "φέρ­
νοντας τους, / σκαλί-σκαλί απ' τη 
βάση του ώς την άγια / κορφή"... 
(στ. 313-315). Το πρώτο σκαλί το 
χτίζει η Δήμητρα, είναι το Στάχυ το 
Μυστικό της Ελευσίνας, απέναντι 
στο οποίο όλοι είναι ίσοι. Το δεύτε­
ρο είναι το Κλήμα και παραστάτης 
του ο Διόνυσος, που κερνά την Άγια 
Μέθη από το χέρι των Μουσών, μέ­
χρι που όλα σμίγουν "ψυχή και σώ­
μα, αίμα και πνέμα, εχθρότη / και 
αγάπη, λαούς με λαούς, τόπους με 
τόπους, / με τη ζωή το θάνατο, τους 
αιώνες / με τους αιώνες..." (στ. 
370-373) ώς το τρίτο σκαλί, το εκα­
τόφυλλο Ρόδο, όταν πια οι πιστοί 
μπαίνουν "στον κύκλο όπου κ' η πί­
στη περισσεύει" (στ. 377). Στη συ­
νέχεια τους θυμίζει ότι ένας τους 
ζήτησε να δώσουν το Ρόδο στους 
λαούς... και ότι κάποιος άλλος πρό­
τεινε να φυτέψουν το Ρόδο στην 
Ελλάδα. Από τότε ορμήσανε όλοι 
μαζί σε κοινούς αγώνες, ακολου­
θούμενοι από πλήθη, που έσπαζαν 
τα δεσμά της τυραννίας, · και βασι­
λιάδες, στους οποίους ο Ορφέας 
έδειχνε τα αστέρια σαν κόσμους 

για να καταχτήσουν. Ο Λόγος του 
Δασκάλου διαδόθηκε σε όλη την 
Ελλάδα, μέχρι που φτάσανε στους 
Δελφούς. Εκεί κάλεσαν σε ενότητα 
πρώτα τα σκορπισμένα μέλη της 
Ελλάδας και κατόπιν τα σκορπι­
σμένα μέλη όλου του κόσμου, όμως 
"όχι για πλούτη, όχι για μάταιη δό­
ξα / δική μας, μα για λίγη μόνο 
δάφνη, / δική Σου δόξα Απόλλωνα, 
για λίγο / μονάχα αγρίλι, τη δική 
Σου δόξα, / Μητέρα Γη..." (στ. 
509-513). / Στο τέλος ο Ορφέας 
τους πληροφορεί για το λόγο της 
αποχώρησης του και τους παραδί­
δει το νόμο, τον οποίο επίσης είχε 
παραδώσει μαζί με το Μέτρο, το 
Ρυθμό και το Ρόδο στους Ιερείς των 
Δελφών... Τους εξολομολείται ότι 
πρέπει να πάει στην κορυφή του 
Παγγαίου, γιατί κανένας δε θα πάει 
μετά απ' αυτόν, μολονότι γνωρίζει 
ότι οι Μαινάδες θα του πάρουν το 
Ρόδο να το ξεφυλλίσουν, σκορπίζο­
ντας τα φύλλα του, ενώ τον ίδιο θα 
τον χρησιμοποιήσουν σφάγιο στο 
όργιο τους. / Θέλει να τους αφήσει 
το Ρόδο ως "πηγή της τέλειας Μνή­
μης και του Πόνου / και του Σκο­
πού" (στ. 688-669). Τους διατάζει 
να σηκωθούν και να δώσουν τα χέ­
ρια για να στεριώσουν πάλι "τη μα­
γική ασύντριφτη αλυσίδα" (στ. 
694). Ο ίδιος θα τους παίζει τη Λύ­
ρα, καθώς εκείνοι θα χτυπούν τις 
ασπίδες χορεύοντας τον πυρρίχιο 
και θα τραγουδούν στη Νύχτα τον 
Όρκο: "το Ρόδο, ω Νύχτα, τούτο το 
ορφικό, / της πιο κρυφής φροντίδας 
μας το θρέμμα, / τ' ορκιζόμαστε, 
πάνω από ναούς, / να το ποτίσουμε 
όλοι μας το γαίμα, / για να το δώ­
σουμε αύριο στους λαούς" (στ. 
737-741)» (ό.π., σελ. 580 εξ.). 
Για την παράσταση σημειώνει ο 
ίδιος ο ποιητής: «Σ' αυτήν οι ρόλοι 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ιι (2000) 



g ΒΑΛΤΕΡ 

των δύο Κορυφαίων δεν απαγγέλ-
θηκαν σύμφωνα με το κείμενο, αλ­
λά μοιράστηκαν ανάμεσα σε όλα τα 
μέλη του Χορού. Μ' αυτό τον τρό­
πο το ποίημα, που έχει καθαρά 
θρησκευτικοκοινωνική ουσία, μας 
έδωσε την αφορμή να τονίσουμε τα 
πρώτα Λόγια του Χορού, ειπωμένα 
από τον Ορφέα: "Μια είν' η ψυχή 
και μια η καρδιά* ας μιλήσει" (Θυ­
μέλη, ό.π., σελ. 197). 0 Σικελιανός 
φρόντισε και για τη διαμόρφωση 
του χώρου: «Θα χτιστεί στο κοίλω­
μα του λόφου μια στρογγυλή ορχή­
στρα διαμέτρου 15-20 μέτρων» 
(Πεζός Λόγος Β', ό.π., σελ. 402 
εξ.). Την παράσταση είδε ο Γ. 
Πράτσικας (σε επιστολή του αναφέ­
ρει την αδιαφορία εκείνων στους 
οποίους απευθύνθηκε ο Σικελιανός 
για την παράσταση του έργου, βλ. 
Γ. Πράτσικας, «Ο Σικελιανός πάντα 
ζωντανός», Νέα Εστία 54, 1953, 
σελ. 967) και ο Θ. Ξύδης. Ο τελευ­
ταίος μάς περιγράφει τις εντυπώ­
σεις του: «Όμως τώρα που αναπο­
λούμε την παράσταση εκείνη, θυμό­
μαστε κάποια έντονα σημάδια της, 
που από τη μνήμη δεν μπορούν π ο ­
τέ να εξαλειφθούν: τη συναρπαστι­
κή είσοδο των ηθοποιών από τον 
απέναντι λόφο, τη συγκλονιστική 
επίκληση στον Ήλιο, που εκείνη την 
ημέρα έμεινε στη μνήμη μας περισ­
σότερο αττικός, την ωραιότητα του 
αθηναϊκού τοπίου, τη συνταραχτική 
συνομιλία του Ορφέα και του Α' και 
Β' Κορυφαίου, τη δυνατότητα των 
πλαστικών κινήσεων, τον γυμνασμέ­
νο και συντονισμένο χορό, μια διά­
θεση κι έναν παλμό που προκαλεί 
κάτι το ανερμήνευτο στο έργο αυ­
τό, μια δυναμική ζωή που την έχουν 
μόνο αρχαίες μορφές τέχνης, όπως 
ο διθύραμβος, και που γι' αυτό 
μπορούν να πλουτίσουν με τον τρό-

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ιι (2000) 

ΠΟΥΧΝΕΡ 

πο τους και το σύγχρονο πνεύμα. 
Ύστερα, στην ανάμνηση μας ιδιαί­
τερα υπογραμμίζονται τα γνήσια 
χειροκροτήματα του λαού σε κά­
ποια σημεία του "Διθυράμβου του 
Ρόδου", χωρίς κανένας να τα προ­
καλέσει...» (Ξύδης, Άγγελος Σικε­
λιανός, ό.π., σελ. 159). 

57 Οι ανόητες αυτές αποφάνσεις από 
ημιμορφωμένους και αυτόκλητους 
θεατρικούς «κριτικούς» αρχίζουν 
ήδη με την πρόσληψη της «Τρισεύ­
γενης» (βλ. Πούχνερ, Ο Παλαμάς 
και το θέατρο ό.π., σελ. 405-578). 
Ο Παλαμάς χαρακτηριστικά υπερα­
σπίζεται και τις Δελφικές Γιορτές το 
1927 και την εκφώνηση του «Δελφι­
κού Λόγου», που κάποιος κριτικός 
τον βρήκε σκοτεινό και ακατάλη­
πτο. Η επιτυχία, υπενθυμίζει ο Πα­
λαμάς, δεν είναι μόνο η συσσώρευ­
ση του κόσμου, αλλά βρίσκεται 
«στο ιδανικό που έξαφνα το βρί­
σκει, το εμπνέει, το απλώνει, και 
αγάλια αγάλια το δημιουργεί και 
μόνη στη σκέψη που φώτισε το 
πνεύμα ενός τέτοιου ποιητή· γιατί 
και τα ιδανικά δεν υπάρχουν, συ­
χνότατα, αλλά γίνονται» (Άπαντα, 
τόμ. 14, σελ. 215 εξ., ιδίως σελ. 
216). Και η αποστροφή της αναφο­
ράς τελειώνει χαρακτηριστικά « π α ­
λαμικά»: «Και το κυριώτατο: Δεν 
θα μπορέσουν να καταλάβουν ποτέ 
του είδους αυτού οι κριτικοί πως η 
επιτυχία του Δελφικού προσκυνή­
ματος είναι, ακριβώς, οι πεντακόσι­
οι στίχοι του "Δελφικού Λόγου", 
του ποιήματος που, σύγκαιρα, μας 
έδωκε στα 1927 ο Σικελιανός. Όλη 
αυτή η ιστορία είταν για να γραφή 
ένα ποίημα που βαρύνει περισσότε­
ρο από το υποβλητικό θέαμα του 
"Προμηθέως"» (σελ. 216). Ωστόσο 
ο τύπος της εποχής προέβαλε δεό­
ντως την παράσταση (Κατσίμπαλης, 



Ο ΟΡΦΕΑΣ ΣΤΗ ΝΕΟΕΛΛΗΝΙΚΗ ΔΡΑΜΑΤΟΥΡΓΙΑ 65 

ό.π., αρ. 959, 966, 970-76, 979-94, 
996-1019, 1022-23, 1025, 1033, 
1097) κι έδωσε ακόμα και οδηγίες 
στο κοινό (αρ. 992, 996). 

58 Βλ. Πεζός Λόγος Β', ό.π., σελ. 402 
εξ. 

59 Διαφωτιστική είναι η κριτική του Ά. 
Θρύλου, που ως εκπρόσωπος του 
αστικού δράματος είδε με επιφύλα­
ξη την απαγγελία του ποιήματος· 
ωστόσο παραδέχεται: «η Κα Σικε­
λιανού παρουσίασε ένα σπάνιο, ένα 
εξαίσιο θέαμα. Το έργο διατήρησε 
φυσικά όλα του τα ελαττώματα: 
την αοριστία του και το κουραστικό 
του μάκρος· αν όμως ο βερμπαλι-
σμός είχε συντομευθεί και η όλη 
παράσταση είχε διαρκέσει αντί μιά­
μιση ώρα τρία τέταρτα της ώρας, 
θα είχε μεταδοθεί πολύ έντονα ένας 
ενθουσιασμός και μια συγκίνηση. Η 
Κα Σικελιανού τόνισε τη λυρική 
διάθεση του ποιήματος... κατόρθω­
σε να εκφράσει με μελετημένες, 
αντιγραμμένες από αρχαία αγγεία, 
πολύ πλαστικές και αισθητικές στά­
σεις και κινήσεις, και με ρυθμικούς 
ωραίους χορούς, την έξαρση για το 
ρόδο-ιδανικό. Ένας χορός νέων, 
υπέροχα ντυμένος με κοστούμια 
που είχε υφάνει η ίδια η Κα Σικε­
λιανού, και τέλεια γυμνασμένος και 
συντονισμένος... πειθάρχησε στη 
σύλληψη και στη θέληση της Κας 
Σικελιανού και έδωσε στους θεατάς 
μια χαρά των ματιών και μιαν ανά­
ταση. Μερικές προπάντων εικόνες, 
όπως π.χ. η άφιξη των ηθοποιών 
από τον απέναντι λόφο, η επίκληση 
στον ήλιο, κι όλες όσες συνοδεύο­
νταν από μιαν ομαδική συναρπα­
στική απαγγελία, επιβλήθηκαν και 
γοήτεψαν σαν μια εξαΰλωση» (Ά. 
Θρύλος, Το Ελληνικό Θέατρο, τόμ. 
Α', Αθήνα 1977, σελ. 455-460). 
Υπήρχαν και κριτικές που απέρρι­

ψαν τελείως το εγχείρημα ως «την 
πιο γελοία αρχαιολατρεία, την πιο 
γελοία παρεξήγηση της αρχαιότη­
τας, τον ανοητότερο καθαρευουσια-
νισμό» (Δασκαλάκης, Κύκλος Β', 
τεύχ. 3, 1933, σελ. 131 εξ.) 
Χασάπη-Χριστοδούλου, ό.π., σελ. 
583. 

Χασάπη-Χριστοδούλου, ό.π., σελ. 
583 εξ. 

Θυμέλη, τόμ. Α', σελ. 27 εξ. 
Χασάπη-Χριστοδούλου, ό.π., σελ. 
583 εξ. 

Η ιδέα της ταύτισης Διονύσου και 
Χριστού είναι βέβαια του Νίτσε* 
πάντως το κλειδί για τη σωστή ερ­
μηνεία του δικτύου συμβόλων της 
ποίησης του Σικελιανού, αν πρέπει 
να ερευνήσουμε τις πνευματικές 
του καταβολές και τα πνευματικά 
ρεύματα από τα οποία επηρεάζε­
ται, βρίσκεται στη μελέτη της βι­
βλιοθήκης του στους Δελφούς (οι 
τόμοι ανέρχονται σήμερα σε 1.252 
και δίνουν μια πανοραματική ιδέα 
για τις γνώσεις του Σικελιανού, βλ. 
Παπαδάκη, ό.π.). 

Για το δραματικό έργο του Γιώργου 
Σκούρτη ακόμα δεν υπάρχει σφαι­
ρική μελέτη. Βλ. Γ. Μιχαηλίδης, Νέ­
οι Έλληνες θεατρικοί συγγραφείς, 
Αθήνα 1975, σελ. 123-130· Α. 
Bacopoulou -Halls, Modern Greek 
theater: Roots and Blossoms, Athens 
1982, σελ. 137-141· Β. Πούχνερ, 
Ελληνική Θεατρολογία, Αθήνα 1988, 
σελ. 355 εξ., 400, 418, 429 εξ. 
Στον τόμο: 11 μονόπρακτα, τρίτη 
έκδοση, Αθήνα, Κέδρος 1980, σελ. 
157-186. 

Λεπτομερειακή περιγραφή του πε­
ριεχομένου υπάρχει στην εργασία 
της Χασάπη-Χριστοδούλου: «Ο χο­
ρός των Νεκρών στον κάτω κόσμο 
αναφέρεται στη ματαιότητα των 
επίγειων αγαθών, καθώς περιμένει 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ιι (2000) 



66 ΒΑΛΤΕΡ ΠΟΥΧΝΕΡ 

να δικαστεί για πράξεις που, επει­
δή ήταν ανθρώπινες, τις θεωρεί 
αθώες. Αφού ο Χάρος, ο Θάνατος 
και ο Κέρβερος τον θέσουν υπό την 
επιτήρηση τους, έρχεται ο Ερμής 
και ανακοινώνει τη δίκη του Ορφέα 
και της Ευρυδίκης. Αναγγέλλει τα 
ονόματα των δικαστών και του συ­
νηγόρου και δίνει εντολή στις Ερι­
νύες για την προσαγωγή του κατη­
γορουμένου. Ο Ερμής βάζει τον 
Ορφέα να ορκιστεί και ο Μίνως τού 
ζητά τα στοιχεία του. Στη συνέχεια 
του απαγγέλλεται η κατηγορία: 
μπήκε "λάθρα και βιαίως εις το βα­
σίλειο του Κάτω Κόσμου, με σκο­
πούς συνωμοτικούς". Ο Ορφέας 
αρνείται να απαντήσει στην ερώτη­
ση που του υποβάλλει ο Ραδάμαν-
θυς για την πατρότητα του και, 
στην ερώτηση του Αιακού γιατί 
εγκατέλειψε τη βασιλεία, απαντά 
ότι προτιμούσε να διασκεδάζει τους 
ανθρώπους· όσο για την παραβίαση 
των συνόρων του Κάτω Κόσμου, 
μολονότι ήξερε ότι τιμωρείται με 
θάνατο, τη διέπραξε για να πάρει 
την Ευρυδίκη που οι δικαστές είχαν 
σκοτώσει* τέλος διαμαρτύρεται για 
τον εννεαήμερο εγκλεισμό του στα 
Τάρταρα. 0 χορός σύντομα αναφέ­
ρεται στα βασανιστήρια που υπο­
βάλλονται οι νεκροί. Στη συνέχεια, 
αφού μάθουν από τον Ορφέα το πε­
ριεχόμενο των σπουδών του — γ ν ώ ­
ση της ζωής και των ανθρώπων—, 
καλείται από το Ραδάμανθυ ο πρώ­
τος μάρτυρας κατηγορίας, η Διχό­
νοια. Αυτή κατηγορεί τον Ορφέα 
για μαύρη μαγεία και για διασπορά 
καινών δαιμονίων στην περιοχή της 
Θράκης, όπου καλούσε τα δένδρα 
και τα πουλιά, ακόμα και τις πέ­
τρες, να χτυπήσουν τον Άδη, τον 
Πλούτωνα και το Θάνατο. Επειδή ο 
Ορφέας αρνείται να απαντήσει στις 

κατηγορίες, ο Μίνως τον τιμωρεί με 
πρόστιμο για προσβολή του δικα­
στηρίου. Στη συνέχεια απαντά στις 
ερωτήσεις των δικαστών σχετικά με 
την Ευρυδίκη και ισχυρίζεται ότι τη 
σκότωσε ο Αρισταίος, βαλτός από 
τον Άδη, τον εραστή της Διχόνοιας. 
»Καλείται η επόμενη μάρτυς, η Λί­
μνη Λήθη, και με κινήσεις και εμ­
φάνιση ναρκομανούς προσπαθεί να 
θυμηθεί πότε ο Ορφέας τη διέσχισε, 
παίζοντας μουσική, και αρνήθηκε 
να πιει από το νερό της. 0 Ραδά-
μανθυς θεωρεί τον Ορφέα ένοχο για 
την άρνηση του και του απαγορεύει 
να διαμαρτυρηθεί. 0 Μίνως όμως 
του δίνει το λόγο και ο Ορφέας 
υποστηρίζει ότι δεν μπήκε στον 
Άδη από τη Λήθη αλλά από την 
Αχερουσία, και επικαλείται τη μαρ­
τυρία του Χάρου. 0 Χάρος δεν π ε ­
ριέχεται στον κατάλογο των μαρτύ­
ρων, καλείται όμως εκτάκτως και 
αρνείται ότι ο Ορφέας μπήκε στη 
βάρκα του. 0 Ορφέας αποδεικνύει 
την ψευτιά του. Οι Σωματοφύλακες 
ζητούν τότε να ριχθεί ο Ορφέας 
στον Άδη, δημιουργείται όμως ανα­
ταραχή και ο Μίνως διατάζει τη 
διακοπή της δίκης. 
»Ακολουθεί η παρέμβαση του Θεα­
τή που κάνει τους υπόλοιπους να 
δουν τα πράγματα από την εύθυμη 
πλευρά τους και τους παρουσιάζει 
τις αιτίες του θανάτου: τον Πόλεμο, 
την Πείνα, το Φόβο και το Χρόνο. 
Αφού οι τελευταίοι παρουσιάσουν 
ένα σύντομο παντομιμικό σκετς, οι 
άλλοι θεατές τους σκεπάζουν με 
μανία. Ένας από τους θεατές καλεί 
τους υπόλοιπους να δουν την εξα­
φάνιση του Άδη σε πανόραμα σινε­
μασκόπ. Παρουσιάζεται όμως η 
Θλίψη και τους ζητά κάτι εύθυμο. 
Οι θεατές παρασταίνουν διάφορους 
τρόπους θανάτου. 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ιι (2000) 



Ο ΟΡΦΕΑΣ ΣΤΗ ΝΕΟΕΛΛΗΝΙΚΗ ΔΡΑΜΑΤΟΥΡΓΙΑ 67 

»Ο Ερμής" ανακοινώνει τη συνέχιση 
της δίκης. Η Ερινύα προσάγει τον 
Ορφέα και την Ευρυδίκη, την οποία 
οι δικαστές απαγορεύουν στον 
Ορφέα να κοιτάξει, αν δε θέλει να 
τη χάσει. Την εξέταση της κατηγο­
ρουμένης αναλαμβάνει πρώτα ο Μί­
νως. Όταν στη συνέχεια κατηγορεί­
ται από το Ραδάμανθυ ως Μαινάδα 
και Νύμφη, που ξεσήκωσε εναντίον 
του Λυκούργου τους κατοίκους της 
πόλης των Ηδονών, η Ευρυδίκη αρ­
νείται την κατηγορία, επικαλούμενη 
την τυραννία του Λυκούργου, και 
υποστηρίζει το ξεθεμέλιωμα του 
Άδη. Στη συνέχεια, οι δικαστές λένε 
ότι η Ευρυδίκη εγκατέλειψε τον 
Ορφέα για χάρη του Αρισταίου, ενώ 
η Ερινύα κλείνει το στόμα της κα­
τηγορούμενης για να μην μπορεί να 
διαμαρτυρηθεί. 
«Αφού αιτιολογηθεί η απουσία του 
Απόλλωνα ως μάρτυρα υπερασπί­
σεως, καλείται ο Ύπνος, που υπο­
στηρίζει ότι η Ευρυδίκη είχε με τη 
θέληση της ερωτικές σχέσεις με τον 
Αρισταίο. Ο χορός των νεκρών, δια­
πιστώνοντας την αντιστροφή της 
τάξης, απαιτεί το ξεθεμέλιωμα του 
Άδη. Στη συνέχεια, ο Ύπνος κατα­
θέτει τη μαρτυρία του για τις πα­
ράνομες ερωτικές σχέσεις της Ευ­
ρυδίκης με το φίδι, παρά τη δια­
μαρτυρία του Ορφέα ότι αυτός δεν 
μπορεί να έχει αντίληψη. Το μίσος 
και το ψέμα πνίγουν τη φωνή της 
κατηγορούμενης. 
»Καλείται ο επόμενος μάρτυρας, ο 
Πόλεμος, που ισχυρίζεται ότι συνά­
ντησε τον Ορφέα να περπατά πάνω 
στα νερά του Πυριφλεγέθοντα, παί­
ζοντας μουσική, και στη συνέχεια 
διηγείται την αλήθεια για τα γεγο­
νότα: ο κατηγορούμενος είχε προ­
βάλει αντίσταση, αλλά τον άρπαξε 
ο Κέρβερος· ο ίδιος τον έδεσε και 

τον παρέδωσε στο Θάνατο* ο Θά­
νατος τον οδήγησε στον Τάρταρο. 
Στο τέλος όμως εξαναγκάζουν τον 
Πόλεμο να παραδεχτεί ότι ο Ορφέ­
ας έφτασε στον Άδη από τη Λήθη. 
0 Θάνατος αναφέρεται στην άρνη­
ση της Ευρυδίκης να πιει από το 
νερό της Λήθης και στην προπάθειά 
της να αφυπνίσει τους νεκρούς να 
κρατήσουν τη μνήμη τους μέχρι να 
έρθει ο Ορφέας, με αποτέλεσμα να 
αρχίσουν οι νεκροί να ζωντανεύουν 
και αυτοί να τους ξαναπεθαίνουν. 
0 Ορφέας λέει πως όλοι τον περί­
μεναν και ζητά τη μαρτυρία του 
Άνεμου και του Αρισταίου. 
»0 Ραδάμανθυς, σύμφωνα με τα 
στοιχεία της ακροαματικής διαδικα­
σίας, διαπιστώνει ότι οι κατηγορού­
μενοι συνωμότησαν κατά του Άδη, 
ιδιαίτερα ο Ορφέας, με όπλα του 
κύτταρα ζωής, μόρια ήλιου και το 
μουσικό του όργανο. 0 Αιακός ει­
σηγείται να ακούσουν τον Ορφέα 
να παίζει μουσική και, μολονότι ο 
Ραδάμανθυς το θεωρεί επικίνδυνο, 
ο Μίνως το επιτρέπει. Αρχίζει τό­
τε ο Ορφέας να παίζει και να τρα­
γουδά, χωρίς όμως να βγάζει ήχο, 
ενώ οι νεκροί, που τον παρακολου­
θούν με πάθος, σηκώνονται στο τέ­
λος φωνάζοντας και χειρονομώντας 
άγρια. Οι Ερινύες βγάζουν έξω τον 
Ορφέα και την Ευρυδίκη και οι σω­
ματοφύλακες διώχνουν τους νε­
κρούς. 
»Τέλος ο Ερμής απαγγέλλει την 
ενοχή των κατηγορουμένων, οι 
οποίοι όμως, μετά τη χάρη που 
τους δόθηκε από τον Πλούτωνα, 
μπορούν να εγκαταλείψουν αμέσως 
τον Κάτω Κόσμο. 0 Ορφέας και η 
Ευρυδίκη φεύγουν από τον Άδη, με 
την προϋπόθεση όμως να φτάσουν 
στον πάνω κόσμο ζωντανοί, αν ο 
Ορφέας δε γυρίσει να κοιτάξει τη 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ιι (2000) 



68 ΒΑΛΤΕΡ ΠΟΥΧΝΕΡ 

γυναίκα του. Πίσω από την Ευρυδί­
κη ακολουθούν η Διχόνοια και ο 
Θάνατος. Η Διχόνοια βγάζει μια 
κραυγή και ο Ορφέας γυρίζει να 
δει, παρά την προειδοποίηση της 
Ευρυδίκης, που πέφτει νεκρή στην 
αγκαλιά του Θανάτου. 0 Ορφέας 
κραυγάζει σαν τρελός, ενώ ο Θάνα­
τος παίρνει μαζί του την Ευρυδίκη» 
(ό.π., σελ. 822 εξ.). 

68 Χασάπη-Χριστοδούλου, ό.π., σελ. 
823. 

Βλ. Hunger, ό.π. 
' Το χαμένο σήμερα ελληνικό ποίημα, 
που αποτέλεσε το πρότυπο για το 
Βεργίλιο και τον Οβίδιο, προσπαθεί 
να αναστηλώσει ο C. M. Bowra, 
Classical Quarterly 46 (1952), σελ. 113 
εξ. Για την αμφισημία του τέλους 
της Κατάβασης βλ. Μ. P. Nilsson, 
Geschichte der griechischen Religion, 
τόμ. Α', 31967, σελ. 645. 

Abstract 

Walter PUCHNER: Orpheus in Modern Greek drama. 
Georgios Sakellarios - Angelas Sikelianos - Jorges Skourtis 

T he paper gives a short comparison of three dramatic versions of the 
Orpheus-myth in Modern Greek drama. Among the mythological themes 

dramatized in Modern Greece the most frequent is Troia cycle, the Atrides, the 
Argonautic cycle, heroes like Prometheus, Heracles, Theseus, Zeus etc. Orpheus is 
quite rare. The first analysis concerns the Greek translation of «Orphée et 
Euridice», the second reformation opera of Christoph Willibald Gluck, concretely 
the French version of Pierre Louis Moline (1774 in Paris), which is edited in 
Greek in Vienna 1796, and highlights the context of this translation. The second 
is «The Dithyramb of the Rose» (written 1932, translated in French 1933 by 
Louis Roussel, 1939 in English), performed 1933 in Athens, as a sort of 
continuation of the Delphic festivals (1927 and 1930), The third is a satiric 
dramatic version «The process of Orpheus and Eurydice» (1973) where Orpheus 
is condemned by the rulers of the Underworld because he caused troubles by his 
invasion with music; the one-act play has to be seen in the context of the political 
processes at the time of the Junta regime and is very exact in reproducing 
mythological details. 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON H (2000) 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

