
  

  Σύγκριση/Comparaison/Comparison 

   Τόμ. 12 (2001)

  

 

  

  0 Νικόλαος Μαυροκορδάτος επικριτής της
Δημοκρατίας των Γραμμάτων 

  Jacques Bouchard   

  doi: 10.12681/comparison.10803 

 

  

  Copyright © 2016, Ζακ Μπουσάρ 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Bouchard, J. (2017). 0 Νικόλαος Μαυροκορδάτος επικριτής της Δημοκρατίας των Γραμμάτων. 
Σύγκριση/Comparaison/Comparison, 12, 29–33. https://doi.org/10.12681/comparison.10803

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 26/01/2026 06:22:03



J A C Q U E S Β O U C H A R D 

Nicolas Mavrocordatos 
censeur de la République des Lettres 

a Angela, Julia 
et Philipp Conrad 

Nicolas Mavrocordatos (1680-1730) avait reçu une éducation que nous 
qualifierions aujourd'hui de classique et de moderne, puisqu'en plus du 
grec ancien et du latin, qu'il maniait comme des langues vivantes, il se 
targuait de connaître, outre sa langue maternelle, l'italien et le français, 
de même que le turc ottoman et ses deux langues classiques, l'arabe et le 
persan. Plus tard il ajoutera à ce palmarès le moldo-valaque et des 
rudiments d'hébreu. 

Son père, Alexandre, surnommé l'Exaporite, avait personnellement 
pris soin de le former aux langues et aux sciences qui feront de Nicolas 
un drogman aussi habile que précoce, puis un voïvode sagace et re­
doutable; mais, ayant très tôt constaté chez son fils ime curiosité et une 
acuité d'esprit peu commîmes, il s'employa d'abord et avant tout à 
former son jugement, tant dans les lettres que dans les affaires publiques. 

On connaît peu de choses de ses lectures avant son accession aux 
trônes de Moldavie et de Valachie. Il existe certes un carnet où Nicolas a 
recopié dans sa jeunesse des pages de la littérature classique ou pa-
tristique, témoignages de sa formation religieuse et linguistique.1 Par 
l'étude approfondie des auteurs grecs et latins, il forgeait son propre 
style dans ces deux langues. Il rédigera même avant Rollin un guide des 
études grecques classiques, intéressant autant pour les auteurs dont il 
recommande la lecture, que pour ceux qu'il omet de propos délibéré.2 

Les goûts et les intérêts de Nicolas Mavrocordatos dans le domaine 
de la littérature et de l'érudition se font mieux connaître dans sa cor­
respondance avec Jean Le Clerc, qui dirigeait depuis Amsterdam des 
revues savantes à l'abri de la censure. Le prince Nicolas, par le tru­
chement de ses secrétaires Antoine Épis, Nicolas Wolff et Stephan 
Bergler, y entretient le docte éditeur et polygraphe des livres récemment 
reçus, ou des ouvrages lus la plume à la main, qu'il censure ou qu'il ap­
précie.3 Au fil des ans le voïvode Nicolas se constituera la plus im­
portante bibliothèque du Sud-est de l'Europe, dont une partie seulement 
du catalogue est connue. 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 12 (2001) 



JACQUES BOUCHARD 

Les textes littéraires rédigés par cet auteur princier nous indiquent 
d'autres prédilections ou aversions de cet exigeant lecteur: d'abord son 
roman Les Loisirs de Philothée (écrit avant 1720),4 mais aussi son Manuel de 
sentences et réflexions morales et politiques, dont la rédaction s'étend sur de 
nombreuses années.5 

Enfin il faudrait autopsier les volumes autrefois possédés par le 
prince, qui se trouvent aujourd'hui éparpillés dans diverses biblio­
thèques: certains portent des notes marginales de la main même de 
Nicolas, comme par exemple son exemplaire des Œuvres de Machiavel, 
conservé à la bibliothèque de l'Académie roumaine. Dans ce cas précis, 
rapporté fort à propos par notre maître regretté Constantin Dimaras,6 

Nicolas fustige le politique florentin et le traite de tous les noms, mais 
force nous est de constater qu'il semble avoir appliqué pendant son règne 
certaines leçons du Prince pour se maintenir au pouvoir. 

Nicolas a laissé des œuvres écrites en grec littéral, une langue qu'il a 
cultivée en styliste, rivalisant de pureté avec les Anciens eux-mêmes. On 
connaît d'ailleurs sa passion pour Platon, un aspect mis en lumière par 
Alkis Anghélou.7 Pourtant il appert que dans la «Querelle des Anciens et 
des Modernes», Nicolas prend une position résolument moderne, qui 
s'assimile à celle des Perrault et Fénelon. C'est dans ses Loisirs de 
Philothée qu'apparaît le nœud du débat, là où l'auteur prodigue ses 
conseils à d'éventuels auteurs de théâtre — ce qui n'a pas manqué 
d'attirer l'attention des spécialistes comme Anna Tabaki; il écrit: «Ainsi 
convient-il que ceux qui s'occupent de comédie et de tragédie —les­
quelles sont le miroir de la vie dans sa diversité— aient à l'esprit les 
siècles passés, grâce à la lecture des œuvres des auteurs qui s'y di­
stinguèrent et acquirent de la gloire dans ce genre littéraire, puis que, 
s'en repaissant, s'en inspirant, et presque transportés d'enthousiasme, ils 
se mettent à l'œuvre; toutefois il ne faut absolument pas qu'ils négligent 
l'époque actuelle et surtout les coutumes et les caractères de leurs 
contemporains» (173).8 

Son admiration des Anciens est donc bien réelle, mais loin d'être 
aveugle et inconditionnelle: en dépit de sa prédilection pour Platon «en 
raison de l'élégance et de l'aménité du style» (119), le voïvode Nicolas 
considère que, dans les Lois et la République, parmi certaines lois 
remarquables, il en est «plusieurs entachées de superstition et d'impiété» 
(119). En outre, il trouve bien peu probantes les preuves de l'im­
mortalité de l'âme exposées par Socrate et leur préfère celles des saints 
Ignace et Polycarpe. Quant à Aristote, Nicolas soutient que, s'il pouvait 
revenir à la vie, il reconnaîtrait d'emblée la supériorité des Modernes 
dans l'étude de la physique et des mœurs (121). Reprenant une com­
paraison toute scolaire entre Démosthène et Cicéron, Nicolas penche, 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 12 (2001) 



NICOLAS MAVROCORDATOS 31 

comme Fénelon, en faveur du Romain pour ce qui est du talent 
d'orateur, mais ne peut excuser sa pusillanimité, sa basse flatterie et sa 
mesquinerie (123). Nicolas fut aussi un fervent lecteur des Vies de 
Diogene Laërce; il conclut pourtant avec sévérité: «Dans les vies des 
anciens philosophes, je trouve beaucoup de choses admirables, mais 
quelques -unes indignes de leur gloire, et surtout certains de leurs 
apophtegmes ne me semblent pas particulièrement se distinguer par une 
pénétration et une urbanité convenables! Plusieurs traits en effet des 
Arabes modernes et des Ottomans eux-mêmes ont été décochés avec 
beaucoup plus de justesse et d'à-propos» (125). Pareillement, il décerne 
un médiocre satisfecit à Cornelius Nepos: il lui reproche, alors qu'il a 
développé en détail la vie d'Atticus, de ne pas avoir rapporté avec le 
même soin celle des autres hommes illustres. Quant au disert et docte 
Plutarque, Nicolas estime que «lui non plus au fond ne déploie pas les 
replis de l'âme humaine» (127). 

Ce sévère contempteur des Anciens n'est pourtant pas très tendre 
pour tous les Modernes. Certes il porte une admiration sans borne à 
Francis Bacon et il a beaucoup de respect pour son compatriote Hobbes. Il 
écrit à Le Clerc avoir de l'estime pour Les Plaisirs de l'imagination et 
Richard Steele. Lecteur assidu de livres français, il a par ailleurs abond­
amment traduit et adapté les Essais de Montaigne dans son Manuel. Il 
semble enfin s'accorder plus d'une fois avec Pascal et Saint-Évremond, 
sans les nommer expressément, par excès de coquetterie erudite. 

Mais sa tête de Turc, parmi les Modernes, (fest manifestement La 
Rochefoucauld, dont il va longuement critiquer les Réflexions ou Sentences 
et Maximes morales, en lui imputant de prendre un malin plaisir à 
discréditer les mobiles des actions humaines, en particulier ceux «des 
hommes politiques et du merveilleux sexe féminin» (121). Cette longue 
histoire de hargne et d'engouement se poursuit dans son Manuel où, en 
des dizaines de maximes de son cru, le Phanariote réplique au Français 
et rivalise avec lui de prouesse stylistique, de pénétration psychologique 
et de rectitude politique. Comme si le Grec avait voulu convaincre son 
bienveillant lecteur que la nature humaine est plus généreuse et candide 
que ne l'affirme le moraliste français. Prince moraliste et orthodoxe, 
Mavrocordatos se plaît à confondre délibérément les deux sens du mot 
«moraliste», à savoir l'auteur de réflexions sur les mœurs de ses 
contemporains telles qu'elles sont et le casuiste qui édicté des préceptes 
de morale chrétienne.9 

Partant de tels principes, Nicolas ne manifeste guère d'estime pour 
Epicure; mais l'occasion de censurer un Ancien lui est souvent fournie 
par un Moderne, son éditeur ou son émule: dans ce cas-ci c'est Gassendi 
qui est visé. 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 12 (2001) 



32 JACQUES BOUCHARD 

Bien que moderniste, le prince grec affiche néanmoins une 
orthodoxie rigoureuse en matière de foi. D'accord en cela avec Bossuet, 
il se méfie ouvertement des travaux de l'hébraïsant Richard Simon en 
matière de critique biblique. Mais surtout il condamne sans réserve les 
innovations des quiétistes que, dans son langage archaïsant, Nicolas 
appelle ησυχασταί, hésychastes — un terme qui a dû déconcerter plus 
d'un lecteur grec. Alors qu'il s'accorde sur nombre de points avec 
Fénelon, il le condamne sans le nommer, quand il s'agit de la foi 
chrétienne. Et pourtant, sa curiosité le pousse à demander à Le Clerc les 
ouvrages de plusieurs libertins —Guy Patin, La Mothe le Vayer, Denis 
Veiras, etc.— ou encore tel ouvrage de Jacob Böhme, loué par Leibnitz. 
Le Clerc écrira à William Wake, archevêque de Cantorbéry, que Nicolas 
«est Religione Graecus, sed minime superstitiosus aut alienus ab 
Anglicanae Ecclesiae placitis».10 

Ajoutons, en terminant, que l'on connaît mieux les lectures littéraires 
de la cour de Bucarest depuis la publication par la regrettée Cornelia 
Papacostea-Danielopolu d'une lettre adressée en 1721 à Thomas Te-
stabuza dans laquelle Scarlatos, fils aîné du voïvode Nicolas, cite 
abondamment et apprécie de tels ouvrages.11 

Qu'il ait été un censeur par trop sévère de la République des Lettres, 
Nicolas sut par contre faire partager ses préoccupations littéraires et 
erudites: il réunit autour de lui une véritable académie de savants. Non 
content de subventionner certains ouvrages originaux —comme cette 
histoire de la Moldavie et de la Valachie qu'il commanda à Nicolas 
Rosetti—, il favorisa aussi la traduction d'ouvrages étrangers comme le 
Theatrum politicum d'Ambrosius Marlianus, mis en grec par Ioannis 
Avramios.12 

Cette cour de lettrés connut un rayonnement digne de l'aube des 
Lumières: elle eut ses correspondants —Chrysanthe Notaras, Johannes 
Fabricius, Jean Le Clerc, William Wake, Thomas Fritsch, etc.— et ses 
visiteurs de marque, tels le marchand anglais Falkener et le marrane 
portugais Daniel da Fonseca, deux amis de Voltaire. 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 12 (2001) 



NICOLAS MAVROCORDATOS 

Notes 
33 

1 «Νικολάου Μαυροκορδάτου Κων-
σταντινοπολίτου, Έκλογαί έκ των 
άναγινωσκομένων αύτω βιβλίων, άπο-
ταμιευθεΐσαι εις ιδίαν χρήσιν». 

2 Νικολάου Μαυροκορδάτου του Κων-
σταντινοπολίτου, Περί γραμμάτων 
σπουδής καί βιβλίων αναγνώσεως. 
Texte à paraître, avec traduction et 
commentaire, par les soins de Mo­
nique Trudelle. 

3 Voir J. Bouchard, «Les relations 
épistolaires de Nicolas Mavrocor­
datos avec Jean Le Clerc et William 
Wake», Ο Ερανιστής, 11 (1974), pp. 
67-92 [1977]. 

4 Nicolas Mavrocordatos, Les Loisirs de 
Philothée, texte établi, traduit et com­
menté par Jacques Bouchard, avant-
propos de C.Th. Dimaras, Athènes-
Montréal 1989. 

5 Έγχειρίδιον εν φ γνώμαι καί φρον-
τίσματα περί ήθη καίπολιτείαν. Une 
édition de ce texte, avec traduction, 
est en préparation. 

6 C.Th. Dimaras, La Grèce au temps des 
Lumières, Droz, Genève 1969, p. 23. 

7 Alkis Anghélou, Πλάτωνος Τύχαι, 
Athènes 1963. 

8 Les nombres entre parenthèses ren­
voient aux pages de notre édition 
des Loisirs de Philothée. 

9J. Bouchard, «Ο Νικόλαος Μαυρο­
κορδάτος "moraliste"», Ζητήματα 
ιστορίας των νεοελληνικών γραμμά­
των, Αφιέρωμα στον Κ.Θ. Δημαρά, 
Παρατηρητής, Θεσσαλονίκη 1994, 
pp. 115-122. 

10 Cf.J. Bouchard, «Les relations épi­
stolaires», op. cit., Ο Ερανιστής, 11 
(1974) 91. 

11 C. Papacostea-Danielopolu, «Préoc­
cupations livresques de Scarlat Ma-
vrocordat dans un manuscrit de la 
Bibliothèque de l'Académie Rou­
maine», Revue des Études Sud-Est 
Européennes, 28 (1990) pp. 29-37. 

12 Ariadna Camariano, «Traducerea grea-
cä a "Teatrului Politic" atributä gre§it 
lui N. Mavrocordat, §i versiunile ro­
mane^», Revista isterica romana, vol. 
XI-XII (1941-1942), pp. 216-260. 

Περίληψη 

Ζακ ΜΠΟΥΣΑΡ: 0 Νικόλαος Μαυροκορδάτος επικριτής της Δημοκρατίας των Γραμμάτων 

ΟΝικόλαος Μαυροκορδάτος (1680-1730), πρώτος Φαναριώτης πρίγκιπας της 
Μολδοβλαχίας, δημιούργησε στην αυλή του την πιο πλούσια βιβλιοθήκη 

της Νοτιοανατολικής Ευρώπης. Οξυδερκής και επίμονος αναγνώστης των δυτι­
κών βιβλίων, ευνόησε με το παράδειγμα του την κριτική των έργων, τη μετά­
φραση και τη μίμηση τους και παρότρυνε τους οικείους του να δεχτούν θετικά 
τα πρωτόλεια του Διαφωτισμού. 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 12 (2001) 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

