
  

  Σύγκριση/Comparaison/Comparison 

   Τόμ. 10 (1999)

  

 

  

  Η μετάφραση της Αντιγόνης του Σοφοκλή από
τον Friedrich Hölderlin και η διασκευή της
Αντιγόνης από τον Bertolt Brecht: Μια φιλολογική
ανίχνευση 

  Βάλτερ Πούχνερ   

  doi: 10.12681/comparison.11461 

 

  

  Copyright © 2017, Βάλτερ Πούχνερ 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Πούχνερ Β. (2017). Η μετάφραση της Αντιγόνης του Σοφοκλή από τον Friedrich Hölderlin και η διασκευή της
Αντιγόνης από τον Bertolt Brecht: Μια φιλολογική ανίχνευση. Σύγκριση/Comparaison/Comparison, 10, 59–81.
https://doi.org/10.12681/comparison.11461

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 25/01/2026 20:47:06



Β Α Λ Τ Ε Ρ Π Ο Υ Χ Ν Ε Ρ 

Η μετάφραση της Αντιγόνης του Σοφοκλή 
από τον Friedrich Hölderlin 

και η διασκευή της Αντιγόνης 
από τον Bertolt Brecht 

Μια φιλολογική ανίχνευση 

0 Μπρεχτ είναι ένας από τους μεγαλύτερους Γερμανούς στιχουργούς 
και ποιητές του 20ού αιώνα. Αυτό είναι ένα γεγονός που συχνά δεν 
τονίζεται αρκετά και τείνει να υποβαθμιστεί, τη στιγμή που η έμμετρη 
ποίηση σε παραδοσιακά στιχουργικά σχήματα έχει εξαφανιστεί σχεδόν 
ολότελα από τη γερμανική μεταπολεμική λογοτεχνία. Άλλωστε ο 
Μπρεχτ ξεκίνησε την καριέρα του γράφοντας τραγούδια και μπαλάντες, 
που τραγουδούσε με την υπόκρουση της κιθάρας του1. Η σημασία του 
στιχουργού Μπρεχτ έχει επικαλυφθεί από τον θεατράνθρωπο και τον 
θεωρητικό, αν και τα εμβόλιμα τραγούδια παίζουν σπουδαίο ρόλο σχε­
δόν σε ολόκληρη τη δραματουργία του, ως ένα από τα μέσα της απο­
στασιοποίησης2. 

Με την ελληνική αρχαιότητα συνδέει τον Μπρεχτ, με την εξαίρεση 
ενός σχεδίου για έναν Προμηθέα (1940-1941, 1945, 1952)3, μόνο η δια­
σκευή της Αντιγόνης του Σοφοκλή, όπου χρησιμοποίησε χαρακτηριστι­
κά τη μετάφραση του Friedrich Hölderlin (1804) και τη διασκεύασε για 
τις σκηνικές του ανάγκες (ο εκτενής τίτλος του ακριβολογεί: "Die 
Antigone des Sophokles nach der Hölderlinschen Übertragung für die 
Bühne bearbeitet")4. Το έργο γράφεται ανάμεσα στις 29 Νοεμβρίου και 
στις 12 Δεκεμβρίου 1947 και προορίζεται για το Stadttheater της μικρής 
ελβετικής πόλης Chur το πρότεινε ο διευθυντής Hans Curjel ανάμεσα 
σε άλλα έργα για τη μικρή του σκηνή5, ενώ ο γνωστός σκηνογράφος και 
παιδικός του φίλος Caspar Neher τον συμβούλευσε να χρησιμοποιήσει 
ως βάση της δικής του διασκευής τη μετάφραση του Friedrich Hölderlin 
(1804). Στις 17 Ιανουαρίου 1948 αρχίζουν οι πρόβες, που διακόπτονται 
συχνά, γιατί ο Μπρεχτ δεν συνεννοείται καλά με τον Curjel και οι συν­
θήκες εργασίας είναι άσχημες6. Την Αντιγόνη παριστάνει η Helene 
Weigel, τον Κρέοντα ο Hans Gaugler ο Μπρεχτ ξαναδουλεύει το κείμε­
νο, στα τέλη του Ιανουαρίου συνεχίζονται οι πρόβες· η πρεμιέρα γίνε-

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ίο (1999) 



6ο ΒΑΛΤΕΡ Π0ΥΧΝΕΡ 

ται μόλις στις 15 Φεβρουαρίου7. Τον ίδιο χρόνο ο Μπρεχτ και ο Νέχερ 
εκδίδουν έναν τόμο Antigone-Modell Î948, που τεκμηριώνει με πολλές 
φωτογραφίες και σκίτσα την ιστορική αυτή παράσταση8. Το έργο δεν 
είχε εντυπωσιακή σταδιοδρομία: για πρώτη φορά στη Γερμανία παίζε­
ται το 1951 στη μικρή πόλη Greitz9, στη Δυτική Γερμανία το 1965 από 
τον πολύ νεαρό τότε Klaus Peymann στη Schaubühne am Halleschen Ufer 
του Βερολίνου10 και από το "Living Theatre" το 1967 με μια ξανθή 
Ισμήνη και μια μαύρη Αντιγόνη11. Έκτοτε το έργο έχει δυσκολίες να 
κρατηθεί στα ρεπερτόρια· το «μοντέλο» του 1948 δεν το ακολουθεί κα­
νένας πια12. Η εκμοντερνιστική αντιφασιστική διασκευή έχει ξεπεραστεί 
από την επικαιρότητα της ίδιας της τραγωδίας του Σοφοκλή13. 

Ο Μπρεχτ στρέφεται σαφώς ενάντια σε μια ενδογερμανική παρά­
δοση στην πρόσληψη του αρχαίου ελληνικού δράματος, που δείχνει μια 
ιδιαίτερη προτίμηση για την Αντιγόνη του Σοφοκλή. Οι διασκευές του 
Rotrou και του Racine (La Thébaide ou Les Frères Ennemis, 1664)14 δεν είχαν 
ιδιαίτερη σημασία για την ιστορία της πρόσληψης της τραγωδίας στο 
ευρωπαϊκό θέατρο, ούτε η γερμανική μετάφραση του Martin Opitz στα 
χρόνια του Τριακονταετούς Πολέμου15. Το ίδιο ισχύει για τις πολυάριθ­
μες όπερες με θέμα την Αντιγόνη κατά τον 18ο αιώνα· και μόνο το 
λιμπρέτο του Gaetano Roccaforte μελοποιήθηκε 12 φορές16. Πιο σημαντι­
κή ήταν ήδη η πολιτική ερμηνεία της τραγωδίας από τον Vittorio Alfieri 
("Antigone" 1776), που παίχτηκε στο δικό του θέατρο από ερασιτέχνες 
ως επαναστατικό μανιφέστο17. Η ίδια πολιτική κατάσταση (ο κατακερ­
ματισμός του έθνους σε διάφορα μικρά κρατίδια) οδήγησε και στη 
Γερμανία τα επόμενα χρόνια σε τρία σημαντικά γεγονότα, που σφράγι­
σαν την ιστορία της ερμηνείας της Αντιγόνης: 1) ήδη προς το τέλος του 
18ου αιώνα πληθαίνουν οι γερμανικές μεταφράσεις του έργου, μια τάση 
που αποκορυφώνεται στη μετάφραση/διασκευή του Friedrich Hölderlin, 
που δημοσιεύεται το 1804, αλλά δεν κατανοείται από την εποχή του και 
εκλαμβάνεται ως έργο τρελού18, 2) στις 3 Ιανουαρίου 1809 ο Goethe στο 
θέατρο του στη Βαϊμάρη ανεβάζει την Αντιγόνη σε μετάφραση του 
Rochlitz, η οποία σημειώνει μερικές επαναλήψεις19, 3) ο φιλόσοφος 
Friedrich Hegel ασχολείται με τη μορφή της Αντιγόνης ήδη από τις πρώ­
ιμες θεολογικές πραγματείες του, ενώ στις Παραδόσεις για την Ιστορία 
της Θρησκείας και στην Αισθητική το έργο ανάγεται σε παράδειγμα της 
σύγκρουσης δύο δικαίων (και ο Κρέων αντιπροσωπεύει ένα δίκαιο) και 
η Αντιγόνη σε τραγική ηρωίδα-παράδειγμα, που με την πράξη της προ­
άγει, ακολουθώντας τη μέθοδο της διαλεκτικής (θέση - αντίθεση - σύν­
θεση), την πορεία της συνειδητοποίησης του παγκόσμου Λόγου 
(Weltgeist)20. Η τεράστια απήχηση που είχε η εγελιανή ερμηνεία της 
Αντιγόνης στη θεωρία της τραγωδίας ανάγεται βέβαια στους μαθητές 
τουΈγελου H.F.W. Hinrich (1827)21 και H.G. Hotho22. Αυτές οι επίπε-

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ίο (1999) 



Η ΑΝΤΙΓΟΝΗ TOY HÖLDERLIN KAI TOY BRECHT ßl 

δες πραγματείες αποφαίνονται πως το παράδειγμα της Αντιγόνης μπο­
ρεί να εφαρμοστεί και στη σύγχρονη φιλοσοφία του κράτους, συγκεκρι­
μένα στο κράτος της Πρωσίας, όπως το διατύπωνε αργότερα στα μέσα 
του 19ου αιώνα ο μαθητής του Έγελου Johann Eduard Erdmann 
(«Φιλοσοφικές παραδόσεις για το κράτος» 1851): το κράτος δεν μπο­
ρεί να είναι απλώς θεσμός δικαίου, αλλά είναι και μια κοινότητα ήθους* 
η επαναστατική πράξη της Αντιγόνης δικαιολογείται απόλυτα23. 

Όλες αυτές οι ζυμώσεις και ερμηνείες οδηγούν στην παράσταση του 
1841 στα βασιλικά ανάκτορα του Potsdam στο Βερολίνο, όπου ο ρομα­
ντικός ποιητής Ludwig Tieck παρουσίασε σε πιστή μετάφραση του 
August Böckh χωρίς περικοπές με τη μουσική ένδυση του Felix Men-
delssohn-Bartholdy σε μια σκηνή, που μιμείται την αρχαία ελληνική, με 
ορχήστρα, χορικά κτλ., την τραγωδία του Σοφοκλή24. Η παράσταση, που 
δείχνει την Αντιγόνη ως χριστιανή μάρτυρα απέναντι σ' ένα άδικο και 
απάνθρωπο κράτος, είχε τεράστια απήχηση, κυρίως όμως η ρομαντική 
μουσική του Mendelssohn: παίζεται το 1844 στο Παρίσι, το 1845 στο 
Covent Garden, το 1867 στην Αθήνα· για τελευταία φορά το 1911-1912 
στο Düsseldorf και στην Ελλάδα ως το 1910-1911. Στις γερμανόφωνες 
χώρες η Αντιγόνη ανεβάζεται από το 1843 ως το 1905 62 φορές, ενώ 
άλλα έργα της ελληνικής αρχαιότητας παίζονται πολύ σπάνια25. Μπρο­
στά στην εγελιανή πρωσική εκδοχή της Αντιγόνης άλλες ερμηνείες, 
όπως αυτή του Sören Kierkegaard στο Είτε - είτε (1843), ατονούν τε­
λείως και προσλαμβάνονται πολύ αργότερα26, ακόμα και άλλες μελο­
ποιήσεις, όπως η μουσική του Saint-Saëns για παράσταση στην Comédie 
Française 1893, μένουν στο περιθώριο27. Η παράσταση του Max Rein­
hardt το 1900 στον «Ακαδημαϊκό Σύλλογο» στο Βερολίνο σημαδεύει το 
τέλος της έντονης πρόσληψης της πολιτικής ιδεαλιστικής Αντιγόνης, της 
επαναστάτριας ενάντια στο άδικο κράτος. Τόσο τεράστια ήταν η δημό­
σια απήχηση, ώστε από το 1845 ως το 1900 φιλοτεχνήθηκαν, χωρίς να 
συνυπολογιστούν οι παλαιότερες, 45 μεταφράσεις της Αντιγόνης στα 
γερμανικά28! 

Αυτή είναι η μία παράδοση της ερμηνείας της Αντιγόνης, ενάντια 
στην οποία στρέφεται ο Μπρεχτ: η πολιτική-ιδεαλιστική. Η άλλη ξεκι­
νάει κατά περίεργο τρόπο από την ίδια τη διασκευή-μετάφραση του 
Hölderlin: η μυστικιστική, «βάρβαρη», γεμάτη πραγματολογικά και 
γλωσσικά σφάλματα μεταγλώττιση του Γερμανού ρομαντικού, του 
οποίου η αποσύνθεση του εγκεφάλου κατά την εκπόνηση του έργου είχε 
ήδη προχωρήσει, ανακαλύπτεται από τη νέα θρησκευτικότητα του Με­
σοπολέμου και σημειώνει παραστάσεις το 1919 στη Ζυρίχη και το 1923 
στο Darmstadt29. Τέτοια είναι η γοητεία της αρχαΐζουσας μυστηριακής 
μετάφρασης του Hölderlin, που μεταφράζεται ακόμα και στα γαλλικά30. 
Τονίζεται το θρησκευτικό, το τελετουργικό στοιχείο, η Αντιγόνη δεν εί-

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ίο (1999) 



g 2 ΒΑΛΤΕΡ ΠΟΥΧΝΕΡ 

vat, άλλο από θύμα της Μοίρας31. Ενώ ο Walter Hasenclever το 1916 είχε 
παρουσιάσει μιαν εξπρεσιονιστική εκδοχή του έργου, με μια Αντιγόνη 
ως χριστιανή μάρτυρα3 2, η εκδοχή του Jean Cocteau, το 1922 σε μουσική 
του Arthur Honegger, το 1927 σε νέα διασκευή, βρίσκεται πιο κοντά στο 
πνεύμα της σοφόκλειας τραγωδίας· ανέβηκε στο θέατρο όμως μόλις το 
194333. Στη ναζιστική Γερμανία η μετάφραση του Hölderlin έχει απρό­
σμενα καλή τύχη: από το 1939 ως το 1944 η Αντιγόνη ανεβαίνει 16 
φορές με περίπου 150 παραστάσεις 3 4. Στο Παρίσι της γερμανικής κατο­
χής ο Jean Anouilh συγγράφει τη δική του εκδοχή, μια ειρωνική εκμο-
ντερνισμένη ερμηνεία, της οποίας μόλις μεταγενέστερα αποδόθηκαν τα 
χαρακτηριστικά της ηρωίδας της αντίστασης, που της εξασφάλισε την 
τεράστια επιτυχία της: στο χρονικό διάστημα 1944-1945 δόθηκε στο 
Παρίσι 645 φορές, ύστερα θριάμβευσε σ' όλη την Ευρώπη - στη μεταπο­
λεμική Γερμανία υπήρχε ως υποχρεωτική ανάγνωση στα σχολικά 
βιβλία35. Στην ίδια τη Γερμανία η επίδραση της μετάφρασης του Hö­
lderlin δεν έπαψε να υπάρχει ούτε μεταπολεμικά: στη μελοποίηση του 
Carl Orff (1940-1949), που παίχτηκε το 1949 για πρώτη φορά στο 
Φεστιβάλ του Salzburg36. Κατά περίεργη σύμπτωση τα σκηνικά φιλοτέ­
χνησε ο Caspar Neher, το alter ego του Μπρεχτ, που είχε κάμει και τα 
σκηνικά της πρεμιέρας της διασκευής της Αντιγόνης του Μπρεχτ το 
1947. Ο μουσικολόγος Θρασύβουλος Γεωργιάδης έκαμε μια διάλεξη για 
την Αντιγόνη του Orff και μίλησε για την επανάκτηση της μαγικής-ιερα-
τικής και λατρευτικής διάστασης της αρχαίας τραγωδίας, όπως την α π ο ­
δίδει η ενότητα της μουσικής του Orff και της γλώσσας του Hölderlin37. 
Στη Γερμανία παίχτηκε το έργο το 1950 στη Δρέσδη μπροστά σ' έναν 
ασυγκίνητο Walther Ulbricht, το 1951 στο Μόναχο, όπου εντυπωσιάστη­
κε βαθιά ο Wieland Wagner, ο Heidegger ευχαρίστησε τον Orff για την 
«εκ νέου ανακάλυψη της αρχαίας τραγωδίας» και ο γνωστός φιλόλογος 
Karl Reinhardt έδωσε διάλεξη στη Βαυαρική Ακαδημία3 8. Ο Wolfgang 
Schadewaldt, ο ίδιος δεινός μεταφραστής της αρχαίας τραγωδίας, π α ρ α ­
δέχεται ότι η μουσική του Orff έδωσε στο λόγο του Hölderlin μια 
«καθαρτική» διάσταση 3 9. 

Η μπρεχτική διασκευή βρίσκεται ακριβώς στον αντίποδα αυτής της 
τάσης, μιας μυστικιστικής και λατρευτικής θρησκευτικότητας, που παρι­
στάνει τα γεγονότα του εμφύλιου πολέμου των Θηβών ως μια τελετουρ­
γία ανθρώπινης θυσίας, με θύμα την Αντιγόνη και θύτη τον Κρέοντα4 0. 
Στο Antigone-Modell που εξέδωσε το 1948 μαζί με τον Neher, ο Μπρεχτ, 
που μόλις είχε γυρίσει από την εξορία στην Αμερική, μιλάει για «εξορ-
θολογισμό» του μύθου41· περιέργως πως όμως χρησιμοποιεί και εκείνος 
την αινιγματική μετάφραση του Hölderlin, που φαινομενικά αντιβαίνει 
στους σκοπούς του. Αλλά η περίπτωση του Μπρεχτ δεν είναι τόσο 
απλοϊκή όπως μοιάζει εξαρχής- είναι άλλωστε γνωστό ότι πρώτιστη 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ίο (1999) 



Η ΑΝΤΙΓΟΝΗ TOY HÖLDERLIN KAI TOY BRECHT 63 

πηγή γλωσσικής έμπνευσης ήταν η Αγια Γραφή στην τραχιά μεταγλώτ­
τιση του Λούθηρου42. Οι «μεταφράσεις» της Αντιγόνης και του Οιδίποδα 
του Hölderlin, που εκδόθηκαν το 1804, προορίζονταν, όπως προκύπτει 
από επιστολή του Hölderlin προς τον Schelling, για τη σκηνή της 
Βαϊμάρης, αλλά εκεί δεν τον πήραν στα σοβαρά43. Για περισσότερο από 
έναν αιώνα οι μεταφράσεις αυτές δεν απασχόλησαν ούτε τη φιλολογία 
ούτε το θέατρο. Μόλις το 1911 ο Norbert von Hellingrath παρουσιάζει 
μια έκδοση των μεταφράσεων, απαλλαγμένη από τα πολλά λάθη της 
editto princeps και κατάλληλα σχολιασμένη· η εκτίμηση του ήταν πως οι 
μεταγλωττίσεις αυτές ξεπερνούσαν κατά πολύ όλες τις άλλες στη γερ­
μανική γλώσσα44. Το αρχαϊκό μεγαλείο της γλώσσας του Hölderlin κατα­
νόησε πρώτα πλήρως ο γερμανιστής Wilhelm Michel, που εκπόνησε και 
μια αποσαφηνιστική σκηνική διασκευή, η οποία παιζόταν ως το 1942. 
Στη γλώσσα του Hölderlin κυριαρχεί ο ρυθμός, οι συνηχήσεις, οι ποιητι­
κές εικόνες, όχι το νόημα, το κατανοητό, το μήνυμα* είναι μια τελετουρ­
γία γλωσσικής ένδυσης των αινιγματικών και αναπόφευκτων πράξεων 
της Μοίρας, καθώς στην υποδοχή του πεπρωμένου μόνο η θρησκευτική 
κατάνυξη αρμόζει. Η νέα θρησκευτικότητα και το αίσθημα του τραγι­
κού, που είχαν διαδοθεί στα χρόνια μετά τον Α' Παγκόσμιο πόλεμο 
στην ποίηση και στο θέατρο, βρήκαν ένα όργανο έκφρασης του νέου 
τους αισθητηρίου. Η μετάφραση του Hölderlin δεν μεταφέρει το ξένο 
στο οικείο, αλλά το αφήνει ξένο, και αναπλάθει, σε άλλη γλώσσα, έναν 
κόσμο ελληνικό, όπως τον αντιλαμβανόταν ο Ρομαντισμός: γεμάτο 
μυστήρια, ακατανόητο, απόμακρο, γεμάτο πίστη στους θεούς, θανατο-
λατρία. Η Αντιγόνη παρουσιάζεται στα όρια της τρέλας* στο Σχόλια 
στην Αντιγόνη ο ποιητής αποφαίνεται πως «ο ελληνικός-τραγικός λόγος 
είναι πραγματικά θανατηφόρος» ("tödlich-factisch"), η τραγωδία αυτή 
είναι μια πραγματική δολοφονία από λέξεις45* στους Έλληνες η θυσία 
συμπεριλαμβάνει πάντα και το σώμα. Πάθος και θυμός του ανθρώπου 
συγκρούονται με το θεϊκό νόμο* η Αντιγόνη δεν είναι εγελιανή ιδέα της 
ενσάρκωσης του οικογενειακού δικαίου, αλλά το θύμα μιας 
ανθρωποθυσίας* όπως θα γράψει πολύ αργότερα ο Karl Kerényi, ο Carl 
Orff μελοποίησε έναν ελληνικό θρήνο46, η Αντιγόνη είναι μοιρολογίστρα 
της δικής της μοίρας και του δικού της θανάτου. 

Η αυστηρή γλωσσική μορφή μαζί με το σκοτεινό και δυσνόητο της 
σημασίας των λέξεων, που ρίχνει έναν πέπλο μυστηρίου στη σαφήνεια 
του σοφόκλειου λόγου, δίνει στο έργο τον βηματισμό του μοιραίου, τον 
ρυθμό της τελετουργίας, της θυσίας, ακατανόητης όσο και αναπόφευ­
κτης, ανεξήγητης και αιματηρής, η οποία δεν επιδέχεται «εξηγήσεις» με 
έννοιες όπως «δίκαιο» ή «άδικο». Διαδραματίζονται απλώς γεγονότα. 
Η Αντιγόνη είναι το δράμα της διαπάλης ανθρώπινης και θεϊκής βούλη­
σης. Ωστόσο δεν της λείπει και η πολιτική διάσταση: η σήμερα επικρα-

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ίο (1999) 



ΒΑΛΤΕΡ ΠΟΥΧΝΕΡ 
64 

τέστερη άποψη είναι πως η Αντιγόνη του Hölderlin σχηματίζεται ως 
θύμα στα πλαίσια της εγελιανής διαλεκτικής: ως επαναστάτρια ενάντια 
στους νόμους και στη θεολογική τεκμηρίωση των νόμων από τον Κρέ­
οντα, ως δήθεν αντίπαλο των θεών, είναι τελικά αυτή που π ρ α γ μ α τ ο ­
ποιεί τους θεϊκούς νόμους· η απόλυτη αντίθεση γεννά τη σύνθεση και η 
πάλη τελειώνει με την εγκαθίδρυση της δημοκρατίας ως λογικής μορφής 
της διακυβέρνησης των πραγμάτων 4 7 . 0 ίδιος ο Hölderlin γράφει στα 
Σχόλια στην Αντιγόνη: «Η μορφή του λόγου, που μορφοποιείται εδώ με 
τρόπο τραγικό, είναι πολιτική, και μάλιστα δημοκρατική»4 8. Μεταξύ 
άλλων και η ερμηνεία αυτού του χωρίου έχει οδηγήσει στην επικρατού­
σα σήμερα άποψη πως ο Hölderlin, απομονωμένος και θρησκόληπτος 
στην πίστη του στους αρχαίους θεούς, ήταν και κρυφός επαναστάτης 
της εποχής του. 

Το ρίγος του αρχαϊκού-μυθικού, του ιερού, του τελετουργικού ήταν 
της μόδας στις δεκαετίες αυτές, μετά τις σκηνοθεσίες του Οιδίποδα και 
της Ορέστειας του Max Reinhardt49. Κινείται μακριά από τη γαλλική 
raison των διασκευών του Cocteau, που δίνει αφαιρετικά το σκελετό του 
σοφόκλειου δράματος, και του Anouilh, που αντιμετωπίζει την τραγω­
δία με ανθρωπιστικό χιούμορ, στον απόηχο των τραγικών γεγονότων 
του Α' Παγκόσμιου πολέμου και της πολιτικής αστάθειας του Μεσο­
πολέμου. 0 θαυμασμός για το αρχαϊκό, πρωτόγονο, απλοϊκό, όπως τον 
έχει καλλιεργήσει ο Εξπρεσιονισμός, ο θαυμασμός για το υπερφυσικό, 
το ανεξήγητο, ο θρησκευτικός και παραθρησκευτικός οίστρος, η κατά­
νυξη στην υποδοχή του πεπρωμένου, η ίδια η έννοια της Μοίρας — όλα 
αυτά τα αντιπαθούσε βαθύτατα ο Bertolt Brecht, κυρίως στη μεσαία, τη 
μαρξιστική φάση της θεατρικής του δημιουργίας. Ο Μπρεχτ μεθερμη­
νεύει την τραγωδία του Σοφοκλ-η σύμφωνα με το σκοπό του να γράψει 
ένα δράμα αντίστασης στο ναζιστικό regime, αν και παραδέχεται πως 
η Αντιγόνη δεν είναι και πολύ κατάλληλη μορφή επαναστάτριας 5 0 . 
Μετατρέπει την εκδικητική εκστρατεία του Πολυνείκη ενάντια στη 
Θήβα σ' έναν επιθετικό πόλεμο του Κρέοντα εναντίον του Αργούς - κίνη­
τρο είναι τα πολύτιμα μέταλλα. Ο Κρέων θανατώνει τον Πολυνείκη ως 
λιποτάκτη, πράγμα που δίνει μια κάπως διαφορετική σημασία στην επι­
θυμία της Αντιγόνης να τον κηδεύσει. 0 Μπρεχτ επιθυμεί να «ορθολο-
γικοποιήσει» το μύθο, να αποκρυσταλλώσει από την ιδεολογική ομίχλη 
τη ρεαλιστική λαϊκή παράδοση, να απαλλάξει την ιστορία από τα θεο­
λογικά, μεταφυσικά και ιδεολογικά στοιχεία του αρχαίου ποιητή και του 
Γερμανού θρησκόληπτου ρομαντικού διασκευαστή του. Η ερμηνευτική 
φόρμουλα είναι να δείξει το ρόλο της άσκησης βίας στην περίπτωση της 
αποσύνθεσης της κορυφής της κρατικής μηχανής. Αυτούς τους στόχους 
διαβάζει κανείς στο επεξηγηματικό Antigone-Modell του 1948, που περι­
γράφει και την πρώτη παράσταση στη σκηνή του Caspar Neher51. 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON io (1999) 



Η ΑΝΤΙΓΟΝΗ TOY HÖLDERLIN KAI TOY BRECHT 65 

Λεπτομερέστερη φιλολογική σύγκριση ωστόσο δείχνει πως τα 
πράγματα είναι πολύ πιο σύνθετα52. Ο Μπρεχτ δεν διασκευάζει μόνο 
προς το ορθολογικότερο αλλά συγχρόνως και προς το μυθικότερο. 
Συνολικά χρησιμοποιεί 19,5% των στίχων του Hölderlin κατά λέξη, 
32,3% σχεδόν κατά λέξη53. Σχεδόν το μισό έργο λοιπόν αποτελείται από 
δικούς του στίχους· η διασκευή είναι μικρότερη κατά περισσότερο από 
100 στίχους (1342 η μετάφραση του Hölderlin· η μέτρηση χωρίς το 
Vorspiel της πρώτης παράστασης και τον Πρόλογο της δεύτερης)54. 
Φανερώνεται πρώτα μια τάση για αλλαγή της υπόθεσης εκεί που απο­
κλίνει η δική του πλοκή από του Σοφοκλή και του Hölderlin: ο Κρέων 
είναι που σέρνει όλους στη μάχη (ήδη στον Πρόλογο), η προσφώνηση 
του ως «άνακτος» (στον Hölderlin μεταφράζεται "mein König") αποδί­
δεται συχνά ως "mein Führer". Τεκμηριώνονται και μεταθέσεις απο­
σπασμάτων. Στον εξοστρακισμό του θεολογικού στοιχείου ο Hölderlin 
ήδη έκαμε κάποια βήματα (ουσιαστικά ενάντια στις προθέσεις του), 
αποδίδοντας τα ονόματα των ελληνικών θεοτήτων περιφραστικά: ο Δίας 
είναι «ο πατέρας της γης» ("Vater der Erde"), ο Άρης «Πνεύμα της 
μάχης» ("Schlachtgeist"), ο Έρως «Πνεύμα της αγάπης» και «Πνεύμα 
της ειρήνης» ("Geist der Liebe", "Friedensgeist") κ.λπ., και δικαιολογώ­
ντας την επιλογή με τον ισχυρισμό πως τα ονόματα αυτά δεν θα ήταν 
πια κατανοητά την εποχή εκείνη. Στην αρχή του περίφημου χορικού για 
τη δύναμη του έρωτα ο Μπρεχτ αντικαθιστά το «Πνεύμα της αγάπης» 
με ένα «Πνεύμα των ηδονών στη σάρκα» ("Geist der Lüste im Fleisch"), 
δίνοντας ωμό ρεαλισμό, ενώ συνεχίζει με κατά λέξη παραθέματα του 
Hölderlin. Γενικότερα, μπορεί να παρατηρήσει κανείς μια περίτεχνη 
τεχνική της χρήσης παραθεμάτων του Hölderlin με ελάχιστες παρεμβά­
σεις, αλλά αλλάζοντας ουσιαστικά το νόημα* δεχόταν τη ριζοσπαστικό-
τητα της γλώσσας του ρομαντικού ποιητή και δεν τον κατείχε καμιά 
τάση για παρωδία της, όπως έκανε με τον Goethe και τον Schiller55. Έτσι 
π.χ. αφήνει την αρχή του γνωστού χορικού «πολλά τα δεινά κούδέν 
ανθρώπου δεινότερον πέλει»: "Ungeheuer ist viel. Doch nichts / 
Ungeheuerer, als der Mensch" (στ. 344-345 H[ölderlin], στ. 268-269 
Β [recht]). Προσπαθεί, όπου μπορεί, να σώσει τα παραθέματα του 
Hölderlin χωρίς επεμβάσεις56· όπου προχωρεί σε emendationes, αυτές 
λειτουργούν αποσαφηνιστικά, εκφραστικά και θεατρικά. Όπως παρατη­
ρεί ο Flashar, ο Brecht διορθώνει και προφανή σφάλματα του Hölderlin: 
όπως π.χ. «ό παγκοίτας Άιδας» (Σ[οφοκλής] 811) "der alles schweigende 
Todesgott" σε "der alles bettet einst, der Todesgott", προφανώς χρησιμο­
ποιώντας το ελληνικό κείμενο* άλλες φορές αφήνει τα σφάλματα όπως 
έχουν ή ακόμα αλλάζει σωστά παραθέματα χωρίς κατανοητό στόχο57. 

Ο Μπρεχτ χρησιμοποιεί στη διασκευή του και άλλες πηγές: π.χ. στο 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ίο (1999) 



66 ΒΑΛΤΕΡ Π0ΥΧΝΕΡ 

διάλογο ανάμεσα στον Αίμονα και στον Κρέοντα παρεμβάλλει παραθέ­
ματα από τον πρώτο Ύμνο του Πίνδαρου σε μετάφραση του Hölderlin 
(στ. 595-600 Β) αντιστρέφοντας όμως το νόημα του χωρίου58. Επίσης 
χρησιμοποιεί τη 17η στροφή του αραβικού πανηγυρικού τραγουδιού σε 
μετάφραση του Goethe από τον "West-Östlichen Divan" και τη βάζει 
στο στόμα του Κρέοντα,.για να δικαιολογήσει τον επιθετικό πόλεμο 
ενάντια στο Άργος (στ. 119 εξ. Β)59. Μια άλλη τάση, η οποία φανερώ­
θηκε ήδη σε ορισμένα παραδείγματα, είναι η αυξημένη ωμότητα και ο 
ρεαλισμός στη γλωσσική διατύπωση, που εντείνεται βέβαια κυρίως στα 
δικά του χωρία* η σχετική φιλολογία μιλάει για στιλιζαρισμένο καθημε­
ρινό λόγο στο ύφος του Λούθηρου60, του οποίου την τραχιά και παρα­
στατική ρεαλιστική γλώσσα αγαπούσε ιδιαίτερα ο Μπρεχτ. Παρα­
δείγματα θα μπορούσε να δώσει κανείς πάμπολλα, γιατί αυτός ο ωμός 
λαϊκός ρεαλισμός δίνει τον τόνο σε όλο το έργο61. 

Αντίθετα, υπάρχει όμως και η τάση έντονης χρήσης αρχαϊσμών, 
όπου ο Μπρεχτ υπερκέρασε ακόμα και τον Hölderlin: π.χ. στη δεύτερη 
εμφάνιση της Ισμήνης ο χορός περιγράφεται ως «δάκρυα λείβων» (531 
Σ): αντί του απλού " Tränen vergießend" (543 Η) ο Μπρεχτ έχει το εξε­
ζητημένο "die Zähre wäscht" (502 Β)62. Στην πρώτη εμφάνιση της Ισμή­
νης ο Μπρεχτ έχει "Der Tränen Salz ist auch bemessen" (82 Β), που λεί­
πει στον Hölderlin. Ως παροιμία χρησιμοποιεί ο Αίμων απέναντι στον 
Κρέοντα το ρητό "am lügenlosen Amboß stähle die Zunge" (631 Β), που 
δεν βρίσκεται ούτε στον Hölderlin ούτε στον Σοφοκλή αλλά είναι παρ­
μένο από τον πρώτο Πυθιόνικο του Πίνδαρου· ο Μπρεχτ έχει διαβάσει " 
και τις σχετικές μεταφράσεις του Hölderlin, και κράτησε σημειώσεις για 
χτυπητές εκφράσεις63. Περίεργο και ακατανόητο τελικά είναι το χορικό 
που βρίσκεται στη θέση του σοφόκλειου στάσιμου (554-584 Β), και το 
οποίο αναπαράγει απλώς μερικές εικόνες της φύσης από τη μετάφρα­
ση του Hölderlin (οι θύελλες της Θράκης, η Ποντιακή θάλασσα, η θαλασ­
σοταραχή)· στον Σοφοκλή το χορικό (582-630 Σ) πραγματευόταν την 
αδυναμία του ανθρώπου και τη δύναμη του Δία σε αντιδιαστολή με το 
προηγούμενο χορικό για τις ικανότητες του ανθρώπου (ο Μπρεχτ δεν 
μπορούσε να ακολουθήσει τον τραγικό ποιητή σ' αυτό το σημείο, γιατί 
από το προηγούμενο χορικό, το πρώτο στάσιμο, είχε εξαλείψει το θεο­
λογικό στοιχείο)64. Το χορικό, στις λεπτομέρειες του, είναι ακατανόητο: 
στον πρώτο στίχο αναφέρονται "Lachmysche Brüder"65, που δεν μπο­
ρούν να τεκμηριωθούν σε ολόκληρη την αρχαιότητα. Επίσης η συνέχεια 
για τις γυναίκες τους, που κάθονταν την ημέρα σε πορφυρά σπάργανα, 
προέρχονται από τον πινδαρικό Ύμνο 4, όπου εμφανίζεται και ο 
"Pelias"66. Κατά τα άλλα το χορικό είναι ακατανόητο67. 

Όπως φανερώνεται στη μικροανάλυση, οι αλλαγές του Μπρεχτ 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ίο (1999) 



Η ΑΝΤΙΓΟΝΗ TOY HÖLDERLIN KAI TOY BRECHT 67 

αποτελούν μια εξεζητημένη αναστήλωση του κειμένου του Hölderlin, 
που κράτησε τη βιτρίνα του αρχαΐζοντος στόμφου μιας «ελληνικής» 
ατμόσφαιρας, προσθέτοντας το επίπεδο του λαϊκού ωμού ρεαλισμού, 
προσφέροντας όμως συγχρόνως με εξεζητημένα και σπάνια δάνεια από 
άλλες μεταφράσεις του ίδιου ποιητή (Πίνδαρος) αλλά και άλλες πηγές, 
που υπερβάλλουν ακόμα περισσότερο το επιβλητικό της αρχαΐζουσας 
υφολογίας. Σε καμιά περίπτωση δεν μπορεί να συμφωνήσει κανείς με 
τον ίδιο, που μιλάει για έναν «εξορθολογισμό» (Durchrationalisieren) 
του κειμένου· μάλλον πρόκειται για μια περίπλοκη manipulatio, η οποία 
μπορεί να τεκμηριωθεί μόνο με μια φιλολογική μικροανάλυση. Ο 
Μπρεχτ επίσης παρερμηνεύει τη φύση της τραγωδίας του Σοφοκλή, 
όπου ο μύθος αποκτά πολιτικές καθαρά διαστάσεις. Η «απομυθοποίη­
ση» αφορά δηλαδή κυρίως το κείμενο του Hölderlin, όπου οι θεϊκές 
δυνάμεις διαδραματίζουν τον κυρίαρχο ρόλο, και από αυτή την άποψη 
η επιλογή της διασκευής-μετάφρασης ήταν άτυχη· ο Μπρεχτ παρασύρ­
θηκε από την αρχαιοπρεπή και ριζοσπαστική γλώσσα του Γερμανού 
ρομαντικού, η οποία του χρησιμεύει ως μέσον «αποστασιοποίησης»· 
όπως σωστά αναφέρει ο αναλυτικός τίτλος, περισσότερο πρόκειται για 
τη διασκευή του Hölderlin παρά για την τραγωδία του Σοφοκλή. Το όλο 
εγχείρημα αποτελεί περισσότερο μια ενδογερμανική υπόθεση της παρά­
δοσης της πρόσληψης της Αντιγόνης, παρά ουσιαστική διεργασία της 
τραγωδίας του Σοφοκλή. Είναι χαρακτηριστικό ότι η ίδια η σοφόκλεια 
τραγωδία παίζεται τις τελευταίες δεκαετίες πολύ συχνότερα από τη 
διασκευή του Μπρεχτ* και η αρχαιόπρεπη μετάφραση του Hölderlin έχει 
χάσει σήμερα τη γοητεία της και δεν χρησιμοποιείται πια στη σκηνή, 
εκτός από τη μελοποίηση του Cari Orff. 

Πέρα από τις διαπιστώσεις των ειδικών μελετητών επιχειρήθηκε και μια 
δειγματοληπτική αντιπαραβολή των δύο κειμένων, για να διαφωτιστεί 
καλύτερα η διασκευαστική στρατηγική του Μπρεχτ, η οποία σε μερικά 
σημεία πλησιάζει τον «κέντρωνα»68, δηλαδή ένα puzzle παραθεμάτων, 
με τα οποία συρράπτεται ένα νέο κείμενο. Ο Μπρεχτ δεν ακολουθεί τον 
Hölderlin στο χωρισμό του έργου σε πράξεις και σκηνές (πέντε πράξεις, 
3 - 2 - 3 - 3 - 3 σκηνές). 

Το πρώτο παράδειγμα αφορά την αρχή του έργου, όπου ο Μπρεχτ 
φανερώνει σημαντικές αποκλίσεις: επωμίζεται τις εξηγήσεις της προϊ­
στορίας του μύθου: η πρώτη ρήση της Αντιγόνης στο Σοφοκλή έχει 10 
στίχους, στον Hölderlin 11, στον Μπρεχτ όμως 20. Ο δραματουργός του 
Μέλανος Δρυμού δεν ασχολείται με τον Σοφοκλή εκεί που δεν τον ενο­
χλεί ο συμμαθητής του Hegel και του Schelling στο γυμνάσιο του Tü-

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 10 (1999) 



68 ΒΑΛΤΕΡ Π0ΥΧΝΕΡ 

hingen: η ερώτηση της Ισμήνης «τι δ' εστί; δηλοΐς γάρ τι καλχαίνουσ' 
έπος» (20 Σ) αποδίδεται από τον Hölderlin λανθασμένα, αλλά ποιητικά 
σοφά ως "Was ists, du scheinst ein rotes Wort zu färben?" (21 Η), προ­
μηνύοντας το αίμα που θα χυθεί, ενώ ο Μπρεχτ θα διατηρήσει το συμ­
βολισμό: "Staubaufsammelnde, du färbst mir / Scheint's, ein rotes Wort" 
(28-29 Β). Η τάση της υπερβολής στην αρχαΐζουσα μεγαλοπρέπεια φαί­
νεται ήδη από τον πρώτο στίχο: «"Ω κοινον αύτάδελφον Ισμήνης κάρα» 
(1 Σ) - "Gemeinsamschwesterliches! ο Ismenes Haupt! " (1 Η) -
"Schwester, Ismene, Zwillingreis / aus des Ödipus Stamm..." (1-2 Β). Η 
αλλαγή της υπόθεσης αναγκάζει τον Μπρεχτ και σε προσθαφαιρέσεις. 
Η στιχομυθία ανάμεσα στις αδελφές είναι πολύ πιο κοφτή και επιθετι­
κή στον Μπρεχτ. Κυριαρχεί η εξπρεσιονιστική πλαστικότητα του λόγου. 
Ο χορός των γερόντων συρρικνώνεται στον Μπρεχτ, εξοστρακίζοντας τη 
θεολογική διάσταση (102-167 Η, 106-119 Β)· και ο μονόλογος του 
Κρέοντα διακόπτεται από τον χορό (168-218 Η, 119-173 Β, διακοπή 
139-142). 

Στο χορικό των γερόντων (332-383 Σ) ο Μπρεχτ ακολουθεί τον 
Hölderlin σε μεγάλα τμήματα: 344-371 ανταποκρίνεται σε 268-295 Β με 
τις εξής λίγες αποκλίσεις: 354 Η " Treibt sein Verkehr er, mit dem 
Rossegeschlecht" γίνεται 278 Β "Umtreibend das Gäulegeschlecht", 355 
Η "Und leichtträumender Vögel Welt" γίνεται 279 Β "Leichtgeschaffener 
Vogel Art" (πιο κοντά στον Σοφοκλή «κουφονόων τε φύλον ορνίθων» 
342-3 Σ)· από "Und die Red und den luftigen / Gedanken und stä-
dtebeherrschenen Stolz" (366-7 Η) γίνεται "Und die Red und den 
luftigen Flug des Gedankens und staatordnende Satzungen" (290-1 B) 
διασαφηνίζει το νόημα· στη στρατηγική της μεγαλύτερης αμεσότητας 
ανήκει η μετατροπή του "Mit gesponnenen Netzen" (359 Η) σε "mit listig 
geschlungenen Seilen" (283 Β). Οι στίχοι 372-386 Η εξοβελίζονται και 
αντικαθίστανται με 296-310 Β, όπου εξηγείται περαιτέρω γιατί ο 
άνθρωπος ανάμεσα στα «δεινά» είναι το «δεινότερον» (332-333 Σ). 

Άλλο παράδειγμα αποτελεί το περίφημο χορικό «'Έρως άνίκατε 
μάχαν» (781-805 Σ). Ο Μπρεχτ κατεβάζει τους υψηλούς τόνους του 
Hölderlin ήδη στην εισαγωγή: όπως αναφέρθηκε, ο Έρως "Geist der 
Liebe" (801 Η) γίνεται "Geist der Lüste im Fleisch" (734 Β), ύστερα 
παραλείπει ολόκληρες τις δύο πρώτες στροφές, όπου ο Hölderlin περι­
γράφει περιφραστικά και σε υψηλούς τόνους ό,τι παραθέτει ο Σοφοκλής 
με λίγα λόγια (802-812 Η, 782-792 Σ). Στους υπόλοιπους στίχους ο 
Μπρεχτ υπογραμμίζει, αποσαφηνίζει - και υπερβάλλει: το " [Du, δηλα­
δή ο Έρως]... hältst dich hier auf, im Männerzank,/ Im blutsverwandten, 
und wirfst es untereinander. / Und nie zu Schanden wird es, / Das Mä­
chtigbittende, / Am Augenlide der hochzeitlichen / Jungfrau, im An-

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON io (1999) 



Η ΑΝΤΙΓΟΝΗ TOY HÖLDERLIN KAI TOY BRECHT 69 

beginne dem Werden großer / Verständigungen gesellet..." (812-818 H) 
μετατρέπεται σ' ένα παραστατικό "Die blutsverwandt selbst / Wirft er 
untereinander, der mächtig Bittende. / Nie zuschanden wird der, es ist / 
Wer's an sich hat, nicht bei sich. Ergriffen rast er. Und / Regt sich unter 
dem Joch und macht dem / Frische Nacken. Fürchtend nicht / den Odem 
der Salzgrub, noch das dünn- / Wandige Schiff auf den schwarzen 
Gewässern. Andere Häute / Mischt er und wirft / Alle zusammen, aber 
verwüstet / Nicht das Erdreich mit der Gewalt der Hände, sondern / 
Friedlich ist er vom Anbeginne dem Werden großen / Verständigungen 
gesellet" (735-747 Β). Και στο "Unkriegerisch spielt nämlich / Die gö­
ttliche Schönheit mit" συμπίπτει (818-819 Η, 747-748 Β). «Τον πάγκοι-
τον... θάλαμον» (804 Σ), στον οποίο βλέπει ο χορός να πορεύεται η 
Αντιγόνη, αποδίδεται από τον Hölderlin ως "das alles schweigende Bett" 
(823 Η), ενώ παρακάμπτεται από τον Μπρεχτ, ο οποίος εισάγει νεκρι­
κά έθιμα: "Jetzt Antigone soll die Totengeschenke/ Hirse und Wein, 
empfangen" (753-754 B). 

Όπως αναφέρθηκε ήδη, ο Μπρεχτ διορθώνει και προφανή λάθη. Στο 
επόμενο χωρίο 810-816, όπου ο Αντιγόνη θρηνεί τη μοίρα της, ο Μπρεχτ 
βρίσκει πιο απλούς τόνους, που ανταποκρίνονται περισσότερο στον 
Σοφοκλή παρά ο Hölderlin: «άλλα μ' ό παγ- / κοίτας Άιδας ζώσαν άγει 
/ τάν Άχέροντος / άκτάν, ουθ' ύμεναίων / εγκληρον, ουτ' έπι νυμφειοις πω 
μέ τις ύμνος υ- / μνησεν, αλλ' Άχέροντι νυμφεύσω» - "Der alles 
schweigende [λάθος για πάγκοιτας] Todesgott, / Lebendig führt er mich 
/ Zu des Acherons Ufer, und nicht zu Hymenäen / Berufen bin ich, noch 
ein bräutlicher singt / Mich, irgend ein Lobgesang, dagegen / Dem 
Acheron bin ich vermählt" (829-834 H) - "Denn der alle bettet einst, der 
Todesgott / Lebendige führt er mich / Zu des Acherons Ufer. / Und wird 
mir keine Hochzeit, kein / Bräutlich Lied feiert mich, Braut / Des Acheron 
bin ich" (759- 764 B). 

Στις τελευταίες σκηνές της Αντιγόνης ο Μπρεχτ πραγματοποίησε 
πολλές επεμβάσεις και μεταθέσεις ρήσεων από τον χορό στην ίδια την 
πρωταγωνίστρια. Διαφωτιστική για τη μέθοδο της διασκευής είναι και 
η αρχή της ρήσεως του Τειρεσία: «γνώση, τέχνης σημεία της έμής 
κλύων» (998 Σ) - "Du weißt es; hörst die Zeichen meiner Kunst" (1025 
H) - "Furchtbares sah ich. Hört,..." (924 Β). Ο Μπρεχτ εισάγει επεξη­
γήσεις, όπου η υπόθεση του το απαιτεί, χρησιμοποιεί άμεσο θεατρικό 
λόγο, πληθαίνει τα στοιχεία της «δείξεως» (εγώ, εδώ, τώρα). Η γερμα­
νική γλώσσα, που έχει περάσει τη φάση του εξπρεσιονισμού, έχει απο­
κτήσει μια συμπυκνωμένη εκφραστικότητα, άγνωστη ακόμα στο ρομα­
ντικό ποιητή της στροφής του 1800. Χρησιμοποιεί τον Hölderlin εκεί 
που η αμεσότητα της έκφρασης αρμόζει στη στόχευσή του (π.χ. "und 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ίο (1999) 



7° ΒΑΛΤΕΡ Π0ΥΧΝΕΡ 

die benetzten Hüften [des Opferviehs Schenkel B] / Sahn offen aus dem 
Fett, das sie bedeckte" 1039/40 H, 934/35 Β).. Εισάγει και λόγο ειρωνικό: 
εκεί όπου ο Κρέων απαντά στο μάντη πως όλοι οι τοξότες σ' αυτόν 
σκοπεύουν, ο Μπρεχτ εισάγει ένα "Deine Vögel, Alter / Fliegen dir 
schön! " (950 B). 

Άλλες αποκλίσεις αφορούν στρατηγικές της αποστασιοποίησης. 
Π.χ. ο χορός αναλαμβάνει αφηγηματικές λειτουργίες που δεν έχει, σ' 
αυτή τη μορφή και στα χωρία αυτά, στην αρχαία τραγωδία: περιγρά­
φει λεκτικά αυτό που κάνουν την ίδια στιγμή οι πρωταγωνιστές69. Όταν 
η Αντιγόνη φεύγει οριστικά από τη σκηνή, οι γέροντες σχολιάζουν: 
"Wandte sich um und ging, weiten Schrittes, als führe sie/ Ihren Wächter 
an. Über den Platz dort / ging sie, wo schon die Säulen des Siegs / Ehern 
errichtet sind. Schneller ging sie da; / Schwand" (864-868 Β). Κι όταν 
φεύγει συντριμμένος στο τέλος του έργου ο Κρέων, με τον χιτώνα του 
Αίμονα στο χέρι, αφηγούνται και πάλι οι γέροντες: "Und wandte sich 
um und ging, in / Händen nicht mehr als ein blutbefleckt / Tuch von des 
Labdakus ganzem Haus / In die stürzende Stadt hin" (1193-96 Β). Στο 
τέλος συσσωρεύονται οι επεμβάσεις του Μπρεχτ σύμφωνα με την 
αλλαγμένη υπόθεση· αλλά φανερώνεται και μια επιθυμία συντόμευσης 
των τραγικών διαλογισμών η διασκευή του Μπρεχτ φιλοδοξεί να είναι 
κυρίως έργο δράσης. Άλλωστε η συρρίκνωση της θεολογικής διάστασης 
δεν επιτρέπει την ανάπτυξη των reflexiones. Ο Μπρεχτ θέλει να αποσα­
φηνίσει την ανατροπή του Κρέοντα και την ακόλουθη ήττα των Θηβαί­
ω ν έτσι, άλλαξε τελείως το τελευταίο χορικό των γερόντων: "Wir aber 
/ Folgen auch jetzt ihm all und / Nach unten ist's. Abgehaun wird/ Daß 
sie nicht Zuschlag mehr / Uns die zwingbare Hand" (1197-1201 Β). Στα 
τελευταία λόγια των γερόντων ο Hölderlin, κάνοντας τουλάχιστον δύο 
χοντρά σφάλματα, παραμένει σκοτεινός: το «μεγάλοι δε λόγοι / μεγά-
λας πληγας των ύπεραύχων / άποτείσαντες / γήρα το φρονειν έδίδαξαν» 
(1350-1353 Σ) αποδίδεται με "Große Blicke [λόγους!] aber / Große 
Streiche der hohen Schultern / Vergeltend, / sie haben im Alter gelehrt, zu 
denken" (1389-1392 Η). Ο Μπρεχτ χρησιμοποιεί ελεύθερα τον τελευταίο 
στίχο για να διατυπώσει το δικό του μήνυμα: "Denn kurz ist die Zeit / 
Allumher ist Verhängnis, und nimmer genügt sie / Hinzuleben, unden­
kend und leicht / von Duldung zu Frevel und / Weise zu werden im 
Alter" (1203-1207 B). 

Το χωρίο είναι διαφωτιστικό για την ελευθερία της «αναστατικής» 
μεθόδου του Μπρεχτ, ο οποίος ουσιαστικά γράφει το δικό του έργο εκ 
νέου, χρησιμοποιώντας τη γλώσσα του Hölderlin ως αρχαΐζουσα βιτρίνα 
για την επίτευξη μεγαλύτερης αποστασιοποίησης. Από τη μια αποσα­
φηνίζει και θεατρικοποιεί, εισάγει ωμότητες και ρεαλισμό, ευθύτητα και 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ίο (1999) 



Η ΑΝΤΙΓΟΝΗ TOY HÖLDERLIN KAI TOY BRECHT 71 

αμεσότητα, από την άλλη όμως αυξάνει το μυθοποιητικό και σκοτεινό 
στοιχείο της μετάφρασης του Hölderlin, το ασαφές και το εξεζητημένα 
αρχαϊστικό (ένα χορικό μάλιστα είναι, όπως φανερώθηκε, τελείως ακα­
τανόητο), για να δώσει στον αναγνώστη και θεατή την ποθούμενη από­
σταση, την ξένη ματιά της εξιστόρησης μιας περίεργης αλλά διδακτικής 
ιστορίας από τα βάθη του χρόνου, που ωστόσο επιτρέπει εκπληκτικούς 
σύγχρονους παραλληλισμούς. Με πρόφαση το κείμενο του Hölderlin ο 
Μπρεχτ στήνει ένα puzzle διαφορετικών υφολογικών διαστρωματώσε­
ων, αναπλάθοντας με κάθε ελευθερία την τραγωδία του Σοφοκλή. Η 
μετάφραση του Hölderlin του χρησίμευσε ως λεκτικό και φραστικό ορυ­
χείο, από το οποίο άντλησε το γλωσσικό υλικό για το δικό του οικοδό­
μημα. Το μοναδικό θεατρικό έργο του Μπρεχτ με αρχαιοελληνικό θέμα, 
ένα είδος τριπλό διακείμενο ή διπλό παλίμψηστο, είναι τελικά ένας 
περίπλοκος «κέντρων», που ανασημασιοδοτεί τα παραθέματα του, τα 
απομονώνει από τα συμφραζόμενα τους και τα χρησιμοποιεί με νέα λει­
τουργικότητα, ποιητική και νοηματική. Για τη φιλολογική μικροανάλυ­
ση μελλοντικά ίσως πρέπει να εξεταστούν και άλλες γερμανικές μετα­
φράσεις της Αντιγόνης, που μπορεί να είχε υπόψη του. Μέσα σε λίγες 
εβδομάδες ο δαιμόνιος ποιητής και δραματουργός έστησε ένα φιλολο­
γικό λαβύρινθο, τον οποίο οι φιλόλογοι ως σήμερα δεν μπόρεσαν να εξι­
χνιάσουν τελείως. Πάντως το puzzle αφορά περισσότερο τη γερμανική 
φιλολογία παρά την κλασική ελληνική, γιατί ακόμα και ποσοτικά η διάρ­
θρωση του συνονθυλεύματος ακολουθεί τη σειρά: Μπρεχτ - Hölderlin -
και στο τέλος Σοφοκλής. 

Σημειώσεις 
1 Από τις πολλές βιογραφίες του 

Μπρεχτ αναφέρω σ' αυτό το σημείο 
μόνο του Kl. Völker, Bertolt Brecht. 
Eine Biographie, München/Wien 1976, 
ιδίως σελ. 20 εξ., 34 εξ., 52 εξ. 
Παραλείπω τη σχετική ελληνική 
βιβλιογραφία (ως το 1977 βλ. Λ. 
Μυγδάλης, Ελληνική βιβλιογραφία 
του Μπέρτολτ Μπρεχτ (1931-
1977), Θεσσαλονίκη 1977). 

2 Βλ. ειδικά: Β. Thole, Die "Gesänge" 
in den Stücken Bertolt Brechts. Zur 
Geschichte und Ästhetik des Liedes im 

Drama, Göppingen 1973. Βλ. επίσης 
J. Knopf, Brecht-Handbuch. Theater. 
Eine Ästhetik der Widersprüche, 
Stuttgart 1980, σελ. 390 εξ. (για τις 
τεχνικές της αποστασιοποίησης σελ. 
378-402). 

3 Ε. Schumacher, Drama und Geschichte. 
Bertolt Brechts "Leben des Galilei" und 
andere Stücke, Berlin 1965 (σελ.316-
319 με αποσπάσματα του κειμέ­
νου). 

4 Το κείμενο: Brecht/Neher, Antigone-
modell 1948. Redigiert von Ruth Ber-

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON io (1999) 



7 2 ΒΑΛΤΕΡ ΠΟΥΧΝΕΡ 

lau, Berlin 1949 (= 34. Versuch)· Die 
Antigone des Sophokles. Nach der 
Hölderlinschen Übertragung bearbei­
tet, Sinn und Form 4 (1952) τχ. 5, 
σελ. 71-120· Stücke, τόμ. 11, Berlin 
1959, σελ. 9-96 ("Vorwort zu 
Antigonemodell 1948'" σελ. 97-110, 
"Neuer Prolog zu Antigone'" σελ. 
I l l εξ., "Anmerkungen zur Bearbei­
tung" [1951], σελ. 112-116)· Gesam­
melte Werke in 20 Bänden, Frank­
furt/M. 1967, τόμ. 6, σελ. 2273-2327. 
Για τις ανάγκες της μελέτης αυτής 
χρησιμοποίησα το κείμενο του 
τόμου: Antigone. Sophokles, Euripides, 
Racine, Hölderlin, Hasenclever, Cocteau, 
Anouilh, Brecht. Herausgegeben von 
Joachim Schondorff. Mit einem Vor­
wort von Karl Kerényi, 2η έκδ. 
München/Wien 1969, σελ. 323-362 
(σελ. 363 εξ. Vorwort zu "Antigone-
Modell 1948", σελ. 371 "Neuer Pro­
log zu Antigone'" [1951]). Η στιχα-
ρίθμηση της έκδοσης αυτής είναι 
δική μου. Απαραίτητος αποδείχτηκε 
επίσης ο τόμος με το σχετικό υλικό: 
B.Brecht, Die Antigone des Sophokles. 
Materialien zur 'Antigone'. Zusam­
mengestellt von Werner Hecht, 
Frankfurt/M. 1965. Βλ. επίσης Völ­
ker, ό.π., σελ. 357-360, Knopf, 
Brecht-Handbuch, ό.π., σελ. 271-280. 

5 Ανάμεσα τους: Φαίδρα του Ρακίνα, 
Μάκβεθ του Σαίξπηρ, Μάνα Κου­
ράγιο του ίδιου του Μπρεχτ (Völker, 
ό.π., σελ. 357 εξ., Knopf, Brecht-
Handbuch, ό.π., σελ. 271 εξ.) 

6 Βλ. επίσης Β. Brecht, Gespräch auf der 
Probe. Mit Szenenbildern von Brechts 
eigenen Inszenierungen, Zürich 1961, 
σελ. 9 εξ. Ο Curjel (1974) ήταν και 
συγγραφέας δοκιμίων για τη σύγ­
χρονη μουσική και λογοτεχνία· βλ. 
Η. Curjel, Synthesen. Vermischte 
Schriften zum Verständnis der neuen 
Musik, Hamburg 1966. 

7 Οι αντιδράσεις ήταν ανάμεικτες. Ο 
Andreas Brügger στο "Bündner 
Tagblatt" (Chur, 18. και 19.2.1948) 
υπογραμμίζει πως η στόχευση του 
Μπρεχτ, ο εκσυγχρονισμός του 
αρχαίου μύθου, έγινε κατανοητός 
και χωρίς το "Vorspiel", που δια­
δραματίζεται σε καταφύγιο για τις 
αεροπορικές επιδρομές στο Βερο­
λίνο στο τέλος του πολέμου, όπου 
δύο αδελφές βρίσκουν τον λιποτά­
κτη αδελφό τους κρεμασμένο από 
τους ναζήδες μπροστά στο σπίτι 
τους· οι αναλογίες του Κρέοντα με 
τον Χίτλερ και του Αργούς με το 
Stalingrad είναι οφθαλμοφανείς (το 
κείμενο στον τόμο της M. Wyss 
(ed.), Brecht in der Kritik. Rezensionen 
aller Brecht-Uraufführungen, München 
1977, σελ. 251-254). Πιο διαφορο­
ποιημένος ο κλασικός φιλόλογος 
Bruno Snell, ωστόσο δέχεται το επι­
βλητικό της παράστασης και τη δια­
φορετικότητα της μπρεχτικής δια­
σκευής από τις άλλες διασκευές 
αρχαίου δράματος στον 20ό αιώνα. 
"Man darf von einer Uraufführung 
sprechen, denn Bert Brecht hat nicht 
nur ein eigenes kurzes Vorspiel dazu 
geschrieben, sondern auch so tief in 
den sophokleischen Aufbau und in 
die Hölderlinsche Diktion eingegrif­
fen, daß in wesentlichen Stücken eine 
neue Antigone entstanden ist. Bert 
Brecht ist dabei nicht den Weg ge­
gangen, den andere moderne Dra­
matiker, wie Gerhart Hauptmann, 
ONeill, Giraudoux oder Anouilh ver­
sucht haben, um die großen Figuren 
der griechischen Tragödie dem 
heutigen Verständnis näherzubrin­
gen, nämlich durch psychologische 
Ausdeutung und Differenzierung -
im Gegenteil, er motiviert das Han­
deln fast noch weniger, als Sophokles 
es getan hat, aus den individuellen 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON io (1999) 



Η ΑΝΤΙΓΟΝΗ TOY HÖLDERLIN KAI TOY BRECHT 73 

Charakteren. Wenn Sophokles' Anti­
gone ihren Bruder Polyneikes gegen 
das Verbot des Kreon und gegen die 
Warnimg ihrer Schwester Ismene 
bestattet, so gehorcht sie den Göt­
tern; wenn Kreon die Antigone 
straft, so verficht er die Interessen 
des Staates, und darüber vernichtet 
er die eigene Familie. Bert Brecht 
stellt an diese Fabel die Frage: Was 
ist daran von so überzeitlicher Be­
deutung, daß auch wir es als echt, als 
wirklich, als zwingend nehmen? In 
dem Glauben an die Götter, in dem 
Anspruch des Staates, in dem Wert 
der Familie sieht er keine Motive, die 
stark genug wären, die Tragödie zu 
tragen; radikal und entschieden 
streicht er sie daher, und er erfindet 
eine Motivation, die frei ist von 
"Vorurteilen" und "Illusionen", die 
andererseits aber beängstigend 
aktuell ist; Kreon ist durch die Miß­
wirtschaft seiner Regierung dazu 
gezwungen, gegen Argos einen Krieg 
zu beginnen; Polyneikes versucht, 
sich aus dem sinnlosen Kampf 
herauszuhalten und wird zur Strafe 
dafür getötet; Antigone bestattet ihn 
gegen das Verbot - mehr um gegen 
den Wahnwitz zu protestieren als um 
eine religiöse Pflicht zu erfüllen; die 
Nachricht vom Sieg über Argos, die 
Kreon verkünden ließ, war voreilig: 
gegen Ende des Stückes wird ge­
meldet, daß die Argiver die The-
baner geschlagen haben, und ganz 
Theben sinkt ins Verderben. Die 
Aktualität dieser Handlung unter­
streicht das Vorspiel "Berlin April 
1945": Zwei Schwestern kommen 
aus dem Luftschutzkeller und finden 
in der Wohnung den Soldatenrock 
ihres Bruders, der sich aus dem 
Kampf hat retten wollen. Aber im 
untergehenden Berlin ist er doch 

noch von der SS erwischt und 
erhängt; die eine Schwester will ihn 
vom Galgen abschneiden, die andere 
wagt es nicht.- So entwickelt sich die 
Handlung aus einer Art soziolo­
gischem Gesetz; unechte Macht wird 
zu immer neuen Grausamkeiten 
getrieben, um sich zu stützen und 
reißt schließlich alles mit sich ins 
Verderben. / Die Aufführung, von 
Bert Brecht selbst und von Caspar 
Neher inszeniert - dieser hat auch 
das Bühnenbild entworfen -, vermied 
alles, was das Gefühl gefällig hätte 
ansprechen können; in strenger 
Stilisierung, in karger Deklamation, 
in stark rhythmisierter Bewegung 
ging das Spiel seinen folgerichtigen, 
atembeklemmenden Gang. Helene 
Weigel als Antigone, sparsam in 
Sprache und Bewegung, war vor 
allem eindrucksvoll. Hans Gaugier 
steigerte die Figur des Kreon von 
Szene zu Szene, bis die Bewegungen 
des Unseligen schließlich zum 
makabren Tanz wurden. Ausge­
zeichnet war der Chor: er bestand 
aus nur vier Männern, die abwe­
chselnd sprachen, sich immer wieder 
zu eindrucksvollen Gruppen zusam­
menfanden. Zweifellos, es war eine 
große Aufführung, die die Zuschauer 
stark in ihren Bann schlug" (Bruno 
Snell, "Die Zeit", Hamburg 4.3.1948, 
κείμενο στην Wyss, ό.π., σελ. 254 
εξ.). Για το σκηνικό βλ. τις φωτο­
γραφίες στο Antigone-Modell 1948' 
όπως φαίνεται από την περιγραφή 
του Snell, ο Μπρεχτ απέφυγε τον 
"Sprechchor" του Reinhardt, δηλαδή 
την ομαδική απαγγελία των χορι­
κών. 0 τόμος του Antigone-Modell 
περιλαμβάνει 67 φωτογραφίες της 
παράστασης, 16 στημένες φωτογρα­
φίες, σκίτσα του σκηνικού και κατό­
ψεις και δίνει, μαζί με τα επεξηγη-

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ίο (1999) 



74 ΒΑΛΤΕΡ ΠΟΥΧΝΕΡ 

ματικά κείμενα των Μπρεχτ και 
Νέχερ, μιαν αρκετά λεπτομερειακή 
ιδέα για το σύνολο της παράστα­
σης. 

8 Βλ. παραπάνω. Βασική βιβλιογρα­
φία για τον τόμο αυτό και τις σύγ­
χρονες απηχήσεις του P. Rilla, 
Literaturkritik und Polemik, Berlin 
1950, σελ. 343-349. Για κριτική του 
ισχυρισμού του Μπρεχτ πως η δια­
σκευή αποβλέπει σε έναν «εξορθο-
λογισμό» του μύθου, βλ. τώρα W. 
Barner, "Durchrationalisierung" des 
Mythos? Zu Bertolt Brechts Antigo-
nemodell 1948, στον τόμο: P.M. Lü-
tzeler (ed.), Zeitgenossenschaft. FS E. 
Schwartz, Frankfurt 1987, σελ. 191-
210. Ο Μπρεχτ εξελάμβανε το χορό 
και τα χορικά ως μέσα της αποστα­
σιοποίησης (αυτό εννοεί με τα for­
mal interessanten Aufgaben, που θέ­
τει το έργο): "Die hellenische 
Dramaturgie versucht durch gewisse 
Verfremdungen, besonders durch die 
Einschnitte für die Chöre, etwas von 
der Freiheit der Kalkulation zu 
retten, die Schiller nicht weiß, wie 
sicherzustellen. Im übrigen handelt 
es sich in keiner Weise darum, etwa 
durch das Antigonedrama oder für 
dasselbe den "Geist der Antike zu 
beschwören", philologische Interes­
sen konnten nicht bedient werden. 
Selbst wenn man sich verpflichtet 
fühlte, für ein Werk wie die Anti­
gone etwas zu tun, könnten wir das 
nur so tun, indem wir es etwas für 
uns tun lassen" (από τον πρόλογο 
του Antigone-Modell 1948, κείμενο 
στον τόμο Antigone, ό.π., σελ. 365). 
Για την ανάλυση των ισχυρισμών 
αυτών και τη γενικότερη θέση του 
Μπρεχτ προς το "αριστοτελικό" 
δράμα βλ. Η. Flashar, Aristoteles 
und Brecht, Poetica 6 (1974), σελ. 17-
31 και R.A. Seeck, Aristotelische 

Poetik und Brechtsche Theater­
theorie, Gymnasium 83 (1976), σελ. 
389-404. 
Για την παράσταση αυτή ο Μπρεχτ 
είχε αντικαταστήσει την προλογική 
σκηνή στο Βερολίνο του 1945 με σύ­
ντομο έμμετρο πρόλογο, που εκφω­
νεί ο ηθοποιός που υποδύεται τον 
Τειρεσία. Η κριτική του J. Weinert 
στη "National-Zeitung", Berlin-Ost, 
23.11.1951 (Wyss, ό.π., σελ. 255-
257) αναφέρεται κυρίως στον τόμο 
του Antigone-Modell, αλλά την επό­
μενη μέρα (24.11.1951) αναλύει την 
ίδια την παράσταση. Η σκηνοθεσία 
ήταν του Otto Ernst Tickardt, που 
υποδύθηκε και τον Τειρεσία, τα 
σκηνικά του Hans Reichard, που μι­
μείται το μοντέλο της σκηνής του 
Νέχερ: "Schon lange vor Beginn der 
Aufführimg war die Bühne geöffnet 
und hell erleuchtet. Vier Pferdeköpfe 
auf hohen Stangen begrenzten die 
Spielfläche. Eine Rundmauer im 
Hintergrund. Davor Bänke. Rechts 
vorn das Gerüst mit der Eisenplatte, 
dem später mit dem Ballen einer 
Hand angeschlagenen Gong. (Bü­
hnenbild und Kostüme waren von 
Hans Reichard in enger Anlehnimg 
an Caspar Nehers Vorbild gestaltet.) 
Die Schauspieler nahmen auf den 
Bänken Platz und bewegten sich dort 
völlig ungezwungen. Erst wenn sie 
in den Bezirk der Pferdeköpfe traten, 
begann ihr Spiel. Schwächen der 
Darstellung wurden bisweilen spür­
bar, verdeckten aber kaum irgendwo 
den Willen des Dichters. / Olly Dille 
spielte die große Rolle der Antigone. 
Nicht immer ohne Pathos, aber 
darstellerisch so klar und sprachlich 
so gediegen, daß in ihr die Dichtung 
Hölderlins und die Weiterdichtung 
Brechts zu untrennbarer Einheit 
verschmolzen. Ihr Gegenspieler Karl 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON io (1999) 



Η ΑΝΤΙΓΟΝΗ TOY HÖLDERLIN KAI TOY BRECHT 75 

Steinle in der kaum minder umfang­
reichen Rolle des Kreon zügelte, so­
weit es ihm möglich war, sein mi­
misches Temperament - leider auf 
gleichbleibend scharfem Ton - zu 
ebenfalls eindringlicher Darstellung. 
Der dritte Hauptdarsteller ist der 
Chor. Er besteht aus vier "Alten" in 
der Doppelfunktion des Kommen­
tators und Mitspielers. Im Vergleich 
mit allen uns bekannten Versuchen 
zur theatralischen Rettung des an­
tiken Chors scheint uns diese Lösung 
trotz einer gewissen Überbetonung 
des Formalen die bei weitem glü­
cklichste. Der Eindruck der Chorauf­
tritte wäre vollkommen gewesen, 
wenn nicht die Unterschiede in der 
Sprech-Intensität der vier Darstel­
ler... so groß gewesen wären. O.E. 
Tickardt verwandelte den Tiresias 
aus einer durchaus jugendlichen 
Erscheinung mit überlegener Dekla­
mation in den Verkünder ver­
pflichtender Wahrheit. Er und der 
Bote, Horst Kallus, gaben die 
eindeutigsten Leistungen im Sinne 
der Dichtung und des Modells..." 
(Wyss, ό.π., σελ. 257 εξ.) 

10 Η πρώτη παράσταση στη Δυτική 
Γερμανία ήταν ουσιαστικά μια φοι­
τητική παράσταση το καλοκαίρι του 
1958 στη Φρανκφούρτη, που ακο­
λούθησε αυστηρά το Antigone-Modell 
και διατήρησε και την προλογική 
σκηνή στο Βερολίνο του 1945* είχε 
μόνο αρνητικές κριτικές (βλ. Η. 
Flashar, Inszenierung der Antike. Das 
griechische Drama auf der Bühne der 
Neuzeit. München 1991, σελ. 191 εξ.) 

11 Βλ. C. Molinari, Storia di Antigone di 
Sofocle al Living Theatre, Bari 1977, 
σελ. 185 εξ. 

12 Από το 1968 ως το 1990 σημειώνο­
νται γύρω στα 14 ανεβάσματα στη 
Δυτική Γερμανία, οκτώ στην Ανα­

τολική και πέντε στη Γαλλία. Πλή­
ρης κατάλογος των παραστάσεων 
στον Hecht, ό.π., σελ. 302-305. 

13 Τη μειωμένη επικαιρότητα της 
μπρεχτικής διασκευής (ο ίδιος δεν 
τη συμπεριέλαβε στις μόνιμες 
παραστάσεις του Berliner Ensemble, 
ούτε μπήκε εκεί μετά το θάνατο 
του) εξηγεί ο Flashar ως εξής: 
"Denn sie entspricht in keiner Weise 
unserer gesellschaftspolitischen Reali­
tät, während uns mit den Ursprungs­
bedingungen der sophokleischen An­
tigone kardinale Wesenszüge ver­
binden. Sophokles schrieb ja seine 
Tragödie als ein in sein Staatswesen 
mit der Form der Demokratie in­
tegrierter Bürger. Seine Tragödie re­
flektiert das Leben in einer noch 
nicht gefestigten Demokratie, in de­
ren Nachbarschaft Machenschaften 
Realität sind, wie sie von Kreon 
praktiziert werden mit den Merk­
malen politischer Furcht und Unter­
drückung, dem Insistieren auf 
unbedingtem, nicht durch Argu­
mente gestütztem Gehorsam und der 
Mißachtung einer religiös fundierten 
Norm, wie ja auch ganz allgemein 
der Gedanke der Gefährdung des 
Menschen angesichts seines techni­
schen Potentials uns heute aktueller 
erscheint als selbst noch vor wenigen 
Generationen. Der klassenkämpfe­
rische Impetus der Antigone Brechts 
dagegen ist verpufft, und er war es 
schon ziemlich schnell. Brecht wußte 
wohl, warum er das Stück nie in den 
Spielplan seines eigenen Ensembles 
aufgenommen hat, wo es auch nach 
seinem Tode nicht gespielt wurde" 
(Flashar, Inszenierungen der Antike, 
ό.π., σελ. 192 εξ.· βλ. επίσης W. 
Rosier, Zweimal Antigone. Griechi­
sche Tragödie und episches Theater, 
Der Deutschunterricht 31, 1979, σελ. 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON io (1999) 



76 ΒΑΛΤΕΡ ΠΟΥΧΝΕΡ 

42-58). Ωστόσο είναι πολύ ρηχή και 
μονομερής η ερμηνεία της διασκευ­
ής ως «αριστερής» εκδοχής της τρα­
γωδίας του Σοφοκλή (π.χ. G. 
Steiner, Antigone - auch morgen, 
Thyssen-Vorträge 3, München 1986, 
14 και σε νέα έκδοση Η. Flashar 
(ed.), Auseinandersetzungen mit der 
Antike, Bamberg 1985-1990, σελ. 61-
81, ιδίως σελ. 73). Οι αυτόνομες 
ερμηνείες του έργου, πέρα από τις 
τοποθετήσεις του Antigone-Modell, 
είναι πράγματι λίγες. Μερικοί μελε­
τητές και κριτικοί επαναλαμβάνουν 
την ερμηνεία του έργου ως μιας 
εκσυγχρονιστικής εκδοχής της αντι­
φασιστικής αντίστασης (π.χ. Ι. 
Fradkin, Bertolt Brecht. Weg und 
Methode, Leipzig 1974, σελ. 277-282), 
παραβλέποντας βέβαια τη διαφορο­
ποιημένη άποψη του ίδιου του 
Μπρεχτ: "Für das vorliegende the­
atralische Unternehmen wurde das 
Antigonedrama ausgewählt, weil es 
stofflich eine gewisse Aktualität er­
langen konnte und formal inte­
ressante Aufgaben stellte. Was das 
stofflich Politische betrifft, stellten 
sich die Analogien zur Gegenwart, 
die nach der Durchrationalisierung 
überraschend kräftig geworden wa­
ren, freilich als eher nachteilig her­
aus: die große Figur des Wider­
stands im antiken Drama reprä­
sentiert nicht die Kämpfer des 
Deutschen Widerstands, die uns am 
bedeutendsten erscheinen müssen. 
Ihr Gedicht konnte hier nicht 
geschrieben werden, und dies ist 
umso bedauerlicher, als heute so 
wenig geschieht, sie in Erinnerung, 
und so viel, sie in Vergessenheit zu 
bringen" (πρόλογος στο Antigone-
Modell, στον τόμο: Antigone, ό.π., 
σελ. 364). Ο ίδιος διευκρινίζει πως 
δεν πρόκειται για τους αντιστασια­

κούς, αλλά ο στόχος του έργου είναι 
γενικότερος: "Daß von ihnen auch 
hier nicht die Rede ist, wird nicht 
jedem ohne weiteres klar sein, und 
nur der, dem es klar ist, wird das 
Maß von Fremdheit aufbringen, das 
nötig ist, soll das Sehenswerte dieses 
Antigonestücks, nämlich die Rolle 
der Gewaltanwendung bei dem Zer­
fall der Staatsspitze, mit Gewinn 
gesehen werden" (ό.π.). Άλλοι με­
λετητές, όπως ο Mittenzwei, βλέ­
πουν μια γενικότερη πραγμάτευση 
του θέματος της βίας ως κοινωνικού 
προβλήματος (W. Mittenzwei, 
Brechts Verhältnis zur Tradition, Berlin 
1972, σελ. 222-229). Άλλοι μελετη­
τές, πάλι, τονίζουν πως το έργο δεν 
μπορεί να ερμηνευθεί ανεξάρτητα 
από τη μετάφραση-διασκευή του 
Hölderlin (R. Pohl, Strukturelemente 
und Entwicklung von Pathos-Formen in 
der Dramensprache Bertold [sie] Brechts, 
Bonn 1969, σελ. 176), η οποία η ίδια 
έχει ήδη μια αστική δημοκρατική 
διάσταση, που δεν μπορεί αυτούσια 
να εφαρμοστεί στην πάλη των τάξε­
ων, την οποία έβλεπε ο Μπρεχτ 
στην εποχή του Φασισμού και ύστε­
ρα (Knopf, Brecht-Handbuch, ό.π., 
σελ. 279). Το 1978 ο κλασικός φιλό­
λογος και συγγραφέας Walter Jens 
δημοσίευε ένα διάλογο "Sophokles 
und Brecht", όπου ο Σοφοκλής και 
ο Μπρεχτ σε μορφή ενός talk show 
συζητούν για τα έργα τους· ο αρχαί­
ος τραγικός απορεί για τις τόσες 
θεωρίες και ερμηνείες που έχει προ­
καλέσει η τραγωδία του στη 
Γερμανία, ενώ το βασικό ερμηνευτι­
κό κλειδί είναι πως ο αδελφός της 
για την Αντιγόνη είναι αναντι­
κατάστατος· ο Μπρεχτ υποστηρίζει 
τις θεωρίες του για το επικό θέατρο, 
ενώ ο Σοφοκλής αποκρίνεται πως 
αυτά ήταν ήδη γνωστά στην αρχαι-

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ίο (1999) 



Η ΑΝΤΙΓΟΝΗ TOY HÖLDERLIN KAI TOY BRECHT 77 

ότητα (W. Jens, Sophokles und 
Brecht, στον τόμο του ίδιου: Zur 
Antike, München 1978, σελ. 413-
433). 

14 Βλ. Κ. Kerényi, πρόλογος στον τόμο 
Antigone, ό.π., σελ. 24 εξ. Βλ. επί­
σης A.Schreiter, Die Behandlung der 
Antike bei Racine, Diss. Leipzig 1899 

15 R. Alewyn, Vorbarocker Klassizismus 
und griechische Tragödie. Analyse der 
"Antigone "-Übersetzung von Martin 
Opitz, Heidelberg 1926. 

16 Η πρώτη παράσταση έγινε το 1752 
στο Mannheim και σημείωσε πολλές 
επαναλήψεις (Flashar, Inszenierung 
der Antike, ό.π., σελ. 43 εξ. με τις 
σχετικές πηγές). 

17 Flashar, Inszenierung der Antike, ό.π., 
σελ. 40 εξ. 

18 Βλ. F. Seebass, Hölderlins Sophocles-
Übertragungen im zeitgenössischen 
Urteü, Philologus 77 (1921), σελ. 420 
εξ.· W. Schadewaldt, Hölderlins Ü-
bersetzungen des Sophokles, στον 
τόμο του ίδιου, Hellas und Hesperien. 
Gesammelte Schriften zur Antike und zur 
neueren Literatur, Zürich, Stuttgart 
1960, σελ. 767-824· R. Nägele, Li­
teratur und Utopie. Versuche zu Hö­
lderlin, Heidelberg 1979, σελ. 170-
174. 

19 Flashar, Inszenierung der Antike, ό.π., 
σελ. 54 εξ. 

20 Για τη θεωρία της τραγωδίας του 
Έγελου σχετικά με την Αντιγόνη βλ. 
Kerényi, πρόλογος στον τόμο: 
Antigone, ό.π., σελ. 9 εξ., Flashar, 
Inszenierung der Antike, ό.π., σελ. 62-
70. Βλ. επίσης Η. Oeben, Hegels 
Antigone-Interpretation, Diss. Bonn 
1953· Ο. Pöggeler, Hegel und die 
griechische Tragödie, Hegel-Studien 
Beiheft 1 (1964), σελ. 185-305· του 
ίδιου, Hegels Bildungskonzeption im 
geschichtlichen Zusammenhang, He­
gel-Studien 15 (1980) σελ. 241-269. 

21 H.F.W. Hinrich, Das Wesen der 
antiken Tragödie in ästhetischen Vor­
lesungen durchgeführt an den beiden 
Oedipus des Sophokles im Allgemeinen 
und an der Antigone insbesondere, 1827 
(βλ. Flashar, Inszenierung der Antike, 
ό.π., σελ. 63 εξ.). 

22 Ο Hotho εξέδωσε τις τρεις τελευταί­
ες παραδόσεις της «Αισθητικής» 
του Έγελου στο Βερολίνο (Flashar, 
ό.π., σελ. 64 εξ.). 

23 Την ίδια άποψη είχε εκφράσει πριν 
από αυτόν ήδη ο August Wilhelm 
Schlegel στις "Vorlesungen über 
dramatische Kunst und Literatur" 
1809-1811 (βλ. κυρίως J.U. Schmidt, 
Größe und Grenze der Antigone, 
Saeculum 31 (1980), σελ. 345-379). 
Για τον Erdmann βλ. Η.Ottmann, 
Individuum und Gemeinschaft bei Hegel, 
Berlin 1977, σελ. 126 εξ. 

24 Για την ιστορική αυτή παράσταση 
υπάρχει εκτεταμένη βιβλιογραφία. 
Βλ. κυρίως Flashar, Inszenierung der 
Antike, ό.π., σελ. 71-75. Βλ. σε επι­
λογή: Α. Böckh/E.H. Toelken/F. 
Förster, Über die Antigone des 
Sophokles und ihre Darstellung auf dem 
königl. Schloßtheater im Neuen Palais bei 
Sanssouci, Berlin 1842· E. Devrient, 
Meine Erinnerungen an Felix Men­
delssohn Bartholdy, Leipzig 1869, σελ. 
218-226· E.H. Zeydel, Ludwig Tieck, 
The German Romanticist, Princeton 
1935, σελ. 324-342· W. Konoid, Felix 
Mendelssohn Bartholdy, Regensburg 
1984, σελ. 206 εξ.· H.E. Jacob, Felix 
Mendelssohn Bartholdy und seine Zeit, 
Frankfurt 1959, σελ. 328 εξ.· Η. 
Flashar, F. Mendelssohn Bartholdys 
Vertonung antiker Dramen, στον 
τόμο: W. Arenhövel/Ch. Schreiber 
(eds.), Berlin und die Antike, Berlin 
1979, σελ. 351-361. 

25 Την ίδια εποχή περίπου φιλοτεχνού­
νται 58 νέες μεταφράσεις της Αντι-

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON ίο (1999) 



78 ΒΑΛΤΕΡ Π0ΥΧΝΕΡ 

γόνης στα γερμανικά. Βλ. τον πλήρη 
κατάλογο στον R. Wagner,Versuch 
einer stilgerechten Übersetzung der 
sophokleischen Antigone, Progr. Ess­
lingen 1902, σελ. 48-58. 

26 Εμπεριστατωμένη ανάλυση στον Β. 
Πούχνερ, «Οιδίπους - ο σύγχρονος 
μας. Θεωρία και θέατρο στον 19ο 
και 20ό αιώνα», στον τόμο του 
ίδιου: Ευρωπαϊκή Θεατρολογία, Α­
θήνα 1984, σελ. 275-317, ιδίως σελ. 
289-292. Βλ. επίσης Α. Rehm, 
Kierkegaards Antigone, στον τόμο: 
Begegnungen und Probleme, Bern 1957, 
σελ. 274-316 και G. Steiner, An-
tigones, Oxford 1984, σελ. 51-66. 

27 0. Neitzel, Camille Saint-Saëns, Berlin 
1899, σελ. 65-68. 

28 Βλ. παραπάνω. 
29 Για τις παραστάσεις αυτές βλ. Η. 

Flashar, Hölderlins Sophoklesü­
bersetzungen auf der Bühne, στον 
τόμο: C. Jamme/0. Pöggeler (eds.), 
Jenseits des Idealismus. Hölderlins letzte 
Homburger Jahre (1804-1806), Bonn 
1988, σελ. 291-317 και στον τόμο 
του ίδιου, Eidola, Amsterdam 1989, 
σελ. 621-647. 

30 Για τη μετάφραση του Hölderlin και 
την επίδραση που είχε στο διάστη­
μα του Μεσοπολέμου βλ. Κ. Rein­
hardt, Hölderlin und Sophokles, 
Jahrbuch der Bayrischen Akademie der 
Schönen Künste, München 1951, σελ. 
78-102 και στον τόμο του ίδιου, 
Tradition und Geist, Göttingen 1960, 
σελ. 381-397. Στο βασικό αυτό έργο 
λαμβάνεται υπόψη και η πατριωτι­
κή, πολιτική και δημοκρατική διά­
σταση της μετάφρασης-διασκευής 
του Hölderlin (βλ. Η. Lloyd-Jones, 
Introduction to the English edition, 
στον τόμο Κ. Reinhardt, Sophokles, 
translated by Η. and D.Harvey, Ox­
ford 1979, σελ. XV-XXVIIl). Βλ. επί­
σης F. Seebass, Hölderlings So­

phokles-Übertragung im zeitgenös 
sischen Urteil, Philologus 77 (1921), 
σελ. 420 εξ. και W. Schadewaldt, 
Hölderlins Übersetzung des Sopho­
kles, στον τόμο: Hellas und Hesperien, 
Zürich, Stuttgart 1960, σελ. 767-824. 
Η διάδοση της μετάφρασης του Hö­
lderlin οφείλει πολλά στα μελετή­
ματα του γερμανιστή W. Michel, 
που ασχολείται συστηματικά με το 
κείμενο αυτό από το 1911 (βλ. W. 
Michel, Hölderlins Wiederkunft, 1923, 
Hölderlin und der Deutsche Geist, 1924, 
Friedrich Hölderlin, Weimar 1925, Das 
Leben des Friedrich Hölderlin, Bremen 
1940 κτλ.). 

31 Ο Μπρεχτ διάλεξε, κατά τη συμβου­
λή του Neher, τη μετάφραση του 
Hölderlin κυρίως για τη γλώσσα 
του, που τη βρήκε "von erstaun­
licher Radikalität" (Knopf, Brecht-
Handbuch, ό.π., σελ. 275). 

32 Kerényi στην εισαγωγή του τόμου: 
Antigone, ό.π., σελ. 32 εξ. 

33 Flashar, Inszenierung der Antike, ό.π., 
σελ. 147 εξ. 

34 Flashar, ό.π., σελ. 170 εξ. Αυτές οι 
παραστάσεις δεν πρέπει να είναι 
τελείως απαλλαγμένες από κάποιο 
έμμεσο αντιστασιακό πνεύμα. Βλ. 
και την πραγματεία του Rud. 
Bultmann, Polis und Hades in der 
Antigone, Theologische Aufsätze, Karl 
Barth zum 50. Geburtstag, 1936, σελ. 
78-89 (και στον τόμο Η.Diller [ed.], 
Sophokles, Darmstadt 1967, σελ. 311-
324), που επιτρέπουν μια τέτοια 
ερμηνεία. Αυτές τις απόψεις αξιο­
ποίησε ο Alfred Döblin στο μυθιστό­
ρημα του November 1918, που γρά­
φτηκε στο διάστημα 1937-1943 στην 
εξορία στη Γαλλία (G.Steiner, 
Antigones, Oxford 1984, σελ. 129 και 
Η. Kiesel, Literarische Trauerarbeit. 
Studien zum Spätwerk Döblins, Tü­
bingen 1986, καθώς και H.D. 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON io (1999) 



Η ΑΝΤΙΓΟΝΗ ΤΟΥ HOL 

Osterle, Auf den Spuren der An­
tigone, στον τόμο: W. Stauffacher 
(ed.), Internationale Alfred Döblin-
Kolloquien (Basel 1980, New York 
1981, Freiburg 1983), Bern 1986, 
σελ. 85-115), αλλά δεν είχε, εκείνη 
την εποχή, καμιάν απήχηση στη 
Γερμανία, όπως άλλωστε και οι 
παραδόσεις του Heidegger για την 
Αντιγόνη. 

35 Flashar, Inszenierung der Antike, ό.π., 
σελ. 177 εξ. και κυρίως Μ. Flügge, 
Verweigerung oder neue Ordnung. Jean 
Anouilhs Antigone im Kontext der Be­
satzungszeit, Rheinfelden 1982. 

36 Ο Carl Orff γνώρισε τη μετάφραση 
του Hölderlin στην παράσταση του 
Lothar Müthel το 1940 στη Βιέννη. 
Βλ. Flashar, ό.π., σελ. 194 εξ. 

37 Η διάλεξη τυπωμένη στον C. Orff, 
Abendländisches Musiktheater, στον 
τόμο Carl Orff und sein Werk VII, 
Tutzing 1981, σελ. 180-185 και 
Th.G. Georgiades, Kleine Schriften, 
Tutzing 1977, σελ. 227-231. 

38 Hölderlin und Sophokles. Gestalt 
und Gedanke, Jahrbuch der Bayrischen 
Akademie der Schönen Künste 1951, 
σελ. 78-102 {Tradition und Geist, Gö­
ttingen 1960, σελ. 381-397). Η μου­
σική του Orff δεν του άρεσε. 

39 W. Schadewaldt, Carl Orff und die 
griechische Tragödie, στον τόμο: 
Hellas und Hesperien, 2η έκδ., Zürich 
1970, τόμ. Β', σελ. 423-435. 

40 Πάρα ταύτα ο Hölderlin στις 
"Anmerkungen zur Antigone" ανα­
φέρει και την πολιτική και δημοκρα­
τική διάσταση της διασκευής: "Die 
Vernunftform, die hier tragisch sich 
bildet, ist politisch, und zwar re­
publikanisch, weil zwischen Kreon 
und Antigonä, förmlichem und ge­
genförmlichem, das Gleichgewicht zu 
gleich gehalten ist. Besonders zeitigt 
sich dies am Ende, wo Kreon von 

RLIN KAI TOY BRECHT ? 9 

seinen Knechten fast gemißhandelt 
wird" (ακολουθώ την έκδοση F. 
Beißner (ed.), Friedrich Hölderlin, 
Sämtliche Werke, Frankfurt/M. etc. 
1965, σελ. 1241-1248, ιδίως σελ. 
1247 εξ.· η στιχαρίθμηση του κειμέ­
νου, που χρησιμοποιείται στη συνέ­
χεια, είναι δική μου). 

41 Ο Μπρεχτ χρησιμοποιεί τη λέξη 
Durchrationalisieren. 

42 Το πρώτο θεατρικό του έργο, που 
γράφει ακόμα μαθητής, είχε τον 
τίτλο "Die Bibel", βλ. R. Grimm, 
Brechts Anfänge, στον τόμο: Aspekte 
des Expressionismus, Heidelberg 1968, 
σελ. 133-152, ιδίως σελ. 146-151. 

43 Βλ Seebass, ό.π., σελ. 420 εξ. 
44 Flashar, Inszenierung der Antike, ό.π., 

σελ. 144 εξ. 
45 "...daß das Wort mittelbarer faktisch 

wird, indem es den sinnlicheren 
Körper ergreift; nach unserer Zeit 
und Vorstellungsart, unmittelbarer, 
indem es den geistigen Körper er­
greift. Das griechischtragische Wort ist 
tödlichfaktisch, weil der Leib, den es 
ergreifet, wirklich tötet... Und so ist 
wohl das tödlichfaktische, der wirkliche 
Mord aus Worten, mehr als eigentümlich 
griechische und einer vaterländischeren 
Kunstform subordinierte Kunstform zu 
betrachten..." (Hölderlin, ό.π., σελ. 
1246* τα πλάγια υπάρχουν στο κεί­
μενο της έκδοσης). 

46 Kerényi στην εισαγωγή στον τόμο: 
Antigone, ό.π., σελ. 27 εξ. 

47 W. Schadewaldt, Hölderlins Ü-
bersetzung des Sophokles. Στον τόμο 
του ίδιου, Hellas und Hesperien. 
Gesammelte Schriften zur Antike und zur 
neueren Literatur, Zürich, Stuttgart 
1960, σελ. 767-824, ιδίως σελ. 799. 

48 "Die Vernunftform, die hier tragisch 
sich bildet, ist politisch, und zwar 
republikanisch" (Hölderlin, ό.π., 
σελ. 1247 εξ.). 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON io (1999) 



8ο 
«Βλ Β. Πούχνερ, «Ο Φώτος Πολίτης 

ω ς σκηνοθέτης αρχαίας τραγωδίας. 
Οι επιδράσεις του Max Reinhardt 
στο ελληνικό θέατρο του 20ου 
αιώνα», στον τόμο: Ιστορικά νεοελ­
ληνικού θεάτρου, Αθήνα 1984, σελ. 
121-137 (με βιβλιογραφία σελ. 209 
εξ.). 

50 Στο δεύτερο κεφάλαιο του "Vorwort 
zu Antigonemodell 1948". 

51 "...die Rolle der Gewaltanwendung 
bei dem Zerfall der Staatsspitze" 
(Antigone, ό.π., σελ. 364). 

52 Βλ. κυρίως Η. Flashar, Durch­
rationalisieren oder Provozieren? 
Brechts Antigone, Hölderlin und So­
phokles, στον τόμο: I. Nolting 
HauffyJ. Schulze (eds.), Das fremde 
Wort. Studien zur Interdependenz von 
Texten. Festschrift K. Maurer, Am­
sterdam 1988, σελ. 394-410. Επίσης 
στον τόμο του ίδιου, Eidola, Am­
sterdam 1989, σελ. 729- 745. 

53 Κατά τη μέτρηση του Hans-Joachim 
Bunge, Antigonemodell 1948 von 
Bertolt Brecht und Caspar Neher. Zur 
Praxis und Theorie des epischen (-
dialektischen) Theaters Bertolt Brechts. 
Diss. Greifwald, χ.χ., 2 τόμ., τόμ. A' 
σελ. 131). 

54 Μέτρηση δική μου σύμφωνα με τις 
αναφερόμενες εκδόσεις. 

55 Βλ. κυρίως R. Pohl, Strukturelemente 
und Entwicklung von Pathosformen in 
der Dramensprache Bertold [sie] Brechts, 
Bonn 1969, ιδίως σελ. 163-177 και 
U. Weisstein, Imitation, Stylization, 
and Adaptation: The Language of 
Brecht's "Antigone" and its Relation 
to Hölderliris Version of Sophocles, 
The German Quarterly 46 (1973), σελ. 
581-604. 

56 Flashar, Inszenierung der Antike, ό.π., 
σελ. 188. Οι επεμβάσεις έχουν στό­
χο να απαλλάξουν το κείμενο από 
τα «μυθολογικά και λατρευτικά 

ΒΑΛΤΕΡ ΠΟΥΧΝΕΡ 

στολίδια» (Neher στον W. Hecht 
(ed.), Bertolt Brecht: die Antigone des 
Sophokles. Materialien zur "Antigone", 
Frankfurt/M. 1965, σελ. 126). 

57 Βλ. τα παραδείγματα στον Flashar, 
Inszenierung der Antike, ό.π., σελ. 
188. 

58 Knopf, Brecht-Handbuch, ό.π., σελ. 
276. 

59 Το παράθεμα είναι παρμένο από τα 
"Noten und Behandlungen zu bes­
serem Verständnis des West-Ö­
stlichen Divans", βλ. Knopf, Brecht-
Handbuch, ό.π., σελ. 276. 

60 "Lutherton", βλ. Pohl, ό.π., σελ. 
170. 

61 Βλ. παραδείγματα στον Flashar, 
Inszenierung der Antike, ό.π., σελ. 188 
εξ. Ενδιαφέρουσα η παρατήρηση 
του πως το "doch zu Geschäften" 
(στ. 143 Β) αποτελεί νύξη για το 
τέλος της διασκευής του Anouilh. 

62 Οι παραπομπές που δίνει ο Knopf, 
Brecht-Handbuch, ό.π., σελ. 277 είναι 
κάπως διαφορετικές, γιατί χρησιμο­
ποιήθηκαν διαφορετικές εκδόσεις 
των έργων του Μπρεχτ και του Hö­
lderlin. Για την τεχνική βλ. επίσης 
Pohl, ό.π., σελ. 170 και Weisstein, 
ό.π., σελ. 591 εξ. 

63 Πρόκειται για το τέλος της τρίτης 
στροφής πριν από το τέλος (Hö­
lderlin, Sämtliche Werke, ό.π., σελ. 
1082, στ. 86). 

64 Flashar, Inszenierung der Antike, ό.π., 
σελ. 189. 

65 "Duldend saßen im feuerzerfressenen 
Haus die Lachmyschen Brüder..." 
(554 B). 

66 Στ. 113 κατά τη μετάφραση του Hö­
lderlin (Sämtl. Werke, ό.π., σελ. 
1098). 

67 Βλ. το χορικό του Hölderlin στ. 599-
649. Οι αποκλίνοντες στίχοι του 
Μπρεχτ έχουν ως εξής: "Duldend 
saßen im feuerzerfressenen Haus die 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON io (1999) 



Η ΑΝΤΙΓΟΝΗ TOY HÖLDERLIN KAI TOY BRECHT 8l 

Lachmyschen Brüder / Modrig, mit 
Flechten genährt; immer die Winter / 
Schütteten Eis auf sie; und die 
Weiber, die ihren / Wohnten zur 
Nacht nicht da und saßen am Tage / 
Heimlich in Windeln purpurn. Und 
allezeit / Neigte zu Häupten ihnen 
das dräuende Kliff sich. / Doch nicht 
bevor Peleas / Zwischentrat, mit dem 
Stab sie teilend, wiewohl nur / Leicht 
sie berührend, standen sie auf und / 
Erschlugen der Peiniger alle. / Dies 
war diesen das ärgste, doch oft wird 
des Elends / Summe durchs Kleinste 
gerundet. Der blicklose / Schlaf im 
Jammer, als lägen in / Alterloser Zeit 
die Erschöpften, ist endlich. / Lang­
sam und schnell, uneben, wachsen 

die Monde und / Schwinden hin, und 
alle die Zeit durch / Wächst das 
Übel..." (στ. 549-570 Β). Το χωρίο 
αυτό απαιτεί περαιτέρω φιλολογική 
μικροανάλυση. 
Βιβλιογραφία για το λογοτεχνικό 
αυτό είδος βλ. στον Β. Πούχνερ, 
«Χριστός Πάσχων και αρχαία τρα­
γωδία», στον τόμο: Ανιχνεύοντας τη 
θεατρική παράδοση, Αθήνα 1995, 
σελ. 51-113, ιδίως σελ. 52. 
Οι τεχνικές αυτές είναι γνωστές ως 
παραθέματα (Zitieren, Referieren), 
αναφορά στον εαυτό σε τρίτο πρό­
σωπο και απαγγελία σκηνικών οδη­
γιών και σχολίων (Knopf, Brecht-
Handbuch, ό.π., σελ. 388 εξ.). 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 10 (1999) 

Περίληψη 

Walter PUCHNER: The translation of Antigone of Sophocles by Friedrich Hölderlin and the 
adaptation of Antigone by Bertolt Brecht. A philological study 

T his study is a réévaluation and an analysis of Brecht's Antigone (1947), which 
is itself an adaptation of Hölderliris translation (1804), but also using the 

Sophoclean original as well as other translations by Hölderlin (Odes of Pindar). 
Detailed analysis can show that there is not only a tendence of "rationalisation" 
as Brecht states but also a tendence to "mystification" and "archaïsation", as can 
be shown by words and expressions, which are more Hölderlin-like than Hölderin 
himself. Brecht's political adaptation of the Sophoclean tragedy is also a reaction 
against a specific German tradition of "Antigone"-dramas and interpretations. 
Brecht uses the mystificating text of Hölderlin as a language-vitrine, playing with 
especial effects of "Verfremdung"; he creates an amazing puzzle of three different 
intertextual levels: Brecht -> Hölderlin -> Sophocles. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

