
  

  Comparison

   Vol 2 (1991)

   Vol 2-3

  

 

  

  The Quest for Identity in "The Awakening" by Kate
Chopin and in The Grand Green by Eugenia Fakinou
(in Greek) 

  Μαρία Αναστασοπούλου   

  doi: 10.12681/comparison.49 

 

  

  

   

To cite this article:
  
Αναστασοπούλου Μ. (1991). The Quest for Identity in "The Awakening" by Kate Chopin and in The Grand Green by
Eugenia Fakinou (in Greek). Comparison, 2, 3–19. https://doi.org/10.12681/comparison.49

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 26/01/2026 03:26:39



Μ Αναστασοπούλου 

H αναζήτηση ταυτότητας στο Η Αφύπνιση 
της Kate Chopin και το Η μεγάλη πράσινη 
της Ευγενίας Φακίνου 

Τα δύο μυθιστορήματα, που προτίθεμαι να παρουσιάσω σήμερα, ανή­
κουν σ* αυτό το λογοτεχνικό είδος, που οι κριτικοί λογοτεχνίας στην Αμερική 
έχουν ονομάσει «fictions of female development», δηλαδή μυθιστορήματα γυ­
ναικείας ανάπτυξης και ωρίμανσης. Τα μυθιστορήματα αυτά είναι μια πα­
ραλλαγή του παραδοσιακού τύπου μυθιστορήματος γνωστού με τον γερμανι­
κό όρο bildungsroman, δηλαδή το μυθιστόρημα που απεικονίζει την εξελικτική 
πορεία του ήρωα από μια κατάσταση άγνοιας και απειρίας προς μια κατά­
σταση γνώσης και ωριμότητας. Η ωριμότητα αυτή επιτυγχάνεται μέσα από 
μια σειρά εμπειριών, αποτυχιών και απογοητεύσεων στην επαφή του με το 
πλατύτερο κοινωνικό περίγυρο, μέχρις ότου πετύχει την εσωτερική του ολο­
κλήρωση, που θα του επιτρέψει να ενταχθεί σαν ισότιμο άτομο στο κοινωνικό 
σύνολο. 

Το πρότυπο για το είδος αυτό του μυθιστορήματος έθεσε ο Γκαίτε τον 
δέκατο-όγδοο αιώνα με το μυθιστόρημα του Wilhelm Meister's Apprentis hip 
(1875). Μέσα στις ιστορικο-πνευματικές συνθήκες του δέκατου-όγδοου 
αιώνα, το είδος αυτό αναπτύχθηκε με σκοπό να αντικειμενοποιήσει τις ρο­
μαντικές θεωρίες περί οργανικής εξελικτικής ανάπτυξης του ατόμου. Ο 
ήρωας του Γκαίτε χαρακτηριστικά λέει, ότι ο σκοπός του είναι να «αναπτύ­
ξει τον εαυτό του, όπως ακριβώς είναι», δηλαδή, να αφήσει τις φυσικές, 
πνευματικές, συναισθηματικές, ψυχικές και ηθικές δυνατότητες που τον χα­
ρακτηρίζουν σαν άτομο, να αναπτυχθούν αρμονικά και απρόσκοπτα. Μιά 
τέτοια επίτευξη ανάπτυξης θα του επέτρεπε να πάρει τη θέση του σαν ένα 
συγκροτημένο, ώριμο, άτομο μέσα στο κοινωνικό σύνολο και να επιτύχει τον 
βαθμό της προσωπικής ολοκλήρωσης και επιτυχίας, στην οποία στοχεύουν 
όλοι οι άνθρωποι. Το bildungsroman εξελίχθηκε σε ένα δημοφιλές λογοτεχνικό 
είδος στον πλατύτερο Ευρωπαϊκό χώρο κατά τον δέκατο-ένατο αιώνα, με 
τέτοια αντιπροσωπευτικά έργα, όπως το Père Goriot, του Balzac, Le Rouge et le 
Noir του Stendhal, The Great Expectations του Dickens, Jude the Obscure του Hardy 
και άλλα. 

Σύγκριση / Compaiakoa 2-3 (1991) 



4 Μ. Αναστασοπούλου 

Αν όμως το bildungsroman, κατά τον δέκατο-ένατο αιώνα, απεικόνιζε 
τον αγώνα του νεαρού ήρωα να εξερευνήσει τον κόσμο γύρω του με σκοπό 
την προσωπική του ολοκλήρωση και ένταξη στο κοινωνικό σύνολο, οι προο­
πτικές για την ηρωίδα του δέκατου-ένατου αιώνα ήταν πολύ περιορισμένες. 
Στην πραγματικότητα η επιλογή της ήταν μόνο μία: αυτή που της επέβαλλε 
ο ρόλος της αφοσιωμένης συζύγου και μητέρας. Η ηρωίδα των μυθιστορημά­
των γυναικείας ανάπτυξης δεν είχε την ευκαιρία να ανακαλύψει ούτε τον 
κόσμο γύρω της, ούτε τον εαυτό της «γι* αυτό που ακριβώς ήταν». Αν η 
ηρωίδα δεν υποτασσόταν στον αυστηρά καθορισμένο από το πατριαρχικό κα­
τεστημένο ρόλο «του αγγέλου μέσα στο σπίτι» (The angel in the house), όπως 
τον χαρακτήρισε η Βικτωριανή ιδεολογία, τότε το τίμημα ήταν τρέλλα, η 
μοίρα της Bertha Rochester στο Jane Eyre της Charlotte Bronte, ή θάνατος, η 
μοίρα της Maggie στο Mill on the Floss της George Eliot. Έτσι τα μυθιστορή­
ματα της γυναικείας ανάπτυξης, κατά τον δέκατο-όγδοο και το δέκατο-
ένατο αιώνα χαρακτηρίζονται, όπως παρατηρεί η Nancy Miller στο βιβλίο της 
The Heroine's Text *, είτε από «ευφορική πλοκή», που καταλήγει στο γάμο της 
ηρωίδας με το προκαθορισμένο μέλλον, είτε από «δυσφορική τροπή», που 
καταλήγει στο θάνατο της. Η συνειδητοποίηση εκ μέρους της ηρωίδας «της 
έλλειψης αρμονίας μεταξύ του εξωτερικού και του εσωτερικού κόσμου» είναι 
«πιστοποιητικό θανάτου» γι* αυτήν, μας λέει η Marianne Hirsh στο άρθρο της 
«Spiritual Bildung»2. 

Μια άλλη Αμερικανίδα κριτικός, η Rachel Blau DuPlessis, στο βιβλίο 
xr\çWriting Beyond the Ending3, παρατηρεί ότι οι ηρωίδες όσο και οι γυναίκες 
συγγραφείς του δέκατου-ένατου αιώνα υπέφεραν από ό,τι χαρακτηρίζει 
«διπλή συνείδηση», την οποία περιγράφει σαν ένα είδος αναποφασιστικότη­
τας, που τις εμπόδιζε να συνδυάσουν την πλοκή της αναζήτησης ταυτότητας 
της ηρωίδας, δηλαδή, το bildung, με την ρομαντική πλοκή, που κατέληγε στο 
γάμο και στην μητρότητα. Παρατηρεί η DuPlessis, ότι οι γυναίκες συγγρα­
φείς του δέκατου-ένατου αιώνα θυσιάζουν την πλοκή της αναζήτησης ταυτό­
τητας για χάρη της ρομαντικής πλοκής του γάμου. «Είναι ο προορισμός των 
γυναικών του εικοστού αιώνα» συνεχίζει η DuPlessis, «να λύσουν αυτή την 
αντίφαση... και να αντικαταστήσουν τις εναλλακτικές λύσεις του γάμου και 
του θανάτου, που τους κληροδότησε τόσο η ζωή όσο και η λογοτεχνία του δέ­
κατου-ένατου αιώνα, προτείνοντας διαφορετικές επιλογές»(3-4). 

Αρκετά συχνά συγγραφείς και των δύο φύλων εξερεύνησαν την ανά­
πτυξη της ηρωίδας, αφού οι παραδοσιακοί ρόλοι του γάμου και της μητρό­
τητας είχαν δοκιμαστεί και αποδειχθεί ελλιπείς για την προσωπική της ολο­
κλήρωση. Το είδος του μυθιστορήματος, που κάνει βασικό θέμα του τη 
στιγμή που η ηρωίδα συνειδητοποιεί ότι είναι παγιδευμένη μέσα σε ένα πρό­
τυπο ζωής, που δεν της επιτρέπει προσωπική ανάπτυξη, και τις προσπάθειες 
της να ανακαλύψει τον εαυτό της πέρα από προκαθορισμένα πρότυπα συ-



Kate Chopin - Ευγενία Φακίνου 5 

μπεριφοράς, έχει χαρακτηρισθεί από τις αμερικανίδες κριτικούς «μυθιστό­
ρημα της αφύπνισης» (the novel of awakening) ή σε πιο ελεύθερη μετάφραση 
«μυθιστόρημα της συνειδητοποίησης»4. 

To The Awakening5 της αμερικανίδας Kate Chopin, που δημοσιεύτηκε 
στις Ηνωμένες Πολιτείες το 1899, θεωρείται από πολλούς το πρότυπο αυτών 
των μυθιστορημάτων. Περιγράφει την ιστορία μιας παντρεμένης γυναίκας, 
μητέρας δυο παιδιών, η οποία συνειδητοποιεί μέσα σε ένα καλοκαίρι «τη 
θέση της σε σχέση με το σύμπαν σαν ένα ανθρώπινο ον» και αρχίζει να διε­
ρευνά και «να αναγνωρίζει τις σχέσεις της σαν άτομο με τον κόσμο μέσα 
και γύρω της» (190). Καταλαβαίνει τη σημασία κάποιας αλήθειας, που η 
ίδια είχε ενστικτωδώς αντιληφθεί από πολύ νωρίς, την «διττότητα της ζωής 
-την εξωτερική ύπαρξη, που συμβιβάζεται, και εκείνη την εσωτερική ζωή, που 
αμφισβητεί»(190). Εκείνο το καλοκαίρι στο Grand Isle, ένα πανέμορφο νησί 
διακοπών έξω από τη Νέα Ορλεάνη, «η Έντνα άρχισε να χαλαρώνει τον 
μανδύα της επιφυλακτικότητας, που την είχε πάντα καλύψει»(190). Προτε­
σταντικής καταγωγής, η Έντνα ανήκει στην κοινότητα των γάλλων Κρεολών 
της Νέας Ορλεάνης μέσω του γάμου της. Η προτεσταντική ανατροφή της 
σηματοδοτεί μια γυναίκα με καταπιεσμένη σεξουαλικότητα, που εκείνο το 
καλοκαίρι στο Grand Isle έρχεται για πρώτη φορά σε στενή επαφή με τον αι­
σθησιασμό της κοινότητας των Κρεολών, οι οποίοι αποδέχονται την σεξουα­
λικότητα τους με φυσικότερο τρόπο, μιλάνε χωρίς σεμνοτυφίες για σχετικά 
θέματα, αν και μέσα σε αυστηρά καθορισμένα όρια αξιοπρέπειας. Ο παρά­
γοντας που μυεί την Έντνα στη μέθη της συναισθηματικής ανάλυσης είναι η 
επαφή της με τη Μαντάμ Ρατινιώλ, την ενσάρκωση της γυναίκας-μητέρας 
στο μυθιστόρημα σ* εκείνον τον περίπατο στην ακρογιαλιά (VII). Στην ίδια 
σκηνή η Έντνα αφήνεται στο φιλικό άγγιγμα της Μαντάμ Ροτινιώλ, και ξε­
περνάει την αμηχανία του φυσικού αγγίγματος. «Η Έντνα δεν ήταν συνηθι­
σμένη σε κανένα είδος εξωτερικευμένης έκφρασης τρυφερότητας», μας λέει ο 
αφηγητής, όταν όμως αργότερα ακούμπησε το κεφάλι της στον ώμο της Μα­
ντάμ Ροτινιώλ «ήταν κατακόκκινη και ένιωθε μεθυσμένη με τον ήχο της 
δικής της φωνής και την σπάνια γεύση της ειλικρινούς εκμυστήρευσης. Τη 
ζάλιζε σαν το κρασί ή σαν την πρώτη ανάσα της ελευθερίας» (198-99). 

Αν η επαφή της Έντνα με τη Μαντάμ Ροτινιώλ της άνοιξε το δρόμο 
για την αυτο-ανάλυση και την συναισθηματική εκφραστικότητα, η μουσική 
της Μαντμαζέλ Ράιζ, η ενσάρκωση της γυναίκας-καλλιτέχνιδας στο μυθιστό­
ρημα, της φανέρωσε την «αναλλοίωτη αλήθεια» για τα ανθρώπινα πάθη, 
που ξεσηκώθηκαν μέσα στην ψυχή της, καθώς άκουγε τις νότες και «την 
συγκλόνισαν και την μαστίγωσαν, όπως τα κύματα, που καθημερινά χτυπού­
σαν το υπέροχο κορμί της» (210). Το ίδιο βράδυ, κάτω από το ασημένιο φως 
του φεγγαριού, η Έντνα μαθαίνει να κολυμπάει για πρώτη φορά. Ο αφηγη^ 
τής την παρομοιάζει με το μικρό παιδί, που για πρώτη φορά ανακαλύπτει τη 



6 Μ. Αναστασοπούλου 

δύναμη του να σταθεί στα δικά του πόδια και να κάνει τα πρώτα του διστα-
χτικά βήματα μόνο. Με ένα αίσθημα έξαρσης για τη νεο-αποκτημένη της 
δύναμη να ελέγχει απόλυτα τις λειτουργίες της ψυχής της και του κορμιού 
της, η Έντνα πεθύμησε βαθιά «να κολυμπήσει πέρα μακριά, εκεί που καμιά 
άλλη γυναίκα δεν είχε ποτέ κολυμπήσει» (212). Αυτή η επιθυμία της σημα­
τοδοτεί και την απόφαση της να ξεπεράσει τα περιοριστικά όρια του πα­
τριαρχικού κατεστημένου και να ξεφύγει από τον παθητικό, γυναικείο της 
ρόλο. Μετά από αυτή την εμπειρία, που συμβολικά δηλώνει την απελευθέρω­
ση της από ψυχολογικές και φυσιολογικές εξαρτήσεις, η Έντνα αντιστέκεται 
για πρώτη φορά στις προσπάθειες του συζύγου της να καθορίσει την συμπε­
ριφορά της και νοιώθει τα πρώτα σκιρτήματα της επιθυμίας στην παρουσία 
του εικοσιπεντάχρονου Ρόμπερτ Λεμπράν, γιου της ιδιοκτήτριας της πανσιόν, 
που φιλοξενεί τις οικογένειες των παραθεριστών, ο οποίος την κατακλύζει με 
τις περιποιήσεις του, ένα δείγμα φυσικής αβροφροσύνης μέσα στον κύκλο 
των Κρεολών. Ο νεαρός Ρόμπερτ γίνεται έτσι ο καταλυτικός παράγων, που 
κάνει την Έντνα να αναγνωρίσει την σεξουαλικότητα της σε μια παράλληλη 
κίνηση με το ξύπνημα της ατομικής της συνείδησης. 

Το ξύπνημα της Έντνα υποδηλώνεται μέσα στο κείμενο με μια σειρά 
από σύμβολα. Το πιο σημαντικό από αυτά είναι η θάλασσα. Όταν ο ανα­
γνώστης έχει προετοιμαστεί μέσα από μια συσσώρευση λεπτομερειών για το 
επικείμενο ξύπνημα της Έντνα, η θάλασσα, που έχει ήδη παρουσιαστεί σαν 
«δελεαστική» καθιδρύεται στη σκέψη του υποψιασμένου αναγνώστη σαν το 
υποσυνείδητο της Έντνα, το οποίο την δελεάζει για τη μεγάλη εξερεύνηση 
και τη μεγάλη κατάχτηση. Εκείνο το καλοκαίρι λοιπόν σηματοδοτεί τη στιγ­
μή, που η ατομική συνείδηση της Έντνα ξυπνάει, όπως δηλώνει και ο τίτλος 
του μυθιστορήματος και «αρνείται να καθοριστεί», όπως παρατηρεί ο Wendy 
Martin, «από τα κρατούντα πρότυπα της γυναικείας παθητικότητας και υπο-
τακτικότητας»6. Έτσι, όταν η Έντνα επιστρέφει στην πόλη, αρχίζει να αρνεί­
ται να παίξει το ρόλο, που η κοινωνική ζωή του συζύγου της της επιβάλλει. 
Αρνείται, για παράδειγμα, να εξακολουθήσει να παίζει τον ρόλο της οικοδέ­
σποινας, κάθε Τρίτη απόγευμα, για ένα πλήθος ανούσιων γνωριμιών, που 
προωθούν την οικονομική και κοινωνική θέση του συζύγου της. Κάνει μεγά­
λους, μοναχικούς περίπατους, κάτι ανήκουστο για τις καθωσπρέπει γυναίκες 
της τάξης της. Απομονώνεται και αρχίζει να ζωγραφίζει με μεγαλύτερη αφο­
σίωση και σοβαρότητα απ* ό,τι πριν. Προσπαθεί μέσα από τη ζωγραφική της 
και να εκφράσει την αναδυόμενη ατομικότητα της και να αποκτήσει οικονο­
μική ανεξαρτησία. Νοικιάζει ένα μικρό διαμέρισμα κοντά στο αρχοντικό του 
συζύγου της και προσπαθεί να στεριώσει μια ανεξάρτητη ζωή. 

Όμως η Έντνα δεν είναι προορισμένη να πετύχει στην προσπάθεια της 
για δυο βασικές αιτίες. Η πρώτη αιτία είναι ένας έμφυτος ρομαντισμός που 
την παγιδεύει σ* αυτό, που η Rachel Blau DuPlessis έχει ονομάσει «η παγίδα 



Kate Chopin - Ευγενία Φακίνου 7 

του ρομαντισμού» ή romantic thralldom (66). Η Έντνα συνειδητοποιεί με με­
γάλη σαφήνεια τη μοίρα της μέσα σε ένα κοινωνικό κατεστημένο, που χρησι­
μοποιεί τις γυναίκες σαν μηχανές παραγωγής απογόνων για τον σύζυγο, 
όπως είναι η κυρία Ρατινιώλ, με την οποία αντιπαραβάλλεται, ή σαν αντι­
κείμενα σεξουαλικής εκμετάλλευσης, όπως η Έντνα αντιλαμβάνεται μέσα 
από την περιπέτεια της με τον Αρομπέν. Η δεύτερη αιτία, για την οποία η 
Έντνα αποτυγχάνει στην προσπάθεια της, είναι ότι δεν πήρε την Τέχνη της 
στα σοβαρά. Αν και η ζωγραφική της βαθμιαία απόκτησε «δύναμη και ατο­
μικότητα» (295), δεν την είδε ποτέ σαν μέσο προσωπικής ολοκλήρωσης. Η 
απελευθέρωση μέσα από την Τέχνη είναι μια επιλογή, που η Kate Chopin δεν 
παρουσιάζει καθόλου ελκυστική. Η γυναίκα-καλλιτέχνις, που η Βικτωριανή 
ιδεολογία παρουσίαζε σαν αφύσικο τέρας, ενσαρκώνεται μέσα στο μυθιστό­
ρημα από την μαντμαζέλ Ράιζ, μια πανάσχημη, αποκρουστική ύπαρξη, στε­
ρημένη από κάθε γυναικεία χάρη, που ζει μέσα στην οικονομική μιζέρια, την 
κοινωνική απομόνωση και τον κοινωνικό χλευασμό. Έτσι η Έντνα δεν έχει 
ένα θετικό πρότυπο, που να την εμπνέει, ή δεν διαθέτει δυνατά φτερά, όπως 
είχε παρατηρήσει η μαντμαζέλ Ράιζ: «το πουλί, που θα πετάξει πάνω από το 
επίπεδο έδαφος της παράδοσης και της προκατάληψης πρέπει να έχει δυνα­
τά φτερά» (300). Η Marianne Hirsh, στο ίδιο άρθρο της, μας βεβαιώνει ότι η 
«λύση μέσα από την Τέχνη στην ουσία είναι δυνατή για την ηρωίδα για την 
ηρωίδα του δέκατου-ένατου αιώνα. Η ιστορία του female bildung είναι η ιστο­
ρία μιας δυνάμει καλλιτέχνιδας, που αποτυγχάνει». 

Παγιδευμένη μεταξύ της επιθυμίας της να υπάρξει ανεξάρτητα, μετα­
ξύ της απόφασης, που είχε πάρει «να μην ανήκει σε κανέναν ποτέ πια εκτός 
από τον εαυτό της» (296), και της υποχρέωσης που οφείλει στα παιδιά της, 
να μην τα στιγματίσει κοινωνικά, η Έντνα επιστρέφει στο νησί των διακο­
πών, εκεί που είχε συνειδητοποιήσει την ατομικότητα της και αναγνωρίσει τη 
σεξουαλικότητα της και μέσα στη μοναξιά του χειμώνα κολυμπάει γυμνή, 
ακόμα μια φορά, μέσα στην ίδια «δελεαστική» θάλασσα, όπου είχε πρωτο-
νιώσει εκείνο το μεθυστικό αίσθημα ελευθερίας το προηγούμενο καλοκαίρι 
για να μην ξαναγυρίσει ποτέ πια. Αν και το τέλος του μυθιστορήματος έχει 
ερμηνευτεί από πολλούς κριτικούς από την αισιόδοξη προοπτική που βλέπει 
την Έντνα να ελευθερώνεται από τους περιορισμούς μιας κοινωνίας που δεν 
ευνοεί την ατομική ανάπτυξη της γυναίκας, η εικόνα του πληγωμένου που­
λιού, που όλο πέφτει και πιο χαμηλά τη στιγμή που η Έντνα μπαίνει στη 
θάλασσα γίνεται το σύμβολο θανάτου για την ηρωίδα, που πιστά ακολουθεί 
την μοίρα της ηρωίδας του δέκατου-ένατου αιώνα, η οποία αρνείται να 
συμμορφωθεί με τα αυστηρά καθορισμένα πρότυπα συμπεριφοράς για κάθε 
φύλο. 

Εξετάζοντας το μυθιστόρημα αυτό, γίνεται σαφής η παρατήρηση της 
Rachel Blau DuPlessis, ότι τόσο οι γυναίκες συγγραφείς όσο και οι ηρωίδες 



8 Μ. Αναστασοπούλου 

του δέκατου-ένατου αιώνα είναι καταδικασμένες σε μια «διπλή συνείδηση», 
που δεν τους επιτρέπει να ξεπεράσουν τα πατριαρχικά πρότυπα γυναικείας 
συμπεριφοράς - η Έντνα ξέρει πολύ καλά ότι η συμπεριφορά της θεωρείται 
«αφύσικη» - και να προσφέρουν καινούργια πρότυπα, που θα επιτρέπουν 
την ανάπτυξη της γυναικείας ατομικότητας μέσα στο δικό της προσωπικό 
χώρο, την «αδάμαστη γυναικεία περιοχή» «The wild female zone», όπως την 
χαρακτήρισε η Elaine Showalter, ακολουθώντας το μοντέλο της γυναικείας 
κουλτούρας του ανθρωπολόγου Ardener7. 

Στον εικοστό αιώνα όπου οι κοινωνικές συνθήκες έχουν επιτρέψει με­
γαλύτερες ευκαιρίες στις γυναίκες για προσωπική ανάπτυξη, όλο και περισ­
σότερες γυναίκες συγγραφείς εξερευνούν τις συνθήκες, κάτω από τις οποίες 
γίνεται δυνατή αυτή η αναζήτηση για ταυτότητα. Αυτή τη φορά το παράδειγ­
μα μου θα είναι από τη νεοελληνική γυναικεία πεζογραφία με το γνωστό 
μυθιστόρημα της Ευγενίας Φακίνου Η μεγάλη Πράσινη8. 

Παρενθετικά σι αυτό το σημείο αξίζει να παρατηρηθεί ότι στην Ελλά­
δα τα πρώτα δείγματα του είδους που έχουμε ονομάσει «μυθιστορήματα 
αφύπνισης», εμφανίστηκαν στις αρχές της δεκαετίας του 1980, ακριβώς μετά 
την εμφάνιση του ανανεωμένου φεμινιστικού κινήματος στα μέσα της προη­
γούμενης δεκαετίας9. Σ* αυτά τα μυθιστορήματα, η ηρωίδα που αφυπνίζεται 
σε μια πραγματικότητα που της στερεί την προσωπική ολοκλήρωση, απορρί­
πτει αυτή την πραγματικότητα με την άρνηση της μητρότητας, μια βάναυση 
αλλά και επώδυνη φωνή διαμαρτυρίας ενάντια στην άνιση μεταχείριση. Έτσι 
στο Ανδρόγυς της Αλεξάνδρας Δεληγιώργη, η Μαριάνθη αποβάλλει το έμ­
βρυο του πατριάρχη συζύγου και εξαφανίζεται. Η Ιφιγένεια στο Φιδοτόμαρο 
της Ρούλας Κοντέα επίσης αποβάλλει το έμβρυο και εξαφανίζεται, ενώ η 
Ιλεάνα/Ελένη στο Το τέλος του Χρυσού Φεγγαριού της Αλ. Δεληγιώργη 
εγκαταλείπει την πεντάχρονη κόρη της στα σκαλοπάτια του πρώην συζύγου 
της και επίσης εξαφανίζεται. Στα μυθιστορήματα της αφύπνισης γενικά το 
τέλος της ηρωίδας είναι η εξαφάνιση, όπως συμβαίνει και στο Τα κορίτσια 
της Ερεχθείου της Ιωάννας Καρατζαφέρη και Η Γυναίκα που χάθηκε καβά­
λα στο Άλογο της Λιλής Ζωγράφου. Το διπλόσημο τέλος των μυθιστορημά­
των της αφύπνισης σίγουρα ενοχλεί τον αναγνώστη. Την ερώτηση τι γίνεται 
μετά την αφύπνιση, μετά την επανάσταση, φαίνεται να απαντά ένα άλλο 
είδος μυθιστορήματος, που άρχισε να κάνει την εμφάνιση του στο τέλος της 
δεκαετίας του 1980. Είναι το μυθιστόρημα που σε άλλη δημοσιευμένη εργα­
σία μου έχω ονομάσει «μυθιστόρημα του ανα/αυτοκαθορισμού»10. Στα μυθι­
στορήματα αυτά η ηρωίδα αφού συνειδητοποιήσει τους περιοριστικούς γυναι­
κείους ρόλους του παριαρχικού κατεστημένου, προσπαθεί να ανα/αυτοκα-
θορίσει την ταυτότητα της μέσα από την Τέχνη της. 

Η Μεγάλη Πράσινη της Ευγενίας Φακίνου ανήκει σ* αυτή την κατηγο-



Kate Chopin - Ευγενία Φακίνου 9 

ρία μυθιστορημάτων. Η Ιωάννα, ο κεντρικός χαρακτήρας του μυθιστορήμα­
τος, συνειδητοποιεί τα περιορισμένα όρια, μέσα στα οποία είναι παγιδευμένη 
και ξεκινάει μια επώδυνη πορεία για ανα/αυτοκαθορισμό. Το μυθιστόρημα 
είναι γεμάτο από συμβολικές πράξεις, που σηματοδοτούν αυτή τη διαδικα­
σία. Η Ιωάννα, πληροφορούμεθα στην αρχή του μυθιστορήματος, έχει χάσει 
την ικανότητα της να ονειρεύεται, μια κατάσταση που κάνει σαφές ότι η Ιω­
άννα έχει χάσει επαφή με το υποσυνείδητο της, έχει, δηλαδή, αποξενωθεί 
από τις πηγές της δημιουργικότητας της. Η πρακτική επιλογή της να γίνει 
αγιογράφος, να δημιουργεί, δηλαδή να υπάρχει, μέσα σε αυστηρά προκαθο­
ρισμένα όρια και κανόνες, δείχνει τον βαθμό στον οποίο η Ιωάννα έχει υπο­
ταχθεί με τα πρότυπα συμπεριφοράς που της επιβάλλει το περιβάλλον της. 
Η τάση της να καινοτομεί στην αντιγραφή των βυζαντινών εικόνων τον τε­
λευταίο καιρό και να ζωγραφίζει τον εαυτό της μέσα στην σύνθεση σηματο­
δοτεί όχι μόνο την τάση της για επανάσταση εναντίον αυτών των προτύπων 
συμπεριφοράς, αλλά και μια τάση για αυτοεξερεύνηση. Όταν αργότερα 
απορρίπτει την βυζαντινή αγιογραφία, η Ιωάννα συμβολικά δηλώνει την 
απόφαση της να ξεφύγει από πρότυπα συμπεριφοράς, που εμποδίζουν την 
προσωπική της ανάπτυξη. Η Ιωάννα βιώνει αυτήν τη στασιμότητα της ανά­
πτυξης της σαν μια στείρα ανικανότητα να ονειρεύεται. Όταν φορτωμένη 
ενοχές πηγαίνει στον Μυστρά, ο πρώτος σταθμός του ταξιδιού της για να 
συμβουλευτεί την αδελφή Καλλιμάχη, εκείνη παρατηρεί ότι αυτή της η τάση 
να καινοτομεί και να απεικονίζει τον εαυτό της σε κάποιο από τα πρόσωπα 
της σύνθεσης μπορεί να είναι μέρος του σχεδίου της θείας πρόνοιας. 

Στο σύνολο της, η εμπειρία της Ιωάννας στο Ταίναρο, ο επόμενος 
σταθμός του ταξιδιού της, σηματοδοτεί την απελευθέρωση της από την πα­
τριαρχική ιδεολογία μέσα στην οποία ήταν παγιδευμένη και δίνει το πράσινο 
φως για την πορεία αναζήτησης ταυτότητας. Όλες οι λεπτομέρειες αυτού του 
επεισοδίου είναι συμβολικές. Η Ιωάννα χάνει το ρολόι της και επομένως την 
αίσθηση του αντικειμενικού χρόνου, μια λεπτομέρεια που οριοθετεί την πε­
ρίοδο της ενδοσκόπησης, μια απαραίτητη προϋπόθεση για την διαδικασία της 
αυτοεξερεύνησης και του ανα/αυτοκαθορισμού της ταυτότητας. Κατά την 
περίοδο αυτή η Ιωάννα ξαναζεί τα γεγονότα της ζωής της και συνειδητοποιεί 
τους άπειρους συμβιβασμούς και τις επιλογές της, που είχαν καθοριστεί από 
οικογενειακές προσδοκίες και κοινωνική πίεση. Η θύελλα που μαίνεται γύρω 
της δεν είναι παρά μια αντανάκλαση της θύελλας που ταράζει τη συνείδηση 
της. Η αποχή της από τροφή και νερό είναι ένα είδος συμβολικής νηστείας 
που προετοιμάζει την Ιωάννα για το παραισθητικό και «αποκαλυπτικό» 
όραμα του ασπρομάλλη, γενειοφόρου γέρου με τα μάτια «κατακόκκινα σαν 
φλόγες» (74), που την καλούσε κοντά του. Η ανάλωση της τρομαχτικής φι­
γούρας του πατριάρχη γέρου στις εξαγνιστικές φλόγες σηματοδοτεί την 
απαλλαγή της Ιωάννας από τον πατριαρχικό τρόπο σκέψης, που είχε εν-



10 Μ. Αναστασοπούλου 

στερνιστεί με τα γνωστά αποτελέσματα. Το δεύτερο μέρος της παραίσθησης 
της στο Ταίναρο είναι ακουστικό και έχει άμεση σχέση με τη μελλοντική της 
πορεία. Ακούει η Ιωάννα «μέσα σε μια απόλυτη σιωπή και ενώ η ομίχλη ... 
κάλυπτε τα πάντα ... φωνές να δίνουν ψιθυριστά ναυτικά παραγγέλματα 
αναχώρησης και τους μαλακούς ήχους που έκαναν οι κωπηλάτες καθώς 
έλαμναν» (75). Τα ναυτικά παραγγέλματα αναχώρησης είναι το έναυσμα 
για το ξεκίνημα της Ιωάννας για μια νέα πορεία προς αναζήτηση ταυτότη­
τας και ανα/αυτοκαθορισμού. 

Μετά από την καθοριστική αυτή εμπειρία «τη νύχτα του τρόμου» η 
Ιωάννα συνεχίζει την πορεία της πιστεύοντας ότι κάπου στο δρόμο αυτού του 
αναπάντεχου ταξιδιού που μόλις είχε αρχίσει, θα εύρισκε τα σημάδια που 
γύρευε» (42). Έπρεπε μόνη της να βρει το δρόμο της, όπως το επεισόδιο με 
το Νικόλα Κ. στο Μυστρά κάνει σαφές. Ο Νικόλας Κ., ο επιλεγόμενος 
«Δούκας», σκηνοθέτης και ομοφυλόφιλος, που προσφέρει δουλειά και σίγου­
ρη επιτυχία στην Ιωάννα είναι μια παρωδία του πρίγκηπα/ήρωα που σώζει 
την παρθενική κόρη που κινδυνεύει (the maiden in distress myth). «Όχι, η Ιω­
άννα ήταν βέβαιη ότι μόνη έπρεπε να βρει τα όνειρα της» (42). 

' Ετσι η Ιωάννα φτάνει στον Άγ. Βλάσση αφού πρώτα πετάξει το λα­
σπωμένο και ματωμένο της παλτό, μια συμβολική κίνηση απόρριψης της 
προηγούμενης ζωής της, και βρίσκει καταφύγιο στο εγκαταλειμένο αρχοντικό 
των Ραψάνηδων, που όλοι στο χωριό πιστεύουν ότι είναι στοιχειωμένο. Εδώ 
η Ιωάννα θα βρει τα σημάδια που θα ερεθίσουν τα όνειρα της να επιστρέ­
ψουν. Μετά από είκοσι ημέρες ατέλειωτης φυγής, η Ιωάννα περνάει το 
πρώτο της βράδυ σε κατάσταση λήθαργου, δηλαδή συμβολικού θανάτου, στο 
ισόγειο του τριόροφου αρχοντικού, ένα μεγάλο σκοτεινό χώρο με την πόρτα 
μισοσκεπασμένη με κισσό, μια συμβολική μήτρα, από την οποία η Ιωάννα 
θα ξαναγεννηθεί συμβολικά. Η συνολική εμπειρία της Ιωάννας στο σπίτι 
αυτό σηματοδοτεί ένα συμβολικό ξαναμεγάλωμα, μια ανακάλυψη των δυνα­
τοτήτων της από την ίδια και έναν ανα/αυτοκαθορισμό της ταυτότητας της 
σαν γυναίκα και καλλιτέχνις χωρίς οικογενειακές πιέσεις και κοινωνικούς 
προκαθορισμούς. 

Την επόμενη μέρα που έβρεχε ασταμάτητα συμβαίνουν δυο γεγονότα 
που σηματοδοτούν την συμβολική επιστροφή της Ιωάννας στην παιδική ηλι­
κία και το πέρασμα από την εφηβεία στην ωριμότητα. Ένα συμβολικό ξα­
ναμεγάλωμα δηλαδή. Το πρώτο επεισόδιο ξεκινάει με το παιδικό τραγούδι 
που αφηρημένα έρχεται στα χείλια της Ιωάννας, καθώς παρακολουθεί τα 
ρυάκια της βροχής για το παιδάκι που φοβάται να πηδήξει το ποταμάκι, 
που όμως τελικά αφού φτιάξει ένα γεφύρι με ένα σανιδάκι, «περνά και τρα­
γουδά». Στην φαντασία της Ιωάννας το παιδάκι είναι κορίτσι και κάθε φορά 
που προσπαθεί να στεριώσει το σανίδι για να δημιουργήσει το γεφύρι και να 
πραγματοποιήσει το πέρασμα, εμποδίζεται από μια σκοτεινή φιγούρα που 



Kate Chopin - Ευγενία Φακίνου 11 

τραβάει το σανίδι από την απέναντι όχθη. Αυτή η σκηνή που στο μυαλό της 
Ιωάννας συνδέεται με «τη δολοφονία ενός Προέδρου» (88), της προκαλεί 
τόση ταραχή, ώστε σε μια στιγμή «σηκώθηκε ορμητικά, βγήκε στον κήπο και 
χωρίς να τη νοιάξει αν κάποιος την έβλεπε, άρχισε να πηδάει τα ποταμάκια 
... σαν να έκανε κατόρθωμα»(88-89), το πρόσωπο της να λούζεται με δά­
κρυα και βροχή. Στη συνέχεια, η Ιωάννα περνάει συμβολικά στην εφηβεία, 
μέσα από το γεγονός των εμμήνων της, το οποίο αντιμετωπίζει με το ξάφ­
νιασμα του άπειρου κοριτσιού που βλέπει αίμα για πρώτη φορά. Αυτό το γε­
γονός κάνει την Ιωάννα να «ανακτήσει τις αισθήσεις της» (90), να αρχίσει, 
δηλαδή, τη διαδικασία της ωρίμανσης. Συνειδητοποιεί πόσο βρώμικη είναι, 
αποφασίζει να πλύνει το κορμί της και τα ρούχα της και γι* αυτό το σκοπό 
επιχειρεί να ανάψει το τζάκι. Αν και η φωτιά έχει τον πρακτικό σκοπό να 
στεγνώσει τα ρούχα της και να την κρατήσει ζεστή όσο αυτά θα στέγνωναν, η 
ταραχή της, όσο προσπαθούσε να ανάψει τη φωτιά, η αγωνία της «να κατα­
φέρει να ανάψει τη φωτιά» (95), το γεγονός ότι νιώθει μαγεμένη από την 
άγρια ομορφιά της «ζωντανής» και «αρχαίας» φωτιάς, δίνουν στη φωτιά 
μια συμβολική διάσταση. Αυτή η φωτιά είναι κάτι περισσότερο από μια απλή 
φωτιά. Είναι η δική της καταπιεσμένη και ξεχασμένη πρωτόγονη ενέργεια 
που υπάρχει στα βάθη της ύπαρξης της και που θα την αναγεννήσει πνευ­
ματικά και ψυχικά. 

Μετά από αυτήν την ιεροτελεστία καθαρισμού/εξαγνισμού, που είναι 
σαν ένα βάπτισμα σε ένα ανώτερο επίπεδο συνειδητοποίησης, η Ιωάννα αρ­
χίζει να ξανα/ανακαλύπτει τον κόσμο γύρω της με τον ενθουσιασμό και το 
ξάφνιασμα ενός παιδιού, που βλέπει με μια φρέσκια ανανεωμένη όραση. Οι 
λέξεις αποκτούν μια νέα σχέση με την πραγματικότητα, καθώς η Ιωάννα 
σαν ένας άλλος Αδάμ ονοματίζει, δηλαδή δημιουργεί τον κόσμο γύρω της με 
τους δικούς της καινούργιους όρους. 

Αφού εξερευνήσει τον κήπο με τα φρουτόδενδρα και ανακαλύψει τη 
βρύση με την ελάχιστη ροή, ένα σύμβολο της στερεμένης της φαντασίας και 
εφευρετικότητας, η Ιωάννα αποφασίζει να εξερευνήσει το σπίτι, το «φτιαγμέ­
νο με τέχνη και μαστοριά αρχοντικό», μια συμβολική δηλαδή ενέργεια αυτό/ 
εξερεύνησης, σύμφωνα με την αναλυτική ψυχολογία. Ο δεύτερος όροφος 
είναι απογοητευτικά άδειος, τα πάντα ξεπουλημένα από τους τελευταίους 
ιδιοκτήτες στο βωμό μιας καταναλωτικής υλικά προσανατολισμένης ζωής. Η 
ερήμωση του χώρου την αποθαρρύνει από το να προχωρήσει και στον επόμε­
νο όροφο. Μερικές μέρες αργότερα όμως, κατά τη διάρκεια μιας θύελλας 
που αντιστοιχεί στην ψυχική υπερδιέγερση που έχει αρχίσει να την κυριεύει, η 
Ιωάννα αναγκάζεται να ανέβει στον τρίτο όροφο για να στεριώσει ένα παν­
τζούρι που χτυπάει με τον αέρα και με έκπληξη ανακαλύπτει ότι υπάρχουν 
τοιχογραφίες παντού: στο ταβάνι, στους τοίχους, στις πόρτες μιας κλειστής 
ντουλάπας. Η Ιωάννα κοιτάει έκπληκτη την κάθε λεπτομέρεια, διστάζει 



12 Μ. Αναστασοπούλου 

μπροστά στο κλειστό ντουλάπι, αλλά τελικά τολμά και το ανοίγει για να 
ανακαλύψει μια λεπτούφασμένη κόκκινη γυναικεία πουκαμίσα, σύμβολο 
μύησης, ένα μαντολίνο, σύμβολο Τέχνης και το μαρμάρινο κεφάλι της Μέ­
δουσας, της μυθικής Γοργόνας, που μαρμάρωνε τους ήρωες που την αναζή­
τησαν. 

Για κάποιους άνδρες καλλιτέχνες, η Μέδουσα αντιπροσωπεύει τον 
τρόμο του καλλιτέχνη μπροστά στις απαιτήσεις της Τέχνης του. Όμως η 
Hélène Cixous, με το άρθρο της «Le rire de la Méduse»11, έχει επιβάλει την Μέ­
δουσα σαν ένα θετικό απελευθερωτικό σύμβολο γυναικείας δημιουργικότητας. 
Μετά την Cixous και οι αμερικανίδες φεμινίστριες κριτικοί ασχολήθηκαν με 
το σύμβολο της Μέδουσας στο οποίο έδωσαν μια θετική επίσης ερμηνεία. Η 
Karen Elias Button στο άρθρο της «Η Μούσα σαν Μέδουσα», ανατρέπει την 
γνωστή αντίθεση μεταξύ καλής/φοβερής μητέρας του Eric Neumann στην 
έρευνα του για τη Μεγάλη Μητέρα12 καθώς και την παραδοσιακή εικόνα της 
Μέδουσας σαν απειλητική γοργόνα. Στη συνάντηση μας με τη Μέδουσα, η 
Karen Elias Button βρίσκει μια πηγή ανανέωσης: «Προσανατολιζόμαστε προς 
την Φοβερή Μητέρα», γράφει, « για να την διεκδικήσουμε σαν δική μας ... 
σαν μια μεταφορά για τις δικές μας δημιουργικές δυνάμεις»13. Και για την 
Φακίνου όμως, η Μέδουσα κάθε άλλο παρά η αποκρουστική φιγούρα της 
μυθολογίας είναι: «η Μέδουσα δεν είχε την άγρια μορφή που είχε στο γορ-
γόνιο της Αθηνάς. Δεν είχε τους τρομακτικούς χαυλιόδοντες, η γλώσσα της 
δεν κρεμόταν και τα μάτια της δεν έβγαιναν γουρλωτά από τις κόγχες τους. 
Είχε τη μορφή της όμορφης κόρης που ήταν πριν αγκαλιαστεί ιερόσυλα με 
τον Ποσειδώνα στο άδυτο του ναού της Αθηνάς. Τα φίδια που τριγύριζαν το 
πρόσωπο της γινόντουσαν σγουρά μαλλιά, τα σβησμένα μάτια, το μισάνοιχτο 
στόμα τρόμαζαν την Ιωάννα, αλλά και την γοήτευαν» (112). Η γοητεία και 
ο τρόμος που νιώθει η Ιωάννα στη θέα της είναι κριβώς τα αισθήματα του 
καλλιτέχνη μπροστά στην Τέχνη του και εδώ η Φακίνου συνειδητά συμφωνεί 
με την θεωρία αυτή του Κίμωνα Φράιαρ, όπως μου είπε σε μια συζήτηση τον 
Φεβρουάριο του 1990. Το γεγονός ότι αμέσως μετά την επαφή της με την 
Μέδουσα η Ιωάννα πουλάει τη βέρα της για να αγοράσει χρώματα, μια ση­
μαντική συμβολική πράξη, και αρχίζει να ζωγραφίζει σε σανίδες από ράφια 
και πόρτες στον τρίτο όροφο του σπιτιού, εκεί που ήρθε σε επαφή με τις γνή­
σιες καλιτεχνικές πηγές μέσα της, βεβαιώνουν τον αναγνώστη ότι και στη 
Μεγάλη Πράσινη η Μέδουσα παρουσιάζεται σαν απελευθερωτικό σύμβολο 
γυναικείας «δημιουργικής δύναμης». 

Τα θέματα που η Ιωάννα ζωγραφίζει τώρα δεν είναι πια βυζαντινές 
εικόνες, σύμβολο μιας περιοριστικής ιδεολογίας, αλλά άνθρωποι, θέματα 
που δηλώνουν την πορεία της από μια κατάσταση ανυποψίαστης παθητικό­
τητας και ασυνειδητότητας προς την αναγνώριση και τη συνειδητοποίηση του 
γνήσιου εαυτού της. Δεν μας ξαφνιάζει το γεγονός ότι ο πρώτος πίνακας, 



Kate Chopin - Ευγενία Φακίνου 13 

που ζωγραφίζει παριστάνει μια γυναίκα που κοιμάται. «Η Κοιμωμένη» στην 
οποία δίνει τα δικά της χαρακτηριστικά, συμβολίζει εκείνο το στάδιο στη ζωή 
της Ιωάννας, κατά το οποίο η ίδια δεν είχε ακόμα αντιληφθεί την αξία μιας 
αυτόνομης και ανεξάρτητης συνείδησης. Στις άλλες της λεπτομέρειες η σύν­
θεση είναι ένα αντίγραφο του πίνακα του γάλλου ναΐφ ζωγράφου Henri 
Rousseau, που βρίσκεται στο Μουσείο Μοντέρνας Τέχνης της Νέας Υόρκης. 
Τον πίνακα αυτό, που επίσης χρησιμοποιείται στο εξώφυλλο της ελληνικής 
έκδοσης της Μεγάλης Πράσινης, ο Rousseau ονόμασε «Η Κοιμώμενη Τσιγ­
γάνα». IV αυτόν τον πίνακα, ο Jean Cocteau, στον πρόλογο του καταλόγου 
του πλειστηριασμού του Quin τον Οκτώβρη του 1926 στο Παρίσι, είπε ότι 
αντιπροσωπεύει «την πεμπτουσία του ύπνου, την πεμπτουσία της σιωπής» 
(the sleep of all sleep, the silence of all silence)14, τη σιωπή, στην οποία επί αιώ­
νες έχει καταδικασθεί η γυναίκα μέσα στο πατριαρχικό κατεστημένο, μια 
σιωπή που επακριβώς συμβολίζει τη συμβιβασμένη υπνώττουσα συνείδηση 
της Ιωάννας. Μια λεπτομέρεια όμως αλλάζει στον πίνακα της Ιωάννας. Το 
κανάτι, που βρίσκεται στην κάτω δεξιά γωνία του πίνακα, έχει αντικαταστα­
θεί με το κεφάλι της Μέδουσας, το σύμβολο της γυναικείας δημιουργικότη­
τας. Η ομοιότητα του πίνακα της Ιωάννας με τον πίνακα του Rousseau ανα­
γκάζει τον αναγνώστη να ταυτίσει την «Κοιμωμένη» της Ιωάννας με την 
«Κοιμωμένη Τσιγγάνα» του Rousseau, το σύμβολο ανεξαρτησίας και ανήσυ­
χης εξερεύνησης που γίνεται μία μεταφορά για το ταξίδι της Ιωάννας προς 
την ανακάλυψη της νέας της ταυτότητας. 

Ο δεύτερος πίνακας που ζωγραφίζει η Ιωάννα τιτλοφορείται «Το 
Όνειρο» και είναι και αυτός ένα αντίγραφο του δεύτερου πίνακα του 
Rousseau που βρίσκεται επίσης στο Μουσείο Μοντέρνας Τέχνης της Νέας 
Υόρκης, με τον ίδιο τίτλο. Ο πίνακας αυτός απεικονίζει μία γυμνή γυναίκα 
μισοξαπλωμένη σε ένα καναπέ Louis Philippe στη μέση ενός τροπικού δά­
σους, περιτριγυρισμένη από πουλιά και ζώα. «Η γυναίκα που κοιμάται στον 
καναπέ, ονειρεύεται ότι έχει μεταφερθεί στο δάσος και ακούει τους ήχους 
από τον αυλό του μάγου»15 εξήγησε ο ίδιος ο Rousseau σε ένα γράμμα του 
στον κριτικό Τέχνης André Dupont το 1910. Σ* αυτόν τον πίνακα η Ιωάννα 
φαίνεται να ζωγραφίζει τον εαυτό της. Η μισοξαπλωμένη γυναίκα φαίνεται 
να είναι ένα είδωλο της αναγεννώμενης νέας της ύπαρξης: γυμνή, δηλαδή 
απαλλαγμένη από όποιους κοινωνικό/ιδεολογικούς ρόλους ή περιορισμούς 
σαν ξαναγεννημένη μέσα σε ένα περιβάλλον όπου μπορεί να ονειρεύεται 
γοητευμένη από τους μαγικούς ήχους του αυλού της ανδρικής φιγούρας, δη­
λαδή από τους ήχους της Τέχνης, του μάγου που μπορεί όμως να ερμηνευ­
θεί και σαν το animus της Ιωάννας που τώρα πρωτοανακαλύπτει το αρσενι­
κό ή δυναμικό, δηλαδή, στοιχείο του ψυχισμού της σύμφωνα με τις θεωρίες 
του Jung16. «Η Ιωάννα χωρίς να το υποψιάζεται καν» μας λέει ο αφηγητής 
«είχε ανοίξει ένα παράθυρο στα όνειρα της. Γιατί τι άλλο από όνειρα ζω-



14 Μ. Αναστασοπούλου 

γράφιζε;» (127). 

Ο τρίτος πίνακας που ζωγραφίζει η Ιωάννα, είναι άμεσα συνδεδεμέ­
νος με το επεισόδιο του Ασημάκη, χ 0υ έφηβου που ονειρεύεται να γίνει ναυ­
τικός για να εξερευνήσει καινούργιους άγνωστους κόσμους παρά την επιθυ­
μία της οικογένειας του. Η τάση για ελευθερία και εξερεύνηση του Ασημάκη 
και της ξαδέρφης του Ελένης είναι μια παραλλαγή των τάσεων που οδήγη­
σαν την κεντρική ηρωίδα στη δική της πορεία για την εξερεύνηση του ανέφι­
κτου. Στα μάτια του Ασημάκη η Ιωάννα γίνεται το σύμβολο της δυνατότητας 
του ανέφικτου. «Εδώ υπήρχε κάτι άλλο. Μια ελευθερία, μια πρόκληση για το 
απραγματοποίητο - κι ο Ασημάκης αυτό το ένιωσε στην ατμόσφαιρα» (136). 
Η ερωτική σκηνή μεταξύ τους λειτουργεί σαν ένα μπόλιασμα με τη δύναμη 
του εξερευνητή για τον Ασημάκη, ενώ για την Ιωάννα είναι ακόμα μία έν­
δειξη της απομάκρυνσης της από μία κοινωνικά προκαθορισμένη συμπερι­
φορά. 

Όταν η κατηγορία εναντίον της για την εξαφάνιση της Ελένης και του 
Ασημάκη αποδεικνύεται αβάσιμη, η Ιωάννα κατακουρασμένη και κουβαλώ­
ντας το μαντολίνο και το κεφάλι της Μέδουσας, και τα δυο σύμβολα της Τέ­
χνης της, τα μόνα πράγματα που κατάφερε να σώσει από την φωτιά που 
κατέστρεψε το αρχοντικό των Ραψάνηδων και όπου η ίδια είχε «αργά και 
βασανιστικά αποκτήσει την ανεξαρτησία και την αυτοπεποίθηση της» (151), 
κατευθύνεται προς τη θάλασσα, την μεγάλη πράσινη των Αιγυπτίων, την 
οποία, όπως εκείνοι, η Ιωάννα πάντα φοβόταν. Εκεί ξαπλώνει στην αμμου­
διά και κοιμάται. Η σκηνή, όπως περιγράφεται, είναι μια ακριβής επανάλη­
ψη του πίνακα «Η κοιμωμένη» με μόνη διαφορά ότι το λιοντάρι, το σύμβο­
λο εξουσίας της πατριαρχικής ιδεολογίας, δεν υπάρχει πια... Αντίθετα όμως 
με την κοιμωμένη γυναΙκαΛσιγγάνα του πίνακα η Ιωάννα θα ξυπνήσει. 
Όλα τα σύμβολα στη σκηνή της αφύπνισης σηματοδοτούν ένα καινούργιο ξε­
κίνημα. Σε «ιερατική στάση αναμονής... [η Ιωάννα] κοίταγε τον ήλιο, που 
ανέβαινε από τη θάλασσα ... φωτεινός ήλιος ανοιξιάτικος» (165). Και η 
ανατολή και η άνοιξη είναι σύμβολα καινούργιου ξεκινήματος, καινούργιας 
ζωής. Και την ίδια στιγμή ξανακούει η Ιωάννα τα «ψιθυριστά παραγγέλμα­
τα αναχώρησης» του οράματος της στο Ταίναρο. Μόνο που τώρα «σιωπηλό 
σαν φάντασμα» το πλοίο με την πλώρη του σαν πουλί, πλησίαζε στη στεριά 
και τα παραγγέλματα πήραν τη συγκεκριμένη μορφή της πρόκλησης: «Έλα», 
της ψιθύριζαν οι κωπηλάτες. Και η Ιωάννα, «χωρίς να ντραπεί καθόλου για 
τη γύμνια της προχώρησε σταθερά προς το πλοίο» (166). «Έτσι η Ιωάννα» 
συνεχίζει ο αφηγητής, «μετά από πέντε μήνες και έξη μέρες χάρη στην ωκε-
άνεια θάλασσα του Αιγαίου ... στον Απηλιώτη άνεμο ... αλλά κυρίως χάρη 
στον Οδυσσέα, μια άλλη εκδήλωση του animus της, ξεκινάει για την εξερεύνη­
ση της μεγάλης πράσινης, του απέραντου χώρου του υποσυνείδητου και των 
ονείρων. Είναι γνωστή βέβαια η ερμηνεία της Οδύσσειας σαν ένα ταξίδι 



Kate Chopin - Ευγενία Φακίνου 15 

αυτο-εξερεύνησης μέσα στο υποσυνείδητο στο τέλος του οποίου ο Οδυσσέας 
ξανασυνδέεται με την Πηνελόπη, το θηλυκό στοιχείο της προσωπικότητας 
του, την anima του. 

Αλλά το μυθιστόρημα δεν τελειώνει εδώ. Υπάρχει ένας επίλογος, ο 
οποίος συνίσταται από τους στίχους 9-13 της λ ραψωδίας της Οδύσσειας, 
στίχοι, που περιγράφουν την κάθοδο του πλοίου του Οδυσσέα στον Άδη. Η 
πρόθεση της Φακίνου, όπως η ίδια ομολόγησε σε μια τηλεοπτική εκπομπή 
τον Φεβρουάριο του 1990, ήταν να αφήσει ανοιχτή την προοπτική για μια 
απαισιόδοξη ερμηνεία του τέλους της ιστορίας κατά την οποία η Ιωάννα τε­
λικά απέτυχε στην προσπάθεια της, γιατί «έκανε την επανάσταση της πολύ 
αργά». Εδώ βρισκόμαστε αντιμέτωποι με το φαινόμενο της «διπλής συνείδη­
σης» που συχνά χαρακτηρίζει το γράψιμο πολλών γυναικών συγγραφέων. 
Είναι σαν να το μετανοιωσε η συγγραφέας της Μεγάλης Πράσινης που επέ­
τρεψε στην ηρωίδα της μια μοίρα που σε μια πατριαρχική κοινωνία μόνο 
από άνδρες είναι εφικτή. Είναι σαν να φοβήθηκε την οργή του πατέρα/ 
πατριάρχη, γιατί επέτρεψε στην ηρωίδα της ανεξάρτητη και ελεύθερη να 
κάνει τις δικές της επιλογές, μια οργή που στο μυθιστόρημα αντιπροσωπεύε­
ται από το μίσος του Μελέτη, του ιδιοκτήτη της «Χρυσής Καρδιάς» -η ει­
ρωνεία είναι φανερή στον τίτλο- για όλες τις μόνες γυναίκες που 
«ανεξάρτητες κι ελεύθερες μπορούσαν να κάνουν τις δικές τους επιλογές» 
(157). 

Όμως εδώ θα ήθελα να θυμηθούμε ότι η κάθοδος του Οδυσσέα στον 
Άδη δεν δηλώνει καθόλου μια απαισιόδοξη προοπτική. Ο πρωταρχικός σκο­
πός της καθόδου είναι να συμβουλευτεί τον Τειρεσία για την εξέλιξη του τα­
ξιδιού του. Και ο Τειρεσίας, αν και προβλέπει δυσκολίες, προβλέπει ταυτό­
χρονα και την επάνοδο του στην Ιθάκη. Επομένως όποια και άν ήταν η 
πρόθεση της συγγραφέως, το κείμενο το ίδιο με τον θετικό συμβολισμό του 
καθώς και με την θετική ερμηνεία της καθόδου στον Άδη της Οδύσσειας, δεν 
μας επιτρέπει παρά να ερμηνεύσουμε το τέλος του μυθιστορήματος θετικά. Η 
Ιωάννα έχοντας απομακρυνθεί από την κοινωνία του πατριαρχικού κατεστη­
μένου που την είχε αναγκάσει να χάσει επαφή με τον βαθύτερο εαυτό της σε 
μια ζώνη ουδέτερη, δημιουργεί μέσα από την τέχνη της το νέο της εαυτό και 
ξεκινάει για το ταξίδι της εξερεύνησης του μεγάλου υποσυνείδητου με σκοπό 
τον καθορισμό της ταυτότητας της με τους δικούς της όρους πια, μια πορεία 
δηλαδή για ανα/αυτοκαθορισμό. 

Μια βασική λοιπόν διαφορά μεταξύ των δυο μυθιστορημάτων είναι το 
τέλος τους. Η Μεγάλη Πράσινη φαίνεται να είναι το μυθιστόρημα που η 
Rachel Blau DuPlessis παροτρύνει τις γυναίκες του 20ου αιώνα να γράψουν. 
Ο ανα/αυτοκαθορισμός μέσα από την Τέχνη είναι και δυνατός και εφικτός 
για τη γυναίκα και την ηρωίδα του εικοστού αιώνα. Η Ιωάννα φαίνεται να 
πιστεύει ή τουλάχιστον προσπαθεί να εξερευνήσει τον εαυτό της μέσα από 



16 Μ. Αναστασοπούλου 

την Τέχνη της. Αντίθετα η Έντνα δεν έχει καμιά φιλοδοξία για την Τέχνη 
της. Είναι απλά ένα μέσο εκτόνωσης, απλής ευχαρίστησης, και ένα μέσο 
αύξησης του εισοδήματος της. Έτσι τα δύο μυθιστορήματα γίνονται αντιπρο­
σωπευτικά δείγματα γυναικείας γραφής για τους αιώνες που ατιπροσωπεύ-
ουν. Μια άλλη βασική διαφορά, που κάνει ίσως προβληματικό τον παραλλη­
λισμό τους στο σημείο αυτό είναι το γεγονός ότι η Ιωάννα δεν έχει παιδιά. 
Λιγότερο προβληματική είναι η διαφορετική σχέση με τους συζύγους. Η Φα­
κίνου ασχολείται ελάχιστα με τη σχέση της Ιωάννας και του συζύγου της. 
Γίνεται όμως αρκετά σαφές, ότι κι εκείνος ανήκει στον παραδοσιακό κόσμο 
που περιτριγυρίζει την Ιωάννα. Της κουβαλάει με ευσυνειδησία τις εικόνες 
στην αγορά, άρα συμφωνεί με την μητέρα της ότι η επιλογή της Ιωάννας 
πρέπει να είναι η σιγουριά, το σίγουρο εισόδημα για να στηρίξει τη μέτρια 
ζωή της. Αντίθετα ο σύζυγος της Έντνα είναι ο παραδοσιακός πατριαρχικός 
τύπος συζύγου που την θεωρεί σαν το πιο «πολύτιμο αντικείμενο προσωπι­
κής κατοχής» (173) μέσα στην τεράστια περιουσία του. Αγνοεί και τις πιο 
βασικές ανθρώπινες ανάγκες της Έντνα, όπως το επεισόδιο στο κεφάλαιο 
ΠΙ μαρτυρεί, και είναι ανίκανος να την δει πέρα από τη βιολογική της λει­
τουργία σαν σεξουαλικού συντρόφου ή σαν μέσου αναπαραγωγής του είδους, 
δηλαδή σαν μητέρα. Όταν η Έντνα δείχνει σημάδια αδιαφορίας για την κά­
λυψη των κοινωνικών αναγκών του συζύγου της και δεν συμπεριφέρεται 
σύμφωνα με το κοινωνικό πρότυπο μητέρας, ο κύριος Ποντελιέ νομίζει ότι η 
γυναίκα του είναι άρρωστη και ζητάει την συμβουλή του γιατρού Μαντελέ. 
Το ότι η Έντνα απαιτεί χρόνο για την Τέχνη της, του είναι ακατανόητο. 
Όπως ακατανόητο του φαίνεται και το ότι η Έντνα μπορεί να έχει μια διά­
σταση ζωής πέρα από την δική του ή να αποφασίζει για τις δικές της επιθυ­
μίες. 

Όμως εκείνο που με έκανε να σκεφτώ τα δυο μυθιστορήματα μαζί 
είναι οι ομοιότητες τους μάλλον παρά οι διαφορές τους. Αρχικά ανήκουν 
και τα δυο στο είδος που έχουμε χαρακτηρίσει σαν «μυθιστόρημα της αφύ­
πνισης» με μόνη τη διαφορά ότι Η Μεγάλη Πράσινη δείχνει την πορεία για 
ό,τι έχω ονομάσει «μυθιστόρημα του ανα/αυτοκαθορισμού». Και οι δυο γυ­
ναίκες συνειδητοποιούν την περιορισμένη και καθορισμένη ζωή τους και προ­
σπαθούν να ξεπεράσουν τα όρια που το πατριαρχικό κατεστημένο επιβάλλει. 
Και οι δυο ξεκινούν για την αναζήτηση της ταυτότητας τους μέσα στο δικό 
τους χώρο. 

Το εντυπωσιακό σύμβολο της θάλασσας λειτουργεί όμοια και στα δυο 
έργα. Και οι δυο γυναίκες φοβούνται τη θάλασσα. «Ένας περίεργος ανεξέ­
λεγκτος τρόμος περιτριγύριζε την Έντνα, όταν βρισκόταν στο νερό, εκτός αν 
κάποιο χέρι βρισκόταν κοντά, που θα μπορούσε να απλωθεί για να την επι­
βεβαιώσει» (Χ). «Η Ιωάννα θα ήθελε όσο τίποτε άλλο να επιστρέψει στο 
νησί της. Όμως φοβόταν ... Τρόμαζε και φοβόταν πια τη θάλασσα ... δεν 



Kate Chopin - Ευγενία Φακίνου 17 

την ταξίδευε πια ... Η Ιωάννα θεωρούσε αυτή την ανικανότητα της να ταξι­
δέψει στην ανοιχτή θάλασσα σαν έναν ακόμα κρίκο στην αλυσίδα των απο­
τυχιών της» (18-9). Και οι δυο όταν αφυπνίζονται και ανακαλύπτουν την 
ατομικότητα τους, ξεπερνάνε το φόβο της θάλασσας. Η Έντνα μαθαίνει να 
κολυμπάει την ίδια νύχτα που η συναισθηματική και αισθησιακή της αφύπνι­
ση έχει ολοκληρωθεί. Η Ιωάννα καταφέρνει στο τέλος του μυθιστορήματος 
να ταξιδέψει την «Μεγάλη Πράσινη». Και στις δυο περιπτώσεις η θάλασσα 
εμπεδώνεται σαν σύμβολο του μεγάλου υποσυνείδητου που οι δυο γυναίκες 
ξεκινούν να εξερευνήσουν. 

Μια σειρά από συμβολικές πράξεις απόσχισης, κάθαρσης, θανάτου 
και αναγέννησης, καθώς και συμβολικές πράξεις επανένταξης που χαρακτη­
ρίζουν τις «ιεροτελεστίες του περάσματος», όπως τις έχει αποκαλέσει ο αν­
θρωπολόγος Arnold Van Gennep στη μελέτη του Rites of Passage 1 7 παρατηρού­
νται και στα δυο μυθιστορήματα. Οι πράξεις αυτές σηματοδοτούν το 
πέρασμα της ηρωίδας από μια κατάσταση εξαρτημένης ασυνειδητότητας σε 
μια κατάσταση ανεξάρτητης ατομικότητας ή τουλάχιστο την προσπάθεια της 
να πετύχει αυτό το ανώτερο επίπεδο ύπαρξης. Έτσι στο Η Αφύπνιση1* το πέ­
ρασμα από τον Γκράντ Άίλ στο Σενιέρ Καμινάδα, που πραγματοποιείται 
ακριβώς μετά τη νύχτα, κατά την οποία η Έντνα πέτυχε τον έλεγχο των ψυ­
χικών και σωματικών λειτουργιών της, είναι χαρακτηριστική πράξη απόσχι­
σης, απομάκρυνσης, δηλαδή, από το συγκεκριμένο κοινωνικό χώρο από τον 
οποίο ο μυούμενος προορίζεται να αποχωρήσει. «Καθώς διέσχιζαν τον 
Κόλπο προς το Σένιερ Καμινάδα, η Έντνα ένιωθε σαν να απομακρυνόταν 
από κάποιο αγκυροβολείο, που την κρατούσε γερά και που οι αλυσίδες του 
τώρα χαλάρωναν -είχαν σπάσει το προηγούμενο βράδυ ... και την άφηναν 
λεύτερη να διαλέξει τη δική της πορεία» (223). Με παρόμοιο τρόπο η Ιωάν­
να εγκαταλείπει το γνώριμο κοινωνικό της περιβάλλον και απομονώνεται 
στο παλιό αρχοντικό, το περιτριγυρισμένο με ψηλό πέτρινο τοίχο, που τονίζει 
ακόμα περισσότερο την απόσχιση της από την προηγούμενη ζωή της. Και οι 
δυο ηρωίδες απορρίπτουν κάθε επαφή με τους ανθρώπους γύρω τους. Η 
Έντνα φεύγει μόνη της από την ακρογιαλιά τη βραδιά της επιτυχίας της 
στην θάλασσα παρά την έκκληση των άλλων να τους περιμένει και, όταν ο 
Ρόμπερτ την προλαβαίνει, η Έντνα παίρνει το χέρι που της προσφέρει, αλλά 
δεν στηρίζεται πάνω του. Αργότερα αρνείται το ποτό που της προσφέρει ο 
σύζυγος της και δεν τον ακολουθεί μέσα για ύπνο. Όταν επιστρέφει στη Νέα 
Ορλεάνη, νοικιάζει το δικό της μικρό σπίτι με σκοπό να φύγει από το αρχο­
ντικό του συζύγου της. Πετάει τη βέρα της στο πάτωμα και την πατάει με 
οργή. Η Ιωάννα απορρίπτει τη βοήθεια του Νικόλα Κ., που της προσφέρει τη 
βοήθεια του στο Μυστρά. Απαλλάσσεται από την απειλή του γενειοφόρου 
γέρου του οράματος της. Χάνει το ρολόϊ της, πετάει το παλτό της και που­
λάει τη βέρα της για να αγοράσει χρώματα. 



18 Μ. Αναστασοπούλου 

Και οι δυο ηρωίδες υποβάλλονται σε ένα είδος συμβολικού θανάτου. 
Όταν η Έντνα νιώθει λιποθυμιά στην εκκλησία στο Σενιέρ Καμινάδα, ο Ρό­
μπερτ την οδηγεί στης Μαντάμ Αντουάν, όπου η Έντνα κοιμάται έναν ύπνο 
σαν θάνατο μέσα στο σκεπαστό σα μήτρα κρεββάτι της Μαντάμ Αντουάν, 
από τον οποίο ξυπνάει/ανασταίνεται μια νέα ύπαρξη. Η Ιωάννα κοιμάται 
το πρώτο βράδυ σαν σε λήθαργο στο σα μήτρα ημι-υπόγειο του αρχοντικού 
των Ραψάνηδων και την επόμενη ξαναγεννιέται και συμβολικά ξαναμεγα-
λώνει και ξεκινάει μια καινούργια ζωή. Και οι δυο ηρωίδες υποβάλλονται σε 
συμβολικές πράξεις κάθαρσης, όταν πλένονται με νερό μετά την αφύπνιση 
τους. Η Έντνα τρώει ψωμί και πίνει κρασί, μόλις ξυπνάει, ένα συμβολικό 
είδος κοινωνίας που θα της δώσει δυνάμεις για το καινούργιο της ξεκίνημα 
και αργότερα συντρώγει με τον Ρόμπερτ, σε μια συμβολική πράξη επανέντα­
ξης, όπως ορίζουν οι ιεροτελεστίες του περάσματος. Όμως το μεγάλο δείπνο 
που η Έντνα δίνει στο νέο της σπιτικό, μια σκηνή που εγείρει στον αναγνώ­
στη ελπίδες, ότι τελικά η Έντνα θα κατορθώσει το πέρασμα, είναι μια πα­
ρωδία δείπνου επανένατξης και καταλήγει σε αποτυχία. Με παρόμοιο τρόπο 
η Ιωάννα μοιράζεται τη σοκολάτα με τον νεαρό Ασημάκη και η συνεύρεση 
που ακολουθεί είναι μια πράξη απελευθέρωσης και για τους δυο. Αν στο Η 
Αφύπνιση το δείπνο της επανένταξης καταλήγει σε αποτυχία, το πέρασμα 
της θάλασσας, που ετοιμάζεται να κάνει η Ιωάννα στο τέλος της Μεγάλης 
Πράσινης και που είναι μια διαφορετική πράξη επανένταξης, φαίνεται να 
συνοδεύεται από ευνοϊκά σύμβολα. 

Τελειώνοντας θα ήθελα να εξερευνήσω τη σημασία της τελευταίας 
σκηνής και στα δυο μυθιστορήματα, όπου και οι δυο ηρωίδες, γυμνές, μπαί­
νουν στη θάλασσα. Καθώς «στεκόταν γυμνή στον αέρα και στο έλεος του 
ήλιου, η Έντνα ένιωθε σαν κάποια ξαναγεννημένη ύπαρξη, που άνοιγε τα 
μάτια της σε ένα γνώριμο κόσμο που δεν είχε ποτέ γνωρίσει» (350). Γνωρί­
ζοντας ότι το τέλος της Έντνα είναι θάνατος, η πρόταση αυτή ακούγεται 
σαν μια παράδοξη δήλωση. Δεν είναι όμως ούτε περισότερο ούτε λιγότερο 
παράδοξη από το γεγονός ότι συχνά οι άνθρωποι πεθαίνουν για την ελευθε­
ρία, ότι προτιμούν το θάνατο από τη σκλαβιά. Με αυτή τη λογική, η Έντνα 
προτίμησε συνειδητά να θυσιάσει τη ζωή της παρά να ζήσει μια ζωή μη αυ­
θεντική, «έρμαιο ψευδαισθήσεων» (345). Επομένως η γύμνια της θα μπο­
ρούσε να ερμηνευθεί σαν μια εμμονή στην αυθεντικότητα της ύπαρξης. Κατά 
τον ίδιο τρόπο η γύμνια της Ιωάννας σηματοδοτεί την απαλλαγή της από 
όποιους παραδοσιακούς προκαθορισμούς και ένα καινούργιο ξεκίνημα για 
ανα/αυτοκαθορισμό της ταυτότητας της. Κατά παράδοξο τρόπο, αν και το 
τέλος των δυο μυθιστορημάτων φαίνεται διαφορετικό, στην ουσία είναι το 
ίδιο. Σηματοδοτεί την επιτυχία των ηρωίδων να σταθούν μπροστά στον εαυτό 
τους χωρίς μάσκες και προκαταλήψεις. 



Kate Chopin - Ευγενία Φακίνου 19 

Σημειώσεις 
LNancy Miller, The heroine's Text: Reading in the French and English Novel. New York: 

Columbia U.P., 1980. 

2. Marianne Hirsch, «The Spiritual Bildung», in The Voyage In: Fictions of Female Development. 

Elisabeth Abel, Marianne Hirsch and Elisabeth Langland, eds. Hanover and London: University of 

New England Press for Dartmouth College, 1983. (23-48). 

3. Rachel Blau DuPlessis. Writing Beyond the Ending: Narrative Strategies of Twentieth-Century 

Women Writers. Bloomington: Indiana U.P., 1985 (4). 

4. Susan J. Rosowski. «The Novel of Awakening», in Writting Beyond the Ending. (49-68). 

5. Kate Chopin, The Awakening and selected Stories. New York: The Modern Library, 1981. 

Subsequent quotations will refer to this edition. 

6. Wendy Martin. New Essays on The Awakening. Cambridge/New York: Cambridge U.P., 1990. 

(17) 

7. Elaine Showalter, «Feminist Criticism in the Wilderness», in New Feminist Criticism, Elaine 

Showalter ed. New Yoik: Pantheon Books,1985, (243-270). 

8. Ευγενία Φακίνου, Η Μεγάλη Πράσινη, Αθήνα: Καστανιώτης., 1987. 

9. Μερικά από τα μυθιστορήματα της αφύπνισης, που έχω ως τώρα εντοπίσει στην παραγω­

γή των σύγχρονων ελληνίδων συγγραφέων είναι το Ανδρόγυς της Αλεξάνδρας Δεληγιώργη 

(Αθήνα: Κέδρος, 1980), Τα Κορίτσια της Ερεχθείου της Ιωάννας Καρατζαφέρη (Αθήνα: Καστα­

νιώτης, 1981), Η Γυναίκα που χάθηκε καβάλα σνο Άλογο της Λιλής Ζωγράφου (Αθήνα: Αστέρι 

1981), Το Φιδοτόμαρο, (Αθήνα Καστανιώτης, 1983), Ο Βραχνός Ήχος μιας Επιστροφής 

(Αθήνα: Οδυσσέας, 1984), Το στυπόχαρτο (Αθήνα: Δωρικός) της Ρούλας Κοντέα. 

10. Μαρία Αναστασοπούλου, «Awakening and Self/Redefinition in Contemporary Greek Women 

Novelists» yearbook of Modem Greek Studies, 6, (Minnesota U.P. 1991). 

11. «Le rire de la Méduse», πρωτοπαρουσιάστηκε στο περιοδικό U Arc το 1975. Η αγγλική με­

τάφραση δημοσιεύτηκε το καλοκαίρι του 1976 στο αμερικανικό περιοδικό Signs, με τίτλο «The 

Laugh of Medusa» 

12. Eric Neumann. The Great Mother: An Analysis of the Archetype, trans, from the Gemi an by 

Ralph Manheim and published in the Bolingen Series XL VII by the Princeton University Press, at 

Princeton, N. J. in 1972, 2nd printing 1974. 

13. Karen Elias Button, «The Muse as Medusa» in Cathy Davidson and Esther Broner, eds. The Lost 

Tradition: Mothers and Daughters in Literature. New York: Frederick Ungar Publishing Co., 1980, 

(204-5). 

14. Henri Rousseau. The Museum of Modem Art, Distributed by New York Graphic Society Books. 

Boston: Little Brown and Company, 198, (60). 

15. April 1, 1910. Published in Les Soirs de Paris, (January 15, 1914), in Henry Rousseau (250). 

16. Carl Jung. The Man and His Symbols. New York: A Laurel Edition. Dell Publishing Co., Inc. 

1978 

17. Arnold Van Gennep. The Rites of Passage. Trans, by Monica B. Vizedom & Gabrielle L. Coffee, 

intr. by Solon T. Kimball. Chicago: The U. of Chicago P. 1960. First edition 1908. 

18. Στη συζήτηση του μυθιστορήματος της Kate Chopin αναφέρομαι σ* αυτό με τον ελληνικό 

τίτλο, με τον οποίο θα κυκλοφορήσει από τις εκδόσεις «Καστανιώτη» μέσα στο 1991 σε μετά­

φραση δική μου. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

