
  

  Σύγκριση/Comparaison/Comparison 

   Τόμ. 2 (1991)

   Τόμ. 2-3

  

 

  

  Κ. Καβάφης — Ν. Γκουμιλιόφ, «εν μέρει»
παράλληλοι 

  Σόνια Ιλίνσκαγια   

  doi: 10.12681/comparison.51 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Ιλίνσκαγια Σ. (1991). Κ. Καβάφης — Ν. Γκουμιλιόφ, «εν μέρει» παράλληλοι. Σύγκριση/Comparaison/Comparison, 2,
41–52. https://doi.org/10.12681/comparison.51

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 10/01/2026 05:06:55



Σόνια Ιλίνσκαγια 

Κ. Καβάφης — Ν. Γκουμιλιόφ, 
«εν μέρει» παράλληλοι 

Είναι πολλοί οι ποιητές του ρωσικού «αργυρού αιώνα» που το έργο 
τους ανακινεί ευδιάκριτους και πολύμορφους συνειρμούς με τον Καβάφη. 
Ανάμεσα τους ως προς το βαθμό, τη συχνότητα και το βάθος των συγκλίσεων, 
ο Νικολάϊ Γκουμιλιόφ (1886-1921) ασφαλώς δεν διεκδικεί πρωτεία. Κι όμως 
ακριβώς χάρη σε μια πολύ φανερή διάσταση μεταξύ τους: στη μοίρα τους, 
στην ανθρώπινη και δημιουργική ιδιοσυγκρασία τους, οι διαφοροποιημένες 
τους συγκλίσεις προκαλούν εύλογο ενδιαφέρον. Η σύγκριση βοηθά να φανούν 
με ιδιαίτερη σαφήνεια μερικές πτυχές της ευρωπαϊκής ποιητικής εξέλιξης, 
κάποια κοινά ψυχολογικά σημεία εκκινήσεων, παράλληλες αντιδράσεις και 
ανιχνεύσεις, κοινά περάσματα. 

Η ομοιότητα δεν εξαντλείται, βέβαια, στο γεγονός, ότι και ο Καβάφης 
και ο Γκουμιλιόφ αξιοποιούν την πολιτισμική πείρα της αρχαιότητας. Την 
εποχή τους η χρήση των αρχαίων μοντέλων ήταν ένας από τους πλέον κοι­
νούς λογοτεχνικούς τόπους και η αρχαιογνωσία απαραίτητη βάση της καλλι­
τεχνικής δημιουργίας. Ως γραφική μόνο λεπτομέρεια μπορεί να μνημονευτεί 
αρχικά λ.χ. ότι ο Γκουμιλιόφ δεν αποχωριζόταν την «Ιλιάδα» και του ήταν 
εξαιρετικά προσφιλής η «μεθυστική» ατμόσφαιρα της βιβλιοθήκης με τα 
παλιά βιβλία.1 

Πού θα αναζητήσουμε λοιπόν κάποια ουσιαστικά κοινά στοιχεία ανά­
μεσα στον Καβάφη που έζησε όλη τη ζωή του στην Αλεξάνδρεια (με ελάχιστα 
σύντομα ταξίδια στο εξωτερικό), υπάλληλος στις Αρδεύσεις ,με πολύ στενό 
κύκλο επικοινωνίας, αφοσιωμένος στην τέχνη του που άργησε πολύ να ανα­
γνωριστεί, και στον Γκουμιλιόφ, ανήσυχο, φανατικό περιηγητή, γενναίο, εθε­
λοντή στον πρώτο παγκόσμιο πόλεμο, αρχηγό των ρώσων ακμεϊστών, εκτελε­
σμένο το 1921 με την κατηγορία (που τώρα απορρίπτεται) συμμετοχής σε 
αντεπαναστατική συνομωσία; Φαντάζουν όχι μόνο ως ανόμοιοι, αλλά και ως 
ασυμβίβαστοι ανθρώπινοι κόσμοι, και η ποίηση του Καβάφη, ολιγόλογη, λιτή, 
εγκρατής, τόσο πολύ απέχει από τον φανταχτερό, πολύχρωμο, λαμπερό κομή­
τη του Γκουμιλιόφ. 

Κι όμως τα κοινά τους στοιχεία είναι πολύ πιο ουσιώδη από κάποιες 
θεματικές συμπτώσεις και αλληλουχίες. Βρίσκονται σε κρίσιμα σημεία της εκ­
κίνησης, των στροφών της πορείας τους. Και οι δυο ποιητές άρχισαν ως ρο-

Σύγκριση / Comparaison 2-3 (1991) 



42 Σόνιο ΙλΙνσκαγια 

μαντικοί2 και μάλιστα «αργοπόρησαν» πολύ κάτω από την επιρροή των ρο­
μαντικών τους καταβολών. ' Εδωσαν έναν σκληρό αγώνα για να απαλλαγούν 
από αυτές και έπειτα «αποκήρυξαν» την πρώιμη παραγωγή τους. (Ο Καβά­
φης σιωπηρά, μη συμπεριλαμβάνοντας στις συλλογές που κυκλοφορούσε 
ιδιωτικώς στον κύκλο του τα περισσότερα ποιήματα που δημοσίευσε στη δεκα­
ετία του 1890, ο Γκουμιλιόφ επίσης με το να μη ξαναδημοσιεύσει τα περισσό­
τερα ποιήματα της πρώτης του συλλογής Ο δρόμος των εξουσιαστών, 1905, 
αργότερα δεν την υπολόγιζε κιόλας στην αρίθμηση των βιβλίων του3). Σε ένα 
από τα ώριμα ποιήματα του, Η μνήμη, ο Γκουμιλιόφ, μιλώντας για τον εαυτό 
του σε τρίτο πρόσωπο, με ειρωνεία θυμάται το υψηλόφωνο ρομαντικό του ξε­
κίνημα4. 

...τον άρεσε από τους ανέμους ο νοτιάς, 
άκουε λύρες να χτυπούν στον κάθε ήχο, 
αγαπητικιά του έλεγε πως είναι η ζωή 
κι όλος ο κόσμος χαλί στα πόδια του. 

Η ρομαντική απώθηση από το πεζό αποπνικτικό περιβάλλον5 οδηγούσε 
τον Γκουμιλιόφ στις εξωτικές κι εκφραστικές του αναζητήσεις, στη διαμόρφω­
ση της «πανοπλίας» του6 - μιας υπεροπτικής, αγέρωχης μορφής του λυρικού 
«εγώ». Σε πολύ μικρότερο βαθμό, σε μια σαφώς ασθενέστερη εκδοχή, την 
τάση αυτή την εντοπίζουμε και στον Καβάφη (τα ανατολίτικα μοτίβα στα 
ανέκδοτα ποιήματα του όχι μόνο της Πόλης, αλλά και στο πρώτο ήμισυ της 
δεκαετίας του 1890* αποστασιοποίηση από το περιβάλλλον με εκρήξεις κάποτε 
της πληγωμένης του αξιοπρέπειας). 

Η δίψα των εξωτικών περιπλανήσεων, ενός ατέλειωτου ταξιδιού καθο­
δηγούσε τον Γκουμιλιόφ όχι μόνο στην ποίηση του, όπου η μορφή του Οδυσ­
σέα κατέχει μόνιμη θέση, αλλά και στη ζωή, σπρώχνοντας τον κάθε τόσο να 
εγκαταλείπει τα πάντα για μια νέα περιπέτεια (ένα από τα μεγάλα ταξίδια 
του στην Αφρική γίνεται λίγους μόνο μήνες μετά τον γάμο του με την Αχμά-
τοβα, το 1910). Αλλά μήπως και ο Καβάφης δεν πνίγεται στην Αλεξάνδρεια, 
δεν παραπονιέται στις σημειώσεις του για τον εγκλεισμό του εκεί, δεν γράφει 
το 1894 τη ΔευτέραΟδύσσεια και το δοκίμιο Το τέλος του Οδυσσέα (συγκριτι­
κή ανάλυση της αναφοράς του Ντάντε και του Τένισον στο μεταομηρικό ταξίδι 
του Οδυσσέα), που διακατέχονται από θαυμασμό της ανήσυχης, φιλέρευνης 
φύσης του Οδυσσέα, της «προς τας περιπετείας και περιηγήσεις ροπήν του 
χαρακτήρος του»; Ο ίδιος ο Καβάφης δεν θα ακολουθήσει έμπρακτα το πα­
ράδειγμα του, αλλά ώριμος πλέον το 1910, θα γράψει την Ιθάκη του, όπου το 
μοτίβο της αστείρευτης δίψας του ταξιδιού θα το κάνει σύμβολο της ανθρώπι­
νης ζωής, με κυριότερο στόχο και κέρδος τη χαρά της γνώσης και την ηδονή.. 
Με την έννοια αυτή ο Καβάφης, από την «κώχη» του στην Αλεξάνδρεια, 



Κ. Καβάφης - Ν. Γκουμιλιόφ 43 

έκανε τα δικά του αξιοθαύμαστα ταξίδια, ερευνώντας τα ανθρώπινα σε 
πολλά ιστορικά μήκη. 

«Προκαλεί κατάπληξη, πόσο αργά έδειξε πως είναι μεγάλος ποιητής», 
γράφει τώρα για τον Γκουμιλιόφ ο Β.Β. Ιβάνοφ7, θυμίζοντας μας, φυσικά, 
την ανάλογη απορία του Σεφέρη για τον Καβάφη. Και οι δυο τους όμως 
ένιωθαν τις κρυμμένες μέσα τους δυνάμεις και τις απραγματοποίητες ακόμα 
ικανότητες, και η προσπάθεια προς εξεύρεση του δικού τους τόνου, της δικής 
τους φωνής γίνεται με τον ίδιο πεισματικό τρόπο των προσεκτικών αναζητή­
σεων στο χώρο της παγκόσμιας λογοτεχνίας, καθώς και με τη μελέτη της στι­
χουργικής και την τελειοποίηση της ποιητικής τους τεχνικής8. Τεκμήρια αυτής 
της διαδικασίας για τον Καβάφη τα πεζά του κείμενα και οι προσωπικές ση­
μειώσεις, για τον Γκουμιλιόφ τα γράμματα του προς τον Β. Μπριούσοφ, δά­
σκαλο του εκείνα τα χρόνια, αρχηγό του ρωσικού συμβολισμού, και τα άρθρα 
που δημοσιεύει στο περιοδικό «Απόλλων»9. 

Και οι δυο ποιητές μαθήτευσαν στον συμβολισμό. Η έμφυτη όμως κλίση 
τους προς τη σαφήνεια της σκέψης και την ακριβολογία δεν τους άφηνε να 
υιοθετήσουν πλήρως τη συμβολιστική διείσδυση στο υπερυλικό και τα συναφή 
μ* αυτήν ακαθόριστα ρευστά περιγράμματα των εικόνων και του λόγου, τη 
μουσική και υπαινικτική κυρίως απόδοση των ψυχικών διαθέσεων. Βαθμιαία 
η συναίσθηση αυτής της διάστασης γίνεται και για τους δυο συνείδηση και δη­
μιουργική πράξη. Στους «ξεπεράσαντες τον συμβολισμό» θα κατατάξει τον 
Γκουμιλιόφ στο ιστορικό πλέον δοκίμιο της εποχής (1916) ο Β. Ζιρμούνσκι. 
Αλλά και ο ίδιος ο Γκουμιλιόφ τρία χρόνια πριν, στο δικό του δοκίμιο Η κλη­
ρονομιά του συμβολισμού και ο ακμεϊσμός αναγνωρίζει στον συμβολισμό τα 
πατρικά του δικαιώματα και προβάλλει τον ακμεΐσμό ως διάδοχη κατάσταση. 

Εκτιμώντας τους συμβολιστές για το ότι ανέδειξαν το ρόλο του συμβό­
λου στην τέχνη (την ιδέα του συμβόλου ως βασικού κλειδιού στο εκφραστικό 
του σύστημα, αποτελεσματικού μέσου καλλιτεχνικής συνόψισης, θα κρατήσει 
από τη θητεία του στο συμβολισμό και ο Καβάφης), ο Γκουμιλιόφ απορρίπτει 
τον μυστικισμό τους, τη θεοσοφία τους, την υποβάθμιση της αυτόνομης αξίας 
κάθε φαινομένου και της υλικής του υπόστασης. Αναζητά «μια μεγαλύτερη 
ισορροπία δυνάμεων» και «μια περισσότερο ακριβή γνώση των σχέσεων ανά­
μεσα στο υποκείμενο και το αντικείμενο». (Το πρόβλημα απασχολεί έντονα 
και τον Καβάφη, όπως το βλέπουμε λ.χ. στην Ποιητική τον, 1903). 

Το δοκίμιο του Γκουμιλιόφ εγγραφόταν στην περίφημη αναθεωρητική 
συζήτηση για τον συμβολισμό που είχε ανάψει το 1910, και οριοθετούσε το νέο 
ρεύμα - τον ακμεΐσμό, οι οπαδοί του οποίου είχαν συγκεντρωθεί γύρω από το 
βραχύβιο περιοδικό «Ο Υπερβόρειος» (1912-1913) και στον όμιλο «Συντε­
χνία των Ποιητών». «Έτσι διατυπώθηκε η βασική θέση του ακμεϊσμού, η αυ­
τονομία, η διαύγεια, το βάρος των πραγμάτων, ο πραγματισμός και ο γήινος 
χαρακτήρας της τέχνης... Αυτή ήταν η επιδίωξη της νέας σχολής - να περάσει 



44 Σόνια Ιλίνσκαγια 

από την αφαίρεση στο πραγματικό... Και μαζί με τη θετική πείρα των συμβο­
λιστών έπαιρνε λαμπρά υποδείγματα από τον Σαίξπηρ, μέγιστο ψυχογνώστη, 
τον Ραμπελαί, σωματολάτρη και φυσιογνώστη, τον Βιγιόν με την παντογνω­
σία του και το στωικισμό του, τον Γκωτιέ, άριστο ποιητή της μορφής»10. 

Θα σταματήσουμε λίγο στον τελευταίο δάσκαλο του ακμεϊσμού που 
ανέφερε ο Γκουμιλιόφ στο δοκιμιακό του μανιφέστο - τον Γκωτιέ, στον οποίο 
αφιέρωσε άλλωστε και ένα ειδικό μελέτημα και μετέφρασε τη συλλογή του 
Σμάλτα και Καμέοι (1914). Πρόκειται για ένα άλλο πέρασμα Καβάφη-
Γκουμιλιόφ, το σχολείο του παρνασσισμού όπου τους ελκύουν η αντικειμενική, 
μέχρι αποστασιοποιημένη, στάση του καλλιτέχνη απέναντι στα φαινόμενα της 
ζωής, η προβολή του κάλλους, η τεχνική αρτιότητα που υπόσχεται και τη με­
γαλύτερη μακροβιότητα του έργου τέχνης, η προτίμηση στις μικρές σμιλεμένες 
μορφές, ο λιτός, αφοριστικός, επιγραμματικός, συναισθηματικά συγκρατημέ­
νος λόγος. Είναι και δικά τους ζητούμενα. Γι* αυτό τόσο άνετα και φυσιολο­
γικά εισχωρούν στον ποιητικό τους κόσμο, γίνονται στοιχεία της γραφής 
τους11. 

Σύμφωνα όμως με τις απαιτήσεις των νέων καιρών και οι δύο ποιητές 
νιώθουν την ανάγκη για μορφική ανανέωση προς την κατεύθυνση μιας ποιη­
τικής γλώσσας περισσότερο καθομιλούμενης, με σπάσιμο των αυστηρών στρο­
φικών και μετρικών δεσμών. Και οι δυο τους προσφεύγουν στον ελεύθερο 
στίχο (ο Καβάφης με πολύ μεγαλύτερη συνέπεια, ενώ ο Γκουμιλιόφ συχνά πε­
ριορίζεται στην παραβίαση του «άτεγκτου μέτρου», στην «ελεύθερη μετάθεση 
των τόνων»12) και σαφέστατα επηρεάζονται υφολογικά από τη σύγχρονη τους 
πεζογραφία13. Το τελευταίο στοιχείο βρίσκεται, βέβαια, σε άμεση εξάρτηση 
από το κοινό τους ενδιαφέρον για τον αφηγηματικό πυρήνα των ποιημάτων 
τους14. Εξ ού και το επεισόδιο που τόσο συχνά στήνεται στα ποιήματα τους με 
δραματική πολλές φορές, διάρθρωση, με μονόλογο ή διάλογο των δρώντων 
προσώπων και με πλήρη απουσία του ποιητή. 

Είναι χαρακτηριστικό ότι και οι δυο ποιητές συνειδητοποιούν απολύτως 
τη μεταιχμιακή στιγμή στην εκφραστική αναζήτηση της ευρωπαϊκής ποίησης. 
Μπροστά της έμπαινε, όπως είχε γράψει ο Μπ. Εϊχενμπάουμ, «το δίλημμα: 
επανάσταση ή εξέλιξη. Η ρωσική ποίηση ακολούθησε και τους δυο δρόμους»: 
ο φουτουρισμός - την επανάσταση, ο ακμεϊσμός - την εξέλιξη15. Τέσσερα 
χρόνια μετά το μανιφέστο του ο Γκουμιλιόφ αποσαφηνίζει απόλυτα τη δική 
του επιλογή και μάλιστα σε παραλληλισμό με τη διαδραματιζόμενη ευρωπαϊ­
κή εξέλιξη: «Μου φαίνεται πως έχουμε ήδη κλείσει τη μεγάλη περίοδο της ρη­
τορικής ποίησης, στην οποία συμπεριλαμβάνονται σχεδόν όλοι οι ποιητές του 
19ου αιώνα. Σήμερα η δεσπόζουσα τάση συνίσταται στην προσπάθεια που κα-
ταβάλλει ο καθένας για μια λεκτική οικονομία που ήταν τελείως άγνωστη 
τόσο στους κλασσικιστές, όσο και στους ρομαντικούς ποιητές του παρελθό­
ντος. Η νέα ποίηση αναζητά την απλότητα, τη σαφήνεια και την αξιοπιστία». 



Κ. Καβάφης - Ν. Γκουμιλιόφ 45 

Υπάρχει αναμφισβήτητα μια βαθύτερη συγγένεια ανάμεσα σ* αυτήν την τοπο­
θέτηση του Γκουμιλιόφ και τη στάση του Καβάφη, όπως αυτή δηλώνεται απέ­
ναντι στους σύγχρονους του αθηναίους ποιητές, τους οποίους αποκαλεί ρο­
μαντικούς16 και όπως εκφράζεται στο λεγόμενο Αυτεγκώμιό τον17. 

Δεν μας διαφεύγει ότι η σύγκλιση γίνεται σε θεμελιακές, αλλά και πολύ 
γενικές γραμμές. Από κει και πέρα αρχίζουν οι διαφοροποιήσεις. Θα μνημο­
νεύσουμε ενδεικτικά ότι στο δρόμο της «εξέλιξης» που αναφέραμε προηγου­
μένως, ο Γκουμιλιόφ φαίνεται πως ήταν διατεθειμένος να προχωρήσει πολύ 
περισσότερο από τον Καβάφη. Στα τελευταία δείγματα της γραφής του, λίγο 
πριν από τον πρόωρο θάνατο του, οι σύγχρονοι μελετητές εντοπίζουν ανοίγ­
ματα του προς το φουτουρισμό, κάποια υπερρεαλιστικής υφής άλματα, ενώ ο 
Καβάφης παραμένει σταθερός στα χαραγμένα του όρια και, όταν βλέπει τον 
εαυτό του ως «υπερμοντέρνο» ποιητή, δεν υπονοεί τόσο ριζοσπαστικές εκφρα­
στικές και γλωσσικές ακόμα καινοτομίες. Σαν μια χαριτωμένη λεπτομέρεια 
μπορεί να ανφερθεί εδώ η συνομιλία του με τον Marinelli18. 

Πάντως την πρωτοτυπία της ποίησης του Καβάφη ο Marinetti συνέλαβε 
και εξέφρασε εύστοχα, τονίζοντας αυτό ακριβώς που πράγματι ξεχώριζε τον 
Καβάφη: τη νέα ιστορική του αίσθηση. Και ως προς αυτήν την κεφαλαιώδη 
για τον Καβάφη πτυχή της δημιουργίας η σύγκριση με τον Γκουμιλιόφ απο­
καλύπτει - μέσα από κάποιες θεματικές συγκλίσεις - πολύ σημαντικές διαφο­
ρές. Ενώ οι πρώιμες περιπλανήσεις τους σε «χώρους και χρόνους» είναι σε 
πολλά παρόμοιες (πολλές και ποικίλες οι πηγές -οι μεταφορικοί τους καθρέ­
φτες, και ίσως τότε, στην αρχή, οι επιλογές του Γκουμιλιόφ προσδιορίζονται 
πολύ πιο άμεσα από τη μάσκα του λυρικού «εγώ» που πασχίζει να πλάσει. 
Στον Καβάφη μια τέτοια λειτουργία της προσωπικής μάσκας εκδηλώνεται αρ­
γότερα, αλλά αποκτά πολύ πλατύτερες και βαθύτερες προεκτάσεις), κατόπιν 
οι δρόμοι τους απομακρύνονται. Για τον Γκουμιλιόφ οι πηγές θα παραμεί­
νουν ποικίλες. Δίπλα στην ελληνική αρχαιότητα υπάρχει πάντοτε η Αφρική, 
εμφανίζεται και κερδίζει σημαντικό έδαφος η Ασία, η δική της μυθολογία τον 
συναρπάζει όλο και περισσότερο, τον οδηγεί σε κάποιες κοσμογονικού χαρα­
κτήρα συλλήψεις που δεν πρόλαβαν να ολοκληρωθούν. Αντίθετα ο Καβάφης 
ορίζει όλο και πιο σταθερά τα γεωγραφικά και τα χρονικά του όρια και κινεί­
ται εκεί ως ποιητής με συνεχώς εμπλουτιζόμενη σύγχρονη ιστορική αντίληψη. 

Και οι δύο στην πρώτη ρομαντική - συμβολιστική φάση19 της δημιουρ­
γίας τους σχεδόν αποκλειστικά αντλούν τα αρχαιοελληνικά τους θέματα από 
τη μυθολογία, κυρίως από τον Όμηρο. Τα επεισόδια και οι μορφές που επιλέ­
γουν, λειτουργούν στο έργο τους με έντονη παραβολική φόρτιση, γίνονται ευα­
νάγνωστα δηλωτικά σύμβολα. Η λειτουργία τους αυτή για τον Γκουμιλιόφ δεν 
αλλάζει σημαντικά με το πέρασμα του χρόνου και τη μετάβαση του στον ακ­
μεΐσμό. Ο Καβάφης, αντίθετα, εγκαταλείπει οριστικά το μυθολογικό θέμα με 
την απομάκρυνση του από το ρομαντισμό και, ακολούθως, το συμβολισμό στις 



46 Σόνια Ιλίνσκαγια 

αρχές του 20ου αιώνα. Το τελευταίο, όψιμο, δείγμα - η Ιθάκη (1910-1911) -
βρίσκεται σε αρκετή πια χρονική απόσταση από τα προηγούμενα και ολοκλη­
ρώνει μια παλιά του σύλληψη. Είναι μια αποχαιρετιστήρια, κατά κάποιο 
τρόπο, χειρονομία, το τελευταίο ποιητικό σύμβολο στη σειρά των διδακτικών 
φιλοσοφικών ποιημάτων της πρώτης δεκαετίας του 20ου αιώνα, όπου ο Κα­
βάφης διατυπώνει τις θέσεις του για τη ζωή και τον άνθρωπο. Από κει και 
πέρα η ύλη των «αρχαίων» ποιημάτων του θα είναι αποκλειστικά ιστορική. 

Σ' ένα μεγάλο βαθμό η αρχική στροφή και των δυο ποιητών στον αρ­
χαίο ελληνικό κόσμο υπαγορευόταν από τη ρομαντική αναζήτηση του ιδεώ­
δους και τη ρομαντική επίσης επιθυμία φυγής. Ένα τέτοιο φωτεινό ιδεώδες, 
όπως στο ποίημα του Γκουμιλιόφ Η Ρόδος*0, με μυθοποιημένο παρελθόν που 
μαγεύει με τη δύναμη, το κάλλος και την πίστη (σε αντιπαράθεση με το «βαρύ 
ζυγό» του άφτερου, θλιβερού παρόντος), φέγγει νοσταλγικά σε όλη την ποίηση 
του Γκουμιλιόφ. Ένα άλλο παράδειγμα από την τελευταία συλλογή που τύ­
πωσε ο ίδιος ο Γκουμιλιόφ, την Πύρινη στήλη (1921), θυμίζει έντονα το καβα­
φικό Ιωνικόν (1905, 1911) που στην πρώτη του μορφή είχε τον τίτλο Μνήμη 
(1896): 

Για τον Άδωνη, με την ομορφιά του φεγγαριού, 
για τον λεπτό Υάκινθο, τον Νάρκισσο 
και τη Δανάη με τη χρυσή βροχή, 
ακόμα θλίβεται ο αττικός ουρανός. 

Θλίβονται τα κύματα στις θάλασσες των ιάμβων, 
τα περιπλανώμενα σμήνη των γερανών 
κι η φοινικιά που έλεγε ο Οδυσσέας 
στη σαστισμένη Ναυσικά. 

(Για τον Άδωνη...) 

Η αίσθηση μιας αγεφύρωτης διάστασης ανάμεσα στις «μονάκριβες» 
για τον ποιητή αξίες και τη σημερινή ζωή, όπου οι αξίες αυτές έχουν κατα­
ντήσει «λόγια χλωμά», παραμένει ασίγαστη στο έργο του Γκουμιλιόφ. Η προ­
βολή αυτών των αξιών όπως η ανδρεία, η φιλία, η αγάπη, η αφοσίωση, η 
πίστη στο χρέος και στο λόγο, περνά και μέσα στα αρχαία μοντέλα του. Έτσι 
λ.χ. στο ποίημα Ο πολεμιστής του Αγαμέμνονα (συλλογή Μαργαριτάρια, 
1910) μας δίνεται ο μονόλογος ενός πολεμιστή, συντριμμένου από τον θάνατο 
του αρχηγού του. Δυο είναι τα συναισθήματα που τον κατέχουν -ο θαυμασμός 
και η λατρεία για τον αποθανόντα Αγαμέμνονα που σχεδόν θεοποιείται, και 
το πένθος, τόσο βαθύ, ώστε αμφισβητείται και το νόημα που μπορεί να έχει 
γι' αυτόν από κει και πέρα η ζωή. 

Σε παράλληλη στιγμή της δικής του πορείας (και για τους δυο εκπνέει 
τότε η ρομαντική-συμβολιατική περίοδος) ένα ποίημα που παρουσιάζει κά-



Κ. Καβάφης - Ν. Γκουμιλιόφ 47 

ποια συγγένεια γράφει και ο Καβάφης: 'Οταν ο Φύλαξ είδε το Φως (1900). 
Προσφεύγει στον ίδιο μύθο και κάνει πολύ συγκεκριμένη αναφορά - στον 
πρόλογο του Αγαμέμνονα του Αισχύλου. Το ποίημα του Καβάφη ξεκινά σαν 
μια τριτοπρόσωπη αφήγηση για τον φύλακα που περιμένει να δει τη φωτιά -
σημάδι πως έπεσε η Τροία και ο Αγαμέμνων επιστρέφει στο 'Αργός, αλλά σε 
λίγο ανεπαισθήτως αλλάζει τροχιά και μετατρέπεται σε πρωτοπρόσωπη, μάλ­
λον του φύλακα (με το οποίον σαν να ταυτίζεται και ο αφηγητής, μια τέτοια 
εντύπωση αφήνει ο πληθυντικός). 

Στην αρχή η καβαφική ερμηνεία συμπορεύεται με την αισχυλική (εκτε­
νής μνεία των κόπων της σκοπιάς, η χαρά για το σημάδι που φάνηκε). Σε συ­
νέχεια όμως προκύπτει μια ριζική διαφοροποίηση. Ο φύλακας του Αισχύλου 
χαίρεται για τη νίκη του αφέντη του, προβλέπει μεγάλη γιορτή στο Αργός, 
αλλά και προαισθάνεται τα αιματηρά γεγονότα που θα ακολουθήσουν. Είναι 
ενήμερος της απιστίας στο παλάτι, δε σκοπεύει όμως να προειδοποιήσει τον 
βασιλιά του. Ο Καβάφης θα προχωρήσει σ* αυτή τη γραμμή πολύ περισσότε­
ρο, φτάνοντας μέχρι και τη σύγκρουση με την αισχύλεια παράδοση. Έχει πα­
ρατηρηθεί πως «ο καβαφικός φύλακας ... διακρίνει... τον εαυτό του όχι μόνο 
από τους αφέντες του Αργούς»21. Θα μπορούσαμε να προσθέσουμε πως εκ­
φράζει μια φανερή αποστασιοποίηση, μια δυσπιστία απέναντι στην εξουσία. 
Τον ικανοποιεί η λύτρωση από «ελπίδας και προσδοκίας» που συνήθως δια­
ψεύδονται, από την υπερβολική προσήλωση στους άρχοντες. Αρνείται την 
όποια μυθοποίηση τους. 

Είναι βέβαιο πως στη ματιά του Καβάφη διακρίνεται πια το ενδιαφέ­
ρον του για τη φύση και το μηχανισμό της εξουσίας και για τις αμοιβαίες 
σχέσεις της με τον «μικρό άνθρωπο» - τομή από τις πιο σημαντικές στα 
ώριμα αρχαία μοντέλα του, προβληματισμοί που δεν απασχόλησαν ιδιαίτερα 
τον Γκουμιλιόφ. 

Για συγκριτική ανάλυση προσφέρονται επίσης το ποίημα του Γκουμι­
λιόφ Οι βάρβαροι της ίδιας συλλογής Μαργαριτάριακαχ, το καβαφικό Περιμέ­
νοντας τους βαρβάρους (1898,1904). Η εποχή που ανασταίνεται, οι περιστά­
σεις, το σκηνικό παρουσιάζουν μεγάλη ομοιότητα. Μια πλούσια πολιτεία 
βρίσκεται στα πρόθυρα της κατάρρευσης, ώστε ο ερχομός των βαρβάρων 
προσλαμβάνεται σαν «μια κάποια λύσις». Με τον ίδιο τρόπο (παρνασσική 
περιγραφή της προβαλλόμενης πολυτέλειας) οι ποιητές φροντίζουν να τονιστεί 
η διάσταση ανάμεσα στα εξωτερικά φαινόμενα και την πραγματική ουσία των 
γεγονότων - μια τέτοια ενόραση που θα είναι από τις πλέον χαρακτηριστικές 
πλευρές της ώριμης τέχνης του Καβάφη, υπάρχει και στον Γκουμιλιόφ (όπως 
και η τραγική ειρωνεία, η κατανόηση της οποίας απαιτεί έναν ιστορικά κατα­
τοπισμένο καλλιεργημένο, προσεκτικό αναγνώστη22). 

Οι αρχές της πόλης είναι έτοιμες να παραδοθούν: στον Καβάφη είναι ο 
αυτοκράτωρ που «κάθεται στης πόλεως την πιο μεγάλη πύλη/στον θρόνο 



48 Σόνια ΙλΙνσκαγια 

επάνω, επίσημος, φορώντας την κορώνα», στον Γκουμιλιόφ - η βασίλισσα 
που περιμένει γυμνή (με πλούσια κοσμήματα μόνο) πάνω στην κλίνη, στη 
γιομάτη κόσμο πλατεία. Η διαφορά αυτή στην επιλογή του προσώπου είναι 
ενδεικτική για το διαφορετικό - με όλες τις άλλες ομοιότητες - κλειδί της ερ-
μνηνείας. Για τον Γκουμιλιόφ το θέμα παίρνει τελικά τη ρομαντική τροπή. Οι 
βάρβαροι που μπήκαν στην πόλη, δεν καταδέχτηκαν την προσφορά της βασί­
λισσας, ο αρχηγός τους «με χαμόγελο υπεροψίας» γύρισε το στράτευμα του 
προς το βορρά. Στους πύρινους πενρασμούς του νότου αντιστέκεται και υπερι­
σχύει η ανάμνηση του βόρειου τοπίου και της βόρειας γυναικείας ομορφιάς. 
Έχουμε εδώ μορφές σαν τους ανδρείους εξουσιαστές της πρώτης συλλογής 
του Γκουμιλιόφ. Όσο για τον Καβάφη, στο δικό του ποίημα οι βάρβαροι δεν 
έρχονται. Και η αμηχανία, στην οποία βυθίζεται η πόλη, όπως προηγουμένως 
η αδράνεια της μπροστά στην απειλή της εισβολής, είναι για τον ποιητή η έν­
δειξη της εσωτερικής αρρώστειας που έχει πλήξει ανεπανόρθωτα αυτόν τον 
κόσμο. 

Έτσι απέναντι σε μια ρομαντική μπαλλάντα του Γκουμιλιόφ έχουμε 
ένα πανόραμα του Καβάφη που συμβολίζει την κίνηση του ιστορικού χρόνου 
σε μια κρίσιμη καμπή - ένα σύμβολο που το εξέτρεφε η ίδια η εποχή και τη 
βίωναν και ο Γκουμιλιόφ και ο Καβάφης. Ο Γκουμιλιόφ τη βίωσε, βέβαια, με 
πιο δραστήριο τρόπο, αλλά, όταν θέλει να δει «μεσ* από την άβυσσο των και­
ρών», συνήθως πρόθυμα «αποκαθηλώνεται από τον αιώνα του», ενώ ο Κα­
βάφης από το ερημητήριό του στην Αλεξάνδρεια είδε και έδειξε εκείνα τα γε­
γονότα μέσα από τις ιστορικές τους αναλογίες. Πίσω από το έμμονο 
ενδιαφέρον τους για τις τελευταίες φάσεις του ελληνισμού με τους συνεχείς 
πολέμους, τις εσωτερικές διαμάχες, τη διαρκώς διευρυνόμενη ολόπλευρη επέ­
κταση της Ρώμης, διακρίνεται η ηλεκτρισμένη ατμόσφαιρα της δεκαετίας του 
1910 - αγγλικός αποικισμός, βαλκανικοί πόλεμοι (1912-1913), πρώτος πα­
γκόσμιος πόλεμος. 

Ο ακμεϊσμός σαν ρεύμα (κι αυτό, ασφαλώς, σε πολύ μεγάλο βαθμό 
ισχύει και για τον Γκουμιλιόφ), εξεδήλωνε ενδιαφέρον κυρίως για την απτή 
ομορφιά του κόσμου, για τις «αδιάφθορες όψεις της ζωής»23, και δε ζητούσε 
να ερευνήσει τις κοινωνικές της νομοτέλειες, τους μηχανισμούς ανόδου και 
πτώσεων των θεσμών, τις περίπλοκες αμοιβαίες σχέσεις ανάμεσα στο μακρό­
κοσμο και στο μικρόκοσμο της ανθρώπινης ύπαρξης. Ο Καβάφης το επιχει­
ρούσε, προτείνοντας στον αναγνώστη του έναν καθρέφτη της ιστορίας, τόσο 
επίκαιρο, ώστε, όπως έγραφε ο Σεφέρης, «κοιτάζονται όσοι δεν "αναπαύο­
νται", όσοι έχουν το θάρρος να κοιταχτούνε»24. 

Όλα αυτά όμως ισχύουν για τον ώριμο Καβάφη. Ο Γκουμιλιόφ δεν 
πρόλαβε να γνωρίσει την ωριμότητα. Πέθανε σε ηλικία 35 χρονών, όπως ήταν 
ο Καβάφης το 1898, όταν έγραφε τους Ταραντίνονς και την πρώτη μορφή των 
Βαρβάρων. Εκείνο που μπορούμε να ξεχωρίσουμε σαν μια τάση (από την 



Κ. Καβάφης - Ν. Γκουμιλιόφ 49 

σκοπιά που εξετάζουμε) στην ποίηση του Γκουμιλιόφ τα τελευταία χρόνια της 
ζωής του, είναι ένα χαμήλωμα του ρομαντικού τόνου, μια φωνή πιο ανθρώπι­
νη. Το «τραγούδι του Οδυσσέα», η Μούσα των Μακρινών Περιπλανήσεων του 
εμπνέουν και τότε, στη σειρά των σχετικών ποιημάτων (Επιστροφή του Οδυσ­
σέα, Καπετάνιοι κ.λ.π), προστίθενται νέα, πιο πλούσια σε σύλληψη (Άσωτος 
υιός, Ανακάλυψη της Αμερικής), όπου πέρα από τα γνωστά μοτίβα και πα­
ράλληλα μ* αυτά («τα μάκρη που μαγνητίζουν», η γοητεία των κινδύνων που 
επιφυλάσσει «ο Πόντος που βράζει μες στους αφρούς του» σε όλους «όσους 
τολμούν, όσους θέλουν και ψάχνουν») εμφανίζονται νότες πιο ζεστές και οι­
κείες που δηλώνουν διάθεση μιας άλλης προσέγγισης στον κόσμο: 

Να που βγαίνω από το σπίτι μου 
προς συνάντηση μιας άλλης τύχης, 
όλος ο κόσμος, ξένος και γνώριμος, 
έτοιμος είναι να συγγενέψει μαζί μου... 

(Ξανά η θάλασσα) 

Μια άλλη απόχρωση αρχίζει να διαφαίνεται και στις ιστορικές αναφο­
ρές στις «περιπλανήσεις» του, όπως λέει ξανά, «στην άβυσσο των καιρών», 
που μπορούν και να μην αποκόβονται πια από τον παρόν: «βλέπω μέσα από 
τους αιώνες, ζω με το κάθε λεπτό». Τα χρονικά επίπεδα του παρελθόντος και 
του παρόντος, όπως και του μυθικού και πραγματικού, κάποτε σμίγουν με 
φανερή προσγείωση, με εξοικείωση των δοξασμένων συμβόλων. Αφού έχει 
διαβάσει την αγαπημένη του Ιλιάδα τον βλέπουμε να συλλογίζεται, αναγνω­
ρίζοντας τους ήρωες της στο σήμερα: 

Τόσες φορές το βλέμμα ερευνώντας 
τόσες φορές μου απάντησαν ματιές επιβεβαιωτικές 
Οδυσσέων στο μισοσκόταδο των ατμοπλοϊκών πρακτορείων, 
Αγαμεμνόνων στις ταβέρνες ανάμεσα στα γκαρσόνια... 

και να αναρωτιέται, κατά πόσο του χρειάζεται πια να αναζητά ηρωικά πρό­
σωπα: 

Με μελαγχόλησε το βιβλίο, με καταπόνησε το φεγγάρι, 
κανένας ήρωας πια μπορεί και να μη μου χρειάζεται. 
Ορίστε, περιπατούν στην αλέα, τόσο παράξενα τρυφεροί, 
ένας μαθητής και μια μαθήτρια του γυμνασίου, ο Δάφνης με τη Χλόη του. 

(Συγκαιρινά) 

Για κατακλείδα της συγκριτικής παράθεσης των δύο ποιητών ταιριάζει 



5 0 Σόνια Ιλίνσκαγια 

εξαιρετικά το ποίημα του Γκουμιλιόφ Οι αναγνώστες μου (από την πλέον 
ώριμη συλλογή του Η πύρινη στήλη), θυμίζει πολλά από τον Καβάφη - και τις 
ΘερμoπύL·ς, και το Απολείπειν ο θεός Αντώνιον. Ομολογουμένως, ο Καβά­
φης δεν πρόσβλεπε στους αναγνώστες που περήφανα αναφέρει ο Γκουμιλιόφ 
- τους καπετάνιους και πιατολέρο, αλλά ο τύπος της ανθρώπινης στάσης που 
θέλει να υποβάλλει και άμεσα (με τα διδακτικά ποιήματα της δεκαετίας του 
1990), και έπειτα, έμμεσα, όταν το πρότυπο δεν προτείνεται μετωπικά, αλλά 
λειτουργεί υπογείως, ως ηθικό κριτήριο στις αποτιμήσεις των καταστάσεων 
και των προσώπων, είναι τέτοιος, ώστε και για τον Καβάφη θα μπορούσε να 
χρησιμοποιηθεί ο χαρακτηρισμός που δίνει στον εαυτό του ο Γκουμιλιόφ -
«της τιμής φρουρός αμετάθετος». Και ο κώδικας τιμής, και η στωική στάση 
στις δύσκολες στιγμές της ζωής και μπροστά στον θάνατο, που μας παρου­
σιάζει εδώ ο Γκουμιλιόφ, είναι πολύ κοντά στον Καβάφη και ως προς το πε­
ριεχόμενο, και ως προς τον τόνο: 

Δεν τους ερεθίζω με νευρασθένειες, 
δεν τους ταπεινώνω με ψυχικά εκχειλίσματα, 
δεν τους ζαλίζω με πολυσήμαντους υπαινιγμούς 
τι άραγε περιέχει το τσόφλι του φαγωμένου αυγού. 
Αλλά όταν γύρω σφυρίζουν σφαίρες, 
όταν τα κύματα σπάζουν τα πλευρά του καραβιού, 

τους μαθαίνω να μη φοβούνται 
- να μην φοβούνται και να κάνουν αυτό που πρέπει. 
Κι όταν μια γυναίκα με ωραίο πρόσωπο, 
το μόνο ακριβό στην οικουμένη, 
πει το «δε σ' αγαπώ -
τους μαθαίνω να χαμογελούν 
και να φεύγουν και να μην ξανάρχονται. 
Κι όταν έλθει η τελευταία τους ώρα 
και ήρεμη κόκκινη καταχνιά αποσκεπάσει το βλέμμα τους, 
θα τους μάθω να θυμηθούν αμέσως 
όλη τη σκληρή κι αγαπημένη ζωή, 
όλη την πατρώα παράξενη γη 
κι άμα έρθουν ενώπιον του θεού 
με απλά και δυνατά λόγια 
να σταθούν και γαλήνια να περιμένουν την κρίση του. 



Κ. Καβάφης - Ν. Γκουμιλιόφ 51 

Σημειώσεις 

1. Η εικόνα που μας δίνει στο ποίημα του Στη Βιβλιοθήκη, αφιερωμένο στον ποιητή Μ. 

Κουζμίν, επίσης μανιώδη βιβλιόφιλο και γνώστη της αρχαιότητας, θυμίζει τον Καισαρίωνα του 

Καβάφη και με το βραδινό ξεφύλλισμα των «κιτρινισμένων σελίδων» και με την ακόλουθη διέ­

γερση της ποιητικής φαντασίας. 

2. Τα πρώτα εφηβικά τους ποιήματα - εξ ίσου αδύνατα, επιγονικά του ρομαντισμού του 

19ου αιώνα. 

3. Βλ. Α. Παβλόφσκι, ΝικολάϊΠίουμιλιόφ, Περ. «Βοπρόσι λιτερατούρι», 1986, Ν. 10 σελ. 

96-97. 

4. Εκτός από τη συλλογή Ο δρόμος των εξουσιαστών εκεί ανήκουν επίσης οι δυο επόμενες 

συλλογές Ρομαντικά λουλούδια, 1908, και Τα μαργαριτάρια, 1910. Και οι δυο συλλογές επανεκ­

δόθηκαν, διορθωμένες το 1918. 

5. Οι στίχοι λ.χ. του Γκουμιλιόφ: 

Στο διάδρομο των σφαλισμένων ημερών 

όπου κι αυτός ο ουρανός είναι μια πλάκα παν σε πλακώνει... 

(Αιώνιο) 

προκαλούν συνειρμούς με τα Τείχη και τα Παράθυρατον Καβάφη. 

6. Ο Καβάφης τη βρίσκει αναλογικά αργότερα και με άλλο τρόπο. 

7. Β. Β. Ιβανόφ, Αστρική αναλαμπή (Ο ποιητικός κόσμος του Ν. Σ. Γκουμιλιόφ). Πρόλο­

γος στο βιβλίο: Ν. Γκουμιλιόφ, Ποιήματα, Επιστολές για τη ρωσική ποίηση, Μόσχα, 1989 σελ. 6. 

8. Για τον Καβάφη, που είναι και 23 χρόνια μεγαλύτερος, το στάδιο αυτό πέφτει κυρίως 

στη δεκαετία του 1890 και ολοκληρώνεται στα πρώτα χρόνια του 20ου αιώνα, για τον Γκουμιλιόφ 

- στη δεκαετία του 1900. 

9. Μετά το θάνατο του ποιητή συγκεντρώθηκαν στον τόμο «Επιστολές για τη ρωσική 

ποίηση», 1923. 

10. Μήτσος Αλεξανδρόπουλος, Η ροχηκή λογοτεχνία. Ιστορία σε τρεις τόμους. Από τον 

llov αιώνα μέχρι την επανάσταση του 1917, τόμος Γ ', σελ. 183. 

11. Για τα παρνασσικά στοιχεία στον Καβάφη βλ: Σ. Ιλίνσκαγια, Κ. Π. Καβάφης. Οι 

δρόμοι προς το ρεαλισμό στην ποίηση του 20ου αιώνα, Εκδ. «Κέδρος», 1983, σελ. 80-82, 129. 

Ειδική μελέτη για το θέμα είχε παρουσιάσει στο Τρίτο Συμπόσιο Ποίησης στην Πάτρα (1983) η 

Ελένη Πολίτου-Μαρμαρινού: «Ο Καβάφης και ο γαλλικός παρανασσισμός», βλ. Πρακτικά Τρί­

του Συμποσίου Ποίησης, Αφιέρωμα στον Κ. Π. Καβάφη, εκδ. «Γνώση», 1984, σελ. 315-346. 

12. Μ. Αλεξανδρόπουλος, ό.π. σελ. 183. 

13. Ο Γκουμιλιόφ το ομολογεί ρητά σ* ένα από τα γράμματα του στον Μπριούσοφ, όπου 

δηλώνει πως επιθυμεί να εφαρμόσει και στην ποίηση του ό,τι νέους τρόπους έχει βρει για τα πεζά 

του. Για τον Καβάφη βλ. σχετικά: Σ.Ιλίνσκαγια, ό.π. σελ. 93-94, 177-178. 

14. Η ρωσική συμβολιστική κριτική είχε επισημάνει από νωρίς την «επική» τάση-σε 

βάρος της λυρικής- στα ποιήματα του ΐνοουμιλιόφ. Ο Μπριούσοφ θεωρούσε πως του πηγαίνει πε­

ρισσότερο ο «αντικειμενικός» λυρικός λόγος, όπου «ο ποιητής εξαφανίζεται πίσω από τις μορφές 



52 Σόνια Ιλίνσκαγια 

που δημιουργεί», ενώ ταυτόχρονα υστερεί στο στίβο της «άμεσης υποβολής», στη «μετάδοση του 

εσωτερικού συναισθήματος με τη μουσική του στίχου και τη γοητεία των λέξεων». Βλ. Α. Πα-

βλόφσκι, ÓJt., σελ. 101. 

15. Βλ. Μ. Αλεξανδρόπουλος, ό.π., σελ. 181. 

16. Από μια τέτοια οπτική γωνία θα εκτιμήσει την πρωτοτυπία της ποίησης του Καβάφη ο 

οξυδερκής Γ. Βρισιμιτζάκης. Αποκαλεί τον Καβάφη maître που δημιουργεί σχολή: «Το έργο του 

είναι και αυτοκριτική και κριτική - σιωπηλή και αθόρυβη - άλλων σχολών, ή μάλλον άλλης σχο­

λής, της σχολής της ρητορικής και του εύγλωττου λυρισμού» (Γ. Βρισιμιτζάκη, Το έργο του Κ. Π. 

Καβάφη. Πρόλογος και φιλολογική επιμέλεια Γ.Π Σαββίδη, Ίκαρος, 1975, σελ. 58). 

17. Κ.Π. Καβάφη, Ανέκδοτα πεζά κείμενα, παρουσιασμένα από τον Μιχ. Περίδη, Εκδ. 

Φέξη, 1963, σελ. 83-85. 

18. Marinetti: «Είσαι άνθρωπος του παρελθόντος, όσον αφορά τη μορφή του έργου σου, 

αλλά απ* ό,τι μπορώ να ανακαλύψω στα ποιήματα σου, συμπεραίνω ότι είσαι φουτουριστής. 

Έχεις οικουμενικές ιδέες, αναδημιουργείς εποχές του παρελθόντος τέλεια και γοητευτικά και τις 

τοποθετείς στο παρόν. Κοντολογής έχεις κόψει τα νήματα που σε συνδέουν με το σάπιο ποιητικό 

κόσμο του δακρύβρεχτου ρομαντισμού του δέκατου ένατου αιώνα...» 

Καβάφης: «Η ιδέα σου είναι θαυμάσια, αγαπητέ Marinetti,. αλλά μου φαίνεται πως κάθε 

άλλο παρά φουτουριστής είμαι». 

Βλ. Robert Liddell. Καβάφης. Εκδ. Ίκαρος, 1980, σελ. 264. 

19. Δεν τη διαχωρίζω εδώ σκόπιμα σε δυο στάδια παρ* όλο που υπάρχει, ιδιαίτερα στον 

Καβάφη, μια αναμφισβήτητη χρονική ακολουθία, υπάρχει όμως για αρκετό διάστημα και η συ-

μπόρευσή τους. Άλλωστε σε πολλά πηγάζουν από την ίδια ψυχολογική εστία, κι αυτό έχει σημα­

σία για την οπτική μας γωνία. 

20. Από τη συλλογή Ξένοι Ουρανοί (1912) που θεωρείται μεταβατική προς την ώριμη πια 

δημιουργία του Γκουμιλιόφ. 

21. Δ. Ν. Μαρωνίτης, KU. Καβάφης: ένας ποιητής - αναγνώστης. Στον Τόμο: Κύκλος 

Καβάφη, Αθήνα, 1983, σελ. 70. 

22. Δίπλα στα γνωστά παραδείγματα του Καβάφη (όπως Η διορία του Νέρονος, Αλεξαν-

δρινοΐβασιλείςκίαχ) μπορούμε να τοποθετήσουμε λ.χ. τους Ιδρυτές και τον Πομπήϊο του Π«ουμι-

λιόφ. Τη συναίσθηση της τραγικής ειρωνείας ο αναγνώστης αποκομίζει από την αντιπαράθεση 

της λαμπρής εικόνας του παρόντος και της αναμενόμενης καταστροφής που σαν επίλογος βρί­

σκεται εκτός ποιήματος στην κοινή ιστορική γνώση. 

23. Βλ. Μ. Αλεξανδρόπουλος, ό.π. σελ. 184. 

24. Γιώργος Σεφέρης, Δοκιμές, πρώτος τόμος, σελ. 334. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

