
  

  Σύγκριση/Comparaison/Comparison 

   Τόμ. 21 (2010)

  

 

  

  Υπαρξισμός και Καβάφης στην υπερκειμενική
ποίηση της υπόστασης της Ζωής Καρέλλη 

  Κατερίνα Καρατάσου   

  doi: 10.12681/comparison.88 

 

  

  Copyright © 2017 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Καρατάσου Κ. (2017). Υπαρξισμός και Καβάφης στην υπερκειμενική ποίηση της υπόστασης της Ζωής Καρέλλη. 
Σύγκριση/Comparaison/Comparison, 21, 103–129. https://doi.org/10.12681/comparison.88

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 03/02/2026 00:10:05



ΚΑΤΕΡΙΝΑ ΚΑΡΑΤΑΣΟΥ

Υπαρξισμός και Καβάφης στην υπερκειμενική ποίηση 
της υπόστασης της Ζωής Καρέλλη

1. Εισαγωγή

Ηδιακειμενικότητα δεν αποτελεί συγκυριακή ή κατηγοριακά χαρακτηριστι­
κή (του λογοτεχνικού λόγου π.χ.) αλλά συστατική διάσταση του κειμένου. 

Στο πεδίο της γραφής και της ανάγνωσης, κάθε κείμενο, του λογοτεχνικού 
συμπεριλαμβανομένου, παράγεται μόνον διασταυρωνόμενο με άλλα κείμενα. 
Μολοντούτο, η παραγωγική φιλολογική αξιοποίηση της αρχής της κειμενικό- 
τητας ως διακειμενικότητας προϋποθέτει διαφοροποιημένα εργαλεία περιγρα­
φής και ανάλυσης των πρωτεϊκών μορφών, μηχανισμών και λειτουργιών της. 
Χωρίς την απορρέουσα από μια τέτοια διαφοροποίηση εννοιολογική εκλέπτυν- 
ση, μια υπόθεση εργασίας, γύρω π.χ. από την ποιητική ορισμένου συγγραφέα, 
με πυρήνα της τον -αποκαρδιωτικά γενικόλογο- ισχυρισμό ότι η ποίησή του 
είναι κατεξοχήν διακειμενικής υφής, δεν εκφράζει κανενός τύπου ειδική κατα­
νόηση και γνώση και διόλου δεν διαφεύγει την ταυτολογία λόγω της εμφατικής 
διατύπωσής της.

Ακριβώς επειδή η διακειμενικότητα αποτελεί τον συστατικό τρόπο ύπαρξης 
ενός εκάστου κειμένου, οι πραγματώσεις της εξωθούνται στο άπειρο, επωφε­
λούμενες από τη συνδυαστική αξιοποίηση του κειμενικού δικτύου ενέργειας της 
(τόσο των κειμένων / ειδών λόγου που συνυφαίνονται στο μελετώμενο κείμενο 
όσο και εκείνων που ιστορικά το περιβάλλουν), των μηχανισμών εκδήλωσής χτ\ς, 
των λειτουργιών χχ\ς, της συμπερίληψής της ή μη στην αντοεικόναχτου προβάλλει 
το κείμενο και πολλών άλλων μεταβλητών του διακειμενικού φαινομένου.

Το θεωρητικό πλαίσιο αναφοράς της παρούσας εργασίας προέρχεται από 
τη μελέτη του G. Genette Palimpsestes, στρατηγικής σημασίας στο πεδίο των 
διακειμενικών σπουδών. Η ζενετική πρόταση διαθέτει πολλαπλά θετικά χαρα­
κτηριστικά, δύο από τα οποία είναι η ενοποιητική λογική της (παρέχει δυνατό­
τητα ενιαίας θεώρησης ενός ευρέος φάσματος διακειμενικών φαινομένων) και 
το εσωτερικά διαφοροποιημένο σύστημα περιγραφής της, που επιτρέπει τη 
χαρτογράφηση του διακειμενικού πεδίου στο βάθος, την πυκνότητα και την 
ετερογένειά του. Ο Genette κάνει λόγο για πέντε μορφές σχέσεων κειμενικής 
υπερβατικότητας (transtextualité'), δηλαδή της υπέρβασης του απατηλά κλειστού

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 21 <2010)



[ 104] ΚΑΤΕΡΙΝΑ ΚΑΡΑΤΑΣΟΥ

χαρακτήρα του κειμένου μέσω «όσων συσχετίζουν, φανερά ή υπογείως, τα κεί­
μενα με άλλα κείμενα».1 Οι συγκεκριμένες μορφές, που δεν έχουν αποκλειστικό 
χαρακτήρα αλλά συνδυάζονται μεταξύ τους, είναι: (α) η διακειμενικότητα, η 
«παρουσία ενός κειμένου σε ένα άλλο κείμενο» με τη μορφή του παραθέματος, 
της λογοκλοπίας ή του υπαινιγμού2 (ο Genette χρησιμοποιεί, λοιπόν, τον όρο 
«Διακειμενικότητα» για να δηλώσει μιαν ειδική έκφραση του φαινομένου της 
κειμενικής υπερβατικότητας)- (β) η παρακειμενικότητα, η πλαισίωση του λεγά­
μενου κυρίως κειμένου από το περικείμενο (τίτλοι, υπότιτλος, πρόλογος κ.ά.) 
και το επικείμενό του (συνεντεύξεις του συγγραφέα, κριτικές για το έργο κ.ά.)-3 

(γ) η μετακειμενικότητα, η σχολιαστική προσέγγιση ενός κειμένου από ένα άλλο 
- τυπικό παράδειγμα το κριτικό κείμενο-4 (δ) η αρχικειμενικότητα, η σχέση 
συνάφειας κειμένων λόγω κοινής ένταξής τους σε ποικίλης γενικότητας ταξινο­
μικές κατηγορίες: μορφές και τύπους, είδη, γένη-5 και (ε) η νπερκειμενικότητα, η 
μιμητική / μετασχηματιστική σχέση ενός κειμένου Β, του νπερκειμένον, προς 
ένα άλλο Α, το υποκείμενο.6

2. Η νπερκειμενική ποίηση της Καρέλλη και το υπαρξιστικό νήμα 
τον δικτύου ενέργειάς της

Κάθε κείμενο, τόσο στο πεδίο της γραφής όσο και σε εκείνο της ανάγνωσης, 
οφείλει την ύπαρξή του στη συστατική διαπερατότητα, τη διάσχισή του από 
άλλα κείμενα. Διακρίνεται όμως ένα είδος κειμένων που τη συγκεκριμένη αρχή 
(σε ό,τι αφορά τη λειτουργία που αναλαμβάνει ενόψει τους και την κειμενική 
αυτοεικόνα στην οποία εγγράφεται) την καθιστούν πρωταγωνιστή τους, και σε 
αυτό εμπίπτει το καρελλικό: κείμενο παλίμψηστο, «δευτέρου βαθμού λογοτε­
χνία»7 με τον τρόπο της νπερ κειμενι κότητας. Το καρελλικό κείμενο ανά πάσα 
στιγμή φέρνει στο προσκήνιο την υπόστασή του ως κειμένου, αποδυόμενο το 
προσωπείο της αβίαστης, φυσικής έκφρασης μιας υπερχειλίζουσας συγκίνησης.

Στο δίκτυο ενέργειας ττ\ς καρελλικής υπερκειμενικής ποίησης δεσπόζουν ο 
λόγος της χριστιανικής γραμματείας (και ό,τι έχει αυτός ενσωματώσει), ο λόγος 
της φιλοσοφίας του υπαρξισμού8 και η καβαφική ποίηση.

Χαρακτηριστικό παράδειγμα της σύγκλισης χριστιανικής γραμματείας και 
υπαρξισμού βρίσκουμε στην πολλαπλά κρίσιμη συλλογή της Καρέλλη Αντιθέ­
σεις. Συνοψίζοντας περί της αρχιτεκτονικής του έργου, ας αναφέρουμε ότι από 
την άποψη του τρόπου εκφοράς του λόγου συνιστά σύνθεμα δραματικό, με 
θεματική αναφορά στη σχέση ανάμεσα στην πνευματικότητα και την ανθεντικό-

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 21 (2010)



ΥΠΑΡΞΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΚΑΒΑΦΗΣ [105]

τητα της ύπαρξης, καθώς αυτή αναδύεται σε μεταβλητά συμφραζόμενα, που 
δομούνται στον σημασιακό άξονα του φΰλου.9 Ο όρος «Αυθεντικότητα», κορυ­
φαίος σε κάθε εκδοχή υπαρξιστικής φιλοσοφίας, αναφέρεται σε μια ύπαρξη 
ελεύθερου γίγνεσθαι, που δεν αγκυροβολεί στη σύλληψη του εαυτού ως ουσίας, 
αντιθέτως αναλαμβάνει την ευθύνη της αυτοοικοδόμησης, μη αρνούμενη να 
επιλέγει ενώπιον των πολλαπλών δυνατοτήτων της. Αυθεντικότητα, λοιπόν, 
και πνευματική ύπαρξη, χαρακτηριστικό ενδιαφέρον, το δεύτερο, του χριστια­
νικού υπαρξισμού, διερευνώνται με όρους φύλου και σωματικότητας στη συλλο­
γή Αντιθέσεις. Και τούτο έχει ιδιαίτερη σημασία όχι μόνον από τη σκοπιά της 
έμφυλης ανάγνωσης του συνθέματος αλλά και από τη σκοπιά του ριζικού υπαρ­
ξιστικού λόγου της ποιήτριας. Γιατί στο σώμα -το «φυσικό σχήμα» μέσω του 
οποίου προσλαμβάνονται, σε πρώτη φάση αλλά πάντως από θέσης αρχής, στον 
υπαρξισμό τα πλέον αφηρημένα ζητήματα ανθρώπινου ενδιαφέροντος-10 
συγκλίνουν ο υπαρξιστικός στοχασμός της ποιήτριας11 και η αυτεπίγνωσή της 
ως έμφυλου υποκειμένου.

Επανερχόμενοι στο θέμα της αρχιτεκτονικής του έργου, πρέπει να προσθέ­
σουμε ότι οι Αντιθέσεις οριοθετούνται εσωτερικά ως διμερές σύνθεμα, ενώ στο 
εσωτερικό των δύο μερών σχηματίζονται θεματικά ζεύγη ποιημάτων, επικε­
ντρωνόμενα σε διαφορετικές πτυχές της ευρύτερης θεματικής του έργου. Τα 
ποιήματα κάθε ζεύγους άλλοτε διαπλέκονται αντιστικτικά ως προς το συναφές 
τους θέμα και άλλοτε βασίζονται σε διαφορετικές, πλην όμως όχι ριζικά αντίθε­
τες προοπτικές έναντι αυτού. Σε κάθε περίπτωση, οι μερικευμένες προοπτικές 
δεν ανάγονται σε κάποια αφηρημένη ολότητα που τις υπερβαίνει. Κι επίσης 
καμιά από αυτές δεν καταργείται προς όφελος εκείνης προς την οποία αντίκει- 
ται ή από την οποία διαφοροποιείται. Γιατί, η καρελλική ποίηση στις Αντιθέσεις 
είναι ποίηση της υπόστασης όχι μόνον, ή κυρίως, επειδή θεματικά προσανατολί­
ζεται σε χαρακτηριστικά υπαρξιστικά ενδιαφέροντα («ποίηση της υπόστασης», 
λοιπόν, ως γενική περιεχομένου), αλλά κυρίως επειδή μορφολογικά θέτει στο 
προσκήνιο το γίγνεσθαι των μεταμορφώσεών της («ποίηση της υπόστασης» ως 
γενική αντικειμενική).

Αξίζει όμως σε αυτό το σημείο να θίξουμε εν τάχει ορισμένες υπαρξιστικές 
αναφορές δύο ποιημάτων της συλλογής, των οποίων μοτίβα12 του θέματος της 
αυθεντικότητας, δηλαδή τη συγκέντρωση και συγκομιδή εμπειριών και την εξά­
ντληση εμπειριών, θα ξαναβρούμε στο δεύτερο μέρος της εργασίας μας (Ενότη­
τα 4β). Προηγείται το ποίημα «Της δύσης» (1957, Β', σ. 76):13

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 21 (2010)



[ 106] ΚΑΤΕΡΙΝΑ ΚΑΡΑΤΑΣΟΥ

Στο μέτωπο αχτίδα μελαγχολίας το φεγγάρι 
και στο σώμα, ακόμα, 
η φλόγα του ήλιου που βασιλεύει-

εσπέρα, η δύναμή σου διπλόηχη μουσική 
του λυκόφωτος κι η σιωπή που προχωρεί 
είναι βαρειά απ’ τη συγκομιδή 
όλων των ήχων που φώναξε 
η ξακουστή μέρα με τα ηχηρά λόγια, 
το άφθονο φως.

Καθώς τώρα λιγοστεύει το φως, 
ψίθυρος θ’ απομείνει πνοή γεμάτη σκιές 
του χρόνου μαγεία, σκιόφως.

Εσπέρα, με περιβάλλεις 
κι είναι τα σπλάχνα μου ρόδι 
σκασμένο απ’ την πολλήν πύρα 
που δέχτηκε πρόθυμη.

Η σκιά δροσίζει, εισχωρώντας,
ανάμεσα στους λάμποντας ρόδινους σπόρους.

Όταν παύεις να τοξεύεις, θείε Απόλλωνα, 
ξεκινά η χλωμή, λυγερή αδερφή σου, 
για το γοργό κυνήγι των ονείρων.

Ο Καρλ Γιάσπερς (1883-1969) κάνει λόγο για την ταλάντευση της υπόστασης 
ανάμεσα στο νόμο της ημέρας, με θεμελιώδη αρχή του την επιθυμία για τάξη και 
διαύγεια, και το πάθος της νύχτας, με παρόρμηση την αντίσταση στην τάξη και 
την ολοκλήρωση μέσα στην απουσία,14 αλλά και για την τάση του λόγου, δηλα­
δή της θέλησης για ενότητα, «να φέρει στο φως, να δώσει γλώσσα, να προστα­
τέψει από την εξαφάνιση ακόμα και εκείνο που, παραβαίνοντας το νόμο της 
ημέρας, πραγματοποιεί το πάθος της νύχτας».15 Στο ποίημα της Καρέλλη, η 
εκφορά του λόγου τοποθετείται σε ένα μεταβατικό χρονικό σημείο, ανάμεσα 
στην ημέρα και τη νύχτα, ενόσω το σώμα του υποκειμένου φέρει ακόμη τα 
σημάδια του ήλιου και είναι γεμάτο από τις προαισθήσεις της νύχτας.

Πιο συγκεκριμένα, το ποίημα αναπτύσσεται με άξονες τη μετάβαση από την 
ημέρα στην εσπέρα, από τον ήλιο στο φεγγάρι, από τον Απόλλωνα στην Αρτέ- 
μιδα, από το μέτωπο στο σώμα -κι ακόμα βαθύτερα, στα σπλάχνα-, από τα 
ηχηρά λόγια στη βαριά σιωπή, από το άφθονο φως στις σκιές -και κυρίως στο

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 21 (2Ο I Ο)



ΥΠΑΡΞΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΚΑΒΑΦΗΣ [ 107]

γοργό κυνήγι των ονείρων—, από το νόμο στο πάθος. Οι ευκρινείς και σαφείς 
μορφές της ημέρας δίνουν τη θέση τους σε εικόνες αμφίσημες, ανησυχητικές, 
αόριστες και ασταθείς: «διπλόηχη μουσική του λυκόφωτος», «πνοή γεμάτη 
σκιές του χρόνου μαγεία, σκιόφως», «η χλωμή, λυγερή αδελφή σου, για το γορ­
γό κυνήγι των ονείρων».

Παρατηρούμε επίσης τον τρόπο παράστασης αυτής της μετάβασης, βασιζό­
μενο στην απόδοση των συνεπειών της ως σωματικών ιχνών. Η μέρα βάρυνε το 
σώμα ώς τα σπλάχνα -το «ρόδι»- με ήχους, με φως, με πύρα. Αλλά το ρόδι διαρ­
ρηγνύεται, τα όρια θαμπώνουν, και αυτό που είναι έξω, δηλαδή η εσπέρα, 
εισχωρεί μέσα, στα σπλάχνα. Κι όμως, καθώς η σκιά της εσπέρας εισχωρεί στο 
σκασμένο ρόδι βρίσκεται ανάμεσα στους «λάμπόντας ρόδινους σπόρους». Και με 
το ίδιο αποτέλεσμα υπαρξιστικής υπονόμευσης των δυϊσμών,16 το νυχτερινό 
φεγγάρι αφήνει τα ίχνη του πάνω στο μέτωπο, την έδρα του λόγου, και ο ήλιος 
βαραίνει τα σπλάχνα.

Η κυκλική αίσθηση και η ταλάντευση υποβάλλονται, λοιπόν, στο ποίημα 
μέσα από συγκεκριμένες επιλογές της Καρέλλη: (α) την αξιοποίηση των για- 
σπεριανών εμβλημάτων, όχι μόνο ως θεματικών αναφορών αλλά και ως χρονι­
κών σκηνικών, ως κυριολεκτικών δηλαδή αφηγηματικών παραγόντων (από την 
ημέρα στη νύχτα και από τη νύχτα στην ημέρα), (β) την αισθητοποίηση της 
πάλης νόμου και πάθους επί του ανθρώπινου σώματος, και (γ) την υπονόμευση 
αφενός των ισοτοπιών μέρας — νόησης — μετώπου (ως έδρας του λόγου) και 
νύχτας - πάθους - κοιλιάς (ως έδρας του ενστίκτου) και αφετέρου της σχετικής 
λογικής του δυϊσμού.

Αν η εκκρεμότητα ανάμεσα στους δύο υποστασιακούς τρόπους (νόμος της 
ημέρας - πάθος της νύχτας) και η δυνατότητα υπέρβασης της διάσπασης απο­
δίδονται ως παράσταση, ως μονόλογος στο «Της δύσης», αισθητοποιούνται δε 
μέσα από τη ρητορική σκευή του κειμένου, ειδικότερα την εικονιστική του, στο 
ποίημα «Τελείως...» (1957, Β', σ. 77) αξιοποιούνται ορισμένα γνωρίσματα του 
παραινετικού ποιήματος του Καβάφη (ποιητή που, όπως θα δείξουμε στη συνέ­
χεια, έχει ειδικό ενδιαφέρον για την Καρέλλη στο πλαίσιο της υπαρξιστικής της 
οπτικής), με την αποστροφή εις εαυτόν και την αποκαλούμενη φιλοσοφική 
θεματική του. Και σε αυτό το ποίημα το χρονικό αίσθημα, ο ορίζοντας της 
αυθεντικής ύπαρξης και η «χρήση» των εμπειριών συναρτώνται:

Τελείως...

Δόσε την πάσα δύναμη
του σώματος και της ψυχής, του νου,

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 21 (2010)



[108] ΚΑΤΕΡΙΝΑ ΚΑΡΑΤΑΣΟΥ

να ετοιμαστεί η πάσα φαντασία.
Τελείωνε τον εαυτό σου
στην κάθε κίνησή σου, αλογάριαστα
ξοδέψου, τίποτα να μην απομείνει μέσα σου,
τίποτα να μην αφεθεί,
δίχως ν’ αποδοθεί για να δοθεί
όπως πρέπει η ολόκληρη στιγμή.

Τώρα που ξέρεις
πως τελειώνεται εν εαυτή,
τώρα που τούτη η δική σου γνώση
δίνει στη ματαιότητα
την ιδιαίτερη, καινούργια της μορφή,

για να μη φοβηθεί
το σώμα σου την εκμηδένιση,
ζήσε την πάσα καλλονή του,
δείξε την αρετή του την ανθρώπινη,
τελείως...

Στο επίκεντρο της ποιητικής θεώρησης βρίσκεται η «ολόκληρη στιγμή», ένας 
πλήρης χρόνος, διακρινόμενη κατά το ότι «τελειώνεται εν εαυτή» (βρίσκει την 
ολοκλήρωση, το σκοπό και την πληρωμή της στον εαυτό της), σπάζοντας τους 
δεσμούς της με το ορισμένο παρελθόν ή μέλλον. Η στιγμή, μεγάλης βαρύτητας 
χρονική έννοια για την υπαρξιστική σκέψη, «γεννιέται με τη σύνθεση του 
παρελθόντος και του μέλλοντος, όταν τούτα ληφθούν στο αυθεντικό τους βάθος» λ1 
Ειδικότερα ο Κίρκεγκωρ (1813-1855) πιστεύει ότι η στιγμή μάς «διαπεραιώνει 
πέρα από το επίπεδο του παρελθόντος και του μέλλοντος»,18 έχει υπερβατικό 
χαρακτήρα και συνιστά «συνάντηση του χρόνου και της αιωνιότητας»,19 ενώ η 
υπαρξιακή της σημασία υπογραμμίζεται από την αντίληψη του Χάιντεγκερ 
(1889-1976) ότι αποτελεί το σημείο «όπου με την ειλημμένη απόφασή μας ανα­
λαμβάνουμε οι ίδιοι τους εαυτούς μας».20

Αυτή, λοιπόν, την υπερβατική εκδοχή του χρόνου διεκδικεί ο λόγος στο 
«Τελείως...», που προϋποθέτει την απελευθέρωση από οποιαδήποτε εμπειρία 
τείνει να παγιωθεί με τον τρόπο μιας ουσίας, μιας στάσης: «αλογάριαστα ξοδέ­
ψου, τίποτα να μην απομείνει μέσα σου, τίποτα να μην αφεθεί». Το ποιητικό 
υποκείμενο συλλαμβάνει μια μορφή διάρκειας, που προβλέπει:

η υπόσταση [να] γίνεται πάντοτε αφ’ εαυτής [...] να μην αφήνεται να αγκυλωθεί από 
τις στιγμές του χρόνου, αδιάφορο αν είναι στιγμές του παρελθόντος ή του μέλλοντος. 
Το να προσκολλάται σε μια καθωρισμένη στιγμή [...] σημαίνει να σταματήσεις τη δια­

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 21 (2010)



ΥΠΑΡΞΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΚΑΒΑΦΗΣ [ 109]

δικασία της διάρκειας, που είναι ουσιώδης για το pour-soi [: αυθεντική ύπαρξη], σημαί­
νει να διαμορφώνεσαι σύμφωνα μ’ ένα πηγμένο παρελθόν ή ένα πηγμένο μέλλον, τα 
οποία παύουν να είναι μέρη του pour-soi και πέφτουν στο en-soi [: αναυθεντική ύπαρξη, 
ο τρόπος ύπαρξης των πραγμάτων] .21

Ορμητήριο της στιγμής εμφανίζεται εδώ η ποίηση,22 ευρισκόμενη ως θεμελιώ­
δης αρχή του ποιήματος στην έναρξή του, με τη μορφή της «πάσας φαντασίας», 
η οποία εντωμεταξΰ ζητά την «πάσα δύναμη» σώματος, ψυχής και νου. Περίο­
πτη όμως είναι και η θέση του σώματος, που βρίσκεται στην επίσης στρατηγι­
κής σημασίας (ιδίως για ένα ποίημα που φέρει τον τίτλο «Τελείως...» και στα­
ματά όχι με τελεία αλλά με αποσιωπητικά) περιοχή του τέλους. Δεν πρόκειται 
λοιπόν μόνον για τρυφερή στάση έναντι του εύθραυστου και φοβισμένου σώμα­
τος αλλά για την υπερήφανη ποιητική εκτίμηση της καλλονής του — κάτι που 
μας ξαναφέρνει στην καβαφική περιοχή, και συγκεκριμένα στο ποίημα «Επή- 
γα», από τη θεματική διαδρομή, και όχι την ειδολογική, αυτή τη φορά. Έτσι, το 
« Δ άσε την πάσα δύναμη / του σώματος και της ψυχής, του νου, / να ετοιμαστεί η 
πάσα φαντασία» εμφανίζεται ομόλογο του «ζήσε την πάσα καλλονή του, / δείξε την 
αρετή του την ανθρώπινη, / τελείως...». Όπως στο «Της δύσης» έτσι και στο 
«Τελείως...», το χρονικό αίσθημα, ο ορίζοντας της αυθεντικής ύπαρξης, η «χρή­
ση» των εμπειριών, η σωματική βάση αλλά και η ποίηση συναρτώνται, μόνον 
που εδώ η συνάρτησή τους αισθητοποιείται όχι μέσα από την εικονιστική του 
λόγου αλλά από τη διερεύνηση της σημασιολογικής μνήμης των λέξεων «τε­
λείως», «τελείωνε», «τελειώνεται».

3. Γενικές επισημάνσεις για τους νπερκειμενικονς μηχανισμούς της 
καρελλικής ποίησης

Αν η καρελλική υπερκειμενικότητα μπορεί να προσεγγιστεί, περιγραφικά σε 
πρώτη φάση, βάσει ενός ρεπερτορίου λέξεων με υψηλή συχνότητα εμφάνι­
σης, λέξεων-θεμάτων υπαρξιστικών καταβολών, η ποιητική τους αισθητοποίη- 
ση πραγματώνεται μέσω μιας αφηγηματικής, μορφολογικής και υφολογικής 
επένδυσης, που καθορίζεται από στοιχεία προερχόμενα τόσο από τον ίδιο το 
λόγο του υπαρξισμού (όπως επιχειρήσαμε να δείξουμε στην Ενότητα 2) όσο 
και από την καβαφική ποίηση (βλ. Ενότητα 4) και τη χριστιανική γραμματεία. 
Οι δύο από αυτούς τους υπερκειμενικούς μηχανισμούς ήδη προέκυψαν στην 
Ενότητα 2.

Αναφερόμαστε, πρώτον, στην αξιοποίηση της παραγωγικής μνήμης της 
λέξης και των συντακτικών επιλογών που ευνοούν την αμφισημία της φράσης,23

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 21 (2010)



[110] ΚΑΤΕΡΙΝΑ ΚΑΡΑΤΑΣΟΥ

προς όφελος της αναζήτησης / κατασκευής συνοχής ανάμεσα στο σώμα, το 
αίσθημα και τη διάνοια, ως προς μείζονα θέματα του υπαρξισμού,24 και, δεύτε­
ρον, στην απήχηση λεξιλογικών στοιχείων, εκφραστικών σχημάτων, γραμμα­
τειακών / λογοτεχνικών ειδών, με καταβολές στην καβαφική αλλά και τη βιβλι­
κή και την εκκλησιαστική ποίηση,23 με δεδομένη όμως μιαν ανεξίθρησκη γλωσ­
σική συνείδηση, που περισσότερο έκτυπα εκδηλώνεται στην αξιοποίηση πολ­
λαπλών γλωσσικών ποικιλιών. Ένας τρίτος μηχανισμός που θα διερευνήσουμε 
στην Ενότητα 4 (σε συνδυασμό με τους προηγούμενους, βεβαίως) αφορά την 
οικειοποίηση και τροποποίηση μονάδων αφηγηματικού περιεχομένου (π.χ. 
χαρακτήρες, ρόλοι, επεισόδια), προερχόμενων από την καβαφική και την 
εκκλησιαστική ποίηση και ρητορική.

Η υπερκειμενική συνύπαρξη αυτών των στοιχείων δεν αφήνει ανέπαφο 
κανένα από τα υποκείμενα.26 Ο συνδυασμός τους μας οδηγεί στην κατεύθυνση 
του φαινομένου της μετάθεσης: του, σοβαρών προθέσεων, μετασχηματισμού 
του υποκειμένου από το υπερκείμενο, ενός φαινομένου του οποίου η δυναμική 
οφείλεται στις διαφοροποιημένες μορφικές και σημασιακές μετασχηματιστικές 
διαδικασίες που ενεργοποιεί.27 Σε αυτό εξάλλου το πλαίσιο συνεργούν με τον 
δεσπόζοντα μηχανισμό της υπερκειμενικότητας και οι υπόλοιποι τρόποι υπέρ­
βασης της κειμενικής εμμένειας, δηλαδή η παρακειμενικότητα, η αρχικειμενι- 
κότητα, η διακειμενικότητα και η μετακειμενικότητα.

Στην καρελλική ποίηση, οι διαδικασίες μετάθεσης ενεργοποιούνται σε πολ­
λά επίπεδα: Η ποιήτρια μετατοπίζει το λόγο του χριστιανισμού σε απροσδόκη­
τα μορφολογικά, υφολογικά και αφηγηματικά συμφραζόμενα, υποβάλλοντάς 
τον σε σημασιολογική αναθεώρηση. Εμφατικά οικειοποιείται στοιχεία υφολογι- 
κά, αφηγηματικά και ειδολογικά του καβαφικού λόγου, ανταποκρινόμενη συγ­
χρόνως ποιητικά σε συγκεκριμένους καβαφικούς ποιητικούς κύκλους, εμπλουτί­
ζοντας τη σημασιολογική απόδοσή τους και παρατείνοντας την ισχύ τους ως 
ενεργών αισθητικών δεδομένων. Και τα παραπάνω στο πλαίσιο της ευρύτερης 
αισθητοποίησης, δηλαδή ποιητικής μετατόπισης, της υπαρξιστικής φιλοσο­
φίας σε μιαν υπερκειμενική ποίηση της υπόστασης.

4. Η υπερκειμενική ποίηση της Καρέλλη και το καβαφικό νήμα τον 
δικτύου ενέργειάς της

Τόσο μέσα από το δοκιμιακό όσο και μέσα από το ποιητικό έργο της Καρέλλη 
γνωρίζουμε ότι αρκετοί ποιητές είχαν κερδίσει την εκτίμησή της, και σε κάποιο, 
ενδεχομένως και μεγάλο, βαθμό την ανάμνηση του έργου τους η ποιήτρια την

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 21 (2010)



ΥΠΑΡΞΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΚΑΒΑΦΗΣ [111 ]

αξιοποιεί δημιουργικά. Όμως, η σημασία του Καβάφη για τη μελέτη της καρελ- 
λικής υπερκειμενικότητας έχει ειδική βαρύτητα, όχι μόνον με την ποσοτική 
έννοια —αυτό δεν θα αρκούσε— αλλά και με την κριτική.

Η ίδια είχε προσδιορίσει την οφειλή της στην ποίηση του Καβάφη ως εξής: 
«Ο μόνος που κατά κάποιον τρόπο με βοήθησε —δεν θα πω μ’ επηρέασε— και τον 
αγαπώ πολύ είναι ο Καβάφης. Γιατί έχει την ακριβολογία και τη λιτότητα».28 
Έτσι όπως το θέτει εδώ η ποιήτρια, η σημασία του Καβάφη για την ίδια φαίνε­
ται να εντοπίζεται στον τομέα της γλωσσικής οικονομίας. Οι μελέτες της για την 
ποίησή του29 φανερώνουν, όμως, ότι το ενδιαφέρον της για το καβαφικό έργο 
υπερβαίνει κατά πολύ το ζήτημα της -στενά εννοούμενης— γλώσσας και συμπε­
ριλαμβάνει τη θεματική του διάσταση, τη συναφή με τον δικό της υπαρξιστικό 
και ποιητολογικό προβληματισμό. Λαμβανομένης υπόψη μάλιστα της αμοιβαίας 
τροφοδότησης του ποιητικού και του κριτικού της έργου —και με αυτό περνάμε 
ήδη στην παρακειμενική και τη μετακειμενική υφή της ποιητικής της παραγω­
γής- δεν αποτελεί έκπληξη το γεγονός ότι η καρελλική ποίηση συναντά την 
καβαφική και από άλλους δρόμους, πέραν εκείνου της γλωσσικής οικονομίας. 
Για να το θέσουμε όσο το δυνατόν πιο εμφατικά, η Καρέλλη διαβάζει την καβα­
φική ποίηση ως υποστασιακή ποίηση, μείζονος υπαρξιστικού ενδιαφέροντος.

Έτσι, παραδείγματος χάριν, διακρίνει στις «Θερμοπύλες» όχι μια αφήγηση 
πατριωτικής ηθικής, όπως πιστεύει ότι κάνει ο Bowra, που της δίνει την αφορμή 
για το σχόλιο, αλλά μια αφήγηση υπαρξιστικής ευθύνης και ατομικής δέσμευσης:

Πιστεύοντας ότι ο Καβάφης μας υποβάλλει την γνώση ενός τέτοιου χώρου [όπου «ο 
ανθρώπινος χρόνος χωρίζεται σε διαφορές, το πνεύμα πλανιέται σαν κολασμένη ψυχή, 
απίθανο φάντασμα»] [...] νομίζω ότι οι «Θερμοπύλες» διαμέσου μιας τέτοιας γνώσης 
αποχτούν νόημα βαθύ και το ηθικό μάθημα δίνεται με τρόπο διαφορετικό, είναι δε 
τέτοιο που μεταδίνει το πυκνό ρίγος της γνώσης των ανθρωπίνων. Δοκιμασία, εμπειρία 
ατομική, γνώση της αμφιβολίας για τη σημασία της πνευματικής δικαίωσης κι όμως 
μυστηριώδους ανθρώπινης επιμονής.30

Αν λοιπόν στην παρούσα εργασία, που αποβλέπει στον υπερκειμενικό χαρα­
κτήρα της ποίησής της —κι αυτός τείνει στην πορεία να αναδειχθεί στην άλλη 
όψη της υποστασιακής υφής του καρελλικού έργου-, μεταβαίνουμε από τον 
υπαρξισμό στο έργο ενός -κορυφαίου- ποιητή, ξεχωρίζοντάς τον ως έναν από 
τους τρεις καταστατικούς υπο-κειμενικούς παράγοντες του έργου της (υπαρξι­
σμός, Καβάφης, χριστιανική γραμματεία), αυτό συμβαίνει όχι λόγω της, στενά 
θεωρημένης, τεχνικής σημασίας του στη γραφή της αλλά λόγω της βαθύτατης 
καλλιτεχνικής συγγένειας που πίστεψε ότι τους συνέδεε, ως ποιητών υπόστα­
σης. Γιατί η Καρέλλη κατανοεί το καβαφικό έργο ως ποιητική μελέτη της

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 21 (2010)



[ 112] ΚΑΤΕΡΙΝΑ ΚΑΡΑΤΑΣΟΥ

ανθρωπολογικής περιοχής για την οποία μεριμνά και ο δικός της λόγος: την 
«αγωνιώδη και απηνή της ελευθερίας σημασία» στο «χώρο γνώσης του θανά­
του», όπου «κάθε όριο και ξεχώρισμα των ορισμένων του βίου καταργούνται».31 
Και βεβαίως δεν είναι τυχαίο ότι συμπεριλαμβάνει το έργο του Καβάφη στην 
ίδια προοπτική με εκείνο του Κάφκα, χαρακτηριστική λογοτεχνική αναφορά 
υπαρξιστικού ενδιαφέροντος, και του Έλιοτ- ούτε ότι στη συγκεκριμένη ανά­
γνωσή της αξιοποιεί ως ερμηνευτικά πλαίσια Chestov, Unamuno και Pascal.32

Ας περάσουμε όμως στα ειδικότερα ζητούμενα της παρούσας ενότητας: τον 
προσδιορισμό αξόνων μελέτης του καβαφικού υποκειμένου και την αξιοποίηση 
της σχετικής προβληματικής στο πλαίσιο ενδεικτικής ερμηνευτικής προσέγγισης 
ενός κρίσιμου, όπως ελπίζουμε να φανεί από την ανάλυση, ποιητικού της κειμένου.

Έγινε εισαγωγικά λόγος για τους κόμβους διασταύρωσης καρελλικού - 
καβαφικού λόγου, στη γενικότητά τους: τον αφηγηματικό, το μορφολογικό / 
ειδολογικό και τον υφολογικό. Ο μηχανισμός αξιοποίησης του καβαφικού υπο­
κειμένου από την Καρέλλη ανταποκρίνεται σε μια διαδικασία απροκάλυπτης 
οικειοποίησης παραθεμάτων, αρχικειμενικά εννοούμενων ποιητικών μορφών, 
«γεμάτων» σημασιολογικά σχημάτων λόγου και αφηγηματικού υλικού. Αυτή η 
διαδικασία δεν είναι αυτοτελής, αλλά εξυπηρετεί μια στρατηγικά παρατεινόμε- 
νη παρέμβασή της στο καβαφικό ποιητικό σώμα. Το μετατιθέμενο υλικό εκδη­
λώνει την ανταπόκρισή της σε συγκεκριμένους καβαφικούς κύκλους (όχι ανα­
γκαστικά τους γραμματολογικά αναγνωρισμένους αλλά εκείνους που η ίδια δια­
βλέπει, όπως της συγκέντρωσης / εξάντλησης εμπειριών), μέσω των δικών της 
διαδοχικών ποιητικών θεωρήσεων, μη οριστικών και ολιστικών ως προς τις 
προθέσεις τους αλλά μερικευμένων πάντα, εμπλουτίζοντας τη σημασιολογική 
απόδοση των ποιητικών κύκλων. Προεκτείνει έτσι, τρόπον τινά, μια καλλιτε­
χνική τοποθέτηση που ενυπάρχει στην καβαφική ποιητική. Εξειδικεύοντας τις 
αρχικές αυτές επισημάνσεις, μπορούμε να διακρίνουμε την επενέργεια του φαι­
νομένου της μετάθεσης του καβαφικού υπερκειμένου σε πλήθος κειμενικών 
στοιχείων. Εδώ θα σταθούμε σε ορισμένα μόνον από αυτά: τα παραθέματα, τα 
σχήματα λόγου, τη μορφολογία και την αφήγηση.

4α. Παραθέματα, σχήματα λόγον, μορφολογία

Τη μετάθεση την εντοπίζουμε πρώτα πρώτα στα καβαφικά παραθέματα, αυτού­
σια ή παραλλαγμένα. Αξίζει να σταθούμε σε μερικές πολύ ενδιαφέρουσες σκέ­
ψεις της Καρέλλη για τη σημασία του παραθέματος ως «δοσμένης θέσης», που 
εμφανίζονται να ισχύουν για την ποίηση εν γένεΓ ασφαλώς και τη δική της:

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 21 (2010)



ΥΠΑΡΞΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΚΑΒΑΦΗΣ [ 113]

Όταν βλέπει κανείς τέτοια σημάδια σ’ εκφράσεις ανθρώπινες [σημάδια έτερου λόγου] 
είναι γιατί τα βάζει, τα τοποθετεί εκεί ένα πάθος, που αιτίαν έχει την ατομική δοκιμα­
σία —για την οποία ο τεχνίτης αισθάνεται επιταχτικήν ανάγκη να μιλήσει οπωσδήπο­
τε— πάνω στη δοσμένη θέση [...]. Γι’ αυτό παίρνουν και τέτοια ένταση οι στίχοι «αντι­
γραφές από ιστορικά κείμενα», του Καβάφη. Παντού υπάρχουν — σημείο πάθους, 
συμπάθειας, που ξύπνησε η δοσμένη απ’ άλλους στιγμή, που μεταθέτει αμέσως σ’ 
άλλον χώρο τον κοινό λόγο και του δίνει εκείνη την ειδική, τη μοναδική ατμόσφαιρα, 
εκείνη ακριβώς, που προκαλεί ρίγος δεινό για το ίδιο πάντα της ανθρώπινης δοκιμα­
σίας, αντίληψη οδυνηρή για τ’ ανθρώπινα, εκείνο που δίνει την επιβολή του ανεξήγη­
του, της μυστικής γοητείας, κι είναι δοκιμασία ψυχής και σώματος πάνω στην ιδέα ή το 
κοινό γεγονός. (Καρέλλη 1950 / 1994, σ. 30)

Το απόσπασμα από άποψη καλλιτεχνικής αντίληψης είναι ιδιαίτερα πυκνό. 
Αρκούμαστε να υπενθυμίσουμε την υπαρξιστική σημασία που έχουν οι όροι 
«στιγμή» και «μετάθεση σ’ άλλον» χώρο (υπέρβαση). Η Καρέλλη αντιλαμβάνεται 
ως υπερβατικές στιγμές τέτοιους διακειμενικούς στίχους, που συνιστούν κόμ­
βους σύγκλισης του αιώνιου με τον ατομικό χρόνο: Τέτοια παραθέματα, «σημεία 
πάθους και συμπάθειας», είναι λοιπόν σύμβολα στιγμών. Και, όπως φαίνεται να 
πιστεύει η ποιήτρια, τα παραθέματα ως σύμβολα στιγμών συνιστούν ίδιον του 
-ούτε γενικού ούτε μοναδικού, αλλά- συγκεκριμένου λόγου της ποίησης.

Ας περάσουμε όμως στην παραθεματική πρακτική της Καρέλλη έναντι του 
καβαφικού υποκειμένου. Το καβαφικό τεμάχιο λόγου κατά κανόνα ενσωματώ­
νεται στο λεγόμενο κυρίως κείμενο.33 Αυτό ισχύει π.χ. για το τροποποιημένο 
παράθεμα από το ποίημα «Ένας γέρος» (1897) στο παρακάτω άτιτλο ποίημα 
της Καρέλλη, από τη συλλογή Ημερολόγιο:

Τώρα, / είναι παραδομένος στη γεροντική μελαγχολία: [...] μα πιο πολύ, καθώς τα λέει 
ο ποιητής, / γιατί «τον εξεγέλασε η ζωή του» / και δεν την είχεν ευφρανθεί [...].

(1955-1973, Β', σ. 264)

Το παράθεμα όμως δεν το βρίσκουμε πάντα σε εισαγωγικά ούτε με τον ρητό 
τρόπο του προηγούμενου ποιήματος. Έτσι π.χ. η φράση «Κάθομαι και ρεμβά­
ζω» από το ποίημα «Εκόμισα εις την Τέχνη» (1921), τροποποιημένη σε «Κάθο­
μαι και κοιτάζω», οριοθετεί, ως πρώτος και τελευταίος στίχος, το ποίημα «Ο 
δρόμος», από τη συλλογή Ημερολόγιο·.

Κάθομαι και κοιτάζω: // ο δρόμος είναι ταχύς / με τα πολλά βιαστικά πόδια, / που περ­
νούν απάνω του. / Περνά, ξαναπερνά με τους ανθρώπους / απάνω του κι άξαφνα, / όταν 
μένει άδειος εντελώς, / με πιάνει ένας βαθύς καϋμός, / για την παρουσία του ανθρώπου. // 
Στο παραθύρι κάθομαι και κοιτάζω. (1955-1973, Β', σσ. 246-247)

Προσέχουμε επίσης την οικειοποίηση της καβαφικής εικόνας των παραθύρων,

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 21 (2010)



[ 114] ΚΑΤΕΡΙΝΑ ΚΑΡΑΤΑΣΟΥ

ανοιγμένων όμως εδώ και προσανατολισμένων στο σκηνικό του δρόμου (με 
ρόλο τίτλου στο καρελλικό ποίημα), σκηνικό που απηχεί την αφηγηματική λύση 
ενός άλλου καβαφικού ποιήματος, του «Εν εσπέρα» (1917):

Και βγήκα στο μπαλκόνι μελαγχολικά - / βγήκα ν’ αλλάξω σκέψεις βλέποντας τουλάχι­
στον / ολίγη αγαπημένη πολιτεία, / ολίγη κίνηση του δρόμου και των μαγαζιών.

Έπεται στο καρελλικό ποίημα η εσωτερική θεώρηση, ο εμφατικός καϋμός του 
ποιητικού υποκειμένου, γεννημένος από το δρόμο, σύμβολο του ριγμένου μέσα 
στο χρόνο ανθρώπου. Ερμηνεύει λοιπόν η Καρέλλη ως πυρήνα της μετριοπαθέ­
στερα αποδιδόμενης στο «Εν εσπέρα» οδύνης για το χρόνο (η μελαγχολία του 
ποιητικού υποκειμένου) τον 9ο και όχι τον 8ο στίχο του: «Μια απήχησις των 
ημερών της ηδονής / μια απήχησις των ημερών κοντά μου ήλθε».

Άλλοτε πάλι μια λέξη ή φράση, άμεσα συναρτημένη με τη θεματική ενός 
καβαφικού ποιήματος, γίνεται τίτλος ποιήματος της Καρέλλη. Αυτό ισχύει, επί 
παραδείγματι, στην περίπτωση του καρελλικού ποιήματος ποιητικής «Τε­
λείως...» (1957, Α', σ. 77), του οποίου ο τίτλος συνεργάζεται με το στίχο «Δεν 
εδεσμεύθηκα. Τελείως αφέθηκα κ’ επήγα» του καβαφικού «Επήγα» (1913). Όχι 
μόνον ο τίτλος αλλά και η αποδιδόμενη τοποθέτηση ποιητικής, εξαίσια πάντως 
συμπυκνωμένη στη λέξη «τελείως», παραπέμπει στο ποίημα «Επήγα» - και σε 
ορισμένα άλλα καβαφικά, ιδιαίτερα στη «Νόηση» (1918).

Τη μετάθεση του καβαφικού υποκειμένου την εντοπίζουμε ακόμα σε «γεμά­
τα», από θεματική άποψη, σχήματα λόγου. Με ιδιαίτερη επιμονή, για παράδειγ­
μα, η Καρέλλη επανέρχεται στην απεικόνιση, μέσω παρομοίωσης, της ανεκπλή­
ρωτης επιθυμίας (υπενθυμίζεται η σημασία της πλήρωσης ως μείζονος παράγο­
ντα αυθεντικότητας στα καρελλικό συμφραζόμενα), όπως την επεξεργάστηκε ο 
Καβάφης στις «Επιθυμίες» (1904). Ιδού ορισμένα σχετικά παραδείγματα:

Αντιθέσεις
[...] Τι θα κάνουμε τα όνειρα, / τις επιθυμίες, που δεν ξεπληρώθηκαν / μας αφήνουν 
αδιάφορους, όπως οι αδύνατοι / δε μας προφταίνουν και κλαιν πίσω μας / λόγια και θρή­
νους [...]. (1948, Α', σ. 55)

Οι ουλές
Σαν πεινασμένα στόματα που δεν εχόρτασαν, / ανοίγουν οι επιθυμίες πληγές απάνω 
μας, / που μένουν ανοιχτές και δεν περνούν, / πληγές που μας πονούν. [...]

(1951, Α', σ. 222)

Πόθοι
Πόθοι νεανικοί, / σαν πολύ ωραίοι, νεανικοί εραστές, / με άψογη την αγνότητα της 
ορμής, / μ’ απαράμιλλη περηφάνεια κι ευγένεια. // Έσβησαν. [...]. (1952, Α', σ. 277)

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 21 (2010)



ΥΠΑΡΞΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΚΑΒΑΦΗΣ [ 115]

Σκιές
[...] Σαν έφηβοι τα όνειρά μου, / - είναι κάποτε - / που δεν άγγιξαν τον έρωτα / ούτε με 
το βλέμμα. / ['...] Έτσι περνούν τα όνειρά μου, / δίχως θόρυβο και φωνασκίες, / με 
βήματα μετρημένα, λιγοστά / κι ύστερα χάνονται, / σα να έχουν πεθάνει πρόωρα.

(1952, Α', σ. 282)

Και στο επίπεδο της μορφολογίας διακρίνεται η μετάθεση του καβαφικού υπο­
κειμένου. Αναφερόμαστε εδώ σε ποιητικά είδη που αποκαλύπτουν μια σχετικο- 
ποιημένη γλωσσική συνείδηση, επεξεργασμένα στο πεδίο της ελληνικής ποίη­
σης με χαρακτηριστικό τρόπο από τον Καβάφη. Ξεχωρίζει στο πλαίσιο αυτό η 
πολυφωνική σύσταση του λόγου σε τριτοπρόσωπα συμφραζόμενα, όπως τη 
βλέπουμε, για παράδειγμα, στο «Καβαφικό» (1951, Α', σ. 221), και ο προοπτι­
κός μονόλογος. Το ποίημα «Ασμοδαίος» (1940, Α', σ. 31) αποτελεί καλό σχετι­
κό παράδειγμα της δεύτερης ποιητικής μορφής, του προοπτικού μονολόγου.

Η αφηγηματική αφετηρία του καρελλικού ποιήματος βρίσκεται στο βιβλίο 
του Τωβίτ, από τα Δευτεροκανονικά. Πρόκειται για την ιστορία του δαίμονα της 
λαγνείας Ασμοδαίου, που κατέχει τη Σάρα. Επτά σύζυγοι της δίνονται, αλλά 
όλοι δολοφονούνται την πρώτη νύχτα του γάμου τους με τη Σάρα. Ο Ασμοδαίος 
εκδιώκεται από τον τελευταίο σύζυγο Τωβία, με αγγελική καθοδήγηση. Το ποίη­
μα της Καρέλλη παριστά την ιστορία από την προοπτική της Σάρας:

Έτσι μιλούσε η Σάρρα η κόρη του Ραγουήλ. // Είσαι δύναμη αδυναμία μου του σώμα­
τος, / υποχώρηση με κατέχεις ολόκληρη / και γίνεσαι αξία της ορμής. / Στρόφιγγα ελεύ­
θερη της αρνητικής παροχής, / στροβιλίζομαι στη μέθη από πάθος σπουδαίο. / Ποια 
είναι η καταστροφή, πού είναι; / Πιο πλατειά η ζωή κατοικεί μέσα μου / από κάθε θάνα­
το ύστερα. / Ω τα εξαίσια οράματα που οδηγώ, / γιατί θέλετε να με χωρίσετε απ’ τον 
Ασμοδαίο; / Δε θα υπάρξω δίχως του. Μοναχή / απ’ τους ανθρώπους ξεχωρίζω, / πώς θα 
μπω στην ανθρώπινη αγωγή / με την υπέρμετρη δύναμή του εντός μου. / Ωραιότητα 
κανένα δεν κατέχεις / όπως εμέ. Αμέτρητη δαίμον, / ηδονή της φωτιάς τεχνητού ήλιου. // 
Μεγάλη η ζωή κι οι νόμοι προσπάθειες / σε ύψος ανθρώπων κομμένοι. // Να φύγει ο 
Τωβίας με το θλιβερό πρόσωπο.

Το βιβλικό αφηγηματικό υλικό μετατοπίζεται μορφολογικά μέσω ενός μονολό­
γου καβαφικού τύπου (αφήγηση της ιστορίας από την προοπτική ενός από τους 
περιθωριακούς, αποσιωπημένους ή σιωπηλούς χαρακτήρες της) και αναθεωρεί­
ται σημασιολογικά συμβαλλόμενο με την υπαρξιστική θεματική της αυθεντικής 
ύπαρξης και της επιθυμίας. Επισημαίνουμε ενδεικτικά τις «ζωντανές» μεταφο­
ρές στους στίχους: «Στρόφιγγα ελεύθερη της αρνητικής παροχής / στροβιλίζο­
μαι στη μέθη από πάθος σπουδαίο», που μεταθέτουν ποιητικά τις έννοιες της 
αρνητικότητας και της έλλειψης ως βασικών τρόπων της ύπαρξης.34 Η θεματι­

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 21 (2010)



[116] ΚΑΤΕΡΙΝΑ ΚΑΡΑΤΑΣΟΥ

κή, λοιπόν, του κειμένου αποδίδεται όχι με τον τρόπο της φιλοσοφίας αλλά στο 
μεταίχμιο μοναδικού και γενικού, όπου ευδοκιμεί το συγκεκριμένο.

4β. Το πέρασμα της ομορφιάς

Ως χαρακτηριστικό παράδειγμα μετάθεσης διεξαγόμενης σε αφηγηματικό επί­
πεδο, και όχι μόνον, θα αναλυθεί το ποίημα «Η σούστα» (1955-1973, Β', σσ. 
252-253), από τη συλλογή Ημερολόγιο, και το καβαφικό υποκείμενό του, «Ο 
καθρέπτης στην είσοδο» (1930). Παραθέτουμε τα δύο ποιήματα:

Ο καθρέπτης στην είσοδο
Το πλούσιο σπίτι είχε στην είσοδο / έναν καθρέπτη μέγιστο, πολύ παλαιό- / τουλάχι­
στον προ ογδόντα ετών αγορασμένο. // Ένα εμορφότατο παιδί, υπάλληλος σε ράπτη / 
(τες Κυριακές, ερασιτέχνης αθλητής), / στέκονταν μ’ ένα δέμα. Το παρέδοσε / σε 
κάποιον του σπιτιού, κι αυτός το πήγε μέσα / να φέρει την απόδειξι. Ο υπάλληλος του 
ράπτη / έμεινε μόνος και περίμενε. / Πλησίασε στον καθρέπτη και κυττάζονταν / κ’ 
έσιαζε την κραβάτα του. Μετά πέντε λεπτά / του φέραν την απόδειξι. Την πήρε κ’ έφυ­
γε. // Μα ο παλαιός καθρέπτης που είχε δει και δει, / κατά την ύπαρξίν του την πολυε­
τή, / χιλιάδες πράγματα και πρόσωπα- / μα ο παλαιός καθρέπτης τώρα χαίρονταν, / κ’ 
επαίρονταν που είχε δεχθεί επάνω του / την άρτιαν εμορφιά για μερικά λεπτά.

Η σούστα
Χάρηκε κι άνθισε η σκούρα άσφαλτος, / καθώς σταμάτησε η σούστα η παρδαλή / απά­
νω της, μπρος στο περίπτερο. // Μ’ αγάπη ήταν βαμμένη και φροντίδα / κόκκινη ζωηρή 
και γαλανή, / σαν τον καθάριον ουρανό. / Κόκκινη και γαλάζια η σούστα η μικρή / και τ’ 
άλογο μικρόσωμο, καμαρωτό. // Οι δυο που μέσα της καθόνταν / ο ένας είχε μπλε 
φανέλλα, ανοιχτή, / ο άλλος πράσινη, / και πίναν διψασμένοι την πορτοκαλάδα / που 
έφερε ο περίπτερός / με το καρό πουκάμισο. // Πόσα τα χρώματα, / πάνω στη γκρίζα 
άσφαλτο / και πώς να μη χαρεί αυτή / να μην ανθίσει έξαφνα. // Ύστερα, καθώς ξεκίνη­
σε όμορφη, / λυγερή, η σούστα η χωριάτικη, / εύθυμη, κουνιστή, νεανική / πάνω στην 
ιδρωμένη άσφαλτο, / φάνηκαν και τα δυο μεγάλα, / σκουροπράσινα καρπούζια / που 
είχαν απομείνει μοναχά, από την πούληση.

Η διαδικασία της μετάθεσης διακρίνεται τόσο στο αφηγηματικό περιεχόμενο 
(η αφήγηση ως ιστορία) όσο και στον αφηγηματικό λόγο (η αφήγηση ως κείμε­
νο, όχι ασφαλώς στο υφολογικό επίπεδο). Από τις δύο αυτές αφηγηματικές 
όψεις εδώ θα μας απασχολήσουν συστατικά τους, όπως οι πράξεις και τα γεγο­
νότα, και πιο συγκεκριμένα η διευθέτησή τους στο κείμενο, τα δρώντα πρόσω­
πα και οι ρόλοι που αυτά ενεργοποιούν (οι λειτουργίες και ιδιότητές τους / τι 
είναι και τι κάνουν τα πρόσωπα), η χρονοτοπική τοποθέτηση της δράσης τους 
και η συμβολή της περιγραφής στον αφηγηματικό λόγο.

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 21 (20 I 0)



ΥΠΑΡΞΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΚΑΒΑΦΗΣ [117]

Στον αφηγηματικό σκελετό, τη δόμηση δηλαδή του αφηγηματικού περιεχο­
μένου, διαπιστώνονται ισχυρές συγκλίσεις ανάμεσα σε υποκείμενο και υπερκεί­
μενο. Η δράση στο καβαφικό ποίημα ξεκινά με την έλευση ενός φορέα ομορ­
φιάς, του νέου, συνεχίζει με μια εμπορική συναλλαγή, επιμένει στη σύντομη 
στάση του φορέα της ομορφιάς στο χώρο και τελειώνει με τη χαρά και την 
έπαρση του επωφελημένου, από την ομορφιά που δέχτηκε επάνω του, καθρέ­
φτη. Η δράση στο καρελλικό ποίημα ξεκινά από το σημείο όπου έχει σταματή­
σει η καβαφική, ακολουθώντας πορεία αντιστροφής: από τη χαρά και το άνθι­
σμα της επωφελημένης, εξαιτίας της ομορφιάς που σταμάτησε επάνω της, 
ασφάλτου στη σύντομη στάση στο χώρο του φορέα της ομορφιάς, δηλαδή της 
σούστας, και τέλος στην εμπορική συναλλαγή.35

Και τα δύο ποιήματα αναπτύσσουν ιστορίες ανάτασης, κατά τις οποίες μια 
επιφάνεια, ο (κατακόρυφος, ανακλαστικός) καθρέφτης και η (οριζόντια, μη 
ανακλαστική, αλλά τις καλοκαιρινές μέρες πλούσια σε αντικατοπτρισμούς) 
άσφαλτος, υποδέχεται με απόλαυση την ομορφιά που «περνά» πάνω της (κατά 
τον Καβάφη «που είχε δεχθεί επάνω του / την άρτιαν εμορφιά» και κατά την 
Καρέλλη «καθώς σταμάτησε η σούστα η παρδαλή / απάνω της»). Η Καρέλλη 
οικειοποιείται, λοιπόν, μια ιστορία που έχει ως πυρήνα της το πέρασμα της 
ομορφιάς και τέλος την ανάδειξη της υπέρτατης δύναμής της:36 πώς λαμπρύνει 
ό,τι ακουμπήσει.

Περνώντας στον χρονοτοπικό εντοπισμό των ιστοριών παρατηρούμε τα 
εξής: Το πέρασμα της ομορφιάς και στα δύο ποιήματα συμβαίνει σε χώρους 
σημαντικούς υποδηλωτικά, σε μιαν είσοδο σπιτιού και σε ένα δρόμο, που δια­
φοροποιούνται λειτουργικά βάσει του κατά πόσον στο πλαίσιό τους ελέγχεται ή 
όχι η διακίνηση των προσώπων. Στην είσοδο ενός σπιτιού περνούν συγκεκριμέ­
να πρόσωπα που όχι μόνο έχουν εκεί κάποια δουλειά, αλλά έχουν και την έγκρι­
ση των ιδιοκτητών να έχουν εκεί αυτή τη δουλειά- στο δρόμο περνάει, καθυστε­
ρεί, αλλά πάντως δεν μένει, ο καθένας. Ο ένας είναι χώρος αυστηρά ιδιωτικός 
και ο άλλος δημόσιος. Από τη σκοπιά της αφηγηματικής οικονομίας, με τις 
συγκεκριμένες επιλογές χώρου, ο μεν Καβάφης περιορίζει στο ελάχιστο τον 
αριθμό των προσώπων που παίρνουν μέρος στη σκηνή, η δε Καρέλλη πολλα­
πλασιάζει τον αριθμό των μετεχόντων.

Και στα δύο ποιήματα το πέρασμα της ομορφιάς λαμβάνει χώρα με πλαίσιο 
μιαν εμπορική συναλλαγή. Η λειτουργική διαφορά των χώρων έχει, ωστόσο, 
συνέπειες και στο είδος της εμπορικής συναλλαγής που ευνοούν και στη σαφή 
ταξική διαφοροποίηση αυτών που τη διενεργούν. Κανένας ράφτης που εξυπη­
ρετεί την εύπορη τάξη δεν ζητά από τον υπάλληλό του να παραδώσει ρούχα

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 21 (2010)



[ 118] ΚΑΤΕΡΙΝΑ ΚΑΡΑΤΑΣΟΥ

στο δρόμο και καμιά λαϊκή αγορά, καμιά «πούληση» καρπουζιών με χωριάτικες 
σούστες, δεν γίνεται μέσα σε σπίτι. Και τα εμπορεύματα συνεργούν στην υπο- 
δηλωτική και λειτουργική διαφοροποίηση αφενός των χώρων και αφετέρου των 
ιστοριών του περάσματος της ομορφιάς. Σε αντίθεση με τα καρπούζια και τις 
πορτοκαλάδες, ένα ρούχο, ξεχωριστό, ραμμένο για έναν ξεχωριστό πελάτη, δεν 
ικανοποιεί μόνον μια ανάγκη (της προστασίας από το κρύο), ικανοποιεί ακόμα 
μιαν επιθυμία. Και βέβαια ως αντικείμενο επιθυμητό το ρούχο έχει διάρκεια, 
ενώ τα καρπούζια και οι πορτοκαλάδες ξοδεύονται μόλις ικανοποιήσουν την πεί­
να και τη δίψα μας. Στην είσοδο του πλούσιου σπιτιού τα πράγματα είναι προ- 
στατευμένα και διαρκούν. Οι επαφές, εμπορικές ή προσωπικές, έχουν εκεί 
ιδιωτικό-αποκλειστικό χαρακτήρα. Υπάρχει χρόνος και διάθεση να εκτιμηθεί το 
ωραίο και το ξεχωριστό, να συνδεθεί με τη δυνατότητα του χρόνου, να αποκτή­
σει και εκείνο διάρκεια.

Στο δρόμο, κυρίαρχο εξάλλου στη συλλογή Ημερολόγιο,31 στον σύγχρονο, 
ασφαλτοστρωμένο δρόμο εντοπίζει το πέρασμα της ομορφιάς η Καρέλλη, υπο- 
καθιστώντας όχι ένα χώρο υποδηλωτικό με έναν ουδέτερο αλλά ένα χώρο ιδιω­
τικό με ένα χώρο δημόσιο, ώστε το πέρασμα, η δράση και η απόλαυση της 
ομορφιάς να θεωρηθεί ποιητικά ως πάνδημο και όχι μονήρες δρώμενο.

Στο σημείο αυτό μπορούμε να περάσουμε στα δρώντα πρόσωπα των δύο 
ποιημάτων. Στο ποίημα του Καβάφη ως φορέας ομορφιάς εμφανίζεται ο νεα­
ρός υπάλληλος. Στο ποίημα της Καρέλλη ο φορέας, η σούστα, μεταδίδει την 
ομορφιά σε ό,τι την περιβάλλει — στην άσφαλτο που «ανθίζει» και στο συνολικό 
σκηνικό που μετατρέπεται σε χρωματικό πανηγύρι. Η ομορφιά όμως στην 
οποία αποβλέπουν τα δύο κείμενα διαφέρει. Το παιδί του καβαφικού ποιήμα­
τος ενσαρκώνει την «άρτιαν εμορφιά». Η ομορφιά της σούστας δεν σχετίζεται με 
το σχήμα ή τη μορφή αλλά με το χρώμα. Και σίγουρα το κυρίαρχο στοιχείο της 
«παρδαλής» ομορφιάς της σούστας και του ανθίσματος του σκηνικού δεν είναι η 
αρτιότητα αλλά, όπως υποβάλλει το καρελλικό κείμενο, η δροσιά και η νεανικό- 
τητα. Η ομορφιά συνάπτεται και στα δύο ποιήματα με τη νεαρή ηλικία («η σού­
στα η χωριάτικη, / εύθυμη, κουνιστή, νεανική», «Ένα εμορφότατο παιδί, υπάλ­
ληλος σε ράπτη»), μόνον όμως στο καρελλικό με τη νεανικότητα. Στο ποίημα 
του Καβάφη αυτό που υπογραμμίζεται είναι η ηλικιακή διαφορά ανάμεσα στην 
επιφάνεια-πλαίσιο και το φορέα της ομορφιάς. Σε εκείνο της Καρέλλη μια 
τέτοια διαφορά παραμένει σε δεύτερο πλάνο (μόνον υποβάλλεται από το γκρί­
ζο χρώμα της ασφάλτου και τη ρητή νεανικότητα του φορέα της ομορφιάς, της 
σούστας), καθώς το μείζον εδώ είναι η (νεανική) δροσιά της σούστας και η 
κόπωση της ασφάλτου.

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 21 (2010)



ΥΠΑΡΞΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΚΑΒΑΦΗΣ [ 119]

Ο καθρέφτης, πρωταγωνιστική μορφή στο καβαφικό ποίημα,38 είναι επι­
βλητικός, διαθέτει χρόνια, είναι έμπειρος εκτιμητής της ομορφιάς, ενώ η 
άσφαλτος είναι κουρασμένη («ιδρωμένη», στ. 22) και δεν έχει λάβει καμιά χάρη, 
πέρα από αυτή που συνίσταται στο πέρασμα της ομορφιάς. Οπωσδήποτε η 
άσφαλτος, νεότερο, από τη χρονική σκοπιά του καρελλικοΰ ποιήματος, γνώρι­
σμα της αστικής ζωής, δεν μπορεί να συναγωνιστεί σε φρόνημα παλαιότητας 
τον ογδοντάχρονο «τουλάχιστον» καθρέφτη, τον πολύπειρο αισθητή — ακόμα 
και αν είναι συνομήλικοι. Κοινή πάντως είναι η «θέση» καθρέφτη και ασφάλτου 
ως προς τους φορείς της ομορφιάς· υπο-δέχονται την ομορφιά- τη δέχεται 
«επάνω» του ο καθρέφτης, σταμάτησε «απάνω» στην άσφαλτο. Και κυρίως κοι­
νό είναι το συναίσθημα από το οποίο εμφορούνται - η χαρά:

[...] μα ο παλαιός καθρέπτης τώρα χαίρονταν, / κ’ επαίρονταν που είχε δεχθεί επάνω 
του / την άρτιαν εμορφιά [...].

[...] Χάρηκε κι άνθισε η σκούρα άσφαλτος, / καθώς σταμάτησε η σούστα η παρδαλή / 
απάνω της [...].

Ο καρελλικός λόγος έχει ενσωματώσει, με τη μορφή του τροποποιημένου παρα­
θέματος, ένα κρίσιμο ερμηνευτικά απόσπασμα από το καβαφικό υποκείμενο. 
Μέσα στην ομοιότητα, ωστόσο, προβάλλει η ουσιώδης διαφορά: Τη θέση της 
έπαρσης η Καρέλλη τη δίνει στο άνθισμα. Προσέχουμε πάντως ότι η έπαρση 
απομένει, ίχνος, στο καρελλικό ποίημα σε ορισμένες λεξιλογικές επιλογές, 
προερχόμενες από κοινό σημασιολογικό παράδειγμα: το «καμαρωτό» άλογο και 
η «κουνιστή» σούστα. Κυρίως διακρίνεται στην ίδια τη λεκτική επιλογή υποκα­
τάστασής της: στο άνθισμα. Αρκεί κανείς να συνυπολογίσει στο δίκτυο των κει­
μένων που εδώ συνεργάζονται για την παραγωγή της ποιητικής σημασίας και 
ένα άλλο καρελλικό ποίημα από το Ημερολόγιο, όπου προβάλλει ο ελλείπων 
κρίκος ανάμεσα στο άνθισμα και την έπαρση, δηλαδή η υπερηφάνεια και η 
ύψωση, με αναφορά την ανώδυνη, και ζηλευτή από το λυρικό εγώ, υπερηφάνεια 
του φυτικού κόσμου, που είναι ακέραιος, αδιαίρετος σε σώμα και πνεύμα.

Άνθη, / ωραία, σε πληρότητα, / όπου η αιθέρια ομορφιά μετριάζει / την ορμή της περη- 
φάνειας. // Είναι περήφανα στην ύπαρξή τους / τα φυτά, υψώνονται ακέρια και ορθά, / 
καθάρια και πυκνά. // Γι’ αυτό, όταν σε τυραννεί / η βιαιότητα του πάθους σου, / όταν 
αισθάνεσαι τις αμαρτίες / απάνω σου θολές, / κοίταξε πώς ανθίζουν τα λουλούδια.

(1955-1973, Β', ο. 221)

Η ανώδυνη, αξιοζήλευτη υπερηφάνεια χαρακτηρίζει και τη «μικρή» «κουνιστή» 
σούστα και το «μικρόσωμο» «καμαρωτό» άλογο, συναρτάται δε με τη νεανικό-

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 21 ( 2 0 I 0 >



[ 120] ΚΑΤΕΡΙΝΑ ΚΑΡΑΤΑΣΟΥ

τηχα του ήθους τους - και αυτό σε καρελλικά συμφραζόμενα έχει ιδιαίτερη 
σημασία. Η σούστα, για να οικειοποιηθοΰμε τα λόγια της ποιήτριας, φαίνεται 
να βγαίνει από «παράδεισο αγνότητας, άγνοιας, ιδιαίτερης φυσικής ησυχίας».3 
Στην καρελλική ποίηση, η υπερηφάνεια ως υπαρκτική στάση (σώμα, αίσθημα, 
διάνοια) αποδίδεται με θετική διάθεση μόνον εφόσον είναι συναρτημένη με τη 
νεότητα ή την εφηβεία:

Του καλοκαιριού III
Αψογα και προπάντων ζωντανά, / ωραία σώματα νεανικά, / τούτη ζητώ τη βεβαιότητα. 
Μη μου θυμίσεις την αρετή, / έχει γεράσει, φόρεσε γυαλιά / με σκελετό χρυσό, φυλάγει / 
από το φως τ’ άχροα μάτια της. / Έχει αραιά μαλλιά, κοκκινωπά, / ασπριδερή επιδερμί­
δα, όλο φακίδες / κιτρινωπές. / Πες, αν μπορεί / να καταλάβει μια τέτοια γυναίκα / την 
υπερηφάνεια που χαρίζει ο ήλιος / στο λαμπρό σώμα, εφηβικό, / εκείνου του εφήβου 
ακριβώς, / που στάθηκε γυμνός και όρθιος, / στην πλώρη της άσπρης βάρκας. / Περ­
νούσε το βαποράκι / της συγκοινωνίας για τα θαλάσσια λουτρά / και οι παχειές γυναίκες 
με τα πολλά παιδιά, / χειροκροτούσαν από το πλοίο έξαλλες. (1955, Β', σσ. 69-70)

Αγάπησα πιστά τ’ ωραίο του ανθρώπου / σχήμα του σώματος — και σας, μέλη του 
εύστροφα, / την κεφαλή με τη στολή της έκφρασης. // Μα πάντα σταματά το βλέμμα 
μου, εκεί στη σύνδεσή τους, ανέκφραστη / που φαίνεται κι ασήμαντη / για κείνον που 
δεν βλέπει / και δεν μπορεί να δει. / Ανθρώπινος λαιμός, γέφυρα τορνευτή, / μ’ ελάχι­
στες πτυχώσεις, / στη θαυμασία εποχή της νειότης, / πόσην υπερηφάνεια συγκεντρώ­
νεις / και αναδίνεις ευγένεια κρυφή. // Δύναμη τρυφερή και στέρεα, εσύ, / αβρότατη 
θέση της αγκάλης / και της αγάπης προσφυγή, / φέρνεις εσύ την ύψωση, / καθώς δένε­
ται η παράσταση, η παρουσία δίνεται / και σχηματίζεται η μορφή.

(1955-1973, Β', σσ. 258-259)

Η υποκατάσταση της έπαρσης από το άνθισμα θα είχε ίσως λιγότερη σημασία 
και θα εξηγούνταν από το χρώμα που πλημμυρίζει την άσφαλτο, εάν δεν εμφα­
νιζόταν σχεδόν παντού αλλού; ως κεντρική λέξη-θέμα, στην ποίηση και στο 
δοκιμιακό έργο της Καρέλλη. Αυτή, για παράδειγμα, διερευνά ποιητικά στη 
συλλογή Της μοναξιάς και της έπαρσης (1951), μαζί με άλλες ομόλογες και συνα­
φείς, όπως η υπερηφάνεια, ο χωρισμός / η ατομικότητα, η μοναξιά, η υπεροψία 
κ.ά. Για την ποιήτρια, η έπαρση αποτελεί όρο υπαρκτικό, συμφυή με την 
ανθρώπινη υπόστασή μας. Ως καταστατικό γνώρισμα της ύπαρξης αφορά τον 
άνθρωπο ως όλον: Διακρίνεται ήδη στη στάση του σώματος, στην ομορφιά του, 
στη συνείδηση του εαυτού και των άλλων και είναι διφορούμενη, αμφίλογη. 
Παραθέτω σχετικούς στίχους από το πρώτο και άτιτλο ποίημα της συλλογής 
Της μοναξιάς και της έπαρσηςt40

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 21 (2010)



ΥΠΑΡΞΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΚΑΒΑΦΗΣ I 121 ]

Ψυχή, μη λησμονείς την έπαρση. / Το άσπονδο που τρέφεις, / σαν έρωτας σκληρότατος 
υπάρχει / και εισχωρεί ως το μεδούλι του σκελετού, / που συγκρατεί του σώματος την 
ύψωση. (1951, Α', ο. 181)

Είναι στοιχείο χωρισμού και χάρισμα συνάμα - ανήκει λοιπόν στην κατηγορία 
του φαρμάκου / φαρμακιού:

Μη λησμονείς την έπαρση, / φαρμάκι αδυσώπητο, φάρμακο δυνατό / κρατάει την 
έκφραση άκαμπτη / και δυναμώνει η γνώση του χωρισμού. [...] Σα θάνατος αδιέξοδος η 
δύναμη της έπαρσης, / σπάνιο, απαίσιο χάρισμα της μοναξιάς αγέρωχης.

(1951, Α', σσ. 181-182)

Ο υπαρξιακός και ποιητικός της ρόλος ολοκληρώνεται με την οδύνη. Πουθενά 
στο ανθρώπινο η έπαρση δεν είναι ανώδυνη. Όπως έχει εύστοχα διατυπωθεί, 
για την Καρέλλη «η μοναξιά και η έπαρση αποτελούν δύο όψεις της ίδιας πραγ­
ματικότητας».41

Επιστρέφοντας στο παράθεμα και τη διαδικασία της μετάθεσης που αυτό 
εκφράζει, μπορούμε να κάνουμε κάποιες ακόμα παρατηρήσεις που ανακαλούν 
τις μεταθετικές επιλογές, όπως τις διακρίναμε στο χρονοτοπικό πλαίσιο. Στο 
καβαφικό ποίημα, η χαρά συγκεντρώνεται, διαθέτει διάρκεια, καθώς παρουσιά­
ζεται ως επακόλουθο, με ατελές ρηματικό ποιόν, του περάσματος της ομορ­
φιάς: Σε χρόνο παρατατικό, «χαίρονταν τώρα κ’ επαίρονταν» ο καθρέφτης «που 
είχε δεχθεί» «την άρτιαν εμορφιά». Στην Καρέλλη η χαρά είναι τετελεσμένη, 
ξοδεμένη: Σε αόριστο χρόνο, «χάρηκε κι άνθισε η σκούρα άσφαλτος». Η ομοιό­
τητα της λεξιλογικής επιλογής στο σημείο αυτό καθιστά εμφανέστερη τη δια­
φορά του ρηματικού ποιού αλλά και της σημασιολογικής διαφοροποίησης που 
υποβάλλει ο συνδυασμός της χαράς με τα ρήματα «επαίρονταν» και «άνθισε». Η 
χαρά και η έπαρση του καθρέφτη ξεκινούν από ένα χρονικό βάθος ογδόντα 
χρόνων («τουλάχιστον») και αποτελούν εκδηλώσεις μιας ηδονικής συγκομιδής. 
Για την κουρασμένη άσφαλτο, η δωρεά της ομορφιάς συνταυτίζεται με τη στιγ­
μή της γόνιμης απόδοσης.

Επιμένοντας στο δεδομένο που κλιμακώνει την αφήγηση ως ιστορία στα δύο 
ποιήματα (στο ένα αποτελεί τέλος και στο άλλο αρχή της αφήγησης ως κειμέ­
νου), δηλαδή στη χαρά από την οποία εμφορούνται καθρέφτης και άσφαλτος 
λόγω του περάσματος της ομορφιάς, θα πρέπει να υπογραμμίσουμε ότι και στα 
δύο ποιήματα η συνάντηση επιφάνειας — φορέα της ομορφιάς αφορά σωματι­
κή, σχεδόν ερωτική ως προς τα αποτελέσματά της, επαφή. Ο καθρέφτης μετά 
τη συμβολική επαφή επαίρεται, η άσφαλτος κατά τη διάρκειά της ανθίζει. Ας 
παρακολουθήσουμε όμως τα πράγματα κάπως πιο αναλυτικά.

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 21 (2010)



[ 122] ΚΑΤΕΡΙΝΑ ΚΑΡΑΤΑΣΟΥ

Ο νεαρός υπάλληλος, που μένει βολικά μόνος του στην είσοδο, κοιτάζεται 
στον καθρέφτη και φτιάχνει τη γραβάτα του. Μαθαίνουμε αρκετά πράγματα 
για τις δραστηριότητές του, λίγα όμως και με αφηρημένους όρους για την εμφά­
νισή του - ο καθρέφτης δεν αξιοποιείται, λοιπόν, ως αφορμή περιγραφής: Δεν 
δείχνει τίποτε. Ο υπάλληλος είναι «εμορφότατο παιδί, υπάλληλος σε ράπτη», 
«τες Κυριακές, ερασιτέχνης αθλητής», η «άρτια εμορφιά». Η παρουσία του 
καθρέφτη στην είσοδο οδηγεί τον νέο να προσηλωθεί επάνω του, δηλαδή στο 
είδωλό του. Έτσι, ο καθρέφτης έχει μια αποκλειστική αν και σύντομη επαφή με 
το «εμορφότατο παιδί». Την αποκλειστικότητα της επαφής τη διευκολύνει η 
απομόνωσή τους στον κλειστό χώρο του προθαλάμου του σπιτιού και το γεγο­
νός ότι ο «άνθρωπος του σπιτιού» κάνει πέντε λεπτά να επιστρέφει φέρνοντας 
την απόδειξη. Το «εμορφότατο παιδί» απολαμβάνει την ηδονή της μορφής του, 
νέος Νάρκισσος,42 καθώς βυθίζεται στον λιγότερο επικίνδυνο απ’ τα νερά της 
λίμνης καθρέφτη. Η «άρτια εμορφιά» χρησιμοποίησε τον καθρέφτη για τη 
μοναχική, ναρκισσιστική απόλαυση, «δίνοντας» το σώμα του, και «πήρε» την 
ηδονή του εμορφότατου ειδώλου του- ο καθρέφτης, «δίνοντας» το σώμα-επιφά- 
νεια, «πήρε», δέχτηκε την «άρτια εμορφιά». Φαινομενική η δυαδικότητα της 
απόλαυσης — μονήρης η ουσία της. Οπωσδήποτε με έναν Νάρκισσο και ένα 
κάτοπτρο στην καρδιά της υπόθεσης, η αμοιβαιότητα είναι παντελώς εκτός 
θέματος. Οι δε όροι «Δίνω» / «Παίρνω» αποδεικνύονται τελείως ακατάλληλοι 
για την περιγραφή της επαφής. Ταιριάζουν καλύτερα στην εμπορική συναλλα­
γή, που πλαισιώνει την επαφή Νάρκισσου — καθρέφτη.

Πάντως σε αυτή την ποιητική μελέτη της απόλαυσης ως θεάματος, ως ναρ­
κισσιστικής και ηδονοβλεπτικής ηδονής, όλοι νομίζουν ότι βλέπουν, και δεν 
ξέρουν ότι «βλέπονται» - και από ποιους. Έτσι, ο νέος νομίζει ότι βλέπει τον 
εαυτό του στον καθρέφτη, εκεί όπου στέκει ένα είδωλο. Ο καθρέφτης (που έχει, 
αφηγηματική αδεία, «δει και δει» στην ύπαρξή του την πολυετή) πιστεύει ότι 
βλέπει την «άρτια εμορφιά» — τη δέχεται επάνω του. Ο αφηγητής βλέπει τα 
πάντα (όπως συνηθίζεται να λέγεται καταχρηστικώς, μια και τα μυθοπλαστικά 
στοιχεία είναι δεδομένα του λόγου και όχι του χώρου) — και λέει μόνον ορισμέ­
να. Κι εμείς οι αναγνώστες (που τίποτε δεν βλέπουμε, αλλά μόνον διαβάζουμε) 
«βλέπουμε» από την άρτια ομορφιά ό,τι μας επιτρέπει ο αφηγητής - δηλαδή όχι 
και πολλά πράγματα.

Αν αυτά ισχύουν στην ιδιωτικότητα της εισόδου, στο δρόμο η κατάσταση 
διαφέρει αρκετά. Εδώ κυριαρχεί, ως ποιητική απόκριση και δημιουργική λογι­
κή, η τακτική της ανάπτυξης και προσθήκης. Και πρώτα απ’ όλα άψυχα, έμψυ­
χα και πρόσωπα συναθροίζονται, με αποτέλεσμα η δυαδικότητα να γίνεται πλή­

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 21 (2010)



ΥΠΑΡΞΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΚΑΒΑΦΗΣ [ 123]

θος. Η πορτοκαλάδα και τα καρπούζια, το μικρόσωμο άλογο, η προσωποποιη- 
μένη σούστα και η προσωποποιημένη άσφαλτος, οι δύο άνδρες με τις φανέλες 
μέσα στη σούστα και ο περίπτερός, τα πάντα μετέχουν σε ένα χρωματικό πανη­
γύρι και έναν ιστό ικανοποίησης αναγκών και επιθυμιών: πάνδημη η απόλαυση.

Η σούστα μοιάζει να αποτελεί τον πυρήνα γύρω από τον οποίο ο ιστός 
απλώνεται. Η παρουσία της είναι η παρουσία της ομορφιάς. Είναι γεμάτη χρώ­
ματα, «παρδαλή»:

Μ’ αγάπη ήταν βαμμένη και φροντίδα / κόκκινη ζωηρή και γαλανή, / σαν τον καθάριον 
ουρανό. / Κόκκινη και γαλάζια η σούστα η μικρή / και τ’ άλογο μικρόσωμο, καμαρωτό.

Φέρει μέσα της χρώματα:

Οι δυο που μέσα της καθόνταν / ο ένας είχε μπλε φανέλλα, ανοιχτή, / ο άλλος πράσινη. 

Ελκύει κι άλλα:

και πίναν διψασμένοι την πορτοκαλάδα / που έφερε ο περίπτερός / με το καρό πουκά­
μισο.

Στέκει απάνω στη σκούρα άσφαλτο και εκείνη ανθίζει, σε μια γόνιμη συμβολική 
ένωση. Ένα ερωτικό άνθισμα όλων, λοιπόν, περιγράφει το υποκείμενο της 
εκφοράς.

Με την ομορφιά της χαίρεται πρώτα πρώτα η ίδια η σούστα, όπως υποδη­
λώνουν οι μη χρωματικοί προσδιορισμοί της: «λυγερή», «χωριάτικη, εύθυμη, 
κουνιστή, νεανική». Δεν πάει όμως κουνιστή και λυγιστή μονάχα η σούστα- 
καμαρωτό είναι και το μικρόσωμο άλογο. Η ομορφιά και το καμάρι τους είναι 
αποτέλεσμα αγάπης και φροντίδας, υποθέτει το υποκείμενο της εκφοράς:

Μ’ αγάπη ήταν βαμμένη και φροντίδα / κόκκινη ζωηρή και γαλανή, / σαν τον καθάριον 
ουρανό. / Κόκκινη και γαλάζια η σούστα η μικρή / και τ’ άλογο μικρόσωμο, καμαρωτό.

Ποιοι άραγε έχουν βάψει και φροντίσει τη σούστα (και θα έχουν φροντίσει το 
μικρόσωμο άλογο επίσης); Πιθανότατα αυτοί που κάθονται μέσα της. Ενδέχε­
ται συνεπώς η γόνιμη, μεταδοτική ομορφιά, που η συνεύρεση μαζί της γεννάει 
κι άλλο χρώμα, απόλαυση και χαρά, να είναι αποτέλεσμα της δράσης αυτών 
των δύο που φορούν κι εκείνοι τα χρωματιστά τους.

Και κανείς δεν μπορεί να είναι βέβαιος από πού ζεκινά η αλυσίδα ομορφιάς / 
απόλαυσης / χαράς, ή αν, έστω, η ύπαρξη κάποιας συγκεκριμένης αρχής είναι 
το θέμα. Ίσως στο πανηγύρι του ανθίσματος που συνιστά «Η σούστα» να υπο­
νομεύεται σε ένα βαθμό η ίδια η ιδέα της προέλευσης / σειράς / τάξης: Η 
άσφαλτος γονιμοποιείται και ανθίζει, από τη σούστα, το άλογο, τους ανθρώ­

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 21 (2010)



[ 124] ΚΑΤΕΡΙΝΑ ΚΑΡΑΤΑΣΟΥ

πους (και τα καρπούζια, που με την εμφάνισή τους συμβάλλουν περαιτέρω στη 
διάχυση της πολύχρωμης, δροσερής απόλαυσης)· η σούστα έχει μέσα της τους 
δύο άνδρες· ταυτόχρονα, άνθρωποι και σούστα σέρνονται από το μικρόσωμο 
καμαρωτό άλογο- ο περίπτερός φροντίζει για την ικανοποίηση της δίψας των 
δύο που είναι μέσα στη σούστα" όλους μαζί τους έχει επάνω της η άσφαλτος.

Σε μια τέτοια απόδοση των σχέσεων και των επαφών, λογικό είναι να μην 
μπορεί να ισχύσει μια ευκρινής ιεράρχηση των μετεχόντων. Τα κειμενικά δεδο­
μένα συγκλίνουν περισσότερο στην υπονόμευση της ιεραρχίας (ηδονικής ή 
αφηγηματικής) που θα καθιστούσε έναν από τους μετέχοντες πρωταγωνιστές. 
Βεβαίως η σούστα καταλαμβάνει περίοπτη θέση στο ποίημα. Ο ρόλος της όμως 
δεν είναι να ξεχωρίζει, κυριαρχώντας τελικά στην αφήγηση, αλλά μάλλον να 
συνενώνει, καθώς σε αυτή συγκλίνουν, συν-βάλλουν, όλα τα δεδομένα που αφο­
ρούν την ομορφιά: Είναι το σύμβολο της γόνιμης, πάνδημης, «παρδαλής» ομορ­
φιάς.

Με την παραβολή του αφηγηματικού σκελετού, των συστατικών και του 
αφηγηματι,κσύ λόγου των δύο ποιημάτων, διαπιστώνει κανείς ότι η διαδικασία 
μετάθεσης του καβαφικού υπερκειμένου σχετίζεται με κεντρικά ενδιαφέροντα 
της ποιητικής της Καρέλλη, που συγκεκριμενοποιούνται σε άξονες μετάθεσης 
του καβαφικού υποκειμένου από το καρελλικό υπερκείμενο: από την «άρτια 
εμορφιά» στην παρδαλή σούστα, από τη διάρκεια στο ξόδεμα, από τη μονήρη 
στην πάνδημη απόλαυση, από την υπαινικτική / ατμοσφαιρική απόδοση της 
ομορφιάς στο πάθος και τη μέθη της ποιητικής της περιγραφής,43 από το εκλε­
κτό στο λαϊκό.

Σε αυτούς τους άξονες, το καρελλικό υπερκείμενο αφηγείται τη «δική του» 
ιστορία του περάσματος της ομορφιάς - της σούστας, συμβόλου της ένωσης 
των πάντων μέσα στην ομορφιά. Και αντίστροφα, η ιστορία του περάσματος 
της ομορφιάς αφηγείται την κειμενοποίησή της σε ποίημα: πάνδημο, παρδαλό, 
γεννητικό.

Επιλεγόμενα

Η σχέση της ποίησης της Καρέλλη με την καβαφική δεν περιορίζεται στον 
τομέα της γλωσσικής οικονομίας. Άπτεται ζητημάτων θεματικής τάξης και 
προσκαλεί για μια συστηματικότερη διερεύνησή της. Προκειμένου για αυτή τη 
σχέση, ταιριάζει να ανακαλέσουμε την παρατήρηση του Genette ότι καμιά από 
τις διαδικασίες μετάθεσης «δεν είναι αθώα —[...] αλλά τροποποιεί σε μικρότε­
ρο ή μεγαλύτερο βαθμό τη σημασία του υποκειμένου»44 και πως, μολονότι η

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 21 (2010)



ΥΠΑΡΞΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΚΑΒΑΦΗΣ [ 125]

μετάθεση διαφοροποιείται σαφώς από τη μετακειμενικότητα, κάθε υπερκείμε­
νο έχει πάντα και μετακειμενική λειτουργία, και μάλιστα, «με αριστοτελικούς 
όρους, ισχυρότερη από του μετακειμένου».45

Ο Καβάφης πρόλαβε στο ποίημά του τα λόγια της Καρέλλη, πρόφτασε 
ιδίως την έπαρση και τη γέμισε με αίσθημα και σημασία: Η λέξη, ήδη κατειλημ­
μένη για την Καρέλλη αλλά με έναν ουσιαστικό τρόπο και δική της, πυροδοτεί 
τη διαδικασία της μετάθεσης: Η αναγνώριση της λέξης στο έτερο ποιητικό 
σώμα ως οικείας κινεί επιθυμία ακαταμάχητη, γεννητική. Έτσι, το καβαφικό 
ποίημα διαρκεί (με την ισχυρότερη, ίσως, τροπολογία της ανάγνωσης που είναι 
η διά της γραφής μετάθεσή του) και το καρελλικό ποίημα ακμάζει.

ΒΙΒΛΙΟΓΡΑΦΙΑ

Αγραφιώτου 1997: Πέρσα Αγραφιώτου, 
«Συνομιλία με τη Ζωή Καρέλλη», Τε­
τράδια ευθύνης35 (1997), σσ. 204-213.

Βαλ 1954 / 1970: Ζ. Βαλ, Εισαγωγή στις 
φιλοσοφίες του υπαρξισμού. Κίρκεγκωρ, 
Χάιντεγκερ, Γιάσπερς, Μαρσέλ, Σαρτρ, 
μτφρ. Χρ. Μαλεβίτσης, Αθήνα, Δωδώ­
νη, 1970 (' 1954).

Cooper 1999: D. E. Cooper, Existential­
ism. A Reconstruction, Wiley-Blackwell, 
1999.

Genette 1982: G. Genette, Palimpsestes. 
La littérature au second, degré, Παρίσι, 
Seuils, 1982.

Jaspers 1938 / 1971: K. Jaspers, Philosophy 
of Existence, μετάφραση — εισαγωγή R. 
F. Grabau, University of Pennsylvania 
Press, 1971 (Ί938).

Καρατάσου 2008: K. Καρατάσου, «“Ότι 
διά σου αρμόζεται γυνή τω ανδρί”. Η 
αναζήτηση της αυτοτέλειας σας Αντιθέ­
σεις τχ\ς Ζωής Καρέλλη», στο: Βασιλική 
Κοντογιάννη (επιμ.), Λόγος Γυναικών, 
Πρακτικά Διεθνούς Συνεδρίου (Κομο­
τηνή 26-28 Μαΐου 2006, τμήμα Φιλο­
λογίας, Δημοκρίτειο Πανεπιστήμιο), 
Αθήνα, Ε.Λ.ΙΑ, 2008, σσ. 199-211.

Καρέλλη 1947 / 1983: Ζωή Καρέλλη, «Από­
ψεις της μοναξιάς. Σημειώσεις πάνω 
στην Αντίληψη της Αγωνίας του Σέρεν 
Κίργκεγκωρντ», Κοχλίας, 1945-1948 
[1947]. / Ανατύπωση στη σειρά: «Τα 
ελληνικά περιοδικά III. Περιοδικά του 
20οΰ αιώνα», 5, Αθήνα, Ε.Λ.Ι.Α., 1983, 
σσ. 33-35,47.

Καρέλλη 1948 / 1983: Ζωή Καρέλλη, «Η 
ηδονή και ο θάνατος. Αντίληψη του 
αδιεξόδου. Σημειώσεις πάνω στον Νι­
κόλαο Βασιλίεβιτς Γκόγκολ», Κοχλίας, 
1945-1948 [1948]. / Ανατύπωση στη 
σειρά: «Τα ελληνικά περιοδικά III. 
Περιοδικά του 20ού αιώνα», 5, Αθήνα, 
Ε.Λ.Ι.Α., 1983, σσ. 155-159.

Καρέλλη 1948 / 1994: Ζωή Καρέλλη, 
«Φράντς Κάφκα Ο Πύργος» [1948], 
Παρατηρήσεις Β ', Αθήνα, Αστρολάβος / 
Ευθύνη, 1994, σσ. 66-83.

Καρέλλη 1949 / 1994: Ζωή Καρέλλη, «Νύ­
ξεις Έλιοτ — Ντοστογιέβσκι» [1949], 
Παρατηρήσεις^’, Αθήνα, Αστρολάβος / 
Ευθύνη, 1994, σσ. 117-134.

Καρέλλη 1950 / 1994: Ζωή Καρέλλη, 
«Σχόλιο πάνω στις “Θερμοπύλες” του 
Καβάφη» [1950], Παρατηρήσεις Β',

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 21 (2010)



[ 126] ΚΑΤΕΡΙΝΑ ΚΑΡΑΤΑΣΟΥ

Αθήνα, Αστρολάβος / Ευθύνη, 1994, 
σσ. 19-39.

Καρέλλη 1938 / 1982: Ζωή Καρέλλη, «Πε­
ρί αμφιβολίας» [1958], Παρατηρήσεις 
Α', Αθήνα, Αστρολάβος / Ευθύνη, 
1982,σσ. 24-39.

Καρέλλη 1963 / 1994: Ζωή Καρέλλη, 
«Νύξεις. Το καβαφικό ιδίωμα» [1963], 
Παρατηρήσεις Β ', Αθήνα, Αστρολάβος / 
Ευθύνη, 1994, σσ. 40-55.

Καρέλλη 1973 / 1990: Ζωή Καρέλλη, Τα 
ποιήματα της Ζωής Καρέλλη, τόμ. Α', 
Αθήνα, Εκδόσεις των Φίλων, 1990 
(Ί973).

Καρέλλη 1973 / 1994: Ζωή Καρέλλη, Τα 
ποιήματα της Ζωής Καρέλλη, τόμ. Β', 
Αθήνα, Εκδόσεις των Φίλων, 1994 
(Ί973).

Καρέλλη 1981 / 1994: Ζωή Καρέλλη, «Το 
αίσθημα στον Παπαδιαμάντη» [1981], 
Παρατηρήσεις Β ', Αθήνα, Αστρολάβος / 
Ευθύνη, 1994, ο. 16.

Κέντρου-Αγαθοπούλου 1998-99: Μαρία 
Κέντρου-Αγαθοττούλου, «Ζωή Καρέλ­

λη ή η σκληρή πραγματικότητα πλάι 
στη μεγάλη ευαισθησία», Εντευκτήριο 
45 (Χειμώνας 1998-99), σσ. 80-85.

Κοκόλης 1996: Ξ. Α. Κοκόλης, «Εισαγω­
γή», Ζωή Καρέλλη. Ποιήματα, Αθήνα, 
Ερμής, 1996, σσ. 13-17.

Σαββίδης 1978: Γ. Π. Σαββίδης, «Άθροι­
σμα ζωής πεποικιλμένης» [1974], Εφή- 
μερον σπέρμα, Αθήνα, 1978, σσ. 184- 
189.

Σαρτρ 1943 / 2007: Ζ. Π. Σαρτρ, Το είναι 
και το μηδέν. Δ οκίμιο φαινομενολογικής 
οντολογίας, μτφρ. Κ. Παπαγιώργης, 
Αθήνα, Παπαζήσης, 2007 (‘1943).

Τσιανίκας 1998: Μ. Τσιανίκας, «Res Ge­
stae ή Η συνθετική ουτοπία της Ζωής 
Καρέλλη», Λευκές στιγμές στην ποίηση, 
Αθήνα, Καστανιώτης, 1998, σσ. 220- 
254.

Χριστιανόπουλος 1998-99: Ντ. Χριστια- 
νόπουλος, «Η ποίηση της Ζωής 
Καρέλλη», Εντευκτήριο 45 (Χειμώνας 
1998-99), σσ. 75-79.

ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

1 Genette 1982, σ. 7.
2 Ό.π., σ. 8.
3 Ό.π., σ. 9.
4 Ό.π., σ. 10.
5 Ό.π., σ. 11.
6 Ό.π., σ. 12.
7 Ό.π., σ. 451.
8 Ως προς το ενδιαφέρον της Καρέλλη 

για τον υπαρξισμό, αναφέρουμε ενδεικτι­
κά την παρουσία των Κίρκεγκωρ, Χάιντε- 
γκερ, Ουναμούνο, Μπερντιάεφ, Σεστόφ, 
Σαρτρ κ.ά. στο δοκιμιακό της έργο. Κάθε 
δοκίμιο της Καρέλλη έχει ενδιαφέρον σε 
αυτό το πλαίσιο, αλλά μια πρώτη εικόνα

μπορεί κανείς να σχηματίσει με τα Καρέλ­
λη 1947 / 1983, Καρέλλη 1948 / 1983, 
Καρέλλη 1948 / 1994 και Καρέλλη 1949 / 
1994.

9 Καρατάσου 2008.
10 Cooper 1999, σσ. 82-86.
11 Και στο δοκιμιακό της έργο γίνεται 

αυτό αντιληπτό. Από το χρόνο έως την 
αμφιβολία, η καταγωγή πολλών εννοιών 
αναζητείται πρώτα απ’ όλα στο φυσικό 
βίωμα και αίσθημα του ανθρώπου. Π.χ. σε 
ένα σημαντικό δοκίμιό της, το «Περί αμφι­
βολίας» (Καρέλλη 1958/1982), όπου εκτε- 
νώς αξιοποιεί τον Ουναμούνο και, ισχυ-

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 21 (2010)



ΥΠΑΡΞΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΚΑΒΑΦΗΣ [127]

ριζόμενη ότι η ενεργητική αμφιβολία απο­
δίδει υπαρξιακή αξία στην οικοδόμηση 
αυθεντικής, πνευματικής ζωής, αναρωτιέ­
ται από που ξεκινούν οι «διπλόηχες 
ανθρώπινες καταστάσεις»: «Τι τον έκανε 
[τον άνθρωπο] να μάθει ν’ αμφιβάλλει; Το 
διπλό της μέρας και της νύχτας, τον ονείρου 
και της λεγάμενης πραγματικότητας; Η ζωή 
και ο θάνατος; (Αν έχουμε βέβαια υπόψη 
μας ότι βλέπει το θάνατο ως μέρος της 
ύπαρξης και τη ζωή ως μέρος του θανά­
του)» (Καρέλλη 1958 / 1982, σ. 27). Ανι- 
χνεύει συνεπώς τη διπλότητα στις πρωτο­
γενείς, φυσικές εμπειρίες κι αισθήματά 
μας. Έτσι, κάθε γνώση και κατανόηση του 
κόσμου γίνεται καταρχήν εν σώματι. Οι 
υπογραμμίσεις στα παραθέματα είναι δι­
κές μου, εκτός εάν δηλώνεται διαφορετικά.

12 Με τον όρο «Μοτίβο» εννοούμε την 
αφηγηματική ή εικονιστική συγκεκριμε­
νοποίηση πτυχής ορισμένου θέματος.

13 Οι παραπομπές στα ποιήματα της 
Καρέλλη περιλαμβάνουν αναφορά στη 
χρονιά κυκλοφορίας της ποιητικής συλλο­
γής στην οποία εντάσσεται το ποίημα. 
Ακολουθεί ένδειξη του τόμου και σελίδα 
από την έκδοση Καρέλλη 1973 / 1990 και 
Καρέλλη 1973/ 1994.

14 Jaspers 1938 / 1971, σσ. 55-57.
15 Ό.π., σ. 56.
16 Cooper 1999.
17 Βαλ 1954/ 1970, σ. 104.
18 Ό.π.
19 Ό.π.
20 Ό.π.
21 Ό.π., σ. 99.
22 Δεν υπάρχει το περιθώριο να προ- 

βούμε σε ανάλυση των δύο ποιημάτων ως 
ποιημάτων ποιητικής. Πάντως, ο χαρα­
κτήρας του «Τελείως...» ως ποιήματος 
ποιητικής ενισχύεται, εάν συναναγνωσθεί 
με το «Της δύσης». Υπενθυμίζεται ότι 
στην έξοδο «Της δύσης» ο Απόλλωνος και

η μέρα αναχωρούν και αναπληρώνονται 
από την Αρτέμιδα και την εσπέρα. Η σκο­
πιμότητα πάντως της συνανάγνωσης ποιη­
μάτων που εντάσσονται στην ίδια ποιητι­
κή συλλογή υποδηλώνει και μιαν άλλη 
διάσταση της κειμενικής υπερβατικότη­
τας στην ποιητική της Καρέλλη και φωτί­
ζει διαφορετικά τη σχέση ποιημάτων — 
συλλογής στην οποία ανήκουν. Χρήσιμο 
είναι να αναφερθεί εδώ η εξής επισήμαν­
ση της Καρέλλη, από την Εισαγωγή της 
στη δίτομη συγκεντρωτική έκδοση της ώς 
το 1973 ποιητικής της παραγωγής: «Ό­
μως ασυνείδητα —και κατόπιν συνειδητά— 
αισθανόμουν την ανάγκη της σύνθεσης, 
πάντα. Δεν μου αρκούσε η όποια ενιαία 
διάθεση. Ίσως γιατί τόσες ελευθερίες 
(φαινομενικά) δίνονται στον ποιητή, στον 
καλλιτέχνη, γενικά στον άνθρωπο σε τού­
τους τους μεταιχμιακούς καιρούς μας, 
ίσως επειδή με κατείχε οδυνηρό το αίσθη­
μα της διάσπασης του ανθρώπινου προ­
σώπου, της παρουσίας του, ενστικτωδώς, 
σαν από αντίδραση κιόλας, αποζητούσα 
το συνθετικό. Γι’ αυτό η κάθε ποιητική 
συλλογή μου προσπάθησα να είναι μια 
σύνθεση. Να υπάρχει σ’ αυτήν νόημα - 
πυρήνας κεντρικός που να συγκρατεί και 
να συγκροτεί το λόγο» (τόμ. Α', σ. 10). Η 
σύνθεση πάντως στην Καρέλλη δεν δηλώ­
νει την ολοκλήρωση που θα εδραζόταν 
και στο κάθε ένα ποίημα ξεχωριστά.

23 Από την άποψη αυτή, βλ. την επισή­
μανση ότι το ύφος της Καρέλλη δεν είναι 
ομαλό (Χριστιανόπουλος 1998-99, σ. 79). 
Πράγματι, πρόκειται για ένα ύφος ανοικειω- 
τικό, που δεν επιδιώκει τη γλωσσική δια­
φάνεια μέσω της οποίας θα διοχετευόταν 
με φυσικότητα το αίσθημα, η συγκίνηση ή 
το νόημα. Τουναντίον, το νόημα συχνά δια- 
κυβεύεται ακριβώς σε αυτό το ανοίκειο 
ύφος. Βλ. και την επισήμανση για τον ανοί­
κειο χαρακτήρα της καρελλικής ποίησης

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 21 (2010)



I 128] ΚΑΤΕΡΙΝΑ ΚΑΡΑΤΑΙΟΥ

από θεματική, ρυθμική και γλωσσική άπο­
ψη (Τσιανίκας 1998).

24 Βλ. σχετικά και την παρατήρηση 
για «την ερωτική παραφορά της καρελλι- 
κής ποίησης στη λεκτική-γλωσσική οντο­
λογία της, επειδή αυτή είναι το κυρίαρχο 
σημείο απ’ όπου εξακτινώνεται ολόκλη­
ρος ο προβληματισμός της» (Κέντρου- 
Αγαθοπουλου 1998-99, ο. 84).

25 Από το πλήθος των σχετικών παρα­
δειγμάτων, βλ. πρόχειρα το ποίημα «Αί­
νος» (1940, Α', σσ. 43-44), στα συμφρα- 
ζόμενα των Ψαλμών και ειδικότερα των 
μακαρισμών. Αυτή τη διάσταση του δι­
κτύου ενέργειας της καρελλικής υπερκει- 
μενικότητας δεν έχουμε το περιθώριο να 
παρακολουθήσουμε στο πλαίσιο της 
παρούσας εργασίας.

26 Βλ. για παράδειγμα την αφηγηματι­
κή μετατόπιση και τη σημασιολογική ανα­
θεώρηση του, καταγόμενου από την ποίη­
ση του Άσματος ασμάτων, μεταφορικού υμνη­
τικού λόγου για το νυμφίο και τη νύφη, σε 
ποιήματα όπως «Το τραγούδι της παλλα- 
κής» (1957, Β', σσ. 110-111) και «Η προ­
σευχή της απλής ψυχής» (1957, Β', σσ. 
114-115). Ο υμνητικός λόγος του Άσμα­
τος στις Αντιθέσεις, την «περιεκτικότερη 
ίσως ποιητική της συλλογή» (Κοκόλης 
1996, ο. 13), ενεργοποιείται στο πλαίσιο 
του ευρύτερου σχεδίου δραματοποίησης 
της σχέσης πνευματικότητας και αυθεντι­
κότητας της ύπαρξης δομημένου στον 
σημασιακό άξονα του φύλου (Καρατάσου 
2008).

27 Genette 1982, σ. 237.
28 Αγραφιώτου 1997, σ. 211.
29 Καρέλλη 1950 / 1994, Καρέλλη 

1963 / 1994.
30 Καρέλλη 1950 / 1994, σσ. 22-23.
31 Καρέλλη 1950 / 1994, σσ. 19-20.
32 Ό.π.

33 Το βρίσκουμε όμως και περικειμε- 
νικά, π.χ. σε επιγραφές, όπως ισχύει στην 
περίπτωση του παραθέματος από το κα­
βαφικό ποίημα «Των Εβραίων (50 μ.Χ.)» 
(1919), σε επιγραφή στο καρελλικό «Ισ­
ραήλ» (1955, Β', σ. 17) και σε τίτλους (πα­
ραδείγματα δίνονται στη συνέχεια).

34 Σαρτρ 1943 / 2007.
35 Ως εδώ, «Ο καθρέπτης στην είσο­

δο» και «Η σούστα» αποτελούνται από 
ίσο αριθμό στίχων: 18. Το καρελλικό 
ποίημα αναπτύσσεται περαιτέρω, με το 
επεισόδιο της εμφάνισης των καρπου- 
ζιών, στους στ. 19-25. Προσέχουμε μάλι­
στα ότι ο στίχος «σκουροπράσινα καρ­
πούζια» είναι ο μοναδικός που διαφορο­
ποιείται από τους υπόλοιπους, ως προς 
τη ρυθμική του σύσταση.

36 Βλ. και τους σχετικούς στίχους από 
το ποίημα «Ιδεολογία» (1951, Α', σσ. 186- 
187): «Σώμα κουρασμένο ποια γνώση / σε 
τρέφει της άψογης καλλονής; / Ποιες φέρ­
νεις κρυφές αναμνήσεις / πιο δυνατές απ’ 
όλες τις θείες τιμωρίες;» (ό.π., σ. 186).

37 Βλ. π.χ. το ποίημα «Ο δρόμος» 
(1955-1973, Β', σσ. 246-247) αυτής της 
συλλογής, για το οποίο έγινε λόγος παρα­
πάνω.

38 Το ότι ο καθρέφτης είναι η πρωτα­
γωνιστική μορφή υπογραμμίζεται από τα 
εξής δεδομένα: τον τίτλο του ποιήματος, 
τη διάρθρωσή του (με αυτόν αρχίζει και 
τελειώνει το ποίημα), την εξωτερική 
(μόνον) απόδοση του νέου, σε αντίθεση 
με τη σφαιρικότερη του καθρέφτη (ανα- 
φέρονται οι ιδιότητές του και αναλύονται 
οι αντιδράσεις του από το πέρασμα της 
ομορφιάς).

39 Για τη σημασία του ζεύγους «Άγ­
νοια / Αγνότητα», βλ. Καρέλλη 1949 / 
1994, σ. 119.

40 Το ποίημα συνομιλεί με το καβαφι­

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 21 <2010)



ΥΠΑΡΞΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΚΑΒΑΦΗΣ [ 129]

κό «Ο Θεόδοτος» (1915). Στον «Θεόδο- 
το», η ψυχή πρέπει να στέκει επιφυλακτι­
κή μπροστά στα «μεγαλεία».

41 Χριστιανόπουλος 1998-99, σ. 76.
42 Το μοτίβο του Νάρκισσου ενδιαφέ­

ρει ιδιαίτερα την Καρέλλη και για αυτό το 
επικαλούμαστε ερμηνευτικά ενόψει του 
καβαφικού ποιήματος. Είναι αξιοσημείω­
το πως η υποκατάσταση της ανάκλασης 
(καθρέφτης) από ένα σκοτεινό φόντο 
(άσφαλτος) διαρρηγνύει το κλειστό κύ­
κλωμα της συγκέντρωσης της ομορφιάς, 
επιτρέποντας τη διάχυσή της. Για το 
μοτίβο του Νάρκισσου στο έργο της, βλ. 
π.χ. «Η επικίνδυνη κυριαρχία της ηδονής 
του προσωπικού είναι αρχή της μοναξιάς 
και του χωρισμού. Ο διχασμός είναι μονή­
ρης, επικίνδυνη ηδονή του εαυτού με το 
πρόσωπό του» (Καρέλλη 1948 / 1983, σ. 
156). Βλ. και το ποίημα «Νάρκισσος» 
(1951, Β', σσ. 254-255). Βλ. ακόμα την

αναφορά στο μύθο του Νάρκισσου με 
αφετηρία παράθεμα από διήγημα του 
Παπαδιαμάντη: «Ο άνθρωπος αν μπο­
ρούσε ν’ αγκαλιάση τον εαυτόν του εις το 
νερόν ή εις την ξηράν, εις τα όνειρα ή τα 
ξυπνητά του, θα εγίνετο Νάρκισσος και 
θα ηρκείτο εις τούτο μόνον...». Και σε 
τούτα απαντά ένας άλλος: «Αυτοείδωλον 
εγενόμην τοις πάθεσι» (Καρέλλη 1981 / 
1994, σ. 16).

43 Και εδώ κατά την άποψή μας βρί­
σκεται ένα από τα κλειδιά της διαφορετι­
κής ποιητικής λειτουργικότητας στα δύο 
κείμενα: υποβολή στο ποίημα του Καβά- 
φη, ένταση στο ποίημα της Καρέλλη. 
Σκόπιμο είναι εδώ να ανακαλέσουμε το 
χαρακτηρισμό της ποίησής της ως «περι­
παθής» (Σαββίδης 1978, σ. 187).

44 Genette 1982, σ. 340.
45 Ό.π., σ. 450.

ABSTRACT

KATERINA KaratASOU: Existentialism and Cavafy’s poetry in Zoe Karelli’s 
hypertextual “poiesis tis hypostaseos”

The present study traces the convergence of existential philosophical discourse, 
Christian literature, and Cavafy’s poetry in Zoe Karelli’s œuvre, as distinctive 

factors of her hypertextual “poiesis tis hypostaseos” (poetry of existence). In this context, 
her stylistic, thematic, narrative, and generic practices, particularly considered from the 
aspect of their hypertextual significance, are examined in a number of poems, mostly 
those in her major poetic books Antitheseis and Hemerologhio, and as thematised in most 
of her essays.

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON 21 (2010)

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

