
  

  Σύγκριση/Comparaison/Comparison 

   Τόμ. 32 (2023)

  

 

  

  Η περιπλάνηση των αισθητικών κατηγοριών
μεταξύ Λόγου και Εικόνας. Το παράδειγμα της
Stimmung 

  Στέλλα Χαχάλη   

 

  

  Copyright © 2023, Στέλλα Χαχάλη 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Χαχάλη Σ. (2023). Η περιπλάνηση των αισθητικών κατηγοριών μεταξύ Λόγου και Εικόνας. Το παράδειγμα της
Stimmung. Σύγκριση/Comparaison/Comparison, 32, 37–52. ανακτήθηκε από
https://ejournals.epublishing.ekt.gr/index.php/sygkrisi/article/view/35741

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 16/02/2026 10:14:30



ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON / COMPARISON    32    (2023) 

ΣΤΕΛΛΑ ΧΑΧΑΛΗ 
Εθνικό και Καποδιστριακό Πανεπιστήμιο Αθηνών & Πανεπιστήμιο Potsdam 

 
Η περιπλάνηση των αισθητικών κατηγοριών μεταξύ Λόγου και Εικόνας. 

Το παράδειγμα της Stimmung 
 
1. Η επαφή Λόγου και Εικόνας στη (σκηνοθετημένη) διαμεσικότητα 
 

Στόχος της παρούσας μελέτης είναι να θέσει κάποιους προβληματισμούς και 
ερωτήματα μεθοδολογικού χαρακτήρα ως προς τις διακαλλιτεχνικές προσεγγί-
σεις. Ο όρος διακαλλιτεχνικές προσεγγίσεις προϋποθέτει ένα αντικείμενο απεύ-
θυνσης της προσέγγισης, καθώς η προσέγγιση είναι τρόπος που ορίζεται ανα-
φορικά, δηλαδή πάντοτε σε σχέση με κάτι. Αυτό, λοιπόν, το αντικείμενο απεύ-
θυνσης στις διακαλλιτεχνικές προσεγγίσεις δεν είναι ένα μέσο, για παράδειγμα 
λογοτεχνικό ή εικαστικό. Το αντικείμενο είναι η ίδια η σχέση, η επαφή του Λό-
γου και της Εικόνας. Τι σημαίνει, όμως, επαφή δύο μέσων και κατ’ επέκταση 
σωμάτων; Τόσο το μέσο της λογοτεχνίας όσο και αυτό της ζωγραφικής μπορούν 
να προσληφθούν ως κινούμενα σώματα, που αγγίζονται, συγκρούονται ή α-
νταλλάσσουν μεταξύ τους δώρα.1 

Όπως χαρακτηριστικά γράφει ο Jean-Luc Nancy (17-21, 56-57), αγγίζω 
σημαίνει αγγίζω ένα όριο, γιατί το άγγιγμα προϋποθέτει τη συνάντηση δύο δια-
κριτών σωμάτων που υφίστανται αυτόνομα το ένα από το άλλο. Ενδεικτικά, 
μπορεί να επικαλεστεί κανείς ως εικαστική αναφορά τα σχεδιάσματα του Ernest 
Pignon Ernest,2 τα οποία θεματοποιούν τόσο την έννοια της επαφής και του αγ-
γίγματος όσο και την ένταση που προκύπτει από αυτή τη διαδικασία. Το άγγιγ-
μα, ωστόσο, η επαφή υπόκειται σε κάποιους περιορισμούς. Ο πρώτος περιορι-
σμός είναι ότι αφορά την επιφάνεια. Δυο σώματα που αγγίζονται είναι δυο επι-
φάνειες που έρχονται σε επαφή. Αυτό σημαίνει ότι σε αυτή την επαφή υπονοεί-
ται ένα βάθος το οποίο φαίνεται να είναι ανέπαφο και απροσπέλαστο. Ένας 
δεύτερος περιορισμός είναι ότι τα χέρια, το βασικό όργανο επαφής, αγγίζουν 
μέχρι εκεί που φτάνουν. Όταν η απόσταση μεταξύ δύο σωμάτων υπερβεί αυτά 
τα αναγκαία όρια το άγγιγμα δεν υφίσταται πλέον. 

Η συγκεκριμένη ανάλυση του αγγίγματος μπορεί να μεταφερθεί στο πε-
δίο επαφής Λόγου και Εικόνας, δηλαδή στη διακαλλιτεχνική προσέγγιση. Όταν 
ένα μέσο λογοτεχνικό έρχεται σε επαφή με ένα εικαστικό μέσο, τότε ενεργοποι-
ούνται όλοι οι μηχανισμοί που αναφέρθηκαν. Όταν για παράδειγμα ο Marcel 
Proust εγκιβωτίζει στο Αναζητώντας τον χαμένο χρόνο3 το έργο του Sandro 
Botticelli Πειρασμοί του Μωυσή4 για να συγκρίνει τη λογοτεχνική φιγούρα της 
Οντέτ με την (ζωγραφική) εικόνα της Σεπφώρας, αυτή η λογοτεχνική επανεγ-
γραφή του εικαστικού ιδιώματος προκύπτει από την επαφή μεταξύ Λόγου και 
Εικόνας: 

 
1 Στη Φαινομενολογία της αντίληψης ο Maurice Merleau-Ponty συγκρίνει το σώμα με το έργο τέ-
χνης: «Un roman, un poème, un tableau, un morceau de musique sont des individus, c'est- à-dire 
des êtres où l'on ne peut distinguer l'expression de l'expriméι, dont le sens n'est accessible que 
par un contact direct et qui rayonnent leur signification sans quitter leur place temporelle et spa-
tiale. C’est en ce sens que notre corps est comparable à l’oeuvre d’art», στο Merleau-Ponty (177).  
2 Πρβλ. ενδεικτικά τα έργα του Pignon-Ernest, Ernest. Jeu de Mains I, Jeu de Mains II, Jeu de Mains 
VIII. 2011, χαρακτική σε χαρτί. 
3 Στο εξής θα αναφέρεται ως Αναζητώντας. 
4 Botticelli, Sandro. Prove di Mose. 1481-1482, Καπέλα Σιξτίνα, φρέσκο, 348.5 × 558 εκ. 



[38]  ΣΤΕΛΛΑ ΧΑΧΑΛΗ 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON / COMPARISON    32    (2023) 

Την κοίταζε, ένα μέρος από την τοιχογραφία εμφανιζόταν στο πρό-
σωπό της και στο σώμα της, κι από τότε γύρευε πάντα να το ξανα-
βρεί, είτε βρισκόταν κοντά στην Οντέτ είτε μόνο την έβλεπε με την 
σκέψη. Και, μόλο που αγαπούσε το φλωρεντινό αριστούργημα μόνο 
γιατί το ξανάβρισκε σ’ εκείνη, η ομοιότητα ωστόσο αυτή πρόσθετε 
και στην Οντέτ μια ομορφιά, της έδινε πιότερη αξία. […] Αφού είχε 
κοιτάξει για ώρα αυτόν τον Μποττιτσέλλι, σκεφτόταν τον δικό του 
Μποττιτσέλλι και τον έβρισκε ακόμα πιο ωραίο, και καθώς έφερνε 
κοντά του τη φωτογραφία της Σεπφώρας, ήταν σαν να ‘σφιγγε την 
Οντέτ στην αγκαλιά του. (Από τη μεριά του Σουάν 199-200) 

 
Ωστόσο, το έργο του Botticelli δεν εμφανίζεται πλέον με το εικαστικό του ένδυ-
μα, με τη μεσική του ταυτότητα, δηλαδή με χρώματα και γραμμές, αλλά λεκτι-
κοποιείται, δηλαδή μετατρέπεται σε λέξεις και αφήγηση. Αυτό συμβαίνει, διότι 
τα σώματα αγγίζονται μόνο στην επιφάνειά τους. Ο αφηγητής του μυθιστορή-
ματος δεν δύναται να αφηγηθεί με σχήματα αλλά μόνο με λέξεις. Ωστόσο, μπορεί 
να μιμηθεί τους τρόπους αναπαράστασης του ανοίκειου μέσου, του εικαστικού 
στο συγκεκριμένο παράδειγμα και να αφηγηθεί σαν να ήταν κάποιο άλλο σώμα 
και μέσο. Τη στιγμή, δηλαδή, που η αφήγηση αρχίζει να μιμείται έναν πίνακα 
ζωγραφικής, απενεργοποιείται ο οικείος τρόπος και το αφηγηματικό habitus και 
ενεργοποιείται το παροντικό σώμα της ζωγραφικής. Όταν το άγγιγμα περατω-
θεί, το έργο θα επιστρέψει στους οικείους τρόπους αφήγησης και αναπαράστα-
σης, καθώς τα σώματα έχουν πλέον απομακρυνθεί το ένα από το άλλο. 

Πριν, όμως, περιγραφεί αδρομερώς το προτεινόμενο ερμηνευτικό και με-
θοδολογικό σχήμα για την επαφή Λόγου και Εικόνας, είναι καίριο να διευκρινι-
στούν κάποιοι επιστημολογικοί όροι, απαραίτητοι για την κατανόηση του εν λό-
γω σχήματος. Ο όρος της διαμεσικότητας (intermediality), οι διακαλλιτεχνικές 
δηλαδή προσεγγίσεις, χρησιμοποιείται για την περιγραφή φαινομένων, κατά τα 
οποία δύο ή περισσότερα διαφορετικά μέσα έκφρασης συναντώνται μεταξύ 
τους.5 Το πεδίο της διαμεσικότητας μελετά κυρίως δύο είδη παραδειγμάτων. Το 
πρώτο είδος αφορά παραδείγματα κατά τα οποία δύο διαφορετικά μέσα συνά-
πτονται και αυτή η σύναψη είναι ορατή. Πρόκειται, δηλαδή, για παραδείγματα 
εικονοκειμενικότητας, τα οποία μπορεί να προσληφθούν τόσο ως κείμενο όσο 
και ως εικόνα και κατ’ επέκταση να αναγνωστούν και να ιδωθούν παράλληλα. 
Σε αυτή την κατηγορία, περιλαμβάνονται ενδεικτικά τα έργα του λετρισμού (ό-
πως το παράδειγμα του Isidore Isou), τα καλιγράμματα του Guillaume Apolli-
naire, τα ορνιθοσκαλίσματα του Cy Twombly, τα graphic novels και ούτω καθε-
ξής. 

Το δεύτερο είδος παραδειγμάτων, με τα οποία ασχολείται η διαμεσικότη-
τα και τα οποία θα απασχολήσουν αποκλειστικά και την παρούσα μελέτη, είναι 
τα παραδείγματα κατά τα οποία η συνύφανση Λόγου και Εικόνας είναι αόρατη, 
δηλαδή υπάρχει πάντα ένα μονάχα κυρίαρχο ορατό μέσο, λογοτεχνικό ή εικα-
στικό, το οποίο μιμείται, ή ακόμη καλύτερα σκηνοθετεί ένα άλλο μέσο ανοίκειο 

 
5 Ο όρος της διαμεσικότητας εισήχθη στη Θεωρία της λογοτεχνίας για πρώτη φορά το 1983 από 
τον Aage A. Hansen-Löve. Βλ. σχετικά Hansen-Löve (291-360). Για σύγχρονες εννοιολογικές 
προσεγγίσεις αναφορικά με τον όρο της διαμεσικότητας βλ. Rajewsky (43-64), 
https://www.erudit.org/en/journals/im/2005-n6-im1814727/1005505ar/  
[ανακτήθηκε: 17/08/2022]. 



Η ΠΕΡΙΠΛΑΝΗΣΗ ΤΩΝ ΑΙΣΘΗΤΙΚΩΝ ΚΑΤΗΓΟΡΙΩΝ  [39]     

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON / COMPARISON    32    (2023) 

σε αυτό.6 Το μεθοδολογικό και ερμηνευτικό σχήμα, που προτείνεται στην πα-
ρούσα υπόθεση εργασίας, είναι εστιασμένο σε τέτοια παραδείγματα σκηνοθε-
τημένης διαμεσικότητας. Γιατί σε αυτά ακριβώς, η σχέση Λόγου και Εικόνας εί-
ναι πιο σύνθετη και διαμεσολαβείται από μια συγκεκριμένη επικοινωνιακή και 
αισθητική στόχευση του καλλιτέχνη, μια στόχευση που ισορροπεί στη λογική 
του «σαν να». Τι συμβαίνει, δηλαδή, όταν ο αφηγητής μιλά σαν να ήταν ζωγρά-
φος και ο ζωγράφος απεικονίζει σαν να ήταν λογοτέχνης. 

 
2. Ερμηνευτικό και μεθοδολογικό σχήμα για την επαφή Λόγου και Εικό-
νας: Η στρατηγική της περιπλάνησης 
 
Η ερευνητική πρόταση για την προσέγγιση τέτοιου είδους διαμεσικών παρα-
δειγμάτων, όπου ένα μέσο εγκιβωτίζει και σκηνοθετεί ένα άλλο, ξεκινά από τον 
σχηματισμό ενός εννοιολογικού συστήματος. Αυτό το σύστημα μπορεί να χρησι-
μοποιηθεί εν γένει ως μεθοδολογικό εργαλείο αλλά και ως ερμηνευτικό σχήμα 
για τις διακαλλιτεχνικές προσεγγίσεις. Υπό αυτό το πρίσμα, λοιπόν, δομείται μια 
σειρά αισθητικών κατηγοριών. Αναφέρονται ενδεικτικά οι κατηγορίες της αλη-
θοφάνειας, της ψευδαίσθησης, της απορρόφησης, της άρνησης και της ατμόσφαι-
ρας (Stimmung), εκ των οποίων η τελευταία θα χρησιμοποιηθεί ως βασικό πα-
ράδειγμα στην παρούσα εργασία. Οι αισθητικές κατηγορίες δεν είναι, ωστόσο, 
ένα απλό λεξιλόγιο θεωρίας λογοτεχνίας και τέχνης, το οποίο θα διευκολύνει τη 
διακαλλιτεχνική προσέγγιση. Προέρχονται από ιστορικοποιημένες εννοιολογι-
κές κατηγορίες και πρέπει να εμβαπτιστούν εκ νέου και να αισθητικοποιηθούν, 
για να μπορέσουν να είναι λειτουργικές στα παραδείγματα επαφής Λόγου και 
Εικόνας. 

Για να καταστεί σαφές αυτό το εννοιολογικό σύστημα, χρησιμοποιείται 
στρατηγικά ο μηχανισμός της περιπλάνησης των κατηγοριών.7 Οι κατηγορίες, 
πριν γίνουν αισθητικές, και ενεργοποιηθούν στο πεδίο της διαμεσικότητας, πε-
ριπλανώνται ανάμεσα σε διαφορετικά πεδία λόγου και αντίληψης. Το ακόλουθο 
σχήμα (εικ. 1) θα συντελέσει στην απεικονιστική αναπαράσταση του μηχανι-
σμού της περιπλάνησης. Οι κατηγορίες περιπλανώνται κυκλικά ως νομαδικές 

 
6 Αυτός ο δεύτερος τύπος διαμεσικότητας περιγράφεται στις σύγχρονες επιστημολογικές συζη-
τήσεις με διαφορετικούς όρους. Ενδεικτικά η I. Rajewsky θα εντάξει το συγκεκριμένο φαινόμενο 
σε μια υποκατηγορία της narrow intermediality. Βλ. Rajewsky (46). Ο Uwe Wirth θα ορίσει το 
συγκεκριμένο είδος διαμεσικότητας ως weiche Intermedialität (μαλακή διαμεσικότητα), καθώς 
μόνο ένα μέσο είναι ορατό και συνεπώς κυρίαρχο, στα πλαίσια του οποίου εμφανίζεται ένα δεύ-
τερο μέσο, το οποίο ωστόσο έχει απολέσει τον μεσικό και υλικό του εξοπλισμό, για να απορρο-
φηθεί από το κυρίαρχο. Βλ. σχετικά Wirth (33). Στην παρούσα ανάλυση δεν θα χρησιμοποιηθούν 
αυτοί οι επιστημολογικοί όροι, αλλά θα προταθεί ο μηχανισμός της σκηνοθεσίας, για να περι-
γραφούν διαμεσικά φαινόμενα, κατά τα οποία το ένα μέσο σκηνοθετεί και μιμείται ένα έτερο 
μέσο. 
7 Η συγκεκριμένη προσέγγιση ακολουθεί τα θεωρητικά ίχνη του Karl Manheim, ο οποίος συνδέει 
κοινωνιολογικά και ανθρωπολογικά μοντέλα με επιστημολογικές και γνωσιακές δομές, με στόχο 
να υπογραμμίσει τη συγγένειά τους, βλ. Gebhardt; Hitzler; Schnettler (9-22). Στην παρούσα με-
λέτη αφού έχει ήδη οριστεί το μέσο της λογοτεχνίας και της ζωγραφικής ως σώμα, χρησιμο-
ποιώντας τη μερλωποντιανή φαινομενολογία, θα οριστούν οι εννοιολογικές κατηγορίες ως νο-
μαδικές φιγούρες και η κίνησή τους ανάμεσα στα διαφορετικά εννοιολογικά πεδία ως περιπλά-
νηση. Για την έννοια της νομαδολογίας, όπως χρησιμοποιείται στην παρούσα προσέγγιση βλ.  
Deleuze και Guattari. Στόχος είναι να ξεφύγει το φαινόμενο της διαμεσικότητας από στεγνές 
επιστημολογικές αντιπαραθέσεις και να φωτιστεί μέσα από μια νεόκοπη αισθητική, βασισμένη 
στην υβριδικότητα και την πολυφωνία. 



[40]  ΣΤΕΛΛΑ ΧΑΧΑΛΗ 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON / COMPARISON    32    (2023) 

φιγούρες ανάμεσα σε διαφορετικά εννοιολογικά πεδία (οι κύκλοι του σχήμα-
τος). Όταν μια κατηγορία εισέρχεται στο εκάστοτε πεδίο, τότε ενεργοποιεί δια-
φορετικές αντιληπτικές δυνατότητες, οι οποίες καθορίζονται από την εκάστοτε 
επικοινωνιακή της στόχευση. Η στόχευσή της είναι να επιβιώσει στο γνωσιακό 
πεδίο, στο οποίο θα πολιτογραφηθεί. Κάθε πεδίο αποτελεί μια δυνητική στάση 
και προορισμό της περιπλανώμενης νομαδικής φιγούρας, η οποία δύναται να 
σηματοδοτήσει και το τέλος της περιπλάνησης. Ωστόσο, η πορεία της περιπλά-
νησης δεν είναι τελεολογικού χαρακτήρα και για αυτόν ακριβώς τον λόγο επιλέ-
γεται η απεικόνιση μιας κυκλικής τροχιάς. Το πεδίο της διαμεσικότητας, το πε-
δίο δηλαδή της σχέσης του Λόγου και της Εικόνας, είναι ένας τέτοιος δυνητικός 
προορισμός. Τα σχεδιασμένα στο σχήμα ίχνη παραπέμπουν τόσο στη χαρτο-
γράφηση της περιπλάνησης της εκάστοτε κατηγορίας όσο και στο χαρακτηρι-
στικό της συνεχούς κινητικότητάς της. Το βέλος σηματοδοτεί το στοιχείο της 
αναφορικότητας, το οποίο χαρακτηρίζει τις νομαδικές κατηγορίες, καθώς πάντα 
ορίζονται ως προς κάτι αλλότριο. 

 

 
 

Εικόνα 1: Αναπαράσταση του μηχανισμού της περιπλάνησης των κατηγοριών σε διαφορετικά 
εννοιολογικά πεδία, έως ότου φθάσουν στο πεδίο της διαμεσικότητας (Λ/Ε). 

 
Αν ανατρέξει κανείς στις δέκα κατηγορίες που παραθέτει ο Αριστοτέλης στο Όρ-
γανο, θα μπορούσε να εντάξει τις κατηγορίες που λειτουργούν ως νομάδες στην 
τέταρτη αριστοτελική κατηγορία της αναφοράς, του πρός τι (86, 116). Τα πρός 
τι προϋποθέτουν πάντοτε την παρουσία τουλάχιστον δύο αναφερόμενων αντι-
κειμένων και την έννοια της κλίσης προς κάτι, του προσανατολισμού, του αντι-
κρίσματος. Όλες αυτές οι κατηγορίες που περιπλανώνται σε διαφορετικά πεδία, 
έως ότου φτάσουν σε αυτό των σχέσεων Λόγου και Εικόνας, αναπτύσσουν μια 
συγκεκριμένη λειτουργία σε κάθε πιθανό προορισμό, η οποία είναι αναφορικού 
χαρακτήρα. Η κατηγορία της άρνησης, για παράδειγμα, όταν φτάνει στο πεδίο 
της ψυχανάλυσης, αναπτύσσει διαφορετικές λειτουργίες από το όταν φτάνει 
στο πεδίο της αισθητικής ή στο πεδίο της μαθηματικής λογικής (Άλγεβρα 
Μπουλ). Ανάλογα με το πού πρόσκειται, ποιο είναι το πεδίο αναφοράς της, ποιος 



Η ΠΕΡΙΠΛΑΝΗΣΗ ΤΩΝ ΑΙΣΘΗΤΙΚΩΝ ΚΑΤΗΓΟΡΙΩΝ  [41]     

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON / COMPARISON    32    (2023) 

είναι ο προορισμός της περιπλάνησής της, αναπτύσσει διαφορετικούς μηχανι-
σμούς επιβίωσης και κατ’ επέκταση διακριτές λειτουργίες. 

Επιστρέφοντας στο πεδίο της διακαλλιτεχνικής προσέγγισης, το επίμαχο 
σημείο σε αυτό το σχήμα είναι τι συμβαίνει, όταν μια κατηγορία καταλήξει, μετά 
την περιπλάνησή της, στο πεδίο της σχέσης του Λόγου και της Εικόνας. Σημα-
ντική, λοιπόν, είναι η διερεύνηση του ερωτήματος γιατί η περιπλάνηση είναι κα-
ταλυτική για την αισθητικοποίηση της εκάστοτε κατηγορίας. Αυτό συμβαίνει, 
γιατί η νομαδική φιγούρα που περιπλανάται, όταν φτάνει στο πεδίο της διαμε-
σικότητας, δεν είναι ένα ουδέτερο σώμα, αλλά έχει κερδίσει μέσα από την περι-
πλάνηση νέες, δυναμικές επικοινωνιακές ικανότητες. Αυτές την καθιστούν ικανή 
να επιβιώσει στις σύνθετες σχέσεις Λόγου και Εικόνας. Τόσο από τη διαδρομή 
της περιπλάνησης όσο και από την πολιτογράφησή της σε διαφορετικά εννοιο-
λογικά πεδία, έχει αποκτήσει δύο εφόδια απαραίτητα για την αισθητικοποίησή 
της σε αυτό το πεδίο, την πολυφωνία και την υβριδικότητα. Η πολυφωνία που 
έχει κερδίσει από τους διαφορετικούς της προορισμούς προϋποθέτει εκρίζωση 
της μονοφωνίας και άνοιγμα προς την ετερότητα. Το ότι η κατηγορία της Stim-
mung μπορεί να χρησιμοποιηθεί στη μουσικολογία, στη φυσική και την ψυχολο-
γία, όπως και στη διαμεσικότητα, την κάνει επικοινωνιακά ανθεκτική και ευέλι-
κτη. 

Έτσι, όταν η εκάστοτε κατηγορία θα φτάσει στο πεδίο σύναψης Λόγου 
και Εικόνας, όχι μόνο δεν θα έχει απολέσει όσα έμαθε μέσα από το ταξίδι της, 
αλλά, αντιθέτως, θα τα χρησιμοποιήσει ως εφόδια για να ανοίξει νέους μεθοδο-
λογικούς και ερμηνευτικούς δρόμους. Δεν σταματά να κινείται όταν φτάνει σε 
αυτό το αισθητικό πεδίο αλλά επιδίδεται σε μια flânerie. Αν ανατρέξει κανείς στη 
θεωρία του Michel de Certeau (93) για την αφηγηματικότητα του χώρου, την 
κειμενικότητα της πόλης, η οποία μπορεί να αναπαρασταθεί ως πεδίο αρχειοθέ-
τησης και εγγραφής εικονικών και κειμενικών τεκμηρίων, τότε η νομαδική κα-
τηγορία μετατρέπεται σε πλάνητα, ο οποίος περιδιαβαίνει μεταξύ Λόγου και Ει-
κόνας. Ο φλανέρ εκτίθεται στα μάτια των άλλων και ταυτόχρονα αφήνεται 
διαισθητικά να επηρεαστεί από τα ερεθίσματα της περιρρέουσας ατμόσφαιρας 
(Benjamin 529). Κινούμενος μεταξύ Λόγου και Εικόνας, μεταξύ λεκτικών και ει-
κονικών σημειολογιών, ανταποκρίνεται στους διαφορετικούς αισθητικούς κώ-
δικες και διαμορφώνει μια νέα χαρτογράφηση της διαμεσικής τοπολογίας, προ-
τείνοντας νέες διασταυρώσεις και ερμηνευτικά μονοπάτια. 
 
3. Η αισθητική κατηγορία της Stimmung 
 
Για να καταστεί σαφέστερο αυτό το σχήμα, θα περιγραφεί συνοπτικά η περι-
πλάνηση της κατηγορίας της Stimmung και η εφαρμογή της ως αισθητικής κα-
τηγορίας στο διακαλλιτεχνικό πεδίο. Στην παρούσα εργασία, θα παραμείνει ο 
γερμανικός όρος της Stimmung αμετάφραστος τόσο επειδή η ελληνική μετά-
φρασή του ως «ατμόσφαιρα» ή ως «διάθεση» παρουσιάζει κάποια επιστημολο-
γικά προβλήματα, όσο και επειδή κρατώντας τον όρο υπονοείται και όλη η βα-
ριά θεωρητική και εννοιολογική παράδοση που αυτός φέρει στη γερμανική 
σκέψη.8 

Θα γίνει, συνεπώς, μια σύντομη περιγραφή της περιπλάνησης της κατη-
γορίας της Stimmung σε διαφορετικά πεδία σκέψης, ενώ στη συνέχεια θα γίνει 

 
8 Για μια συνοπτική ανασκόπηση του όρου βλ. Gisbertz (7-13) και Wellbery (703-733). 



[42]  ΣΤΕΛΛΑ ΧΑΧΑΛΗ 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON / COMPARISON    32    (2023) 

μια απόπειρα να οριστεί η αισθητική πλέον κατηγορία εκ νέου στο πεδίο της 
διαμεσικότητας. Στην ψυχολογία, η Stimmung ορίζεται ως μια συναισθηματική 
κατάσταση, η οποία καθορίζει τη σχέση μεταξύ υποκειμένου και περιβάλλοντος 
(Eberle 368). Στη μουσική, ο όρος χρησιμοποιείται τόσο για να δηλώσει το χόρ-
δισμα όσο και ως όρος, ο οποίος συνδέεται με την έννοια της αρμονίας (Previsic 
120-135). Στη φυσική, συνδέεται ο όρος με τα ηχητικά κύματα, τα οποία δρουν 
ρυθμιστικά στην ακουστική μετάθεση από σώμα σε σώμα (Gisbertz 9). Αν η νο-
μαδική κατηγορία της Stimmung φτάσει στο πεδίο της φιλοσοφίας, τότε η πα-
ράδοση που εγγράφεται σε αυτήν είναι ογκώδης. Ενδεικτικά, αναφέρεται ο Im-
manuel Kant (Frey 75-94), ο οποίος ορίζει τη Stimmung ως δύναμη συμφιλίωσης 
μεταξύ του φαντασιακού και του γνωσιολογικού στοιχείου, και ο Friedrich 
Schiller (52-53), που επίσης χρησιμοποιεί τον όρο ως συνδετικό παράγοντα με-
ταξύ αίσθησης και λογικής. Η Stimmung θα λάβει οντολογικό προσανατολισμό 
στις πραγματείες του Martin Heidegger9 και φαινομενολογικό σε σύγχρονα γερ-
μανικά φιλοσοφικά κινήματα, όπως σε αυτό της Νέας Φαινομενολογίας10 και της 
Νέας Αισθητικής.11 

Τι γίνεται, ωστόσο, όταν η κατηγορία της Stimmung, μετά από αυτή τη 
μακρά περιπλάνηση, καταλήξει στο πεδίο της σχέσης Λόγου και Εικόνας; Όταν 
φτάσει εκεί, φέρει μαζί της όλες τις ιδιότητες και τις επικοινωνιακές ικανότητες 
που έχει κληρονομήσει κατά την περιπλάνησή της. Από τη μουσική, για παρά-
δειγμα, κρατά την έννοια της αρμονίας, από την ψυχολογία την έννοια της α-
τμόσφαιρας και της επήρειας, από τη φυσική την έννοια της αντήχησης και από 
τη φιλοσοφία τον τρόπο συμφιλίωσης αντικρουόμενων όρων. Έτσι, κατά τη 
διάρκεια της αισθητικοποίησής της, όταν δηλαδή πολιτογραφηθεί στο διακαλλι-
τεχνικό πεδίο, είναι σε θέση να ενεργοποιήσει όλα τα εφόδια που έλαβε κατά 
την περιπλάνησή της και να τα αξιοποιήσει για να χαρτογραφήσει νέους ερμη-
νευτικούς ορίζοντες. 

Πώς ορίζεται, λοιπόν, η κατηγορία της Stimmung ως αισθητική κατηγο-
ρία; Στις υπάρχουσες μελέτες ο ορισμός κινείται σε ένα διπλό επίπεδο, σε αυτό 
της παραγωγής και σε αυτό της πρόσληψης. Στο επίπεδο της παραγωγής, η 
Stimmung ορίζεται ως αισθητική κατηγορία, όταν αναπαριστά έννοιες, συναι-
σθήματα και ατμόσφαιρες μέσα στα πλαίσια ενός έργου τέχνης, λογοτεχνικού ή 
εικαστικού. Στο επίπεδο της πρόσληψης, η Stimmung ορίζεται ως αισθητική ε-
μπειρία, ως βίωση της ατμόσφαιρας που εκπέμπει ένα έργο τέχνης, μια εμπειρία 
που οδηγεί στην παροντικοποίηση του έργου (Böhme 29, 31). Κάθε φορά που ο 
αναγνώστης διαβάζει ένα βιβλίο ή ο θεατής βλέπει έναν πίνακα η κατηγορία της 
Stimmung ενεργοποιείται με διπλό τρόπο: από τη μια το λογοτεχνικό και αντί-

 
9 Για μια φαινομενολογική ερμηνεία του όρου στον Heidegger και για την ποιητολογική της ση-
μασία και αξιοποίηση βλ. Hajduk (97-126). 
10 Κυρίαρχη είναι η μορφή του Hermann Schmitz, σύμφωνα με τον οποίο τα συναισθήματα δεν 
ορίζονται ως προβολή του εσωτερικού κόσμου ενός υποκειμένου στο περιβάλλον, αλλά ως 
Stimmung, ως ατμόσφαιρα, που εκπέμπεται προς το υποκείμενο και επιδρά στο σώμα και την 
ψυχή του. Η ατμόσφαιρα αυτή έχει τη δυνατότητα να εμψυχώνει τα περιβάλλοντα αντικείμενα, 
τα οποία συνδέονται με τα υποκείμενα. Πρβλ. Schmitz, Atmosphären (9, 30) και Schmitz, Der Leib 
(63-64, 66). 
11 Βασικός εκπρόσωπος της Νέας Αισθητικής είναι ο Gernot Böhme, ο οποίος χρησιμοποιεί τον 
όρο της ατμόσφαιρας (Atmosphäre) ως μέσο σύνδεσης του περιβάλλοντος χώρου και του παρα-
λήπτη μιας αισθητικής εμπειρίας. Από τη μία το περιβάλλον εκπέμπει μια συγκεκριμένη ατμό-
σφαιρα, από την άλλη το προσλαμβάνον υποκείμενο συμμετέχει στην ατμόσφαιρα και βιώνει 
μέσα από την αισθητική εμπειρία μια νέα μορφή παροντικότητας. 



Η ΠΕΡΙΠΛΑΝΗΣΗ ΤΩΝ ΑΙΣΘΗΤΙΚΩΝ ΚΑΤΗΓΟΡΙΩΝ  [43]     

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON / COMPARISON    32    (2023) 

στοιχα εικαστικό έργο αποτελείται από κατασκευασμένες ατμόσφαιρες και από 
την άλλη ο αναγνώστης και θεατής αντίστοιχα προσλαμβάνει αυτές τις ατμό-
σφαιρες μέσα από την αισθητική εμπειρία και έτσι, κατά κάποιο τρόπο, συμβάλ-
λει στην επικαιροποίησή τους (Gumbrecht 13, 15). 

Αυτός ο συνθετικός ορισμός περιγράφει πώς η κατηγορία της Stimmung 
αισθητικοποιείται. Ωστόσο, το ερώτημα είναι πώς η αισθητική πλέον κατηγορία 
μπορεί να ανοίξει νέες ορίζουσες στα παραδείγματα συνύφανσης Λόγου και Ει-
κόνας, δηλαδή, πώς η νομαδική κατηγορία της Stimmung γίνεται flâneur. Τι συμ-
βαίνει όταν ο Édouard Manet ζωγραφίζει τη Nana12 αντλώντας έμπνευση από 
τον 7ο τόμο (Το Ρόπαλο) του μυθιστορηματικού κύκλου Rougon-Macquart, του 
Émile Zola, κατά τον οποίο εμφανίζεται η φιγούρα για πρώτη φορά; Και τι γίνε-
ται στη συνέχεια, όταν ο Zola βλέποντας τη ζωγραφική αναπαράσταση της ηρω-
ίδας, όπως αποδίδεται από τον Manet, αναπτύσσει λογοτεχνικά τη φιγούρα στο 
ομώνυμο μυθιστόρημά του, τη Νανά; Αυτό που μεταβιβάζεται από το λογοτε-
χνικό έργο στο εικαστικό και επανέρχεται στη συνέχεια στο λογοτεχνικό είναι η 
Stimmung. Είναι λες και ο συγγραφέας ή ο ζωγράφος αποσπά τη Stimmung από 
το ένα μέσο και τη μεταθέτει στο άλλο, στο οικείο του μέσο. Στο πεδίο, λοιπόν, 
της διαμεσικότητας θα μπορούσε να ορίσει κανείς την αισθητική κατηγορία της 
Stimmung ως αυτό που απομένει, όταν ένα έργο τέχνης απαλλαγεί από τον υλικό 
και μεσικό του εξοπλισμό, από την αμφίεσή του. Η Stimmung ορίζεται, έτσι, ως 
το υπόλοιπο. Αποσπάται από το ένα μέσο, για να μετατεθεί και να μεταγραφεί 
σε ένα άλλο μέσο. Όταν ο αφηγητής προσπαθεί να μιμηθεί τους τρόπους αναπα-
ράστασης ενός ανοίκειου σε αυτόν μέσου, δεν κατορθώνει αυτή τη μίμηση με 
υλικό τρόπο, αλλά μέσω της Stimmung, την οποία ενσωματώνει στο κείμενο ή 
στην εικόνα αντίστοιχα. 

Βασικό χαρακτηριστικό της συγκεκριμένης αισθητικής κατηγορίας είναι 
η φασματικότητα, καθώς είναι μια φιγούρα που επιβιώνει και επανεμφανίζεται 
σε νέα μέσα και είδη. Επιβιώνει από τον υλικό και μεσικό θάνατο και καταλαμ-
βάνει ένα νέο μεσικό σώμα, το (μετα)στοιχειώνει. Ο εκάστοτε αφηγητής που θέ-
λει να αφηγηθεί διαμεσικά, δηλαδή με τρόπο εικαστικό και λογοτεχνικό συνάμα, 
παλεύει με το ανοίκειο μέσο και αυτό που επιβιώνει από την πάλη του είναι η 
Stimmung. Αυτή θα μεταφερθεί στο οικείο μέσο του. Γιατί, ωστόσο, επιβιώνει 
αυτή η νομαδική φιγούρα; Διότι μέσα από την περιπλάνησή της έχει κερδίσει 
πολυφωνία. Ο Manet παλεύει με τη λογοτεχνική γυναικεία μορφή από το ζολα-
δικό μυθιστόρημα και προσπαθεί να την οικειοποιηθεί εγκιβωτίζοντάς τη στο 
μέσο της ζωγραφικής. Από αυτή την πάλη, διαλύονται και η ύλη και τα μεσικά 
χαρακτηριστικά της ηρωίδας. Αυτό που μένει, όμως, στα χέρια του ζωγράφου 
είναι η Stimmung. Και αυτή θα μεταφέρει στο έργο του. 

 
3.1 Σκηνοθετημένη διαμεσικότητα στο εικαστικό ιδίωμα 
 
Το πρώτο σκηνοθετημένο διαμεσικό παράδειγμα που θα αναλυθεί μέσα από την 
αισθητική κατηγορία της Stimmung είναι Οι καρέκλες του χαμένου χρόνου (Les 
Assises du Temps Perdu) που κατασκεύασε ο γάλλος ντιζάινερ Anthony Guerrée 
το 2020, εμπνεόμενος από τους λογοτεχνικούς χαρακτήρες του έργου του 
Proust. Κάθε λογοτεχνική φιγούρα του μυθιστορήματος αντιστοιχεί σε μια κα-
ρέκλα με διαφορετικά μορφολογικά και στυλιστικά χαρακτηριστικά. Η καρέκλα 

 
12 Manet, Édouard. Nana. 1877, Hamburger Kunsthalle, λάδι σε καμβά, 150 × 116 εκ. 



[44]  ΣΤΕΛΛΑ ΧΑΧΑΛΗ 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON / COMPARISON    32    (2023) 

φέρει το όνομα του εκάστοτε ήρωα και ενσαρκώνει, όπως επισημαίνει ο δη-
μιουργός, «τον τρόπο ύπαρξης» («la manière d’être»: Guerrée, Les Assises 7) της 
εκάστοτε λογοτεχνικής φιγούρας. Όπως επισημαίνει ο ντιζάινερ: «Διάβασα 
Προυστ σαν να βρισκόμουν σε όνειρο και αίφνης ευχήθηκα να ιχνηλατήσω, να 
σχηματοποιήσω την πρόσληψη των ηρώων, καθιστώντας τους ορατούς, δίνο-
ντάς τους μια θέση πραγματική μέσα στον χώρο, δίνοντάς τους μια καρέκλα».13 
Αυτό που περνά από τη μυθιστορηματική μορφή στο εικαστικό αντικείμενο εί-
ναι η Stimmung, ένα ίχνος, το οποίο επανεγγράφεται καλλιτεχνικά και οπτικο-
ποιείται. 

Ο Guerrée με τις καρέκλες του χωροποιεί τις μυθιστορηματικές φιγούρες 
και τους προσδίδει μια υλική και απτή υπόσταση. Οι διαφανείς μυθοπλαστικές 
φιγούρες αποκτούν μια εικαστική αδιαφάνεια. Δεν πρόκειται, ωστόσο, για μια 
αναπαράσταση, αλλά για ένα ξαναζωντάνεμα των ηρώων. Η φασματική Stim-
mung μεταφέρεται από το λογοτεχνικό μέσο στο εικαστικό και μετενσαρκώνε-
ται διακαλλιτεχνικά. Οι λογοτεχνικές φιγούρες χειραφετούνται από το μυθιστο-
ρηματικό σύμπαν και δρουν πλέον αυτόνομα στον χώρο: «Η γραμμή, η άνεση, οι 
αναλογίες μιας καρέκλας δεν αποτελούν μόνο έναν τρόπο καθίσματος, αλλά και 
μια σειρά ιδιοτήτων και πιθανών σεναρίων» (“Les Assises”, [μτφρ. δική μου]). 
Για να προσλάβει κανείς τις καρέκλες του χαμένου χρόνου ως χειραφετημένες 
εικαστικές φιγούρες πρέπει πρωτίστως να αφαιρέσει από αυτές τη χρηστικότη-
τά τους, επακόλουθο της επαφιέμενης εμπιστοσύνης (Verläßlichkeit), αν δανει-
στεί κανείς την ορολογία του Heidegger (28) και ακόλουθα να τις θεωρήσει ως 
έργο τέχνης. 

Ακολουθεί ένα παράδειγμα από αυτές τις καρέκλες, το οποίο επεξηγεί 
πώς η αισθητική κατηγορία της Stimmung μπορεί να χρησιμοποιηθεί ως μέθο-
δος, αλλά και ως ερμηνευτικό κλειδί για τη σχέση Λόγου και Εικόνας. Η καρέκλα 
που φέρει το όνομα του Bergotte,14 του μυθοπλαστικού συγγραφέα στο Αναζη-
τώντας, παραπέμπει απευθείας στη λογοτεχνική σκηνή όπου ο εν λόγω ήρωας 
πεθαίνει στην αίθουσα ενός μουσείου μπροστά από τον πίνακα του Johannes 
Vermeer Vue de Delft (εικ. 2). Ενώ περνά τις τελευταίες του στιγμές, ο Bergotte 
συνειδητοποιεί ότι έτσι έπρεπε να γράφει, όπως ακριβώς είναι ζωγραφισμένος ο 
μικρός κίτρινος τοίχος στο έργο του Vermeer. 

 
Βρέθηκε επιτέλους μπροστά στον Βερμέερ, τον οποίο θυμόταν πιο 
αστραφτερό, πιο διαφορετικό από καθετί που γνώριζε, αλλά όπου 
[...] παρατήρησε για πρώτη φορά κάποιες μικρές ανθρώπινες φι-
γούρες σε χρώμα θαλασσί, την άμμο που ήταν ρόδινη και τελικά την 
πολύτιμη ματιέρα της πολύ μικρής επιφάνειας του κίτρινου τοίχου. 
Οι ζάλες του αύξαιναν, κάρφωνε το βλέμμα του, όπως ένα παιδί πά-
νω σε μια κίτρινη πεταλούδα την οποία προσπαθεί να πιάσει, στην 
πολύτιμη μικρή επιφάνεια του τοίχου. Έτσι έπρεπε να γράφω, έλε-
γε. Τα τελευταία μου βιβλία είναι πολύ ξερά, θα έπρεπε να περάσω 
πολλές στρώσεις χρώμα, να φτιάξω την ίδια μου τη φράση πολύτι-

 
13 «J’ai lu Proust comme on fait un rêve et j’ai très vite souhaite en garder une trace, figer ma per-
ception des personnages en les rendant visibles et en leur donnant une place réelle dans l’espace, 
en leur donnant une assise» (Les Assises 9, [μτφρ. δική μου]). 
14 Διαφορετικές φωτογραφικές λήψεις του έργου, καθώς και σημειώσεις του σχεδιαστή για τη 
συγκεκριμένη καρέκλα μπορεί κανείς να δει στον ακόλουθο σύνδεσμο: https://anthony-
guerree.com/bergotte/ [ανακτήθηκε: 19/08/2022]. 



Η ΠΕΡΙΠΛΑΝΗΣΗ ΤΩΝ ΑΙΣΘΗΤΙΚΩΝ ΚΑΤΗΓΟΡΙΩΝ  [45]     

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON / COMPARISON    32    (2023) 

μη, όπως αυτή η μικρή επιφάνεια κίτρινου τοίχου. Δεν του ξέφευγε, 
ωστόσο, η σοβαρότητα της ζάλης του. Έβλεπε μπροστά του μια ου-
ράνια ζυγαριά, όπου από τη μια πλευρά βρισκόταν η ίδια η ζωή του 
και από την άλλη η μικρή επιφάνεια τοίχου η τόσο ωραία ζωγραφι-
σμένη κίτρινη. Ένιωθε πως είχε απερίσκεπτα θυσιάσει την πρώτη 
για τη δεύτερη [...] Επαναλάμβανε στον εαυτό του: Μικρή επιφάνεια 
κίτρινου τοίχου με λοξή στέγη, μικρή επιφάνεια κίτρινου τοίχου. (Η 
φυλακισμένη 152) 

 
 

 
 

Εικόνα 2: Johannes Vermeer. Vue de Delft (ελλ. Άποψη του Ντελφτ). 1660, Mauritshuis, λάδι σε 
καμβά, 98.5 × 117.5 cm.  

 
Ο Guerrée, όταν κατασκευάζει αντίστοιχα την καρέκλα (εικ. 3), επιλέγει ακριβώς 
αυτή την κίτρινη επιφάνεια ως σήμα κατατεθέν, ως ίχνος που επιβιώνει στις με-
σικές του μεταλλάξεις, ως Stimmung, για να δώσει στον μυθοπλαστικό συγγρα-
φέα μια υλική υπόσταση. Και σε αυτό το σημείο, αξίζει να επισημανθεί ότι η συ-
γκεκριμένη αισθητική κατηγορία, παρ’ όλη τη φασματικότητά της, δεν είναι κάτι 
ομιχλώδες και αόριστο, αλλά είναι πάντοτε μέσω του έργου τέχνης και μέσα στο 
έργο τέχνης εντοπίσιμο (Heidegger 30). 

 



[46]  ΣΤΕΛΛΑ ΧΑΧΑΛΗ 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON / COMPARISON    32    (2023) 

 
 

Εικόνα 3: Anthony Guerrée. Bergotte. 2019, Atelier Jespers, © Anthony Guerrée. 

 
Ενώ παλεύει ο εικαστικός με τη λογοτεχνική φιγούρα, βρίσκει το σημείο που ε-
πιβιώνει, τη Stimmung και στη συνέχεια την ντύνει με το δικό του μεσικό και υ-
λικό στοιχείο. Η κατηγορία εντοπίζεται ως σημείο και ίχνος και όχι ως κέντρο 
του έργου, γιατί η Stimmung μπορεί να βρίσκεται και στην περιφέρεια ενός έρ-
γου. Παρ’ όλα αυτά, ενώ βρίσκεται στην περιφέρεια, μπορεί να δυναμιτίσει και 
να αποδομήσει κάθε έννοια. Η κίτρινη μικρή επιφάνεια είναι η Stimmung, η ο-
ποία επιβιώνει από το εικαστικό έργο του Vermeer στο μυθιστόρημα του Proust 
και στη συνέχεια, επανέρχεται στην καρέκλα του Guerrée. Ένα φάσμα που περ-
νά διάτρητα τα όρια μεταξύ Λόγου και Εικόνας, που μεταμορφώνεται και δρα σε 
επίπεδο παραγωγής και πρόσληψης. Είναι τα «Σημάδια κίτρινα», όπως θα έλεγε 
ο Μίλτος Σαχτούρης στο ομώνυμο ποίημα (14) από τη συλλογή Χρωμοτραύματα 
(1980). 

Έτσι, μπορεί να εντοπίσει κανείς στην καρέκλα Bergotte το κίτρινο ση-
μείο από το έργο του Vermeer, που βρίσκεται εγκιβωτισμένο στη λογοτεχνική 
σκηνή του Αναζητώντας, καθώς και τη σιλουέτα της πόλης, τις κορυφογραμμές 
από τα σπίτια που απεικονίζονται στον πίνακα του Vermeer. Ο Guerrée επιλέγει 
για τη συγκεκριμένη καρέκλα το στυλ του κυκλικού πάγκου που περιστρέφεται 
γύρω από έναν κεντρικό άξονα, σχέδιο αγαπητό κατά τον 19ο αιώνα που κο-
σμούσε τις αίθουσες υποδοχής, παραπέμποντας έτσι στον χώρο του μουσείου, 
όπου εκτυλίσσεται η λογοτεχνική σκηνή με τον θάνατο του Bergotte. Είναι εξαι-
ρετικού ενδιαφέροντος το γεγονός ότι η Stimmung, που μεταφέρεται από το ένα 
μέσο στο άλλο αποτελεί η ίδια ένα παράδειγμα διαμεσικότητας. Δεν πρόκειται, 



Η ΠΕΡΙΠΛΑΝΗΣΗ ΤΩΝ ΑΙΣΘΗΤΙΚΩΝ ΚΑΤΗΓΟΡΙΩΝ  [47]     

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON / COMPARISON    32    (2023) 

δηλαδή, μόνο για τη μεταφορά μιας λογοτεχνικής σκηνής στον εικαστικό χώρο, 
ο Bergotte από λογοτεχνική φιγούρα γίνεται καρέκλα αλλά και η ίδια η λογοτε-
χνική σκηνή που επιλέγεται έχει διακαλλιτεχνικό χαρακτήρα, ο οποίος μεταφέ-
ρεται στην αναπαραστατική δύναμη της καρέκλας. Η καρέκλα είναι η λογοτε-
χνική φιγούρα και παράλληλα, το ζωγραφικό έργο του Vermeer. 
 
3.2. Σκηνοθετημένη διαμεσικότητα στο λογοτεχνικό ιδίωμα 
 
Το δεύτερο παράδειγμα σκηνοθετημένης διαμεσικότητας, που θα αναλυθεί, εί-
ναι λογοτεχνικό και εστιάζει στο πώς ακριβώς η κατηγορία της Stimmung μπο-
ρεί να χρησιμοποιηθεί ως μέθοδος και ερμηνευτικό κλειδί στα παραδείγματα 
σύναψης Λόγου και Εικόνας. Το παράδειγμα είναι H καρδερίνα, μυθιστόρημα της 
αμερικανίδας Donna Tartt, που εκδόθηκε το 2014. Η μυθοπλασία εκτυλίσσεται 
ως εξής: ο αφηγητής Theo Decker είναι ένας έφηβος που ζει με τη μητέρα του, 
ώσπου μια μέρα κατά την επίσκεψή τους σε ένα μουσείο γίνεται μια τρομοκρα-
τική επίθεση. Ένας από τους ελάχιστους επιζήσαντες είναι ο αφηγητής, ο οποίος 
καταφέρνει να διασώσει έναν ζωγραφικό πίνακα, την Καρδερίνα (εικ. 4) του ολ-
λανδού ζωγράφου Carel Fabritius, έργο του 1654. Από εκείνη τη στιγμή, κρύβει 
τον μικρό πίνακα, ο οποίος λειτουργεί σαν ένα ρελίκβιεμ της νεκρής του μητέρας 
και ως σημείο εκκίνησης όλης της δράσης του μυθιστορήματος. 
 

 
 

Εικόνα 4: Carel Fabritius. Het puttertje (ελλ. Η Καρδερίνα). 1654, Mauritshuis, λάδι σε πάνελ,  
33.5 × 22.8 εκ. 

 
Η περιπέτεια του πραγματικού πίνακα αξίζει να αναφερθεί, καθώς δεν είναι τυ-
χαία η επιλογή του στο συγκεκριμένο μυθιστόρημα και η μυθοπλαστική επανεγ-



[48]  ΣΤΕΛΛΑ ΧΑΧΑΛΗ 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON / COMPARISON    32    (2023) 

γραφή του. Ο Carel Fabritius είναι ένας από τους σημαντικότερους μαθητές του 
Rembrandt και ζούσε από το 1650 στο Delft, όπου ίδρυσε και τη σχολή του 
Ντελφτ. Η Καρδερίνα είναι από τα τελευταία έργα του, καθώς ο ολλανδός ζω-
γράφος πέθανε 32 χρονών, ενώ βρισκόταν στο ατελιέ του μετά από έκρηξη μιας 
πυριτιδαποθήκης. Το μεγαλύτερο μέρος του έργου του καταστράφηκε, ενώ η 
Καρδερίνα είναι ένα από τα λίγα έργα που σώθηκαν άθικτα. Αυτό, λοιπόν, που 
μεταφέρεται από τη ζωγραφική αναπαράσταση της καρδερίνας στη λογοτεχνι-
κή επανεγγραφή της είναι η Stimmung του έργου και μαζί της η εγγεγραμμένη σε 
αυτό ιστορία της εικόνας που επιβιώνει, της σωζόμενης εικόνας. Ο έφηβος αφη-
γητής του μυθιστορήματος, ενώ κείτεται σε κατάσταση σύγχυσης στο μουσείο, 
ύστερα από την έκρηξη, παρατηρεί το εικαστικό έργο, που επίμονα τον παρακα-
λά να διασώσει από τα συντρίμμια ένας ηλικιωμένος που βρισκόταν κοντά του. 
Ο ηλικιωμένος κύριος θα αφήσει την τελευταία του πνοή στο κατεστραμμένο 
μουσείο, αλλά η μνήμη του θα συνδεθεί με τη λογοτεχνική μοίρα του ήρωα: 

 
Τότε είδα ότι έδειχνε µια σκονισµένη παραλληλόγραµµη τάβλα, ου-
σιαστικά αόρατη µέσα στα σπασµένα δοκάρια και τα σκουπίδια, µι-
κρότερη σε µέγεθος από το φορητό υπολογιστή που είχα στο σπίτι. 
«Αυτό;» ρώτησα, κοιτάζοντας πιο προσεκτικά. Ήταν λεκιασµένο µε 
στάλες από κερί, καλυµµένο µε ένα ακανόνιστο κολάζ από κουρε-
λιασµένες ετικέτες. «Αυτό θέλετε;» 
«Σε ικετεύω». Μάτια σφιχτοκλεισµένα. Ήταν ανάστατος, έβηχε τό-
σο άγρια, ώστε µετά βίας µπορούσε να µιλήσει. 
Άπλωσα το χέρι µου και σήκωσα την τάβλα από τις άκρες. Ήταν 
απρόσµενα βαριά για το µέγεθός της. Μια µακριά σχίζα από τη 
σπασµένη κορνίζα κρεµόταν από τη γωνία. 
Σκούπισα τη σκονισµένη επιφάνεια µε το µανίκι µου. Ένα κίτρινο 
πουλάκι, θολό κάτω από την παχιά στρώση άσπρης σκόνης. (53) 

 
Αυτό που παραμένει, μετά τη διάσωση του έργου είναι η Stimmung, η οποία με-
ταφέρεται από τον εικαστικό στον λογοτεχνικό κόσμο. Η Tartt αποσπά τη 
Stimmung από το εικαστικό της περιβάλλον και την οικειοποιείται όχι μόνο α-
ναπαράγοντας μυθοπλαστικά, αν και παραλλαγμένη, την ιστορία του πίνακα, 
αλλά και μετατρέποντας την εικαστική μορφή της καρδερίνας σε λογοτεχνική 
μορφή. Η Stimmung επιβιώνει και αναπλάθεται διαμεσικά. Η ζωγραφική φιγού-
ρα της καρδερίνας μετατρέπεται σε λογοτεχνική φιγούρα και στη συνέχεια, εν-
σαρκώνεται στη λογοτεχνική φιγούρα της χαμένης μητέρας. Αυτό που πλανάται 
από το ένα μέσο στο άλλο είναι ακριβώς η αισθητική κατηγορία ως φάσμα. Ο 
Aby Warburg οραματίστηκε ένα τέτοιο φασματικό μοντέλο για την ιστορία της 
τέχνης, η οποία θα έπρεπε να μελετηθεί ως επιβίωση των εικόνων που λειτουρ-
γούν ως σωσίες, φαντάσματα, καλλιτεχνικές και εκφραστικές μεταλλάξεις, μέσα 
στην εξέλιξη των χρόνων (Didi-Huberman 26-32). 

Η Stimmung, ωστόσο, ως αισθητική κατηγορία, παρά τη φασματική της 
υπόσταση, και σε αυτό το παράδειγμα δεν είναι κάτι ασαφές και ομιχλώδες, αλ-
λά είναι πάντα εντοπίσιμη στο έργο τέχνης και συντελεί στην ερμηνεία του. Στο 
συγκεκριμένο παράδειγμα, εντοπίζεται στην ικανότητα της φιγούρας να επι-
βιώνει. Αυτό το εικαστικό ίχνος έμεινε στα χέρια της Tartt, όταν πάλεψε με το 
έργο του Fabritius, και αυτό μετεγγράφεται στη μυθοπλαστική καρδερίνα ως 
επιβίωση από την τρομοκρατική επίθεση στο μουσείο, αλλά και ως επιβίωση της 



Η ΠΕΡΙΠΛΑΝΗΣΗ ΤΩΝ ΑΙΣΘΗΤΙΚΩΝ ΚΑΤΗΓΟΡΙΩΝ  [49]     

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON / COMPARISON    32    (2023) 

μνήμης της νεκρής μητέρας. Η νέα, λογοτεχνικά εμβαπτισμένη, καρδερίνα απο-
χρωματίζεται κατά τη διαδικασία της μεσικής της μετάθεσης, δηλαδή, κατά τη 
διάρκεια της λεκτικοποίησής της, συγκρατώντας ωστόσο την εικαστική της πα-
ράδοση, καθώς και την ιστορική μνήμη της τύχης της. 
 
4. Κατακλείδα ή το μυστικό της συνύπαρξης 
 
Τα παραδείγματα, τα οποία αναλύθηκαν και ερμηνεύτηκαν στην παρούσα μελέ-
τη, εντάσσονται στο πεδίο της σκηνοθετημένης διαμεσικότητας. Το συγκεκριμέ-
νο πεδίο ασχολείται με παραδείγματα, κατά τα οποία δύο διαφορετικά μέσα έκ-
φρασης συνυφαίνονται σε ένα μόνο μεσικό πλάτωμα. Συνεπώς, οι ραφές που 
προκύπτουν από τη συνύπαρξη των δύο ετερόκλιτων μεσικών σωμάτων είναι 
αδιόρατες και επινοημένες από τον σκηνοθέτη του έργου, δηλαδή από τον αφη-
γητή ή την αφηγήτρια της λογοτεχνικής ή εικαστικής παράστασης. Το κυρίαρχο 
ορατό μέσο, λογοτεχνικό ή εικαστικό, μιμείται τους τρόπους αναπαράστασης 
ενός έτερου μέσου, απεκδύοντάς το από τον υλικό και μεσικό του εξοπλισμό. Για 
να γίνει σαφής αυτή η συνθετική και συνάμα αφαιρετική διαδικασία, προτάθηκε 
η αισθητική κατηγορία της Stimmung, η οποία δύναται να λειτουργήσει τόσο ως 
μεθοδολογικό εργαλείο για την προσέγγιση τέτοιας τάξεως διαμεσικών φαινο-
μένων όσο και για την αισθητική ερμηνεία τους. 

Από την παρούσα υπόθεση εργασίας προκύπτει, λοιπόν, η ακόλουθη δια-
πίστωση: για να προσεγγίσει κανείς τη σχέση Λόγου και Εικόνας χρειάζεται ό-
ρους ανθεκτικούς, όρους που έχουν δοκιμαστεί και επιβιώσει σε διαφορετικά 
πεδία και έχουν κερδίσει από αυτή την πάλη νέες, δυναμικές επικοινωνιακές ι-
κανότητες. Η στρατηγική της περιπλάνησης, ο ορισμός της κατηγορίας ως νομα-
δικής φιγούρας και το παράδειγμα της Stimmung είναι μια προσπάθεια και μια 
πρόταση συνάμα προς αυτή την κατεύθυνση. Τα σώματα του Λόγου και της Ει-
κόνας συναντιούνται, αγγίζονται και μεταφέρουν ένα μυστικό που περνά από το 
ένα μέσο στο άλλο, το μυστικό της συνύπαρξης. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



[50]  ΣΤΕΛΛΑ ΧΑΧΑΛΗ 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON / COMPARISON    32    (2023) 

Βιβλιογραφία 
 

Benjamin, Walter. “Das Passagen-Werk.” Walter Benjamin. Gesammelte Schriften 
V, edited by Rolf Tiedemann. Suhrkamp, 1982. 

Böhme, Gernot. Atmosphäre. Suhrkamp, 1995. 
Certeau, Μichel. The Practice of Every Day Life, translated by Steven Rendall. Uni-

versity of California Press, 1984. 
Deleuze, Gilles and Felix Guattari. Nomadology. The War Machine, translated by 

Brian Massumi. Wormwood Distribution, 2010. 
Didi-Huberman, Georges. Surviving Image. Phantoms of Time and Time of Phan-

toms. Aby Warburg’s History of Art, translated by Harvey Mendelsohn. The 
Pennsylvania State University Press, 2017. 

Eberle, Gerhard. Meyers kleines Lexikon Psychologie. Bibliographisches Institut, 
1986. 

Frey, Christiane. “Kants proportionierte Stimmung.” Stimmung. Zur Wiederkehr 
einer ästhetischen Kategorie, edited by Anna-Katharina Gisbertz. Wilhelm 
Fink Verlag, 2011, pp. 75-94. 

Gebhardt, Winfried, Ronald Hitzler and Bernt Schnettler. “Unterwegs-Sein – zur 
Einleitung.” Nomaden, Flaneure, Vagabunden. Wissensformen und Denksti-
le der Gegenwart, edited by Winfried Gebhardt and Ronald Hitzler. VS Ver-
lag für Sozialwissenschaften, 2006, pp. 9-22. 

Gisbertz, Αnna-Katharina. “Wiederkehr der Stimmung?” Stimmung. Zur Wieder-
kehr einer ästhetischen Kategorie, edited by Anna-Katharina Gisbertz. 
Wilhelm Fink Verlag, 2011, pp. 7-13. 

Guerrée, Anthony. Les Assises du temps perdu. Bouclard Éditions, 2020. 
Guerrée, Anthony. “Les Assises du Temps Perdu.”  

https://anthony-guerree.com/category/chairs-lost-time/  
[ανακτήθηκε: 18/8/2022]. 

Gumbrecht, Hans Ulrich. Stimmungen lesen. Über eine verdeckte Wirklichkeit der 
Literatur. Hanser Verlag, 2017. 

Hajduk, Stefan. Poetologie der Stimmung. Ein ästhetisches Phänomen der frühen 
Goethezeit. Transcript Verlag, 2016. 

Hansen-Löve, Αage. “Intermedialität und Intertextualität. Probleme der Korrela-
tion von Wort- und Bildkunst – am Beispiel der russischen Modeme.” Dia-
log der Texte. Hamburger Kolloquium zur Intertextualität, edited by Wolf 
Schmid and Wolf-Dieter Stempel. Institut für Slawistik an der Universität 
Wien, 1983, pp. 291-360. 

Heidegger, Martin. Der Ursprung des Kunstwerkes. Reclam, 2012 [1st edit.1950]. 
Merleau-Ponty, Μaurice. Phénoménologie de la perception. Éditions Gallimard, 

1945. 
Nancy, Jean-Luc. Corpus, translated by Richard Rand. Fordham University Press, 

2008. 
Previsic, Βoris. “Polyphonie und Stimmung. Musikalische Metaphern zur Aktuali-

sierung der Literatur- und Kulturtheorie.” Faszinosum ›Klang‹. Anthropo-
logie – Medialität – Kulturelle Praxis, edited by Wolf Gerhard Schmidt. De 
Gruyter, 2014, pp. 120-135. 

Rajewsky, Ιrina. “Intermediality, Intertextuality, and Remediation: A Literary 
Perspective on Intermediality.” Intermédialités / Intermediality, vol. 6, 
2005, pp. 43–64. 



Η ΠΕΡΙΠΛΑΝΗΣΗ ΤΩΝ ΑΙΣΘΗΤΙΚΩΝ ΚΑΤΗΓΟΡΙΩΝ  [51]     

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON / COMPARISON    32    (2023) 

 
https://www.researchgate.net/publication/273011987_Intermediality_I
ntertextualty_and_Remediation_A_Literary_Perspective_on_Intermediality  
[ανακτήθηκε: 17/08/2022]. 

Schiller, Friedrich. Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von 
Briefen. Berliner Auslage, 2013 [1st edit. 1795]. 

Schmitz, Hermann. Der Leib. De Gruyter, 2011. 
Schmitz, Hermann. Atmosphären. Verlag Karl Alber, 2016. 
Tartt, Donna. Η καρδερίνα, μετάφραση Χριστάννα Σακελλαροπούλου. Λιβάνης, 

2014. 
Wellbery, David. “Stimmung.” Ästhetische Grundbegriffe, vol. 5, edited by Barck 

Karlheinz et. al., Verlag J.B. Metzler, 2003, pp. 703-733. 
Wirth, Uwe. “Hypertextuelle Aufpfropfung als Übergangsform zwischen Inter-

medialität und Transmedialität.” Transmedialität. Zur Ästhetik paralitera-
rischer Verfahren, edited by Urs Meyer, Roberto Simanowski et. al. 
Wallstein Verlag, 2006, pp. 19-38. 

Zola, Émile. L'Assommoir. Éditions Gallimard, 1999 [1st edit.1877]. 
Zola, Émile. Nana. Gallimard Education, 2002 [1st edit.1880]. 
Αριστοτέλης. Όργανον 1: Κατηγορίαι – Περί ἐρμηνείας, μετάφραση Ηλίας Π. Νι-

κολούδης. Κάκτος, 1994. 
Προυστ, Μαρσέλ. Αναζητώντας τον χαμένο χρόνο. Η φυλακισμένη, μετάφραση 

Παύλος Ζάννας. Εστία, 2004. 
Προυστ, Μαρσέλ. Αναζητώντας τον χαμένο χρόνο. Από την μεριά του Σουάν, με-

τάφραση Παύλος Ζάννας. Εστία, 2013. 
Σαχτούρης, Μίλτος. Χρωμοτραύματα. Κέδρος, 1980. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



[52]  ΣΤΕΛΛΑ ΧΑΧΑΛΗ 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON / COMPARISON    32    (2023) 

Summary 
 

Stella Chachali 
 

The wandering of aesthetic categories between text and image. 
The example of Stimmung 

 
The article raises methodological questions on the axis of analysis and herme-
neutics between text and image. What happens if one perceives literature and 
painting as moving bodies, which touch each other, collide or exchange gifts? The 
paper proposes a conceptual scheme, which will be used both as a methodologi-
cal tool and as an interpretation key for intermedial approaches. In this regard, a 
number of aesthetic categories is configured, which on the one hand derive from 
historical conceptual categories and on the other are getting aestheticized via the 
process of Wanderung, in order to be activated within complex intermedial rela-
tions. In this context the example of the category of Stimmung will be presented. 
Initially, Stimmung migrates as a nomadic figure among different epistemological 
fields and then it wonders as a flâneur between text and image, suggesting new 
crossings and hermeneutical paths. 
 
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

