
  

  Σύγκριση/Comparaison/Comparison 

   Αρ. 33 (2024)

  

 

  

  Configurations de l’espace et déambulations
narratives dans Ombre sultane d’Assia Djebar 

  Maria Spiridopoulou   

 

  

  Copyright © 2025, Maria Spiridopoulou 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Spiridopoulou, M. (2025). Configurations de l’espace et déambulations narratives dans Ombre sultane d’Assia Djebar. 
Σύγκριση/Comparaison/Comparison, (33), 313–323. ανακτήθηκε από
https://ejournals.epublishing.ekt.gr/index.php/sygkrisi/article/view/37153

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 26/01/2026 06:23:40



ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON / COMPARISON    33    (2024) 

MARIA SPIRIDOPOULOU 
Professeure assistante, Département de Langue et Littérature Françaises, Uni-

versité nationale et capodistrienne d’Athènes 
 
Configurations de l’espace et déambulations narratives dans Ombre sultane 

d’Assia Djebar 
 
I. L’espace : un discours théorique 
 
Si « la vie réside, habite, demeure, loge » et « ne peut se passer de lieu » (Serres, 
1996, 42), à plus forte raison l’univers fictionnel qui est une représentation de la 
réalité dont l’espace imaginaire n’est qu’ « une particularisation d’un « ailleurs » 
complémentaire du lieu réel ou il est évoqué » (Butor, 1964, 50). Pourtant, le sujet 
de l’espace dans le roman n’a attiré l’attention des chercheurs qu’à partir des an-
nées 1980 et l’étude de la spatialisation narrative ne s’est constituée en théorie 
que très récemment. La notion a été méprisée au bénéfice de l’analyse du temps 
ou bien elle a été abordée dans le cadre de la description et du personnage. Suivant 
les travaux fondamentaux de Hamon, l’espace a été considéré comme un auxi-
liaire, en raison de la prédominance de sa réflexion sur le regard descripteur et 
sur sa vision sur les lieux textuels constituant des cadres, des scènes, des tableaux, 
en somme « une nomenclature lexicale, une distribution, une taxinomie, un 
ordre » (1981, 192-93). De surcroît, le critique français focalise sur « la territoria-
lisation » en tant que trait distinctif qualifiant le personnage et met en relief l’im-
portance de l’aspect topographique qui se manifeste par des relations entre le lieu 
et le personnage et « qui confirment ou infirment l’inclusion du personnage en un 
lieu » (Hamon, 1983, 207). Analysant les romans de Zola, il met en évidence l’inte-
raction entre ces deux instances et propose une nouvelle définition de la narrati-
vité qui doit être envisagée « en termes de territorialité » puisque « toute action 
d’un personnage est, soit incarnation d’une clôture, soit effraction ou effacement 
d’une clôture » (229). Par conséquent, selon Hamon, le lieu peut assumer toutes 
les fonctions actancielles qui en font un personnage à part entière jusqu’à devenir 
objet d’une quête. De plus, il peut revêtir une implication sociale, comme celle de 
fracturer un espace clos, de forcer un seuil.  

Soulignant ce caractère fondamental de l’espace dans l'élaboration de 
l'œuvre romanesque, Henri Mitterand introduit la notion de « narraticité du lieu » 
désignant ainsi toutes « les caractéristiques qui rendent l’inscription du lieu indis-
pensable à l’illusion réaliste » (1980, 194). Il insiste sur le fait que le lieu est fon-
dateur du récit et confère à l’action un aspect véridique. Par conséquent, l’espace 
fictionnel, c’est d’abord l’espace représenté que le texte littéraire rend visible de 
sorte que tous les romans s’inscrivent dans une topographie ou géographie réelle 
ou imaginaire. 

Bourneuf avait lui aussi saisi le rôle incontournable de l’espace « en tant 
qu’élément constitutif du roman au même titre que les personnages, l’intrigue ou 
le temps » (1970, 78) et souligné l’importance de la topographie du roman qui dé-
passe « la somme des lieux décrits », renvoyant à des fonctions, « des formes et 
des significations multiples » (94). La notion de sémiosphère, forgée par Lotman, 
permet d’utiliser des concepts spatiaux afin de les traiter comme des « matériaux 
pour construire des modèles culturels » (Nöth, 2015, 190), ce qui est également le 
cas de l’analyse des termes spatiaux groupés deux à deux en couples dialectiques 



[314]   MARIA SPIRIDOPOULOU 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON / COMPARISON    33    (2024) 

ou polarités (Weisgerber, 1978, 15). Ces espaces se présentent au sein du récit 
dans des relations d’équivalence ou d’opposition et se caractérisent par quelques 
traits distinctifs en fonctionnement binaire. Ainsi, on peut envisager des couples 
antithétiques tels clos/ouvert, lumineux/obscur, désert/ habité, haut/bas. L’ap-
proche plus récente d’Audrey Camus porte sur la division des espaces localisés et 
délocalisés et sur la détermination toponymique et topographique des textes lit-
téraires visant à les inscrire géographiquement tout en soulignant l’existence des 
textes atopiques « qui résistent à l’inscription géographique » (2011, 40).  

Assia Djebar (1936-2015), d’origine algérienne, est une écrivaine tran-
slingue qui écrit en français, une langue différente que l’arabe, sa langue mater-
nelle. Elle a publié toutes ses œuvres en France, un pays différent du sien et s’est 
toujours interrogé sur son statut d’écrivain hétéroglosse. Elle se trouve donc à la 
lisière entre l’Algérie et la France et se présente comme une écrivaine-frontière,   
« en marge de sa [ma] francophonie » (1999, 7), qui parle une langue hospitalière 
qui est en même temps sa seule langue d’écrivaine. Étant « à la fois l’assiégé étran-
ger et l’autochtone partant à la mort par bravade, illusoire effervescence du dire 
et de l’écrit » (1995, 241), Djebar veut restituer la parole des femmes d’Algérie, en 
ramenant leurs voix non francophones dans ses textes français et à plus forte rai-
son dans Ombre sultane où elle se restitue un peu d’unité dans cet « idiome de l’exil 
»,1 dans cet espace franco-phone ou franco-graphe qui est pour elle « un déplace-
ment de l’ailleurs » (2002). « Étrangère à l’étranger » (Zimra, 151) et écrivaine 
dans cette langue « marâtre » (Djebar, 1995, 240) – à la fois don de la liberté et 
condamnation à l’exil, libération du harem et déracinement et expulsion des ori-
gines – sa seule écriture est celle de la langue française et le seul territoire qui lui 
appartient pleinement devient l’écriture. Le présent article entend examiner le 
rôle déterminant de l’espace dans le roman d’Assia Djebar Ombre sultane et sa 
transformation fictionnelle en élément de signification. Ainsi, notre objectif sera 
de montrer comment l’espace dans le texte de Djebar sert de support à la cons-
truction de l’intrigue en conditionnant les mouvements et les actions des person-
nages. D’une part, nous verrons comment tout ce qui s’exprime en termes d’espace 
dépasse l’aspect purement physique et assume une dimension symbolique et so-
ciale, d’autre part comment se tisse le rapport du sujet féminin avec l’espace dans 
la société post-coloniale d’Algérie. Les femmes musulmanes que décrit Assia Dje-
bar s’inscrivent dans un espace clos, ce qui a des incidences sur le traitement de 
cet espace. 
 
II. Le mouvement libératoire de l’espace clos de l’appartement à l’espace ur-
bain d’Alger 
 
Le roman de Djebar se structure sur une dichotomie spatiale multipliée et diver-
sifiée en plusieurs nuances et oppositions. L’espace clos et privé de la maison, lieu 
d’enfermement et d’exil intérieur, s’oppose à l’espace ouvert et urbain de la ville 
qui représente la liberté pour Hajila, la femme-ombre et alter-ego de Djebar. Isma, 
la narratrice raconte à la fois sa propre histoire et l’histoire de sa rivale Hajila, qui 
n’est pas sa vraie adversaire mais son pendant idéal – une femme opprimée qui 
réussira à se libérer du pouvoir masculin au moyen de ses propres forces. Isma 

 
1 Assia Djebar, récipiendaire en 2000 du prestigieux « Prix pour la Paix » des éditeurs et libraires 
allemands, prononce un discours intitulé « Idiome de l’exil et langue de l'irréductibilité » . 
https://remue.net/Assia-Djebar-Idiomes-de-l-exil-et-langue-de-l-irreductibilite. 



CONFIGURATIONS DE L’ESPACE  [315] 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON / COMPARISON    33    (2024) 

regarde et raconte, elle est le sujet de l’énonciationainsi que le metteur en scène 
du récit de Hajila en suivant de près ses mouvements extérieurs et intérieurs· il 
s’agit d’une quête d’identité à travers l’appropriation de l’espace public et du de-
hors réservés à l’homme, par le moyen du regard libéré du voile, du haïk, « la laine 
du suaire » (39).  

Dans la première partie du roman, intitulée « Toute femme s’appelle bles-
sure », l’action se déroule dans un espace localisé, à Alger, bien que le toponyme 
reste innominé. On peut le deviner grâce à des références bien précises qui en dé-
terminent la plausibilité et constituent des marqueurs de réalité. Il s’agit de la pri-
son de Serkadji, dénommée pendant la colonisation « prison de Barberousse » 
(Djebar, 69), d’où est sorti le père de Hajila, et « du quartier des Dunes » (69), situé 
à l’est d’Alger, où habitait sa famille, avant d’être expulsée.  

Dans cette partie, l’espace devient un élément constitutif fondamental, un 
véritable agent qui conditionne l’action. Il se rattache à toute une réalité signi-
fiante dans laquelle se meuvent les personnages féminins et, loin de fournir le seul 
mobile et cadre de l’intrigue, il est au fondement du récit. Hajila, la jeune mariée 
musulmane, une mal mariée soumise au pouvoir despotique de son mari, entre en 
scène accablée d’un sentiment d’angoisse, d’« une douleur sans raison » qui l’a sai-
sie « dans la cuisine qui sera le lieu du mélodrame » (10). Cette cuisine est présen-
tée grâce à une description horizontale et fragmentaire effectuée par la narratrice 
Isma. Cette description se réduit à un choix minimal de repères et de détails, l’œil 
ne retient qu’un infime nombre de quelques éléments représentatifs : le petit mi-
roir, les tasses, la table, la nappe, l’évier, la cafetière bleue.  

Pourtant, Hajila habite un appartement moderne, sorte de cage dorée, qui, 
lors de sa visite avec sa mère avant le mariage, six mois auparavant, l’avait impres-
sionnée. Ses grandes pièces, sa salle de bains de marbre rose, ses détails sophisti-
qués forment une construction signifiante, sont révélateurs d’un signifié social. 
Les dimensions spatiales et le luxe ostentatoire soulignent en fait une inégalité de 
positions sociales : Hajila n’appartient pas au même univers social que son mari 
qui possède le lieu. 

Placé au septième étage, ce logement domine le paysage qui se déploie sous 
les yeux du personnage le laissant émerveillé par ses contrastes de lumière et lui 
montre en bas – dans une description statique de son regard et de sa vue fixe – 
« sur le côté, un lambeau de mer presque violette, puis une étendue zébrée de 
taches de verdure sombre séparant les terrasses de maisonnettes blanchies de 
neuf » (23). Le contraste entre « le quartier boueux » (25) de la maison de la mère 
où tous dorment serrés et le sentiment de « dominer la ville, ne plus se sentir un 
grain de poussière dans un des cachots du monde, un pou enfoncé dans quelque 
encoignure » (23) est marquant et se réalise par cette description verticale du pa-
norama qui réclame un lieu élevé et une vision pointant vers le bas, un regard de 
haut en bas, une plongée. L’opposition entre « l’inhabitable » d’un espace infime et 
angoissant, représenté par « les bidonvilles, les villes bidons » (Pérec, 1974, 120) 
et le logement confortable et presque fastueux du « quartier résidentiel des hau-
teurs de la ville » (42), l’antithèse entre le haut et le bas, revêt des valeurs symbo-
liques de sorte que la dimension spatiale devient aussi sociale. Parallèlement cette 
demeure de l’homme porte l’empreinte de la loi patriarcale et de la claustration 
constituant un révélateur d’un signifié culturel ancré dans la tradition musulmane. 
Bien que la structure spatiale du couple haut-bas ne soit pas explicite à part en-
tière, elle est donc investie sémantiquement et témoigne d’un changement du 



[316]   MARIA SPIRIDOPOULOU 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON / COMPARISON    33    (2024) 

statut social et de l’état psychologique du personnage : de femme misérable, dé-
munie et stigmatisée par son infériorité matérielle et dominée par les conditions 
défavorables de sa vie, Hajila se transforme pour un instant en femme dominante 
et favorisée, habitant dans un quartier riche. 

Les lieux ne sont pas neutres, comme le précise Vincent Jouve, « l’itinéraire 
d’un personnage est toujours à la fois parcours de l’espace et parcours de sens  » 
(1997). Les lieux affectent donc la dimension diégétique et deviennent le déclen-
cheur de l’événement, c’est pourquoi on parle d’ « actancialisation de l’espace » (H. 
Mitterand, 211). Sécurisant du point de vue économique, topos socialement privi-
légié, cet appartement est toutefois consubstantiel à la condition de claustration 
imposée par l’Homme et la tradition. Il n’est au fond qu’une prison, un monde 
étouffant auquel Hajila souhaite échapper. Si l’on convient avec Bachelard que « la 
maison plus encore que le paysage est un état d’âme (1957, 18), l’on comprend 
mieux qu’Hajila y éprouve un sentiment de désorientation et de malheur. L’espace 
cesse très vite d’être un lieu avec lequel elle agit et devient un lieu qui agit et af-
fecte son état d’âme. Elle fait donc l’expérience d’une spatialité qui renvoie à une 
construction close, opprimante et un sentiment d’accablement et d’asphyxie la sai-
sit. Son corps lui-même témoigne d’un rétrécissement de l’espace en dépit de la 
taille de l’appartement. « Les murs nus te cernent » (16), constate le personnage 
focalisateur d’Isma, à un tel point que « si on enlevait les meubles, l’espace s’agran-
dirait » (48).  

Hajila ne peut pas se réjouir du soleil qui pénètre indirectement l’espace et 
« miroite contre le mur proche » (16) tandis que chaque matin de chaque jour, les 
hommes, « les bienheureux » transportent leur « corps dans l’étincellement de la 
lumière » en franchissant « le seuil, tous les seuils » (17). Hajila errante dans les 
chambres cherche vainement des repères qui donneraient sens à la place qu’elle 
occupe mais elle ne peut ni reconnaître l’espace qui l’environne ni se reconnaître 
dans cet espace tandis que ses « larmes reprennent, s’égouttent sur l’évier, sur le 
sol étincelant » (16). Le dehors se manifeste sous forme d’attirance pour la lu-
mière avant de devenir infraction de l’espace clos et de la sphère domestique ap-
partenant rituellement au personnage de la femme musulmane. La fenêtre, cet 
entre-deux de l’extérieur et de l’intérieur, la tente d’être en plein-air, l’incite à 
s’inonder de lumière. Ainsi tout au début « les fenêtres ouvertes semblent t’appe-
ler » (17) et par la suite, peu de temps après 
 

Un désir incoercible te prend d’effacer le contour des choses. Les fe-
nêtres béantes aveuglent, fontaines d’azur. Tu te mets à genoux, non, 
ce n’est pas l’un des cinq instants de la prière. Tu t’allonges à même 
le sol, sous la baie ouverte. Tes yeux s’emplissent de ciel ; […] au-de-
hors, des gerbes de sons te parviennent par bouffées. Tu les absorbes. 
(51) 

 
Hamon affirme que « Le franchissement ou le non-franchissement d’un 

seuil, […] la mobilité ou la fixation du personnage, toutes ces actions sont des évé-
nements qui viennent transformer le statut des personnages, qui les affectent et 
les modifient de façon décisive » (1983, 213). L’appel du dehors signifie prendre 
contact avec le monde extérieur et incite à aller l’explorer physiquement. La ville 
et le dehors deviennent le point de fixation du désir de Hajila qui commence à sor-
tir clandestinement, à découvrir l’espace urbain avec ses avenues et ses ruelles, à 



CONFIGURATIONS DE L’ESPACE  [317] 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON / COMPARISON    33    (2024) 

marcher seule, à s’approprier la ville peu à peu en abandonnant la vue restreinte 
de « l’œil en triangle noir » (27). Tout au début, la vision limitée à travers le voile 
lui permet de ne retenir que « des portions du corps des autres, un peu aussi du 
volume des choses », de ne saisir « qu’une paire de souliers éculés, là une veste 
trop voyante, tout près une main tenant un mégot » (Djebar, 49). L’espace étant 
perçu par le moyen des sens, on ne saurait considérer distinctement le mode per-
ceptif de la dimension spatiale lorsque la déficience visuelle est contrebalancée 
par la perception auditive. La dimension sonore prend le pas sur la vue et actualise 
une nouvelle dimension de spatialité : 

 
Dehors, les sons en particulier commencent à t’atteindre : cris épar-
pillés ou tressés en gerbes, murmures soudain effilochés dans un ar-
rêt de la rumeur, stries d’un silence qui tangue lorsque tu remontes 
une avenue. (Djebar, 50) 
 

Selon Greimas, « le déplacement […] s’interprète généralement, dans le cadre nar-
ratif, comme la manifestation figurative du désir, autrement dit, comme la forme 
narrative de la modalité du vouloir dont se trouve doté le sujet » (Greimas, 1983, 
146). L’événement crucial conditionnant le déroulement du récit est donc la sortie 
du personnage non accompagné dans l’espace libre de la ville. Hajila commence 
timidement ses déambulations dans les méandres de l’Alger en promeneuse et en 
exploratrice d’un lieu interdit à son regard ainsi qu’à son corps.  

Les espaces urbains qu’elle découvre représentent un élément dynamique 
d’une valeur décisive dans l’économie du récit. Elle gravit le chemin, elle se trouve 
devant des façades des immeubles d’un gris clair qui se touchent presque à l’hori-
zon et elle aperçoit de loin la mer tout en se questionnant sur son existence : 

 
Dans un tournant la mer apparaît. Aucun passant ne s’interpose entre 
cette présence et toi. […] Est-ce là-bas, la même mer que celle que tu 
aperçois du balcon de la cuisine ? À présent la voici mare géante, 
proche et lointaine à la fois. (28) 

 
Marcher, flâner, parcourir le dehors ne permet pas seulement d’en faire l’expé-
rience et de violer le code sociaux et patriarcaux mais de savourer le sentiment de 
liberté lorsque le déplacement aventureux permet à la pensée et aux idées de se 
former et circuler librement. Ainsi, Hajila tente l’impossible, de femme cloîtrée à 
domicile qui guette le bleu de la mer elle devient autre, se transforme en mar-
cheuse quotidienne. Ses escapades, antidote contre la réclusion, se succèdent l’une 
après l’autre, au jour le jour et nous offrent des images fragmentaires de la ville. 
Partir à la dérive signifie « se laisser aller aux sollicitations du terrain et des ren-
contres qui y correspondent » (Débord, 1956, 19), en expérimentant une libéra-
tion qui se rattache à la perte de repères, à l’incapacité à s’orienter dans un espace 
qui échappe à toute détermination et à toute image d’intelligibilité. Hajila, « yeux 
ouverts, corps à la dérive » (28), déambule en pratiquant un espace non balisé, elle 
trace son chemin qui n’est pas rectiligne en s’aventurant dans la ville au hasard 
sans pouvoir mémoriser les espaces arpentés :  
 

Tu marchais à l’ombre, tu vas au soleil. […] Tu as débouché dans une 
avenue encombrée de voitures, […] Tu t’enfonces dans une ruelle 



[318]   MARIA SPIRIDOPOULOU 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON / COMPARISON    33    (2024) 

entre les rangées de maisons avec des jardins ceinturés de hauts 
murs. […] Après un tournant de la rue, tu es tentée d’avancer sur un 
versant ombragé. […] Tu marches, tu sautilles. Cette brusque haie 
d’aubépines, tu pourrais la franchir d’un pas dégagé. (38-39) 
 

Parallèlement à ses déambulations physiques dans l’espace urbain, au dehors, 
Hajila se livre à une flânerie existentielle, à un voyage interne de sorte que son 
errance se dédouble dans l’espace extérieur et dans l’espace de son âme, visant à 
la quête de liberté et d’émancipation. L’espace urbain se matérialise en rues, 
ruelles, pentes, montées raides, avenues, jardins, places, maisons, et immeubles. 
Par ailleurs, la lumière baigne le corps de Hajila qui va à l’encontre du soleil s’en 
réjouissant de sa tiédeur : « La flaque de soleil s’est étalée : elle envahit la ruelle. 
[…] Tu t’étonnes de te voir marcher d’emblée d’un pas délié sur la scène du 
monde ! » (40). Et si tout au début elle marche à l’ombre, très vite elle avance au 
soleil sans crainte. 

Ses sorties illicites se réalisent comme une sorte d’initiation à la conquête 
de l’espace de la ville et son périple se compose de plusieurs étapes avec toujours 
l’angoissant retour au point de départ, à la maison du maître. La maison consti-
tuant un lieu qui la sépare du monde ouvert et une barrière de sa liberté de mou-
vement incarne la norme. Une norme qui instaure le cloisonnement de Hajila et sa 
relation corporelle à l’espace close la destituant de toute identité. Par conséquent, 
la maison est chargée d’une forte valence idéologique liée à la tradition du pays. 
C’est pourquo ila violation de l’interdit spatial affecte aussi bien le déroulement 
du récit que le statut du personnage qui est déstabilisé. Le dehors fonctionne 
comme un principe de signification, comme un adjuvant qui soutient la construc-
tion d’une autre identité, d’une identité déroutante qui ne se fonde plus sur des 
valeurs partagées par la société du pays. Hamon soutient que « la crise psycholo-
gique est presque toujours une crise qui affecte le personnage franchissant une 
frontière, crise à la fois de type cognitif […] et de type affectif » (1983, 227). En 
effet, en flânant dans la ville et en prenant possession de son espace, Hajila se mé-
tamorphose, de femme passive, elle se mue en un être qui est en quête d’identité ; 
simultanément, son malaise et son exaspération s’accentuent et la révélation de 
ses sorties secrètes précipite sa décision de se libérer des chaînes de claustration 
et de soumission à l’homme. 
 
IΙΙ. Patios, terrasses et barrières à Cherchell 
 
Dans le chapitre « Patios » ainsi qu’au fil de la deuxième partie du roman intitulée 
« Le saccage de l’aube » le regard de la narratrice Isma s’amplifie et s’intensifie à 
la fois comme un objectif grand-angle, nous montrant plusieurs aspects de l’op-
pression féminine dont les protagonistes sont des femmes anonymes. Isma recule 
dans le temps et évoque les lieux et les histoires de ces ombres-femmes dont elle 
était proche durant l’enfance. Elle relate ainsi des épisodes qui se sont déroulés 
pendant la colonisation, à Cherchell, identifiable par le biais des indications indi-
rectes, inhérentes à son historicité. Cherchell, qui avait pris jadis le nom latin de 
Césarée, est la ville natale d’Isma, aux « statues romaines » (Djebar, 110), avec « la 
darse et les pentes étagées de la cité historique » (89), « recroquevillée autour de 
son port antique à demi englouti » (10), « repeuplée autrefois par les réfugiés an-
dalous du XVIe siècle » (117). 



CONFIGURATIONS DE L’ESPACE  [319] 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON / COMPARISON    33    (2024) 

La typologie de l’espace fictionnel relié au privé et au-dedans, propre de la 
claustration féminine, s’enrichit en plongeant dans l’époque coloniale et en focali-
sant sur les patios qui deviennent « les lieux du rassemblement quotidien » des 
femmes (85). En suivant le regard d’Isma nous retrouvons la même dichotomie 
spatiale du dehors et du dedans, la même polarité entre fermeture et ouverture de 
l’appartement moderne de Hajila. Pourtant, il y a des différences concernant la 
disposition générale de ce lieu ainsi que des personnages qui vont y évoluer. La 
maison mauresque offre l’aménagement d’un espace qui devient momentanément 
collectif, plaque tournante de convivialité entre les concubines cloîtrées – des « pa-
rentes alliées, proches ou lointaines ». (85). La topographie repose sur diverses 
indications qui décrivent le patio, une sorte de gynécée à forte valence sociale et 
culturelle. Ce lieu « ruisselle de lumière » et « chaque parente sortant de sa 
chambre voulait profiter, […] de la clarté déversée du ciel comme d’une rémission 
ultime » (88). Il « n’est pas tout à fait clos », au fond duquel « chantent jets d’eau 
et tourterelles en cage » à l’instar de ces « anonymes ensevelies » (88). Il appert 
que cet espace partiellement fermé reste impénétrable, le dehors n’y a aucun pou-
voir.  

Les personnages sont des femmes anonymes dont le mouvement se limite 
à l’intérieur de cette large maison à deux étages : elles descendent suivant un axe 
vertical de haut en bas ou bien elles sortent de leurs chambres, de droite ou de 
gauche du rez-de-chaussée vers la cour. L’isolement de ces « femmes-oiseaux de 
la mélancolie » (141), ancrées dans la tradition musulmane qui les a formées, est 
parfait si bien que « leur destin aride » est étroitement lié à ce monde du dedans 
tandis que tout l’extérieur, tant le lointain que le dehors de la maison, constitue un 
monde interdit, l’espace privilégié des hommes et l’incarnation de la société pa-
triarcale. Les réunions dans cette cour du rez-de-chaussée rythment donc la vie 
séquestrée des diseuses qui se racontent « l’exiguïté de leur quotidien » (86) et 
marquent à heure fixe leurs après-midis en leur accordant une pause qui les sauve 
des travaux ménagers. Pendant ce répit, elles s’adonnent aux « menus bavar-
dages » en descendant au patio « chacune avec son plateau de cuivre et quelques 
friandises pour partager le café ou le thé, les confitures de coings préparées à l’an-
cienne » (141). Ces femmes enfermées « derrière des murs et des fenêtres occul-
tées » afin d’interdire tout regard vers l’extérieur (89) partagent un espace inté-
rieur et privé dans des conditions de jouissance momentanée, tout en étant assu-
jetties aux mêmes contraintes et normes sociales de la part du même homme. Par 
conséquent, elles forment brièvement une communauté qui renforce ses liens par 
le rassemblement et la solidarité réciproque. 

Dans cette maison mauresque– habitation plurifamiliale –il y a aussi « la 
terrasse au sol de céramique rouge brique »et « Juste en face, la cuisine rénovée et 
la buanderie, vieille et vaste » (109). Ce coin du logement devient un deuxième lieu 
de réclusion se reliant pourtant à un rituel de la vie domestique des femmes qui, 
devant préparer le repas pour « tant d’invités », « s’affairent, se courbent […] s’ac-
tivent, s’encouragent les unes les autres, […] conjuguent leurs efforts sans hâte » 
(111) et se déplacent dans un espace genré et délimité, lieu de labeur et de fatigue, 
en allant de la terrasse à la buanderie et à la cuisine. Cette zone d’activités ména-
gères, située dans le haut de la maison, enserre les personnages féminins dont les 
déplacements sont balisés et rythmés selon la division sociale de la tradition mu-
sulmane ; elle constitue ainsi une barrière étanche de non promiscuité qui isole 
les femmes du monde des hommes en bas, dans la cour, où se déroulent les fêtes. 



[320]   MARIA SPIRIDOPOULOU 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON / COMPARISON    33    (2024) 

Les femmes ne sont destinées qu’à nourrir les hommes et à « enfanter dans le vide 
de l’enfermement » (138).  

Le muret qui délimite la terrasse obstrue la vue sur la mer au loin et le port 
de sorte que les fillettes « le chevauchent à tout moment » essayant vainement de 
les apercevoir étant donné qu’elles ne peuvent pas s’aventurer « en ville neuve », 
la ville européenne, la ville du colon qui s’étale « là-bas, étrangère » (113) et qui 
représente « une ville de Blancs, d’étrangers » (Fanon, 8). Par conséquent, la fron-
tière invisible entre l’espace des femmes et l’espace des hommes se dédouble en 
séparant le monde des indigènes du monde des Européens. Ainsi elle s’impose ir-
rémédiablement sur la vie de fillettes et redouble leur réclusion dans un espace 
urbain bien délimité et autorisé pour des raisons pratiques : « Les fillettes ont au-
paravant circulé dans la médina aux heures matinales […] chargées de toutes les 
commissions, allant jusqu’au four banal le plus proche ou à l’épicier voisin » (109-
110). Installées sur le muret et hantées par « l’évasion possible » elles rêvent le 
lointain qui ne leur est pas permis à l’opposé des gamins, les mâles du même âge : 
« là-bas, les garçons peuvent rejoindre pères et oncles, là-bas se dresse un théâtre 
interdit » (110). L’interdiction de déambuler dans le lieu destiné aux Occidentaux 
s’élargit dans les ruelles qui entourent le logement, qu’il s’agisse d’une masure ou 
bien de la maison mauresque du récit, lorsque, arrivées à l’âge pubère et l’âge du 
voile, les fillettes, « victimes de la première étape de claustration » (121), ne peu-
vent plus rôder librement et non accompagnés dans les ruelles de leur quartier 
arabe : « on nous séquestra en nous décrétant femmes ! » (139). 

« Cet imaginaire ne se scinde en aucun cas du réel » (Westphal, 2007, 10) 
et le récit d’Isma traduit fidèlement la réalité morne des Algériennes et reflète par 
le biais de l’espace représenté les relations qu’entretiennent les femmes et les 
hommes avec l’intérieur et l’extérieur. La possession de la ville et de l’espace ou-
vert n’arrive que trop tard pour ces emprisonnées lorsqu’elles parviennent à un 
âge presque avancé et qu’elles peuvent sortir seules : « Voici que les ruelles re-
viennent à nous, elles allument devant nos pas trottinants l’éclaboussure de leur 
blancheur mauve, le poudroiement de leur horizon » (139).Dans le dernier cha-
pitre du livre, intitulé « Sur le seuil » s’avère la fusion du je au tu, l’identification 
d’Isma à Hajila et le partage solidaire de leur destin commun : 

 
Tour à tour, sur la scène du monde qui nous est refusée, dans l’espace 
qui nous est interdit, dans les flots de la lumière qui nous est retirée, 
tour à tour, toi et moi, fantômes et reflets pour chacune, nous deve-
nons la sultane et sa suivante, la suivante et sa sultane ! (168) 
 

La structuration de l’espace dans le roman de Djebar nous présente une série des 
lieux aux antinomies genrées et sociales, matérialisées dans le cadre de vie des 
personnages féminins. La fermeture de l’appartement contraignant initialement 
Hajila au repliement devient un espace-actant, un espace narrativisé qui réalise 
l’action d’ouverture et de libération du personnage. À l’opposé, les espaces hy-
brides, mi-clos de la maison mauresque mettent en relief l’articulation signifiante 
d’une habitation de plusieurs femmes et assument un caractère contestataire qui 
enregistre leurs conditions de vie statique et passive. Nous avons montré les es-
paces de femmes cloîtrées dans les villes innominées d’Alger et de Cherchell et mis 
en relief comment le topographique se tisse au narratif et constitue un ensemble 
d’oppositions spatiales sur lesquelles sont projetées « les valeurs idéologiques de 



CONFIGURATIONS DE L’ESPACE  [321] 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON / COMPARISON    33    (2024) 

vie sociale, culturelle, ou religieuse […] sous la forme d’opposés sémantique » 
(Nöth, 2015, 190). L’itinéraire de la maison et du patio à l’appropriation partielle 
de la ville jusqu’à la sortie complète de la claustration et la reprise de possession 
totale de l’espace prouve que la relation entre les personnages et l’espace dans le 
cadre de l’univers fictionnel de Djebar est signifiante et déborde la dimension de 
la spatialité. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



[322]   MARIA SPIRIDOPOULOU 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON / COMPARISON    33    (2024) 

Références bibliographiques 
 
Bachelard, Gaston (1957) : Poétique de l’espace, Paris : PUF. 
Bourneuf, Roland (1970) : « L’Organisation de l’espace dans le roman », in : Études 

littéraires 3, https://doi.org/10.7202/500113ar, dernière consultation : le 
5 janvier 2024. 

Butor, Michel (1964) : Essais sur le roman, Paris : Gallimard. 
Camus, Audrey (2011) : « Espèces d’espaces : vers une typologie des espaces fic-

tionnels », in : Camus, Audrey/ Bouvet, Rachel (dir.) : Topographies roma-
nesques, Rennes : Presses universitaires de Rennes. 

Debord, Guy-Ernest (1956) : « Théorie de la dérive », in : Les Lèvres nues 9, 
http://debordiana.chez.com/francais/levres9.htm, dernière consultation : 
le 5 janvier 2024. 

Djebar, Assia (1987) : Ombre sultane, Paris : Éditions Lattès. 
Djebar, Assia (1995) : L’amour, la fantasia, Paris : Albin Michel. 
Djebar, Assia (1999) : Ces voix qui m’assiègent : …en marge de ma francophonie, 

Paris: Albin Michel. 
Djebar, Assia (2000) : « Idiome de l’exil et langue de l'irréductibilité ». https://re-

mue.net/Assia-Djebar-Idiomes-de-l-exil-et-langue-de-l-irreductibilite. 
dernière consultation : le 5 janvier 2024. 

Assia Djebar, « Enseigner, écrire à New York», Interview in French Department 
Magazine L’Arc, mai 2002, http://www.assiadjebar.net/university_stu-
dies/univ_arc_interview.htm, dernière consultation : le 5 janvier 2024. 

Fanon, Frantz (2002) : Les damnés de la terre, Paris : La Découverte.  
Greimas, Algirdas Julien (1983) : Du sens II. Essais sémiotiques, Paris : Seuil. 
Hamon, Philippe (1981) : Introduction à l’analyse du descriptif, Paris : Hachette. 
Hamon, Philippe (1983) : Le personnel du roman. Le système des personnages dans 

les Rougon-Macquart d’Émile Zola, Genève : Droz. 
Mitterand, Henri (1980) : Le discours du roman, Paris : PUF. 
Nöth, Winfriend (2015) : « La topographie de la sémiosphère de Youri Lotman », 

in : Slavica Occitania 40, https://interfas.univ-tlse2.fr/slavicaoccita-
nia/1781?file=1, dernière consultation : le 5 janvier 2024. 

Pérec, Georges (1974) : Espèces d’espaces, Paris : Galilée. 
Serres, Michel (1996) : Atlas, Paris : Flammarion. 
Vincent, Jouve (1997) « Espace et lecture : la fonction des lieux dans la construc-

tion du sens », in : Cahiers de Narratologie 8, 
http://journals.openedition.org/narratologie/10757, dernière consultation : le 5 

janvier 2024. 
Weisgerber, Jean (1978) : L’espace romanesque, Paris : L’Âge d’homme. 
Westphal, Bertrand (2007) : La géocritique. Réel, fiction, espace, Paris : Les Édi-

tions de Minuit. 
Zimra, Clarisse (2004) : “Hearing Voices, or, Who You Calling Postcolonial? The Evolu-

tion of Djebar's Poetics.” Research in African Literatures, vol. 35, no. 4, 
www.jstor.org/stable/3821210, dernière consultation : le 11 janvier 2024. 

 
 
 
 
 



CONFIGURATIONS DE L’ESPACE  [323] 

ΣΥΓΚΡΙΣΗ / COMPARAISON / COMPARISON    33    (2024) 

Περίληψη 
 

Μαρία Σπυριδοπούλου 
 

Χωρικές δομές και αφηγηματικές περιπλανήσεις στη Σουλτάνα σκιά 
της Ασιά Τζεμπάρ 

 
Σύμφωνα με τον Henri Mitterand, «ο τόπος αποτελεί τη βάση της αφήγησης» και 
αυτό αναδεικνύεται με σαφήνεια στο μυθιστόρημα Ombre sultane (Σουλτάνα 
σκιά) της Αλγερινής γαλλόφωνης συγγραφέως Assia Djebar, το οποίο δομείται 
γύρω από μια χωρική διχοτομία που παίρνει τη μορφή αντιθετικών ζευγών. Η 
διάρθρωση του χώρου στο μυθιστόρημα παρουσιάζει μια σειρά από τόπους με 
έμφυλες και κοινωνικές αντινομίες, που υλοποιούνται στο περιβάλλον διαβίωσης 
των γυναικείων χαρακτήρων. Το κλειστό διαμέρισμα, άμεσα συνδεδεμένο με τον 
εγκλεισμό της Χατζίλα, γίνεται χωρική λειτουργία (espace-actant) που υλοποιεί 
τη δράση τής εξόδου και της απελευθέρωσης του αφηγηματικού χαρακτήρα. Α-
ντίθετα, οι υβριδικοί, ημίκλειστοι χώροι του μαυριτανικού σπιτιού στο δεύτερο 
μέρος αναδεικνύουν τη σημαίνουσα διάρθρωση μιας συλλογικής κατοικίας πολ-
λών γυναικών, προσλαμβάνουν χαρακτήρα διαμαρτυρίας και καταγράφoυν τις 
συνθήκες μιας στατικής, παθητικής διαβίωσης. Στη μελέτη αυτή παρουσιάζουμε 
τους χώρους των εγκλωβισμένων γυναικών στο Αλγέρι και στην Τσερτσέλ (Και-
σάρεια) –πόλεις που δεν κατονομάζονται αλλά ταυτοποιούνται χάρη σε χαρακτη-
ριστικά τοπόσημά τους– και αναδεικνύουμε πώς το τοπογραφικό συνυφαίνεται 
με το αφηγηματικό αποτελώντας ένα σύνολο χωρικών αντιθέσεων πάνω στις ο-
ποίες προβάλλονται «οι ιδεολογικές αξίες της κοινωνικής, πολιτιστικής ή θρη-
σκευτικής ζωής [...] με τη μορφή σημασιολογικών αντιθέσεων» (Nöth, 2015, 190). 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

