
  

  Synochi 

   Vol 2 (2023)

  

 

  

  Τα βασικά χαρακτηριστικά της ησυχαστικής
θεολογίας 

  Aristarhos Grekas   

  doi: 10.12681/syn.41993 

 

  

  

   

To cite this article:
  
Grekas, A. (2025). Τα βασικά χαρακτηριστικά της ησυχαστικής θεολογίας. Synochi, 2.
https://doi.org/10.12681/syn.41993

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 27/01/2026 07:26:07



 

 

 

SYNOCHI 
 

ΗΛΕΚΤΡΟΝΙΚΟ ΠΕΡΙΟΔΙΚΟ ΤΟΥ ΕΡΓΑΣΤΗΡΙΟΥ «ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΚΑΙ 
ΠΟΛΙΤΙΣΜΟΣ» 

ΤΜΗΜΑ ΘΕΟΛΟΓΙΑΣ ΤΟΥ ΕΘΝΙΚΟΥ ΚΑΙ ΚΑΠΟΔΙΣΤΡΙΑΚΟΥ 
ΠΑΝΕΠΙΣΤΗΜΙΟΥ ΑΘΗΝΩΝ 

 

      

 

 

 

 

 

 

 

 

Ε-JOURNAL OF THE LAB “CHURCH AND CULTURE” 

DEPARTMENT OF THEOLOGY  

FACULTY OF THEOLOGY 

NATIONAL AND KAPODISTRIAN UNIVERSITY OF ATHENS 

 

 

ΤΕΥΧΟΣ 2  ▪  VOLUME 2         ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023  ▪  DECEMBER 2023 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

152 
 

 

Τα βασικά χαρακτηριστικά της ησυχαστικής θεολογίας 

Γκρέκα Αριστάρχου Αρχιμ.326 

 

Title: Basic characteristics of hesychastic theology 

Hesychasm since the fourth century as a practice is practiced by monks and then 

applied as a spiritual method to this day involving beyond the monks and the entire 

crew of the Church. 

Hesychastic theology was clearly articulated mainly through the theological ex-

tensions of the Hesychastic dispute during the fourteenth century. 

The basic characteristics of hesychastic theology hesychastic theology are re-

flected in the decisions of the Synod of the Blachernas in 1351. The decisions of the 

Tomos/Synod of 1351, constituted the special Volume, known as the Synodal Vol-

ume of 1351. 

In the presentation/paper will be developed based on the Synodal Volume of 

1351, the basic characteristics of hesychastic theology. Characteristics of palmist 

theology and the contribution of Philotheos Kokkinos and other Fathers of the pe-

riod will be identified. The theological analysis of the basic characteristics of hesy-

chastic theology comes to answer the understandings of Latin theology concerning 

the relationship of man with God. 

Hesychastic theology restates orthodox theology on the distinction between es-

sence and energy, the indivisibility of the divine essence and the participle of the 

divine energy. 

Through the development of hesychastic theology, the relationship of the cre-

ated man with the uncreated God is highlighted through the participation of the 

 
326 Επίκουρος Καθηγητής του Τμήματος Θεολογίας της Θεολογικής Σχολής του Εθνικού και Καποδιστρια-
κού Πανεπιστημίου Αθηνών. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

153 
 

divine uncreated energies. The transfiguration of the Lord on Thabor in front of the 

three Apostles is a typical example of the enlightenment of man by uncreated light. 

Thus, through the development of the basic characteristics of hesychastic the-

ology, it is understood and interpreted how man is deified with the corresponding 

theological documentation. The contribution of hesychastic theology based on the 

earlier patristic tradition comes in addition to answering clearly how man com-

munes with God and participates in his divine energy with the perspective of deifi-

cation and salvation. 

 

Εισαγωγικά 

 

Ο ησυχασμός από τον τέταρτο αιώνα ως πρακτική ασκείται από μοναχούς και 

στη συνέχεια εφαρμόζεται ως πνευματική μέθοδος μέχρι σήμερα, που περιλαμ-

βάνει πέρα από τους μοναχούς και ολόκληρο το πλήρωμα της Εκκλησίας. Η ησυ-

χαστική θεολογία διατυπώθηκε ξεκάθαρα κυρίως μέσα από τις θεολογικές προε-

κτάσεις της ησυχαστικής διαμάχης κατά τον δέκατο τέταρτο αιώνα. 

Τα βασικά χαρακτηριστικά της ησυχαστικής θεολογίας αποτυπώνονται στις α-

ποφάσεις της Συνόδου των Βλαχερνών το 1351. Οι αποφάσεις της Τόμου/Συνόδου 

του 1351, αποτέλεσαν τον γνωστό ως Συνοδικό Τόμο του 1351. 

Στην παρούσα εισήγηση, θα αναπτυχθούν τα βασικά χαρακτηριστικά της ησυ-

χαστικής θεολογίας, με βάση τον Συνοδικό Τόμο του 1351. Θα εντοπιστούν χαρα-

κτηριστικά της παλαμικής θεολογίας και η συμβολή του Φιλόθεου Κόκκινου και 

άλλων Πατέρων της περιόδου. Η θεολογική ανάλυση των βασικών χαρακτηριστι-

κών της ησυχαστικής θεολογίας έρχεται να απαντήσει στις αντιλήψεις της λατινι-

κής θεολογίας σχετικά με τη σχέση του ανθρώπου με τον Θεό. 

Η ησυχαστική θεολογία επαναδιατυπώνει την ορθόδοξη διδασκαλία σχετικά 

με τη διάκριση μεταξύ ουσίας και ενέργειας, το αδιαίρετο της θείας ουσίας και τη 

μετοχή της θείας ενέργειας. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

154 
 

Μέσα από την ανάπτυξη της ησυχαστικής θεολογίας αναδεικνύεται η σχέση 

του κτιστού ανθρώπου με τον άκτιστο Θεό μέσω της μετοχής των θείων ακτίστων 

ενεργειών. Η μεταμόρφωση του Κυρίου στο Θαβώρ μπροστά στους τρεις Αποστό-

λους αποτελεί χαρακτηριστικό παράδειγμα φωτισμού του ανθρώπου από το άκτι-

στο φως. 

 

1. Ησυχαστική έριδα 

 

Η ησυχαστική έριδα ξεκίνησε με την παρουσία του Βαρλαὰμ του Καλαβρού 

(1290 - 1350)  στην Θεσσαλονίκη και στην Κωνσταντινούπολη περί το 1330 και την 

κριτική που άσκησε αρχικά στην μέθοδο προσευχής των ησυχαστών. Κατηγόρησε 

τους ησυχαστές ως Μεσσαλιανούς και Βογομίλους, προέβαλε τη διαλεκτική μέ-

θοδο των ορθολογιστικών συλλογισμών σε θέματα πίστης, και δεν αποδεχόταν τη 

θεολογική διάκριση ουσίας και ενέργειας, με την προοπτική μετοχής της άκτιστης 

ενέργειας από τον άνθρωπο,  ενώ αμφισβητούσε το θείο φως ως άκτιστη ενέργεια 

του Θεού. Ο Γρηγόριος Παλαμάς αντέδρασε με το έργο του Υπέρ των ιερώς ησυ-

χαζόντων, από την Πρώτη έως την Τρίτη Τριάδα,  «Αγιορείτικο τόμο Υπέρ των ιε-

ρώς ησυχαζόντων», που εγκρίθηκε και υπογράφηκε από τους Αγιορείτες και τον 

επίσκοπο Ιερισσού, απαντώντας με τον τρόπο αυτό στις παρεκτροπές του Βαρ-

λαάμ. Τον Ιούνιο του 1341 συγκλήθηκε Σύνοδος με τη συμμετοχή του αυτοκρά-

τορα Ανδρονίκου Γ, του Πατριάρχη Κωνσταντινουπόλεως Ιωάννη Καλέκα, του 

Μέγα Δομέστιχου Ιωάννη Καντακουζηνού και λοιπούς επισκόπους και αξιωματού-

χους. Η Σύνοδος δικαίωσε τους ησυχαστές και απαγόρευσε την αναπαραγωγή των 

έργων του Βαρλαάμ,  υποχρεώνοντάς τον να ζητήσει συγνώμη και να άρει τις κα-

τηγορίες προς τους ησυχαστές327. 

 
327 Φειδά Βλασίου, Εκκλησιαστική Ιστορία Β, β εκδ. Αθήνα 1993, σσ.505-515.  Ιωαννίδη Νικολάου Αρχιμ., 
Θεολογία και Γραμματεία από τον Θ΄ αιώνα και εξής, εκδ.Κυριακίδη, Αθήνα 2009, σσ.19-25. Χριστοφο-
ρίδη Βενιζέλου, Οι ησυχαστικές έριδες κατὰ το ΙΔ΄ αιώνα, β έκδ. Παρατηρητής, Θεσσαλονίκη 1993, σσ.49-
59.  
Clucas Lowell, The hesychast controversy in Byzantium in the fourteenth century: a consideration of the 
basic evidence, PhD thesis, University of California, 1975, p. 138 - 187. Ευαγγέλου Ηλία, Ο ησυχασμός στον 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

155 
 

Στη συνέχεια τη σκυτάλη των αντιησυχαστών ανάλαβε ο  Γρηγόριος  Ακίνδυνος 

(1310 - 1350), προσπαθώντας να αναιρέσει την περί διάκρισης ουσίας και ενέρ-

γειας διδασκαλίας του Παλαμά και των ησυχαστών328. 

Τον Αύγουστο του 1341 συγκλήθηκε νέα Σύνοδος στο Ναό της Αγίας Σοφίας, 

υπό την προεδρία του μεγάλου δομέστικου Ιωάννη Καντακουζηνού. Στη Σύνοδο 

εκδόθηκε Συνοδικός Τόμος,  με τον οποίο καταδικαζόταν ο Βαρλαάμ και όσοι ακο-

λουθούσαν τις απόψεις του, ενώ ο Ακίνδυνος αποδέχθηκε τις αποφάσεις της συ-

νόδου του Ιουνίου και απέφυγε την καταδίκη329.  

Οι πολιτικές αντιπαραθέσεις οδήγησαν σε εμφύλιο πόλεμο. Ο Παλαμάς με 

τους οπαδούς του ησυχαστές ήταν με το μέρος του Ιωάννη Καντακουζηνού. Αντί-

θετα, οι αντιησυχαστὲς υποστήριξαν την αυτοκράτειρα Άννα  και  τον πατριάρχη 

Ιωάννη Καλέκα. Ο πατριάρχης Καλέκας κατηγόρησε τον Παλαμά ότι ανακινούσε 

την έριδα και ότι η Σύνοδος του 1341 είχε δικαιώσει τον Παλαμά στην περί νοεράς 

προσευχής μέθοδο και περί θείου φωτός διδασκαλία και όχι περί της διακρίσεως 

θείας ουσίας και ενεργειών. Στην ενδημούσα Σύνοδο της 4ης Νοεμβρίου 1344 κα-

ταδίκασε και αποκήρυξε τον Παλαμά και τους ομόφρονές του ως καινοτόμους της 

πίστεως και έτσι μεθοδεύτηκε η δίωξή του330. 

 
κόσμο των νοτίων Σλάβων τον ΙΔ΄ αιώνα. Επιδράσεις στον Πνευματικό, Εκκλησιαστικό και Πολιτικό τους 
βίο, εκδ. Πουρνάρας, Θεσσαλονίκη 2010, σ.30,31. Καρμίρη Ιωάννη, Τα Δογματικά και Συμβολικά Μνημεία 
της Ορθοδόξου Καθολικής Εκκλησίας (ΔΣΜ),  τόμ. Ι, εκδ.β, Αθήνα 1960, σ.351. 
328 Ιωαννίδη Ν., Θεολογία και Γραμματεία από τον Θ΄ αιώνα και εξής, σ.25. Χριστοφορίδη Β., Οι ησυχα-
στικές έριδες κατὰ το ΙΔ΄ αιώνα, σσ.55-58. Clucas L., The hesychast controversy in Byzantium in the four-
teenth century, p.201. Ευαγγέλου Η., Ο ησυχασμός στον κόσμο των νοτίων Σλάβων τον ΙΔ΄ αιώνα, σ.31,32. 
329 Καλέκα Ιωάννου, Εξήγησις του Τόμου, PG150,901A. Ιωαννίδη Ν., Θεολογία και Γραμματεία από τον Θ΄ 
αιώνα και εξής, σ.25,26. Καρμίρη Ι., Τα Δογματικά και Συμβολικά Μνημεία της Ορθοδόξου Καθολικής 
Εκκλησίας, σ.351. Ευαγγέλου Η., Ο ησυχασμός στον κόσμο των νοτίων Σλάβων τον ΙΔ΄ αιώνα, σ.32. Clucas 
L., The hesychast controversy in Byzantium in the fourteenth century, p.219-231. Χριστοφορίδη Β., Οι ησυ-
χαστικές έριδες κατὰ το ΙΔ΄ αιώνα, σ.32. Φειδά Βλ., Εκκλησιαστική Ιστορία Β, σ.516. Γρηγορίου Παλαμά, 
Αντιρρητικός 6 πρός Ακίνδυνον, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ. 3, επιμ. Χρήστου Παναγιώτης, 
εκδ.  Κοντογιάννης-Φανουργάκης, Θεσσαλονίκη 1970, σ.381. 
330 Χριστοφορίδη Β., Οι ησυχαστικές έριδες κατὰ το ΙΔ΄ αιώνα, σ.69. Φειδά Βλ., Εκκλησιαστική Ιστορία Β, 
σσ.521-522. Ιωαννίδη Νικολάου Αρχιμ., Θεολογία και Γραμματεία από τον Θ΄ αιώνα και εξής, σ.26,27. 
Clucas L., The hesychast controversy in Byzantium in the fourteenth century, p.236,264.  Ευαγγέλου Η., Ο 
ησυχασμός στον κόσμο των νοτίων Σλάβων τον ΙΔ΄ αιώνα, σ.32,33.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

156 
 

Μετά από πιέσεις και αδιέξοδα, η αυτοκράτειρα Άννα συγκάλεσε νέα Σύνοδο 

στα ανάκτορα στις 2 Φεβρουαρίου του 1347, προκειμένου να αντιμετωπιστούν οι 

παρερμηνείες του Πατριάρχη Καλέκα για τη Σύνοδο του 1341 και τον σχετικό Τόμο, 

καθώς και οι αντιδράσεις των ησυχαστών σε αυτές τις εσφαλμένες ερμηνευτικές. 

Στη νέα Σύνοδο δεν συμμετείχε ο Πατριάρχης Καλέκας. Η Σύνοδος επιβεβαίωσε το 

Τόμο του 1341, καθαίρεσε τον Ιωάννη Καλέκα από τον πατριαρχικό θρόνο, κατα-

δίκασε τον Ακίνδυνο, εισηγήθηκε και ψηφίστηκε η άρση του αναθεματισμού του 

Παλαμά και των ησυχαστών και συνέταξε νέο Τόμο, συμπληρωματικό του Τόμου 

του 1341331. Το ίδιο βράδυ ο Καντακουζηνός εισήλθε στην Κωνσταντινούπολη, ε-

πήλθε συμφιλίωση και σε δύο επόμενες  συνοδικές συνεδρίες συμμετείχε και ο 

Καντακουζηνός. Ο Πατριάρχης Καλέκας εξορίστηκε και νέος Πατριάρχης εξελέγη ο 

ησυχαστής Ισίδωρος  Βουχεράς (1347 - 1349). Ο Παλαμάς εκλέχθηκε και χειροτο-

νήθηκε μητροπολίτης Θεσσαλονίκης. Επίσης, χειροτονήθηκαν και άλλοι τριάντα 

δύο ησυχαστές332. 

Παρόλα αυτά, οι αντιησυχαστές συσπειρώθηκαν γύρω από τον λόγιο Νικη-

φόρο Γρηγορά (1295 - 1360), μαζί με αντίπαλους του ησυχασμού μητροπολίτες, 

όπως οι   Εφέσου Ματθαίο και Γάνου Ιωσήφ, Μακάριος Σερρών, Νεόφυτος Φιλίπ-

πων, Μητροφάνης παλαιών Πατρών, Ματθαίο Εφέσου κ.α. και τον έναντι του πα-

τριάρχη Ισιδώρου αντιησυχαστή Θεόδωρο Δεξιό333. 

Τον πατριάρχη Κωνσταντινουπόλεως Ισίδωρο τον διαδέχθηκε ο Κάλλιστος Α΄ 

το 1350. Ο Πατριάρχης Κάλλιστος συνεκάλεσε το 1351 Σύνοδο που συγκλήθηκε 

στα ανάκτορα των Βλαχερνών με τη συμμετοχή του αυτοκράτορα Ιωάννη Καντα-

κουζηνού, επίσης με την συμμετοχή του Γρηγορίου Παλαμά και άλλων 

 
331 Καρμίρη Ι., Τα Δογματικά και Συμβολικά Μνημεία της Ορθοδόξου Καθολικής Εκκλησίας, σ.351. Φειδά 
Βλ., Εκκλησιαστική Ιστορία Β, σ.523,524 Ιωαννίδη Ν., Θεολογία και Γραμματεία από τον Θ΄ αιώνα και 
εξής, σ.27,28. Ευαγγέλου Η., Ο ησυχασμός στον κόσμο των νοτίων Σλάβων τον ΙΔ΄ αιώνα, σ.33,34. 
Χριστοφορίδη Β., Οι ησυχαστικές έριδες κατὰ το ΙΔ΄ αιώνα, σ.77. 
332 Clucas L., The hesychast controversy in Byzantium in the fourteenth century, p. 336. Φειδά Βλ., Εκκλη-
σιαστική Ιστορία Β, σ.524. Ιωαννίδη Ν., Θεολογία και Γραμματεία από τον Θ΄ αιώνα και εξής, σ.28,29. 
Ευαγγέλου Η., Ο ησυχασμός στον κόσμο των νοτίων Σλάβων τον ΙΔ΄ αιώνα, σ.34,35. Χριστοφορίδη Β., Οι 
ησυχαστικές έριδες κατὰ το ΙΔ΄ αιώνα, σ.78,79. 
333 Ευαγγέλου Η., Ο ησυχασμός στον κόσμο των νοτίων Σλάβων τον ΙΔ΄ αιώνα, σ.35,36. Φειδά Βλ., Εκκλη-
σιαστική Ιστορία Β,  σ.530,531. Χριστοφορίδη Β., Οι ησυχαστικές έριδες κατὰ το ΙΔ΄ αιώνα, σ.83,84.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

157 
 

μητροπολιτών, επισκόπων και αξιωματούχων334. Κύριοι εκφραστές των αντιησυ-

χαστών ήταν οι μητροπολίτες Εφέσου Ματθαίος και Γάνου Ιωσήφ, ο Νικηφόρος 

Γρηγοράς και ο Θεόδωρος Δεξιός335. 

Η Σύνοδος συνήλθε σε πέντε συνεδρίες μεταξύ Μαΐου και Ιουλίου του 1351336. 

Η Σύνοδος μετά από εξέταση των επιχειρημάτων των ησυχαστών και των αντιησυ-

χαστών αποφάσισε την  επαναβεβαίωση των αποφάσεων των Συνόδων του 1341 

και του 1347, αναγνώρισε και επικύρωσε την ησυχαστική θεολογία του Γρηγορίου 

Παλαμά και των ησυχαστών ως διδασκαλίας της Ορθόδοξης Εκκλησίας, καταδί-

κασε τις απόψεις των αντιησυχαστών και καθαίρεσε τους μητροπολίτες Εφέσου 

Ματθαίο και Γάνου Ιωσήφ, που παρέμειναν στις απόψεις τους337. 

Το 1368 συγκλήθηκε μία  ακόμη Σύνοδος σχετικά με τον ησυχασμό και με την 

ένταση  στο Άγιον Όρος, εξαιτίας του μοναχού Πρόχορου Κυδώνη. Η Σύνοδος του 

1368 καταδίκασε τον Πρόχορο, επικύρωσε την ησυχαστική θεολογία και έγινε η 

αγιοκατάταξη Παλαμά338. 

 

2. Τα βασικά χαρακτηριστικά της ησυχαστικής θεολογίας 

 

 
334  Χριστοφορίδη Β., Οι ησυχαστικές έριδες κατὰ το ΙΔ΄ αιώνα, σ.86. Ευαγγέλου Η., Ο ησυχασμός στον 
κόσμο των νοτίων Σλάβων τον ΙΔ΄ αιώνα, σ.36,37. Φειδά Βλ., Εκκλησιαστική Ιστορία Β,  σ.531.  
335 Φειδά Βλ., Εκκλησιαστική Ιστορία Β, σ.529,530. Clucas L., The hesychast controversy in Byzantium in 
the fourteenth century, p.441,442. Χριστοφορίδη Β., Οι ησυχαστικές έριδες κατὰ το ΙΔ΄ αιώνα, σ.86. Ευαγ-
γέλου Η., Ο ησυχασμός στον κόσμο των νοτίων Σλάβων τον ΙΔ΄ αιώνα, σ.37. 
336 Ιωαννίδη Ν., Θεολογία και Γραμματεία από τον Θ΄ αιώνα και εξής, σ.29. Ευαγγέλου Η., Ο ησυχασμός 
στον κόσμο των νοτίων Σλάβων τον ΙΔ΄ αιώνα, σ.37. Χριστοφορίδη Β., Οι ησυχαστικές έριδες κατά το ΙΔ΄ 
αιώνα, σ.83,84. 
337 Φειδά Βλασίου, Εκκλησιαστική Ιστορία Β, σ.529-533 Ιωαννίδη Νικολάου Αρχιμ., Θεολογία και Γραμ-
ματεία από τον Θ΄ αιώνα και εξής, σσ.29-31. Καρμίρη Ι., Τα Δογματικά και Συμβολικά Μνημεία της Ορθο-
δόξου Καθολικής Εκκλησίας, σ.351,352. Ευαγγέλου Η., Ο ησυχασμός στον κόσμο των νοτίων Σλάβων τον 
ΙΔ΄ αιώνα, σ.37,38. Clucas L., The hesychast controversy in Byzantium in the fourteenth century, p.440-534. 
Χριστοφορίδη Β., Οι ησυχαστικές έριδες κατὰ το ΙΔ΄ αιώνα, σ.92. 
338 Καρμίρη Ι., Τα Δογματικά και Συμβολικά Μνημεία της Ορθοδόξου Καθολικής Εκκλησίας, σ.353. Ευαγ-
γέλου Η., Ο ησυχασμός στον κόσμο των νοτίων Σλάβων τον ΙΔ΄ αιώνα, σ.38. Χριστοφορίδη Β., Οι ησυχα-
στικές έριδες κατά το ΙΔ΄ αιώνα, σ.110. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

158 
 

Σύμφωνα με τον Συνοδικό Τόμο του 1351 είναι σαφής η Ορθόδοξη αποτύπωση 

της ησυχαστικής θεολογίας, αναφορικά με τα ερωτήματα που είχαν τεθεί μέσα 

από την αντιπαράθεση με τους αντιησυχαστές. Ο Συνοδικός Τόμος του 1351 συγ-

γράφτηκε κυρίως από τον Φιλόθεο Κόκκινο και τον Νείλο Καβάσιλα και συμπερι-

λάμβανε την ησυχαστική θεολογία του Παλαμά και των λοιπών ησυχαστών με ε-

κτεταμένες αναφορές στους Πατέρες της Εκκλησίας κατά των δοξασιών του αντι-

ησυχαστή Νικηφόρου Γρηγορά και των ομοφρόνων του339. Τον Συνοδικό Τόμο υ-

πέγραψαν ο Πατριάρχης Κάλλιστος και τα μέλη της Συνόδου, ο αυτοκράτορας Ιω-

άννης Καντακουζηνός και αργότερα ο Ιωάννης Παλαιολόγος και ο Ματθαίος Κα-

ντακουζηνός. Η θεολογία των ησυχαστών προστέθηκε στο Συνοδικό της Κυριακής 

της Ορθοδοξίας με απόφαση της Συνόδου340.  

Κυρίως σε επτά σημεία αποτυπώνεται η ησυχαστική θεολογία, αρχικά α) ότι 

υφίσταται η διάκριση ουσίας και ενέργειας, β) δεν συνεπάγεται σύνθεση στον Θεό 

με τη διάκριση ουσίας και ενέργειας, γ) άκτιστη είναι η θεία ενέργεια, δ) η θεία 

και άκτιστη ενέργεια θεότης παρά των αγίων ονομάζεται, ε) η θεία ουσία υπέρκει-

ται της θείας ενέργειας, στ) η θεία ουσία είναι αχώριστη από τη θεία ενέργεια, η 

θεία ουσία είναι αμέθεκτη ενώ η θεία ενέργεια είναι μεθεκτή από τον άνθρωπο, 

και ζ) ότι άκτιστο είναι το φως της Μεταμορφώσεως του Κυρίου341.  

Κατά τον Παλαμά ο Θεός κατανοείται με βάση τρία κατηγορήματα, τις θείες 

ενέργειες, τις θείες υποστάσεις και την θεία ουσία342. Αυτά τα κατηγορήματα με-

ταξύ τους κατανοούνται κατά την ένωση, ως διακεκριμένων ένωση, και κατά την 

 
339 Τσεντικόπουλου Διονυσίου, Φιλόθεος Κόκκινος, Βίος και Έργο, Διδακτορική Διατριβή, Σχολή Θεολο-
γική, Τμήμα Ποιμαντικής και Κοινωνικής Θεολογίας,  Αριστοτέλειο Πανεπιστήμιο Θεσσαλονίκης (ΑΠΘ), 
Θεσσαλονίκη 2001, σσ.161-181. 
340 Ιωαννίδη Νικολάου Αρχιμ., Θεολογία και Γραμματεία από τον Θ΄ αιώνα και εξής, εκδ.Κυριακίδη, Αθήνα 
2009, σ.32,33. Τριώδιο, Συνοδικό της Κυριακής της Ορθοδοξίας. Gouillard Jean, “Le Synodicon de I 
Ortodoxie, edition et commentaire”, Travaux et Memoires II, Paris 1967, pp. 10-316. 
341 Καρμίρη Ιωάννη, Τα Δογματικά και Συμβολικά Μνημεία της Ορθοδόξου Καθολικής Εκκλη-
σίας (ΔΣΜ),  τόμ. Ι, εκδ.β, Αθήνα 1960, σ.352. Παπαμιχαήλ Γρηγόριος, Ο άγιος Γρηγόριος ο Παλαμάς, αρ-
χιεπίσκοπος Θεσσαλονίκης, Πετρούπολις-Αλεξάνδρεια  1911, σ.139. Ιωαννίδη Νικολάου Αρχιμ., Θεολο-
γία και Γραμματεία από τον Θ΄ αιώνα και εξής, σ.32. Τόμος Συνοδικός 1351, εκδ. Καρμίρη, Τα Δογματικά 
και Συμβολικά Μνημεία της Ορθοδόξου Καθολικής Εκκλησίας (ΔΣΜ),  τόμ. Ι, εκδ.β, Αθήνα 1960, σ.385. 
342 Γρηγορίου Παλαμά, Κεφάλαια εκατονπεντήκοντα, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ. 5, εκδ. 
Χρήστου Παναγιώτης. Κυρομάνος, Θεσσαλονίκη 1992, σ.77,78. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

159 
 

διάκριση, ενωμένων διάκριση343. Όπως άκτιστες είναι οι ενώσεις έτσι άκτιστες και 

άρρητες είναι και οι διακρίσεις344. 

Το πρώτο χαρακτηριστικό της ησυχαστικής θεολογίας αφορά στο ότι υφίσταται 

η διάκριση ουσίας και ενέργειας345.  

Οι αντιησυχαστές υποστήριζαν την ταύτιση της θείας ενέργειας με τη θεία ου-

σία και την θεώρηση ως κτιστών των ακτίστων ενεργειών και δωρεών του Θεού 

προς τον άνθρωπο346. Αυτό είχε ως συνέπεια την μη παραδοχή της δυνατότητας 

θέωσης του ανθρώπου, που καθίσταται δυνατή με την μετοχή των θείων ακτίστων 

ενεργειών. 

Ο Βαρλαάμ ο Καλαβρός ακολουθώντας την Ακινάτεια θεολογία ταύτιζε τις ε-

νέργειες με την ουσία, απέρριπτε τη διάκριση μεταξύ της θείας ουσίας και των 

θείων ενεργειών και υποστήριζε ότι ο Θεός είναι απλή ουσία.  O Γρηγόριος Παλα-

μάς υποστήριζε ότι η ταύτιση της θείας ουσίας με την άκτιστη ενέργεια και η αμ-

φισβήτηση των θείων ενεργειών ως κτιστών οδηγεί σε αιρετικές αποκλίσεις347. Θε-

ωρεί ότι άλλο είναι η ουσία του Θεού και άλλο η ουσιώδης ενέργειά του348. Η ά-

κτιστη ενέργεια προέρχεται από την ουσία, όμως διακρίνονται μεταξύ τους όπως 

διακρίνονται και οι υποστάσεις από την ουσία349. Αναφέρει ότι οι θείες ενέργειες 

βρίσκονται γύρω από την ουσία και προέχονται και πηγάζουν από αυτή και δεν 

 
343 Γρηγορίου Παλαμά, Περί ενώσεως και διακρίσεως, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ. 2, εκδ.   
Χρήστου Π., Μαντζαρίδης Γ., Ματσούκας Ν., Ψευτογκάς Β., Κυρομάνος, Θεσσαλονίκη 1994, σσ.49-73,87. 
Διονυσίου Αρεοπαγίτου, Περί θείων ονομάτων, 2,6 PG 3, 644CD.  Μαξίμου Ομολογητού, Σχόλια εις Διο-
νύσιο 2,5, PG 4,221A. 
344 Διονυσίου Αρεοπαγίτου, Περί θείων ονομάτων, 2,7 PG 3, 644D.   
345 Τόμος Συνοδικός 1351, εκδ. Καρμίρη, ΔΣΜ,  σ.385. 
346 Ιωαννίδη Νικολάου Αρχιμ., Θεολογία και Γραμματεία από τον Θ΄ αιώνα και εξής, σ.83. Τσάμη Δημη-
τρίου, Ιωσήφ Καλόθετου Συγγράμματα, εκδ. Κέντρον Βυζαντινών Έρευνών, Θεσσαλονίκη 1980, σ.138. 
347 Γρηγορίου Παλαμά, Αντιρρητικός 1 πρός Ακίνδυνον, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ. 3, επιμ. 
Χρήστου Παναγιώτης, εκδ.  Κοντογιάννης-Φανουργάκης, Θεσσαλονίκη 1970, σσ.49-71. Ostrogorsky 
George, Ιστορία του βυζαντινού κράτους, Τόμος 3, μετάφρ. Ι. Παναγόπουλου, εκδ. Ιστορικές εκδόσεις 
Στέφανος Βασιλόπουλος, Αθήνα 1981, σσ.210-225. 
348 Γρηγορίου Παλαμά, Προς Ακίνδυνον  3, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ. 1, εκδ.Χρήστου Π., 
Παπαευαγγέλου Π., Bobrinsky B., Meyendorf J., Θεσσαλονίκη 1988, σ.298. 
349 Γρηγορίου Παλαμά, Περί ενώσεως και διακρίσεως, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ. 2, 
σ.98,99. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

160 
 

ταυτίζονται με την ουσία του Θεού350. Καθώς η ενέργεια θεωρείται ότι παράγεται 

από την ουσία, γίνεται λόγος για κίνηση ή πρόοδο ή ενέργημα. Η διάκριση ουσίας 

και ενέργειας στοιχειοθετείται σύμφωνα με την προγενέστερη πατερική παρά-

δοση που παραθέτει στο έργο του ο Παλαμάς, δηλαδή από αναφορές στον Ιωάννη 

τον Δαμασκηνό, τον Μάξιμο τον Ομολογητή, τον Γρηγόριο Θεολόγο351. 

Επίσης, η διάκριση ουσίας και ενέργειας βεβαιώνεται και κατά τη θέωση του 

ανθρώπου, όπου οι θεωμένοι μετέχουν των ακτίστων ενεργειών και όχι της  θείας 

ουσίας352. 

 Το δεύτερο χαρακτηριστικό της ησυχαστικής θεολογίας αφορά στο ότι, δεν 

συνεπάγεται σύνθεση στον Θεό με τη διάκριση ουσίας και ενέργειας353, αντίθετα 

ο Θεός παραμένει ασύνθετος και απλός354.  

Εφόσον οι θείες ενέργειες απορρέουν και πηγάζουν από τη θεία ουσία ως μια 

αΐδια κίνηση της τρισυπόστατης ουσίας και όχι από κάτι ετερούσιο, άρα δεν κατα-

νοείται σύνθεση ή διχοτόμηση της απλότητας του Θεού355. Σε αντίθετη περίπτωση, 

εάν δηλαδή ήταν κτιστές οι ενέργειες, θα καταργείτο η θεία απλότητα356. 

Σύμφωνα με τον Παλαμά, η διάκριση της άκτιστης ουσίας με την άκτιστη ενέρ-

γεια ενισχύει το γεγονός της ενιαίας θεότητας και αποτρέπει την διθεΐα. Θα εθε-

ωρούντο ως δεύτερη θεότητα οι ενέργειες, εάν ήταν αυθυπόστατες και απόρρεαν 

 
350 Γρηγορίου Παλαμά, Προς Βαρλαάμ 2,33, , «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ. 1, σ.279. Γρηγο-
ρίου Παλαμά, Αναίρεσις εξηγήσεως τόμου Καλέκα 27, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ. 2, 
σ.668,669. Γρηγορίου Παλαμά, Διάλογος ορθοδόξου μετά βαρλααμίτου 4, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμ-
ματα», τόμ. 2, σ.166,167. 
351 Βασιλείου Μεγάλου, Επιστολή 234, 1 PG 32,869A. Γρηγορίου Θεολόγου, Λόγος 29,6, PG 36, 81Β. Μα-
ξίμου Ομολογητού, Σχόλια εις Διονύσιον 9,9, PG4,381CD. Ιωάννου Δαμασκηνού, Έκδοσης ορθοδόξου πί-
στεως 3,15,  PG94,1048Α. Τόμος Συνοδικός 1351, εκδ. Καρμίρη, ΔΣΜ,  σσ.383-387. 
352 Μαξίμου Ομολογητού Περί διαφόρων αποριών, PG91,1076C. 
353 Συνοδικός Τόμος 1351, Καρμίρη, ΔΣΜ, σ.392. 
354 Γρηγορίου Παλαμά, Διάλογος ορθοδόξου μετά βαρλααμίτου 50-55, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμ-
ματα», τόμ. 2, σ.212-217. Τόμος Συνοδικός 1351, εκδ. Καρμίρη, ΔΣΜ,  σ.385. 
355 Γρηγορίου Παλαμά, Διάλογος ορθοδόξου μετά βαρλααμίτου 19, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», 
τόμ. 2, σ.181-182. Γρηγορίου Παλαμά, Περί θείων ενεργειών 5, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ. 
2, σ.100. Ράντοβιτς Αμφιλοχίου Σεβασμ., Το μυστήριο της αγίας Τριάδας κατά τον άγιο Γρηγόριο Παλαμά, 
εκδ. Πατριαρχικό Ίδρυμα Πατερικών Μελετών, Θεσσαλονίκη  1991, σ,123,124. 
356 Κυρίλλου Αλεξανδρείας, Θυσαυροί, 7, PG 75, 100ΑΒ. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

161 
 

από διαφορετική ουσία και όχι από την άκτιστη ουσία357. Άλλο η ενέργεια και άλλο 

το ενεργητικό (= η φύση από την οποία πηγάζει η ενέργεια),  καθώς κίνηση ουσιώ-

δης και δραστική της φύσεως είναι η ενέργεια και εκ της φύσεως η ενέργεια «πρό-

εισιν»358. 

Ο Παλαμάς αναφερόμενος στον Μέγα Βασίλειο, τονίζει ότι τα διαφορετικά 

θεία ονόματα δεν παραπέμπουν σε διαφορετικές υπάρξεις αλλά στον ένα Θεό, 

έτσι και οι θείες ενέργειες δεν υπονοούν πολυθεΐα  αλλά ενότητα και άρα ανα-

φορά στον ένα Θεό359 που πηγάζει η ενέργεια με τις διαφορετικές εκφάνσεις της. 

H διάκριση ουσίας και ενέργειας δεν προβάλλει σύνθεση ή πολυθεΐα αλλά διατη-

ρεί την απλότητα και μοναδικότητα του Θεού, εφόσον οι ενέργειες απορρέουν 

από την ουσία.  

Το τρίτο χαρακτηριστικό της ησυχαστικής θεολογίας αφορά στο ότι η θεία ε-

νέργεια είναι άκτιστη360.  

Σύμφωνα με τον Παλαμά, οι θείες ενέργειες εάν και διακρίνονται από την θεία 

ουσία είναι άκτιστες, όπως και τα θεία πρόσωπα διακρίνονται από την ουσία, 

αλλά είναι άκτιστα361 και τα τρία κατηγορήματα έχουν συγχρόνως διακεκριμένη 

ένωση. 

Η ουσιώδης και φυσική ενέργεια είναι κίνηση της θείας ουσίας, που πηγάζει 

από αυτή και διαμένει και συνυπάρχει αϊδίως, αδιαίρετη, ενωμένη και αχώριστη 

της θείας ουσίας. Είναι η  φυσική δύναμη και ενέργεια της θείας φύσεως, δηλαδή 

ουσιώδης πρόοδος και ενέργεια της θείας φύσεως362 άρα και άκτιστη εφόσον ά-

κτιστη είναι η ουσία. 

 
357 Γρηγορίου Παλαμά, Περί θείων ενεργειών, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ. 2, σ.122,119.  
358 Iωάννου Δαμασκηνού, Έκδοσης ορθοδόξου πίστεως, PG94,813Α. Φιλόθεου Κόκκινου, «Αντιρρητικός 
Λόγος 7 προς Γρηγοράν», Καϊμάκη Δ., σ.252. 
359 Βασιλείου Μεγάλου, Επιστολή 189, 5 PG 32, 689BC. 
360 Συνοδικός Τόμος 1351,26, Καρμίρη, ΔΣΜ, σ.391. 
361 Γρηγορίου Παλαμά, Περί ενώσεως και διακρίσεως, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ. 2, σ.86. 
362 Συνοδικός Τόμος 1351,26, Καρμίρη, ΔΣΜ, σ.388. Φιλόθεου Κόκκινου,  «Αντιρρητικός Λόγος 4 προς 
Γρηγοράν», Καϊμάκη Δ., σ.89. Μάρκου Κυρτού, Προς πατριάρχην κατά του Ακινδύνου, Coislin Gr.288, 
φ.304. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

162 
 

Κατά τον Φιλόθεο Κόκκινο ο Θεός είναι άκτιστος κατά την ουσία, τις τρείς υπο-

στάσεις και κατά τις θείες ενέργειες363 και άκτιστες είναι οι κοινές και φυσικές της 

τρισυποστάτου φύσεως ενέργειες364. Οι θείες ενέργειες είναι κοινές σε όλα τα 

πρόσωπα της Αγίας Τριάδας, έτσι οι ενέργειες είναι άκτιστες είναι ουσιώδεις και 

φυσικές ιδιότητες που απορρέουν από την θεία ουσία365. 

Όπως η ουσία είναι απλή και ασύνθετη έτσι και αυτή η φυσική ενέργεια είναι 

ασύνθετη και απλή και όπως η ουσία είναι άκτιστη έτσι και η ενέργειά της είναι 

άκτιστη366. Ο Φιλόθεος Κόκκινος θεωρούσε ότι, η μια ενέργεια ταυτίζεται με τις 

πολλές ενέργειες καθώς αποτελούν εκφάνσεις και προεκτάσεις της μίας άκτιστης 

ενέργειας367. 

Στο Τόμο του 1351, στο κεφάλαιο 16 αναφέρεται περί της ηνωμένης και διακε-

κριμένης θεολογίας, και της διαφοράς μεταξύ θείας ενέργειας και ουσίας, καθώς 

οι θεολόγοι ομολόγησαν το άκτιστο της θείας ενέργειας, όπως είναι άκτιστη και η 

θεία ουσία, και επίσης και ότι θεότητα την θεία ενέργεια ονόμαζαν368. 

Το τέταρτο χαρακτηριστικό της ησυχαστικής θεολογίας αφορά στο ότι, η θεία 

και άκτιστη ενέργεια θεότης παρά των αγίων ονομάζεται369. 

O Γρηγόριος Παλαμάς παραπέμπει στον Γρηγόριο Νύσσης για τον όρο θεότητα, 

καθώς ο όρος αφορά τη θεία ενέργεια και την διακρίνει από την ουσία του 

 
363 Συνοδικός Τόμος 1351,30-31, Καρμίρη Ι. ΔΣΜ, σ.391,392, 397. Φιλοθέου Κοκκίνου, Λόγος Δογματικός 
2 προς Ακίνδυνον, Marcianus gr. 582, φ.178. Φιλόθεου Κόκκινου,  «Αντιρρητικός Λόγος 13 προς Γρηγο-
ράν», Καϊμάκη Δ., σ.527. 
364  Φιλόθεου Κόκκινου,  «Αντιρρητικός Λόγος 7 προς Γρηγοράν», Καϊμάκη Δ., σ.229. 
365 Γρηγορίου Παλαμά, Κεφάλαια φυσικά θεολογικά, PG150,1197D. Γρηγορίου Παλαμά, Περί θείων ενερ-
γειών 9, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ. 2, σ.103. Iωάννου Δαμασκηνού, Έκδοσης ορθοδόξου 
πίστεως, 3,15 PG94,1056BC. 
366 Φιλόθεου Κόκκινου,  «Αντιρρητικός Λόγος 7 προς Γρηγοράν», Καϊμάκη Δ., σ.243. 
367 Φιλόθεου Κόκκινου,  «Αντιρρητικός Λόγος 7 προς Γρηγοράν», Καϊμάκη Δημητρίου,  Φιλοθέου Κοκκί-
νου Δογματικά  Έργα. Μέρος Α΄ Θεσσαλονικείς Βυζαντινοί Συγγραφείς 3, εκδ. Κέντρο Βυζαντινών Ερευ-
νών, Θεσσαλονίκη 1983, σ.239. Λιάκουρα Κωνσταντίνου, Η περί των ακτίστων θείων ενεργειών διδαχές 
του Αγ. Φιλόθεου Κόκκινου Πατριάρχου Κωνσταντινουπόλεως, εκδ .Συμμετρία, Αθήνα 1999, σ.36. Μπού-
λοβιτς Ειρηναίου, Το μυστήριον της εν τη Αγία Τριάδα διακρίσεως της θείας ουσίας και ενέργειας κατά 
τον άγιον Μάρκον Εφέσου τον Ευγενικόν, Αθήνα 1980, σσ.153-169. 
368 Τόμος Συνοδικός 1351, Καρμίρη Ι., ΔΣΜ,  σ.384. 
369 Συνοδικός Τόμος 1351, Καρμίρη Ι., ΔΣΜ, σ.392. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

163 
 

Θεού370. Τα ονόματα αναφέρονται στις θείες ενέργειες, καθώς η θεία ουσία και 

φύση παραμένει ανώνυμη και «ανεκφώνητος»371. Επίσης αναφερόμενος στον Κύ-

ριλλο Αλεξανδρείας επισημαίνει ότι, τα θεία ονόματα δεν αναφέρονται στην ανώ-

νυμη και υπερβατική θεία ουσία, αλλά τα θεία ονόματα  νοηματοδοτούν τις θείες 

ενέργειες, καθώς κάθε ονοματοδοσία στη θεία φύση έχει αποφατικό αφαιρετικό 

χαρακτήρα, ενώ σχετικά με τη θεία ενέργεια και δύναμη έχει καταφατικό χαρα-

κτήρα και αφορά τον όρο της θεότητας372.  

Σύμφωνα με τον Διονύσιο Αρεοπαγίτη, όπως αναφέρει ο Παλαμάς, εφόσον η 

θεία ουσία είναι ανώνυμη, τα θεία ονόματα αφορούν τις θείες ενέργειες και ανα-

λόγως περιγράφονται, καθώς δεν καθορίζουν την άρρητη φύση373. Επίσης, στον 

Συνοδικό Τόμο του 1351 αναφέρεται ότι το όνομα ''Θεός'' δεν αναφέρεται στην 

ουσία, γιατί ο Θεός ως ουσία είναι ακατάληπτος και ανώνυμος, ενώ το όνομα θε-

ότης αφορά την μια ενέργεια του Πατρός και Υιού και Αγίου Πνεύματος374. Στην 

περίπτωση που τα θεία ονόματα είχαν αναφορά ορισμών στη θεία φύση ή ουσία 

τα πολυάριθμα και διαφορετικά ονόματα του Θεού θα υπονοούσαν την πολυθεΐα.  

Το πέμπτο χαρακτηριστικό της ησυχαστικής θεολογίας αφορά στο ότι η θεία 

ουσία υπέρκειται  της θείας ενέργειας375. 

Σύμφωνα με τον Παλαμά, η ουσία του Θεού υπέρκειται των ενεργειών, η δε 

ουσία είναι αμέθεκτη, ενώ οι ενέργειες μεθεκτές. Η ουσία είναι το αίτιο και το 

απρόσιτο, αλλά δεν υφίσταται διάκριση κατά το άκτιστο. Δηλαδή, η υπεροχή της 

ουσίας ως αίτιο δεν υποβιβάζει τις ενέργειες σε κτίσμα, αλλά συνεπάγεται 

 
370 Γρηγορίου Νύσσης, Προς Αβλάβιον, PG45,124D-125A. 
371 Γρηγορίου Νύσσης, Προς Αβλάβιον,PG45,124D-128Β. Γρηγορίου Νύσσης, Περί θεότητος, PG45,573D. 
Γρηγορίου Νύσσης, Κατά Ευνομίου,12, PG45,960 CD. 
372 Κυρίλλου Αλεξανδρείας, Περί Αγίας Τριάδας, 11, PG 77,1145BC. Κυρίλλου Αλεξανδρείας, Θησαυροί, 
31, PG 75, 448D, 444Β. 
373 Διονυσίου Αρεοπαγίτου, Περί θείων ονομάτων, 11,6 PG 3, 953D-956A, 704D. Γρηγορίου Παλαμά, Υπέρ 
των ιερώς ησυχαζόντων 3, 2,9, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ. 1, σ.664. Larchet Jean-Claude, 
“Nature et function de la theologie negative selon Denys L’ Areopagite” Le messager orthodoxe 116, (1991) 
3-34. Scazzoso Pietro, “Lo Pseudo-Dionigi nell’ interpretazione de Gregorio Palama”, Revista di filosophia 
neo-scolastica 59 (1967) 671-699.  Semmelroth Otto, “Gottes geeinte Vielheit. Zur Gotteslehre des Pseudo-
D.A.”, Sholastik 25 (1950) 389-403. 
374 Συνοδικός Τόμος 1351, Καρμίρη, ΔΣΜ, σ.393. 
375 Τόμος Συνοδικός 1351, Καρμίρη, ΔΣΜ,  σ.385,395. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

164 
 

ομοτιμία κατά το άκτιστο, όπως στην αντιστοιχία ο Πατήρ είναι ο αίτιος του 

Υιού376.  Γι’ αυτό το λόγο ο Παλαμάς αναφερόμενος στην υφειμένη και υπερκεί-

μενη θεότητα, τονίζει τη διάκριση μεταξύ αιτίου και αιτιατού και όχι τη διαφορά 

κτιστού και ακτίστου377. 

H ουσία είναι άναρχη, απρόσιτη και απροσπέλαστη είναι αναίτια, ενώ η ενέρ-

γεια πηγάζει από την ουσία. Άρα, η ουσία υπέρκειται της θείας ενέργειας λόγω 

του αιτιατού και όχι του ακτίστου378. Κατά τον Διονύσιο Αρεοπαγίτη η ουσία είναι 

ανώτερη από τις ενέργειες λόγω του ακατάληπτου, καθώς η ανθρώπινη γλώσσα 

αδυνατεί να την εκφράσει, ώστε η θεία φύση ως αίτιο «πάσης αρχής υπεράρχιος 

εστίν επέκεινα» των ενεργειών και εξ’ αιτίας του ότι οι θείες ενέργειες προχέονται 

από την υπερέχουσα και υπερκείμενη θεία ουσία379. 

Στον Τόμο του 1351 με πλειάδα πατερικών χωρίων τονίζεται ότι η θεία ουσία 

υπέρκειται  των θείων ενεργειών, απαντώντας σε όσους παραπέμπουν σε πολυ-

θεΐα, καθώς με την «υπερβατικότητα» και το «υπέρκειται» της θείας ουσίας, δια-

σώζεται η μία αρχή και το ένα αίτιο380. 

Το έκτο χαρακτηριστικό της ησυχαστικής θεολογίας αφορά στο ότι, η θεία ου-

σία είναι αχώριστη από τη θεία ενέργεια, η θεία ουσία είναι αμέθεκτη ενώ η θεία 

ενέργεια είναι μεθεκτή από τον άνθρωπο. 

Η θεία ενέργεια είναι ουσιώδης και φυσική κίνηση της θείας ουσίας που προ-

έρχεται και πηγάζει ως εκ πηγής αϊδίως και αχωρίστως, αχρόνως και προαιωνίως 

και αδιασπάστως «συνούσαν»381. Οι θείες ενέργειες είναι εκφάνσεις της μίας ε-

νέργειας, σύμφωνα με τον Φιλόθεο Κόκκινο, και δηλώνουν την ποικιλία της 

 
376 Γρηγορίου Παλαμά, Περί θείων ενεργειών, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ. 2, σ.111,118.  
377 Γρηγορίου Παλαμά, Λόγος Αντιρρητικός 2,9,36, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ.3, σ.110,111. 
Ράντοβιτς Αμφιλοχίου Σεβασμ., Το μυστήριο της αγίας Τριάδας κατά τον άγιο Γρηγόριο Παλαμά, σσ.176-
201. 
378 Μαξίμου Ομολογητού, Περί διαφόρων αποριών, PG91,1308Β. Μαξίμου Ομολογητού, Κεφάλαια θεο-
λογικά, 1,7, PG90,1085Β. Μαξίμου Ομολογητού, Επιστολή 1, PG91, 376ΑΒ. 
379 Διονυσίου Αρεοπαγίτου, Περί θείων ονομάτων, 5,1 PG 3, 816Β, 2,10, PG3, 648D. 2,3 PG3,645C. 112,3 
PG3,972A, 12,4, PG3,972A. Διονυσίου Αρεοπαγίτου, Περί Μυστικής θεολογίας 1,2, PG3, 1048Β.   
380 Συνοδικός Τόμος 1351,26, Καρμίρη, ΔΣΜ, σ.395,396. 
381 Συνοδικός Τόμος 1351,26, Καρμίρη, ΔΣΜ, σ.388. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

165 
 

μέθεξης από τους ανθρώπους382. Η θεία ενέργεια μερίζεται και μετέχεται η δε ου-

σία ούτε μερίζεται ούτε μετέχεται383. 

H ουσία και η ενέργεια είναι αχώριστες, εφόσον οι ενέργειες προέρχονται από 

την ουσία. Η θεία ουσία είναι αμέθεκτη και απρόσιτη. Η θεότητα όμως μετέχεται 

δια των ακτίστων ενεργειών, κατά χάριν και όχι κατά την ουσία384. Η θεία ενέργεια 

μετέχεται και μερίζεται αμερίστως, ενώ η ουσία είναι αμέθεκτη ανώνυμη και αμέ-

ριστη ως υπερώνυμος και απερινόητη385.  

Oι θείες ενέργειες είναι μεθεκτές μέσω των θείων ελλάμψεων, ενώ υπάρχει 

διάκριση από την αμέθεκτη θεία ουσία386. Η ησυχαστική προσέγγιση παραπέμπει 

στον Μέγα Αθανάσιο, όπου επισημαίνεται ότι είναι μεθεκτή η θεότητα, εφόσον ο 

άνθρωπος γίνεται μιμητής του Θεού, όμως δεν δύναται να μετέχει της φύσεως του 

Θεού γιατί είναι αμέθεκτη387. 

Οι άγιοι, κατά την προς Θεό ένωση, δεν μετέχουν της θείας ουσίας αλλά των 

ακτίστων θείων ενεργειών388. Η δωρεά του Πνεύματος και η θεία ενέργεια, που οι 

άγιοι καταξιώνονται κατά την εμπειρία της θέωσης, δηλώνει ότι μετέχουν της θε-

ότητας δια των ακτίστων ενεργειών389. Η θεώρηση των ενεργειών ως κτιστών συ-

νεπάγεται την μη δυνατότητα μέθεξης της θεότητας με την κτίση και τον άνθρωπο, 

ώστε να μην υπάρχει δυνατότητα κοινωνίας και επαφής με τον Τριαδικό Θεό390. 

Το έβδομο χαρακτηριστικό της ησυχαστικής θεολογίας αφορά στο ότι το φως 

της Μεταμορφώσεως του Κυρίου είναι άκτιστο «και ότι ουκ εστι τούτο η ουσία 

 
382 Φιλόθεου Κόκκινου, «Αντιρρητικός Λόγος 6 προς Γρηγοράν», Καϊμάκη Δ., σ.212. Φιλόθεου Κόκκινου,  
«Αντιρρητικός Λόγος 7 προς Γρηγοράν», Καϊμάκη Δ., σ.239. 
383 Φιλόθεου Κόκκινου, «Αντιρρητικός Λόγος 5 προς Γρηγοράν», Καϊμάκη Δ., σ.161-163. Συνοδικός Τόμος 
1351,26, Καρμίρη Ι. ΔΣΜ, σ.374-407. 
384 Ιωαννίδη Νικολάου Αρχιμ., Θεολογία και Γραμματεία από τον Θ΄ αιώνα και εξής, σ.46,47. Γρηγορίου 
Παλαμά, Κεφάλαια φυσικά θεολογικά, PG150,1196CD. 
385 Συνοδικός Τόμος 1351,26, Καρμίρη, ΔΣΜ, σ.391. 
386 Διονυσίου Αρεοπαγίτου, Περί θείων ονομάτων, 4,8 PG 3, 704D. 
387 Αθανασίου Μεγάλου, Διάλεξις μετά Μακεδονίου, 1,14, PG 28,1313A. Αθανασίου Μεγάλου, Κατά Α-
ρειανών, 2,2, PGPG6,149C. 
388 Συνοδικός Τόμος 1351, Καρμίρη, ΔΣΜ, σ.397. 
389 Συνοδικός Τόμος 1351, Καρμίρη, ΔΣΜ, σ.394. 
390 Γρηγορίου Παλαμά, Υπέρ των ιερώς ησυχαζόντων , 3,2,24, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ. 
1, σ.675,676. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

166 
 

του Θεού»391. Η διδασκαλία αυτή έρχεται σε αντίθεση προς τις θέσεις των αντιη-

συχαστών, αφού κατά τον Βαρλαάμ το φως που έλαμψε στο όρος Θαβώρ συμβό-

λιζε τη θεότητα, ήταν ένα κτιστό αισθητό φαινόμενο και δεν αποτελούσε την θέα 

του ακτίστου Θεού392. Σύμφωνα όμως με τον Συνοδικό Τόμο του 1351, το φως της 

Μεταμορφώσεως, που έλαμψε στο όρος Θαβώρ και περιέστραψε τους μαθητές, 

είναι άκτιστο φυσικό ιδίωμα του Τριαδικού Θεού και ταυτίζεται με την άκτιστη και 

αΐδια θεία ενέργεια393. Το φως της Μεταμορφώσεως είναι άυλο υπερφυές και 

θείο που εκδηλώνεται ως αΐδια φυσική δόξα της τρισυποστάτου θεότητας, και συ-

νιστά άχρονο και άκτιστο ιδίωμα του Τριαδικού Θεού394. Το άκτιστο φως της Με-

ταμορφώσεως είναι η φυσική δόξα της κοινής τριαδικής ενέργειας και κοινό φως 

των θεαρχικών υποστάσεων και φυσική ενέργεια αχώριστη της θείας ουσίας395. 

O Θεός κατ’ ουσία δεν είναι ούτε λέγεται φως, όπως και τα άλλα ονόματα, αλλά 

κατ’ ενέργεια φυσική και χάρη και έλλαμψη και φως λέγεται ακρότατον και απρό-

σιτο της Τριάδας φυσικό και απρόσιτο φως396. Κατά τους αγίους, το άκτιστο φως 

της Μεταμορφώσεως καλείται και δεσποτική δόξα397, θέωσις398, κοινωνία Θεού399, 

 
391 Συνοδικός Τόμος 1351,26, Καρμίρη Ι. ΔΣΜ, σ.400. 
392 Γρηγορίου Παλαμά, Υπέρ των ιερώς ησυχαζόντων 3,11, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ.1, 
σ.624. 
393 Συνοδικός Τόμος 1368, PG151,703A, 706Β. Λιάκουρα Κωνσταντίνου, Η περί των ακτίστων Θείων ενερ-
γειών διδασκαλία του Αγ. Φιλοθέου, Αθήνα 1993, σ.62. 
394 Συνοδικός Τόμος 1368, PG151,703A,710Α. Φιλόθεου Κόκκινου, «Αντιρρητικός Λόγος 14 προς Γρηγο-
ράν», Καϊμάκη Δ., σ.425,558,592. Συνοδικός Τόμος 1351, Καρμίρη Ι., ΔΣΜ, σ.400,401. Φιλοθέου Κοκκίνου, 
Λόγος Δογματικός 1 προς Ακίνδυνον, Marcianus gr. 582, φ.140ν, φ164,178ν. Φιλοθέου Κοκκίνου, Επι-
στολή προς Πετριώτην, Coislin gr.101,φ243. Φιλόθεου Κόκκινου,  «Αντιρρητικός Λόγος 11 προς Γρηγο-
ράν», Καϊμάκη Δ., σ.424,425. Λιάκουρα Κωνσταντίνο, Η περί των ακτίστων Θείων ενεργειών διδασκαλία 
του Αγ.Φιλοθέου, Αθήνα 1993, σ.61. 
395 Λιάκουρα Κωνσταντίνο, Η περί των ακτίστων Θείων ενεργειών διδασκαλία του Αγ.Φιλοθέου, Αθήνα 
1993, σ.63. Φιλοθέου Κοκκίνου, Κεφάλαια της αιρέσεως Ακινδύνου και Βαρλαάμ, 10, Coislin 
gr.101,φ254ν. Φιλόθεου Κόκκινου,  «Αντιρρητικός Λόγος 15 προς Γρηγοράν», Καϊμάκη Δ., σ.592. Φιλό-
θεου Κόκκινου,  «Αντιρρητικός Λόγος 14 προς Γρηγοράν», Καϊμάκη Δ., σ.558,559. 
396 Φιλόθεου Κόκκινου,  «Αντιρρητικός Λόγος 11 προς Γρηγοράν», Καϊμάκη Δ., σ.457. 
397 Φιλοθέου Κοκκίνου, Λόγος Δογματικός 2 προς Ακίνδυνον , Marcianus gr. 582, φ.178ν. 
398 Φιλοθέου Κοκκίνου, Λόγος Δογματικός 2 προς Ακίνδυνον, Marcianus gr. 582, φ. 178ν. Συνοδικός Τόμος 
1351,26, Καρμίρη, ΔΣΜ, σ.401. 
399 Φιλοθέου Κοκκίνου, Επιστολή προς Πετριώτην, Coislin gr.101,φ243. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

167 
 

φυσική δόξα της θεότητας400, βασιλεία των ουρανών401, χάρις, αστραπή της θεό-

τητας, έλλαμψις, φυσική ακτίνα του Υιού άναρχος402. 

Κατά τον Παλαμά «Φως ο Θεός ου κατ’ ουσίαν αλλά κατ’ ενέργεια λέγεται»403. 

Το φως της Μεταμορφώσεως του Κυρίου που είδαν οι μαθητές είναι άκτιστο, ως 

άκτιστη ενέργεια και χάρη του Θεού, είναι η θεία έλλαμψη που φωτίζει και θεο-

ποιεί τον άνθρωπο404. Το άκτιστο φως της Μεταμορφώσεως του Κυρίου είναι το 

προαιώνιο, ατελεύτητο αΐδιο και άκτιστο φως του μέλλοντα αιώνα που θα περι-

λάμπει του αγίους405, είναι η Αποκάλυψη του Θεού που γίνεται δια της ελλάμψεως 

του θείου φωτός406. 

Κατά την του Κυρίου στο Θαβώρ Μεταμόρφωση, το φως, που περιέλουσε τον 

Χριστό, είναι η έλλαμψη του ακτίστου θείου φωτός, είναι η δόξα του Κυρίου που 

έδειξε την λαμπρότητα της θεότητας που βρισκόταν κάτω από την ανθρώπινη 

σάρκα του Ιησού407. 

Η θέα του ακτίστου φωτός εκ της θείας φύσεως, η δόξα του Χριστού, όπως το 

είδαν οι μαθητές του Κυρίου στο Θαβώρ, είναι το μυστήριο της όγδοης ημέρας 

του μέλλοντος αιώνος που οι άξιοι ενώνονται με το Θεό κατά χάρη ήδη από την 

παρούσα ζωή. Το φως της Μεταμορφώσεως δεν είναι υλικό ή απλώς πνευματικό 

αλλά άκτιστο και θείο408.  

 
400 Φιλόθεου Κόκκινου,  «Αντιρρητικός Λόγος 11 προς Γρηγοράν», Καϊμάκη Δ., σ.425. 
401 Φιλόθεου Κοκκίνου, Ομολογία της Ορθοδόξου πίστεως, Marcianus gr. 582, φ.181. 
402 Συνοδικός Τόμος 1351,26, Καρμίρη, ΔΣΜ, σ.401. 
403 Γρηγορίου Παλαμά, Αντιρρητικός προς Ακίδυνον, 6,9, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ. 3, 
σ.397. 
404 Γρηγορίου Παλαμά, Προς Δανιήλ Αίνου 18, Συγγράμματα 2, σ.390. 
405 Γρηγορίου Παλαμά, Υπέρ των ιερώς ησυχαζόντων , 1,3,27,  «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ.1, 
σ.438,454,455. Λόσκυ Βλαδίμηρου, Η θέα του Θεού, εκδ. Ι. Μητροπόλεως Νικοπόλεως, Πρέβεζα 2004,  
σ.210. 
406 Α Ιωάν. 1,5. Ιωαν.1,4.9,5. 
407 Γρηγορίου Παλαμά, Ομιλία ΛΔ΄, PG151,433Α. Ιωαννίδη Νικολάου Αρχιμ., Θεολογία και Γραμματεία 
από τον Θ΄ αιώνα και εξής, σ.52. Ιωάννου Δαμασκηνού, Λόγος εις την Μεταμόρφωση, 12,13, 
PG95,564BCD-565A. 
408 Λόσκυ Βλαδίμηρου, Η θέα του Θεού, σ.210. Φιλόθεου Κόκκινου,  «Αντιρρητικός Λόγος 11 προς Γρηγο-
ράν», Καϊμάκη Δ., σ.425. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

168 
 

Η θέα του φωτός της Μεταμορφώσεως αποτελεί την κατά χάρη εμπειρία του 

ακτίστου θείου φωτός από τους αξίους και αφορά την προαιώνια λαμπρότητα και 

λάμψη και δόξα της Τριάδας409. Η μέθεξη του ακτίστου φωτός από τον άνθρωπο 

προϋποθέτει άσκηση και κάθαρση για να δεχθεί τον αρραβώνα του μέλλοντος 

αιώνα410,  της ατελευτήτου «ογδόης ημέρας»411, όταν «οι δίκαιοι λάμψουσιν ως ο 

ήλιος»412. Αντίθετα οι αντιησυχαστές δεν θεωρούσαν το θείο φως άκτιστο αλλά 

συμβολικό και κτιστό και δέχονταν ως φως την γνώση413. 

 

3. Περί της εκπόρευσης του Αγίου Πνεύματος 

 

Η ησυχαστική γραμματεία πραγματεύτηκε και το θέμα της εκπόρευσης του Α-

γίου Πνεύματος εξαιτίας της Λατινικής καινοτομίας του Filioque. Oι ησυχαστές του 

14ου αιώνα απάντησαν στη Λατινική καινοτομία με βάση την πατερική παράδοση 

και θεολογία των πρότερων αιώνων.  

Το μυστήριο της Αγίας Τριάδας κατανοείται με την ενότητα του ομοουσίου, την 

κοινή ενέργεια, τα κοινά ιδιώματα και με την διάκριση των προσωπικών ιδιωμά-

των των τριών υποστάσεων.  Άρα, η ενότητα έγκειται στη θεία ουσία ή φύση και 

στη θεία ενέργεια, ενώ η διάκριση στα υποστατικά ή προσωπικά ιδιώματα414. Κατά 

τον Φιλόθεο, οι ακοινώνητες ιδιότητες των προσώπων της  Αγίας Τριάδας  

 
409 Φιλόθεου Κοκκίνου, Λόγος Δογματικός 1 προς Ακίνδυνον , Marcianus gr. 582, φ.147. Φιλοθέου Κοκκί-
νου, Ομολογία της Ορθοδόξου πίστεως, Marcianus gr. 582, φ.181. Συνοδικός Τόμος 1368, PG151,703A. 
Φιλόθεου Κόκκινου,  «Αντιρρητικός Λόγος 14 προς Γρηγοράν», Καϊμάκη Δ., σ.558,559. 
410 Γρηγορίου Παλαμά, Υπέρ των ιερώς ησυχαζόντων , 2,3,66, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ.1, 
σ.599. Φιλόθεου Κόκκινου,  «Αντιρρητικός Λόγος 10 προς Γρηγοράν», Καϊμάκη Δ., σ.376. 
411 Γρηγορίου Παλαμά, Ομιλία ΙΘ΄, PG151,249CD. 
412 Ματθ.13,43. 
413 Ιωαννίδη Νικολάου Αρχιμ., Θεολογία και Γραμματεία από τον Θ΄ αιώνα και εξής, σ.53. Τόμος Συνοδικός 
1342, Καρμίρη Ιωάννη, Τα Δογματικά και Συμβολικά μνημεία Α, σ.357. 
414 Ιωαννίδη Νικολάου Αρχιμ., Θεολογία και Γραμματεία από τον Θ΄ αιώνα και εξής, σ.114. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

169 
 

αφορούν τα υποστατικά ιδιώματα, ενώ τα φυσικά ιδιώματα είναι κοινά των τριών 

υποστάσεων, καθώς χαρακτηρίζουν την κοινή φύση ή ουσία415.  

Η Λατινική καινοτομία του Filioque αφορά τη σύγχυση μεταξύ φύσης και υπό-

στασης στο πλαίσιο της θεολογίας και της οικονομίας. O αντιησυχαστές ταύτιζαν 

την θεία ουσία με την ενέργεια, με αποτέλεσμα να καταλύουν τη διάκριση μέθεξης 

των ακτίστων ενεργειών από τον άνθρωπο και το αμέθεκτο της ουσίας. Ταύτιζαν 

τις τριαδικές θείες ενέργειες με τη θεία ουσία, ώστε, κατά ακολουθία, να ταυτί-

ζουν τη θεολογία με την οικονομία, να υιοθετούν δηλαδή την ταύτιση του προ-

αιώνιου τρόπου ύπαρξης της Τριάδας και των ενδοτριαδικών σχέσεων με τη δη-

μιουργική, προνοητική και σωστική αποκάλυψη της Αγίας Τριάδας στον κόσμο416.   

Οι ησυχαστές, στη διδασκαλία περί της εκπόρευσης του Αγίου Πνεύματος, διέ-

κριναν ότι η «πρόοδος» του Αγίου Πνεύματος είναι διττή, η κατ’ ενέργεια και η 

καθ’ ύπαρξη. Το Άγιο Πνεύμα εκπορεύεται εκ του Πατρός και δια του Υιού χαρι-

σματικά δίνεται στα κτίσματα. Η καθ’ ύπαρξη εκπόρευση πρόοδος θεμελιώνεται 

στην υπόσταση του Πατρός, όπως προσδιορίζονται οι ενδοτριαδικές σχέσεις στο 

πλαίσιο της θεολογίας. Η κατ’ ενέργεια πρόοδος και έκλαμψη είναι ιδιότητα της 

κοινής ουσίας και κοινό έργο των θείων υποστάσεων. Άρα το «προχεόμενο» 

Πνεύμα από τον Χριστό είναι θεία χάρις, και δεν εκλαμβάνεται ως υποστατική εκ-

πόρευση, αλλά η θεία χάρις και η καρποφορία της θείας δυνάμεως που προχέεται 

από τον Πατέρα διά του Υιού417 στο πλαίσιο της θείας οικονομίας. 

Η δια του Υιού πρόοδος και αποστολή του Πνεύματος που «προχέεται» στους 

αξίους είναι «θεία εμφάνεια, δύναμις και χάρις» που υποδηλώνει ότι κατά την 

φανέρωση και έκδηλη ενέργεια του Παρακλήτου είναι εμφανή το ομόγνωμο και 

ομόβουλο και η συνευδοκία των τριών υποστάσεων418.   

 
415 Φιλόθεου Κόκκινου,  «Αντιρρητικός Λόγος 15 προς Γρηγοράν», Καϊμάκη Δ., σ.592. Δαβίδ Δισύπατου, 
Λόγος κατά Βαρλαάμ και Ακινδύνου προς Νικόλαον Καβάσιλα, εκδ. Τσάμη Δημητρίου, Θεσσαλονίκη 1973, 
σ.58,77. 
416 Ιωαννίδη Νικολάου Αρχιμ., Θεολογία και Γραμματεία από τον Θ΄ αιώνα και εξής, σ.122. 
417 Ιωαννίδη Νικολάου Αρχιμ., Θεολογία και Γραμματεία από τον Θ΄ αιώνα και εξής, εκδ.Κυριακίδη, 
σ.122,123. Φιλόθεου Κόκκινου,  «Αντιρρητικός Λόγος 6 προς Γρηγοράν», Καϊμάκη Δ., σ.211,219. 
418 Φιλόθεου Κόκκινου,  «Αντιρρητικός Λόγος 6 προς Γρηγοράν», Καϊμάκη Δ., σ.210. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

170 
 

Συμπερασματικά 

 

Η ησυχαστική θεολογία ουσιαστικά επαναδιατυπώνει την ορθόδοξη θεολογία 

μέσα στο πνευματικό και ιστορικό πλαίσιο του 14ου αιώνα. Οι εσφαλμένες ερμη-

νευτικές και λογοκριτικές κατανοήσεις της Λατινικής σχολαστικής θεολογίας προ-

κάλεσαν τους ησυχαστές να διατυπώσουν την ορθόδοξη θεολογική θεώρηση για 

την δυνατότητα κοινωνίας του ανθρώπου με τον Θεό. 

 Στο πλαίσιο της παρουσίασης των αντιπαρατιθεμένων θέσεων των ησυχαστών 

και των αντιησυχαστών αποδεικνύεται η εσφαλμένη κατανόηση της Λατινικής 

σχολαστικής θεολογίας σε θέματα θεολογικά, περί των οποίων είχαν οι πατέρες 

αποφανθεί και η διδασκαλία τους είχε επικυρωθεί από τις Οικουμενικές Συνόδους 

της Εκκλησίας.  

Έτσι, μέσα από την ανάπτυξη των βασικών χαρακτηριστικών της ησυχαστικής 

θεολογίας, κατανοείται και ερμηνεύεται η θέωση του ανθρώπου με την αντίστοιχη 

θεολογική τεκμηρίωση. Η συμβολή της ησυχαστικής θεολογίας βασίζεται στην 

προγενέστερη πατερική παράδοση. Έρχεται επιπρόσθετα στο να απαντήσει ξεκά-

θαρα πώς ο άνθρωπος κοινωνεί με τον Θεό και μετέχει της θεϊκής άκτιστης ενέρ-

γειάς του με την προοπτική της θέωσης και της σωτηρίας. Επίσης, με μεγάλη σα-

φήνεια διατυπώνει την ορθόδοξη θεολογική προσέγγιση έναντι της Λατινικής και-

νοτομίας του Filioque. 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ISSN 2945-0683 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

