
  

  Synochi 

   Vol 3 (2024)

  

 

  

  Πηγές εκκλησιαστικού ρητορικού λόγου στο
corpus canonum του ιερού Πηδάλιου 

  Φώτιος Apostolos   

  doi: 10.12681/syn.41998 

 

  

  

   

To cite this article:
  
Apostolos Φ. (2025). Πηγές εκκλησιαστικού ρητορικού λόγου στο corpus canonum του ιερού Πηδάλιου. Synochi, 3.
https://doi.org/10.12681/syn.41998

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 06/02/2026 06:11:22



 

 

 

SYNOCHI 
 

ΗΛΕΚΤΡΟΝΙΚΟ ΠΕΡΙΟΔΙΚΟ ΤΟΥ ΕΡΓΑΣΤΗΡΙΟΥ «ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΚΑΙ 
ΠΟΛΙΤΙΣΜΟΣ» 

ΤΜΗΜΑ ΘΕΟΛΟΓΙΑΣ ΤΟΥ ΕΘΝΙΚΟΥ ΚΑΙ ΚΑΠΟΔΙΣΤΡΙΑΚΟΥ 
ΠΑΝΕΠΙΣΤΗΜΙΟΥ ΑΘΗΝΩΝ 

 

      

 

 

 

 

 

 

 

 

Ε-JOURNAL OF THE LAB “CHURCH AND CULTURE” 

DEPARTMENT OF THEOLOGY  

FACULTY OF THEOLOGY 

NATIONAL AND KAPODISTRIAN UNIVERSITY OF ATHENS 

 

 

ΤΕΥΧΟΣ 3  ▪  VOLUME 3         ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024  ▪  DECEMBER 2024 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

34 
 

Πηγές εκκλησιαστικού ρητορικού λόγου στο corpus canonum του ιερού Πηδάλιου  

Αποστολός Φώτιος130 

 

Εισαγωγή 

Το Αθωνικόν Πηδάλιο, είναι μια επίσημη συλλογή Κανόνων της Ορθοδόξου Εκκλησίας131 και 

μέχρι την έκδοση του περίφημου Συντάγματος των Θείων και Ιερών Κανόνων των τε Αγίων και 

Πανευφήμων Αποστόλων, και των Ιερών και Οικουμενικών και Τοπικών Συνόδων, και των κατά 

μέρος Αγίων Πατέρων από τους Γεώργιο Ράλλη και  Μιχαήλ Ποτλή το 1852132 θεωρούνταν η «επί-

σημος, πληρεστέρα και πλουσιωτέρα συλλογή Ιέρων Κανόνων της Ορθοδόξου Εκκλησίας133». 

Το ιερό Πηδάλιο αποτελείται από το λεγόμενο «Σώμα των Ιερών Κανόνων» (Corpus Canonum), 

που θέσπισε η Εκκλησία από τον Β΄ έως και τον Θ΄ αιώνα και αρχικώς συγκέντρωσε ο ιερός Φώ-

τιος134 , ερμηνευμένους και σχολιασμένους135 από τον Άγιο Νικόδημο τον Αγιορείτη και τον μοναχό 

Αγάπιο Λεονάρδο136. Το μνημειώδες αυτό έργο εκδόθηκε στη Λειψία της Γερμανίας, το έτος 1800 

με επιμέλεια των Αγίου Νικοδήμου Αγιορείτου και Θεοδωρήτου Εσφιγμενίτη137 και ύστερα από 

την έγκριση του Οικουμενικού  Πατριαρχείου138. Συνολικά, το Πηδάλιο περιλαμβάνει 770 Κανόνες 

στο Corpus Canonum και 125 «μη κυρωμένους» στο Παράρτημα του139 . «Πρόκειται για κανόνες 

 
130 Επίκουρο; Καθηγητής του Τμήματος Θεολογίας της Θεολογικής Σχολής του Εθνικού και Καποδιστριακού Πανεπιστημίου 
Αθηνών. 
131Ακανθόπουλος, Πρόδρομος. Κώδικας Ιερών Κανόνων, Θεσσαλονίκη: Βάνιας, 2006, σ. 11 
132Σταυρίδης Βασίλειος, «Οικουμενικόν Πατριαρχείον», στη Θ.Η.Ε., τόμ. 9, στ. 776. 
133Κοτσώνης, Ιερώνυμος (Αρχιμ.), «Κανονικόν και Εκκλησιαστικόν Δίκαιον», στη ΘΗΕ, τόμ.  7, στ. 303. 
134Παπαθωμάς, Γρηγόριος, Κανονικά έμμορφα: (Δοκίμια κανονικής οικονομίας II), 1η εκδ. Κατερίνη: Επέκταση, 2015, σσ.545-
555. 
135Πηδάλιον τῆς νοητῆς νηὸς τῆς Μίας, Ἁγίας, Καθολικῆς καὶ Ἀποστολικῆς Ἐκκλησίας, ἤτοι ἅπαντες οἱ ἱεροὶ καὶ θειοι κανόνες 
ἐρμηνευομένοι παρὰ Ἀγαπίου ἱερομονάχου, καὶ Νικοδήμου Μοναχοῦ, έκδ. β ́, εν Αθήναις, Εκ της τυπογραφίας του εκδότου 
Κωνσταντίνου Γκαρπολά, 1841, σ. 7. Έγραψαν το έργο τους όπως αναφέρουν χαρακτηριστικά στην απλή ελληνική «δια τους 
απλοϊκούς και ασόφους». Βλ. και Γιάγκου, Θεόδωρος, Κανόνες και λατρεία, Θεσσαλονίκη: Μυγδονία, 2006, σ.187. 
136Γιάγκου, Θεόδωρος, και Ταχιάος, Αντώνιος-Αιμίλιος, Αλληλογραφία Αγίου Νικοδήμου Αγιορείτη και Δωροθέου Βουλησμά: 
το Πηδάλιον και οι «Περιπέτειές» του, Θεσσαλονίκη: Μυγδονία, 2020, σσ. 86, 88. 
137Γιάγκου, Θεόδωρος. Κανόνες και λατρεία, Θεσσαλονίκη: Μυγδονία, 2006, σ.165.  
138Μεγάλη Ορθόδοξη Χριστιανική Εγκυκλοπαίδεια (ΜΟΧΕ), τόμ. 15, Αθήνα: Στρατηγικές Εκδόσεις 2015, σ. 1, λήμμα: «Πηδά-
λιον», Η εκκλησιαστική έγκριση για την έκδοση του Πηδαλίου δόθηκε κατά πάσα πιθανότητα στα τέλη του 1793, επί Πα-
τριαρχίας Νεοφύτου του Ζ΄(1η Μαΐου 1789-1η Μαρτίου 1794). 
139 Παπαθωμάς, Κανονικά έμμορφα, σ.560. Βλ. και Γιάγκου Κανόνες και λατρεία , σσ.173-174. Πρόκειται για τη λεγόμενη 
ψευδεπίγραφη παράδοση, που αποτελείται από έργα, που φέρουν το όνομα κάποιου αγίου, αλλά δεν εκφράζουν το πνεύμα, 
το θεολογικό και γλωσσικό υπόβαθρο του «συγγραφέως» τους.   



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

35 
 

και διατάξεις, σύμφωνα με τους οποίους διοικήθηκε η Ορθόδοξη Εκκλησία κατά τη Βυζαντινή πε-

ρίοδο», όπως λέγει χαρακτηριστικά ο καθηγητής Κανονικού Δικαίου της Θεολογικής Σχολής του 

Α.Π.Θ. Θεόδωρος Γιάγκου140.  

Το  περιεχόμενο του ιερού Πηδαλίου απαρτίζεται ουσιαστικά από δυο τμήματα, τους Ιερούς 

Κανόνες και τα ερμηνευτικά σχόλια του άγιου Νικοδήμου επ’ αυτών. Δια τον κάθε Κανόνα προ-

τάσσεται αρχικώς το κείμενό του ακολουθούμενο από την αντίστοιχη ερμηνεία141. Στο Πηδάλιο 

βρίσκουμε και εξηγήσεις-ερμηνεία των Ιερών Κανόνων και άλλων κανονολόγων, προγενέστερων 

του Νικοδήμου Αγιορείτου, όπως του Ματθαίου Βλάσταρη, του Ιωσήφ του Αιγυπτίου, του Ιωάννη 

Αντιοχείας και του Ιωάννη Σχολαστικού142. 

Την έρευνά μας θα απασχολήσουν οι 770 Κανόνες, που χρονικά ανήκουν στην πρώτη χιλιετία 

και συγκροτούν το Corpus Canonum του Ιερού Πηδαλίου και ιδιαιτέρως αυτοί, που συσχετίζονται 

με ένα από τα βασικά στοιχεία της Ορθόδοξης Λατρείας και Ποιμαντικής, τον εκκλησιαστικό ρη-

τορικό λόγο, το λειτουργικό κήρυγμα143. 

 Ο κηρυκτικός λόγος, κληρονομιά των ερμηνευτικών ομιλιών της Συναγωγής αποτέλεσε βασικό 

και αρχέγονο στοιχείο της χριστιανικής λατρείας, καθώς όπως μαρτυρείται και από το κείμενο των 

Πράξεων των Αποστόλων, οι μαθητές του Κυρίου θεωρούσαν τη διακονία του λόγου ως την κύρια 

οδό για να παρουσιάσουν τα ουσιαστικότερα στοιχεία της πίστεως της νεοφανούς θρησκείας144. 

Κατά τον Άγιο Νικόδημο τον Αγιορείτη, οι Κανόνες δεν πρέπει να ερμηνεύονται αποκομμένοι από 

την ιστορία, την παράδοση και τη θεολογία της Εκκλησίας145, αλλά και με ένα τρόπο θέασης τους 

διαφορετικό με αυτόν που επικρατούσε στην εποχή του αναφορικά τον καταρτισμό των κληρικών 

και πιστών ως προς την κανονική διδασκαλία και πράξη της Εκκλησίας146. Ο ίδιος υποτιτλίζοντας 

τον ΝΗ΄ Κανόνα των Αγίων Αποστόλων, τονίζει την αναγκαιότητα της διδασκαλίας ως βασικού 

 
140 Γιάγκου, Κανόνες και λατρεία , σ.173. 
141 Μενεβίσογλου, Παύλος (Μητροπολίτης Σουηδίας και πάσης Σκανδιναβίας), «Η κανονική συλλογή Πηδάλιον» στο: Χαρι-
στείον Σεραφείμ Τίκα, Θεσσαλονίκη 1984, σσ.161-162. 
142Παπαθωμάς, Γρηγόριος (Μητροπολίτης Περιστερίου), Εἰσαγωγὴ στὸ Κανονικὸ Δίκαιο καὶ τὴν Κανονικὴ Οἰκονομία (Σχεδία-
σμα Εἰσαγωγῆς-Προθεωρία Κανονικῆς Οἰκονομίας) [Κανονικὸ Ἐγχειρίδιο], Αθήνα 2015, σ. 130. 
143Βλ. Φουντούλης, Ιωάννης, «Ο λόγος του Θεού εν τη Θεία Λατρεία», Από το ανάτυπο της επιστημονικής επετηρίδος της 
Θεολογικής Σχολής του ΑΠΘ, Θεσσαλονίκη 1965, σ. 14. 
144Αποστολός, Φώτιος, «Λειτουργικές μαρτυρίες και λατρευτικά σύμβολα στο κείμενο των Πράξεων των Αποστόλων», Εισή-
γηση στο Διεθνές Συνέδριο «Αγίου και Ενδόξου Αποστόλου & Ευαγγελιστού Λουκά Οδοί», Ιερά Μητρόπολις Καλαβρύτων & 
Αιγιαλείας και το Studium Historicorum Ecclesiasticorum (Καλάβρυτα: 2 έως και 4 Νοεμβρίου 2024),  σ. 9. 
145Γιάγκου, και Ταχιάος, Αλληλογραφία Αγίου Νικοδήμου Αγιορείτη , σ. 20. 
146Γιάγκου, και Ταχιάος, Αλληλογραφία Αγίου Νικοδήμου Αγιορείτη , σ. 20. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

36 
 

στοιχείου της εκκλησιαστικής σύναξης και εξαίρει τη σημασία του κηρύγματος ως μέσου διδασκα-

λίας και πνευματικής οικοδομής των πιστών147. Ο Άγιος Νικόδημος δεν περιορίζεται στους κανο-

νικούς Κανόνες. Στα άλλα έργα του (π.χ. «Χρηστοήθεια των Χριστιανών»148, «Εορτοδρόμιον149») ο 

άγιος ενθαρρύνει το κήρυγμα να είναι απλό και κατανοητό για το λαό, να προάγει την ευσέβεια 

και την αγάπη προς τον Θεό και να ενισχύει την πνευματική ζωή των πιστών. 

Περί του «πάντα εὐσχημόνως καί κατά τάξιν γινέσθω»150 στους ιερούς ναούς και τις συνεστιά-

σεις των χριστιανών, θα αναλύσουμε στους Κανόνες του Ιερού Πηδαλίου, που αναφέρονται στο 

«λειτουργικό κήρυγμα», τον εκκλησιαστικό ρητορικό λόγο και τις κανονικές προϋποθέσεις εκφώ-

νησής του.  

Λειτουργικό κήρυγμα ονομάζεται κυρίως ο εκκλησιαστικός ρητορικός λόγος, που εκφωνείται 

κατά τη διάρκεια τελέσεως της Θείας Λειτουργίας, ως αναπόσπαστο μέρος αυτής καθ’ όλη τη 

διάρκεια του λειτουργικού χρόνου. Πρότυπο εκκλησιαστικού ρήτορος και πρώτος διάκονος του 

Λόγου του Θεού είναι ο ίδιος ο Κύριος ημών Ιησούς, που εγκαινίασε το κηρυκτικό Του έργο όταν 

και «ἤρξατο κηρύσσειν καὶ λέγειν· μετανοεῖτε, ἤγγικε γὰρ ἡ βασιλεία τῶν οὐρανῶν»151. Το κηρυ-

κτικό έργο του Κυρίου συνέχισαν οι απόστολοι, καθώς «ἐνετείλατο αὐτοῖς»152, όπως  «πορευ-

θέντες μαθητεύσατε πάντα τά ἔθνη, βαπτίζοντες αὐτοὺς εἰς τὸ ὄνομα τοῦ Πατρός καὶ τοῦ Υἱοῦ καὶ 

τοῦ Ἁγίου Πνεύματος, διδάσκοντες αὐτοὺς τηρεῖν πάντα ὅσα ἐνετειλάμην ὑμῖν, καὶ ἰδοὺ ἐγὼ 

μεθ’ὑμῶν εἰμι πάσας τάς ἡμέρας ἕως τῆς συντελείας τοῦ αἰῶνος»153. Με την αποστολική διαδοχή 

 
147Αγάπιος Μοναχός και Νικόδημος ο Αγιορείτης, Πηδάλιον τῆς νοητῆς νηὸς τῆς Μίας Ἁγίας Καθολικῆς καὶ Ἀποστολικῆς τῶν 
Ὀρθοδόξων Ἐκκλησίας: ἤτοι ἅπαντες οἱ ἱεροὶ καὶ θεῖοι κανόνες, Ανατύπωση. Θεσσαλονίκη: Ρηγόπουλος, 2003, σ.73. Χρέος 
ἀπαραίτητον εὑρίσκεται εἰς τὸν Ἐπίσκοπον νὰ διδάσκη καθ΄ ἑκάστην τὸν ὑποκείμενον αὐτὸν λαὸν τὰ εὐσεβῆ δόγματα. 
148Βιβλίον καλούμενον Χρηστοήθεια τῶν Χριστιανῶν : περιέχουσα Λόγους ψυχωφελεστάτους δεκατρεῖς, ρυθμίζοντας ἐπὶ τὸ 
βέλτιον τὰ κακὰ ἤθη τῶν Χριστιανῶν. Πρὸς δέ, καὶ τὰς κυριωτέρας Ἐντολὰς τῆς Παλαιᾶς καὶ Νέας Διαθήκης,  Φιλοπονηθεῖσα 
μὲν παρὰ τοῦ ἐν μοναχοῖς ἐλαχιστοῦ Νικοδήμου Ἁγιορείτου κατὰ πρῶτον εἰς Ἐνετίαν ἐκδοθεῖσα τῷ 1803 ἔτη παρὰ τοῦ Ἁγίου 
Ἰωαννίνων, Κυρίου Ἱεροθέου. Νῦν δὲ μετατυποθεῖσα σπουδὴ συντόνῳ τοῦ ἐλαχίστου Μακαρίου Ἱερομονάχου Ἁγιορείτου, 
Ἐν Ἑρμουπόλει Σύρου: Ἐκ τῆς Τυπογραφίας Γεωργίου Μελισταγούς,1838. 
149Αγίου  Νικοδήμου  του  Αγιορείτου,  Ἐορτοδρόμιον, ἤτοι ἑρμηνεία εἰς τοὺς ἀσματικοὺς κανόνας τῶν Δεσποτικῶν καὶ Θεο-
μητορικῶν ἑορτῶν, Ἐν Βενετίᾳ, ἐκ τῆς τυπογραφίας Νικολάου Γλυκή 1836. Το Εορτοδρόμιο αποτελεί από αιώνων έργο σπου-
δαίο και συμβουλευτικό δια τους ιεροκήρυκες και ποιμένες αλλά και για όλους τους Χριστιανούς που θέλουν να διεισδύσουν, 
δια των Τροπαρίων, στο βαθύτερο νόημα των μεγάλων εορτών και της πίστεώς μας. 
150Α' Κορ. 14,40. 
151 Ματθ.4,17. 
152 Ματθ.17,9. 
153 Ματθ.28,19-20. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

37 
 

το διδακτικό έργο της Εκκλησίας ανατέθηκε στους Επισκόπους και επικεφαλείς τοπικών Εκκλησιών 

και τους νόμιμους εκπροσώπους τους (ιεροκήρυκες, ιερείς κ.α). 

Οι Κανόνες του Ιερού Πηδαλίου είναι θεσπισμένοι Κανονισμοί της Ορθόδοξης Εκκλησίας, που 

προέρχονται από Οικουμενικές και Τοπικές Συνόδους, καθώς και από σημαντικούς Πατέρες της 

Εκκλησίας. Αυτοί οι Κανόνες, καθοριστικοί για την ορθή κατήχηση, την εκκλησιαστική τάξη και την 

πνευματική πρόοδο, «ρυθμίζουν» για αιώνες τη ζωή της Εκκλησίας σε διάφορους τομείς, όπως η 

πίστη, η λειτουργική ζωή, η ηθική, η διοίκηση και η πνευματική ζωή των πιστών. 

 Η Εκκλησία μας πάντα ερμήνευσε και θεολόγησε μέσα σε όρια και με τις προϋποθέσεις και 

τούς όρους της ορθής και στέρεης βάσης τής πίστεώς μας. Σαφώς, όπως αναφέρει και ο σεβα-

σμιώτατος Μητροπολίτης Περιστερίου Γρηγόριος Παπαθωμάς «οι ιεροί Κανόνες δεν προήλθαν 

από παρθενογένεση, που σημαίνει ότι χαρακτηρίζονται από κάποια δεδομένη ιστορική εποχή και 

προέλευση, αλλά έχουν, ωστόσο, δεδομένα που προδίδουν πληρότητα στον οραματισμό του λό-

γου ύπαρξής τους»154 και στις ημέρες μας. 

 Μέσα από αυτές τις συνθήκες θα προσπαθήσουμε να παρουσιάσουμε από το Corpus Κανό-

νων του Πηδαλίου, αυτούς τους Κανόνες, που σχετίζονται με τον εκκλησιαστικό ρητορικό λόγο και 

να οριοθετήσουμε τις συνθήκες, που γράφτηκαν και κατά πόσο έχουν ή μπορούν να έχουν την 

ίδια ισχύ στον σύγχρονο εκκλησιαστικό λόγο (κατά την αρχή της εκκλησιαστικής οικονομίας). 

Από το σύνολο Κανόνων του Ιερού Πηδαλίου θα εξετάσουμε 11, που είναι Κανόνες των Αγίων 

Αποστόλων (4), Οικουμενικών (3) και Τοπικών Συνόδων (4). Παρατηρούμε από την έρευνά μας, ότι 

κανείς Κανόνας εκ των λεγόμενων Κανόνων των Πατέρων τής Εκκλησίας δεν αναφέρεται στον κη-

ρυγματικό λόγο και τις προϋποθέσεις εκφώνησής του. 

 

1. Αποστολικοί Κανόνες (Constitutiones Apostolorum) (2ος-3ος αιώνας) 

Οι Αποστολικοί Κανόνες αποτελούν κάποιους εκ των αρχαιοτέρων Κανόνων του Corpus 

Canonum της Εκκλησίας και συνιστούσαν για 4 αιώνες τον λεγόμενο Πρωτοκάνονα της Εκκλη-

σίας155. Οι Αποστολικοί Κανόνες, σύνολο 85 στον αριθμό, έχουν κανονικό κύρος, καθώς 

 
154Παπαθωμάς, Γρηγόριος (Μητροπολίτης Περιστερίου), Εἰσαγωγὴ στὸ Κανονικὸ Δίκαιο καὶ τὴν Κανονικὴ Οἰκονομία (Σχεδία-
σμα Εἰσαγωγῆς-Προθεωρία Κανονικῆς Οἰκονομίας) [Κανονικὸ Ἐγχειρίδιο], Αθήνα 2015, σ. 241. 
155Παπαθωμάς, Εἰσαγωγὴ στὸ Κανονικὸ Δίκαιο , σ. 109. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

38 
 

επικυρώθηκαν από τον Β΄ Κανόνα της Πενθέκτης Οικουμενικής Συνόδου, που συνεκλήθη στην 

Κωνσταντινούπολη το έτος 691156 για αυτό και συμπεριλαμβάνονται στο Ιερό Πηδάλιο. Τη μελέτη 

μας απασχολούν συνολικά 4 κανόνες, που κατά την παράδοση γράφτηκαν την αποστολική και με-

ταποστολική περίοδο. 

i. Κανόνας ΛΓ΄(33): «Μηδένα τῶν ξένων ἐπισκόπων, πρεσβυτέρων ἢ διακόνων ἄνευ συστα-

τικῶν προσδέχεσθαι˙ καὶ ἐπιφερομένων δὲ αὐτῶν ἀνακρινέσθωσαν· καὶ εἰ μὲν ὦσι κήρυκες τῆς 

εὐσεβείας, προσδεχέσθωσαν˙ εἰ δὲ μήγε, τὰ πρὸς χρείαν αὐτοῖς ἐπιχορηγήσαντες, εἰς κοινωνίαν 

αὐτοὺς μὴ προδέξησθε˙ πολλὰ γὰρ κατὰ συναρπαγὴν γίνεται»157. 

 
156Β΄ Κανών Πενθέκτης Οικουμενικής Συνόδου: Ἔδοξε δὲ καὶ τοῦτο τῇ ἁγίᾳ ταύτῃ συνόδῳ κάλλιστά τε καὶ σπουδαιότατα, 
ὥστε μένειν καὶ ἀπὸ τοῦ νῦν βεβαίους καὶ ἀσφαλεῖς, πρὸς ψυχῶν θεραπείαν καὶ ἰατρείαν παθῶν, τοὺς ὑπὸ τῶν πρὸ ἡμῶν 
ἁγίων καὶ μακαρίων Πατέρων δεχθέντας καὶ κυρωθέντας, ἀλλὰ μὴν καὶ παραδοθέντας ἡμῖν ὀνόματι τῶν ἁγίων καὶ ἐνδόξων 
Ἀποστόλων ὀγδοήκοντα πέντε κανόνας. Ἐπειδὴ δ' ἐν τούτοις τοῖς κανόσιν ἐντέταλται δέχεσθαι ἡμᾶς τὰς τῶν αὐτῶν ἁγίων 
Ἀποστόλων διὰ Κλήμεντος Διατάξεις, αἷς τισι πάλαι ὑπὸ τῶν ἑτεροδόξων ἐπὶ λύμῃ τῆς ἐκκλησίας νόθα τινὰ καὶ ξένα τῆς εὐσε-
βείας παρενετέθησαν, τὸ εὐπρεπὲς κάλλος τῶν θείων δογμάτων ἡμῖν ἀμαυρώσαντα· τὴν τῶν τοιούτων Διατάξεων προσφό-
ρως ἀποβολὴν πεποιήμεθα πρὸς τὴν τοῦ χριστιανικωτάτου ποιμνίου οἰκοδομὴν καὶ ἀσφάλειαν, οὐδαμῶς ἐγκρίνοντες τὰ τῆς 
αἱρετικῆς ψευδολογίας κυήματα, καὶ τῇ γνήσιᾳ τῶν Ἀποστόλων καὶ ὁλοκλήρῳ διδαχῇ παρενείροντες. Ἐπισφραγίζομεν δὲ καὶ 
τοὺς λοιποὺς πάντας ἱεροὺς κανόνας, τοὺς ὑπὸ τῶν ἁγίων καὶ μακαρίων Πατέρων ἡμῶν ἐκτεθέντας, τουτέστι τῶν τε ἐν Νικαίᾳ 
συναθροισθέντων τριακοσίων δεκαοκτὼ ἁγίων Πατέρων, καὶ τῶν ἐν Ἀγκύρᾳ· ἔτι μὴν καὶ τῶν ἐν Νεοκαισαρείᾳ, ὡσαύτως καὶ 
τῶν ἐν Γάγγραις· πρὸς τούτοις δὲ καὶ τῶν ἐν Ἀντιοχείᾳ τῆς Συρίας· ἀλλὰ μὴν καὶ τῶν ἐν Λαοδικείᾳ τῆς Φρυγίας· προσέτι καὶ 
τῶν ἑκατὸν πεντήκοντα, τῶν ἐν ταύτῃ τῇ θεοφύλακτῳ καὶ βασιλίδι συνελθόντων πόλει, καὶ τῶν διακοσίων, τῶν ἐν τῇ Ἐφεσίων 
μητροπόλει τὸ πρότερον συναγηγερμένων· καὶ τῶν ἐν Χαλκηδόνι, τῶν ἑξακοσίων τριάκοντα ἁγίων καὶ μακαρίων Πατέρων· 
ὡσαύτως καὶ τῶν ἐν Σαρδικῇ· ἔτι μὴν καὶ τῶν ἐν Καρθαγένη· προσέτι γε μὴν καὶ τῶν ἐν αὖθις ἐν ταῦτῃ τῇ θεοφυλάκτῳ καὶ 
βασιλίδι πόλει συνελθόντων ἐπὶ Νεκταρίου τοῦ τῆς βασιλίδος ταύτης πόλεως προέδρου, καὶ Θεοφίλου, τοῦ γενομένου Ἀλε-
ξανδρείας ἀρχιεπισκόπου· ἀλλὰ μὴν καὶ Διονυσίου ἀρχιεπισκόπου γενομένου Ἀλεξανδρείας μεγαλοπόλεως, καὶ Πέτρου γε-
νομένου Ἀλεξανδρείας, καὶ μάρτυρος, καὶ Γρηγορίου ἐπισκόπου γενομένου Νεοκαισαρείας, τοῦ θαυματουργοῦ, Ἀθανασίου 
ἀρχιεπισκόπου Ἀλεξανδρείας, Βασιλείου ἀρχιεπισκόπου Καισαρείας Καππαδοκίας, Γρηγορίου ἐπισκόπου Νύσσης, Γρηγορίου 
τοῦ Θεολόγου, Ἀμφιλοχίου τοῦ Ἰκονίου, Τιμοθέου ἀρχιεπισκόπου γενομένου Ἀλεξανδρείας τὸ πρότερον, Θεοφίλου ἀρχιεπι-
σκόπου τῆς αὐτῆς Ἀλεξανδρέων μεγαλοπόλεως, Κυρίλλου ἀρχιεπισκόπου τῆς Ἀλεξανδρείας, καὶ Γενναδίου Πατριάρχου γε-
νομένου τῆς θεοφυλακτου ταύτης καὶ βασιλίδος πόλεως· ἔτι μὴν καὶ τὸν ὑπὸ Κυπριανοῦ, τοῦ γενομένου ἀρχιεπισκόπου τῆς 
Ἄφρων χώρας καὶ μάρτυρος, καὶ τῆς κατ' αὐτὸν συνόδου ἐκθέντα κανόνα, ὃς ἐν τοῖς τῶν προειρημένων προέδρων τόποις, καὶ 
μόνον, κατὰ τὸ παραδοθὲν αὐτοῖς ἔθος, ἐκράτησε· καὶ μηδενὶ ἐξεῖναι τοὺς προδηλωθέντας παραχαράττειν κανόνας, ἢ ἀθε-
τεῖν, ἢ ἑτέρους παρὰ τοὺς προκειμένους παραδέχεσθαι κανόνας, ψευδεπιγράφως ὑπό τινων συντεθέντας, τῶν τὴν ἀλήθειαν 
καπηλεύειν ἐπιχειρησάντων. Εἰ δέ τις ἁλῶ κανόνα τινὰ τῶν εἰρημένων καινοτομῶν, ἢ ἀνατρέπειν ἐπιχειρῶν, ὑπεύθυνος ἔσται 
κατὰ τὸν τοιοῦτον κανόνα, ὡς αὐτὸς διαγορεύει, τὴν ἐπιτιμίαν δεχόμενος, καὶ δι' αὐτοῦ, ἐν ᾧπερ πταίει θεραπευόμενος.  
157Πηδάλιον τῆς νοητῆς νηὸς τῆς Μίας, Ἁγίας, Καθολικῆς καὶ Ἀποστολικῆς τῶν Ὀρθοδόξων Ἐκκλησίας, ἤτοι ἅπαντες οἱ Ἱεροὶ 
καὶ Θεῖοι Κανόνες, ἑρμηνευόμενοι (ὑπὸ) Ἀγαπίου ἱερομονάχου [(Λεονάρδου) Ἀσημάκη] καὶ Νικοδήμου μοναχοῦ, Λειψία 
11800, σ. 23. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

39 
 

Ο Κανόνας ΛΓ΄ (ή 33) αποτελεί μέρος των Αποστολικών Κανόνων και αναφέρεται στη διαδικα-

σία αποδοχής ξένων επισκόπων, πρεσβυτέρων και διακόνων στην Τοπική Εκκλησία158. Ο Κανόνας 

επιβάλλει αυστηρούς όρους για την αποδοχή ξένων κληρικών σε τοπικές εκκλησιαστικές κοινότη-

τες, προκειμένου να αποτραπούν τυχόν πλάνες ή παραπλανήσεις. Υποτιτλίζοντας τον Κανόνα ο 

Άγιος Νικόδημος αναφέρει ότι απαιτούνται συστατικές επιστολές για να γίνονται αποδεκτοί ξένοι 

επίσκοποι, πρεσβύτεροι ή διάκονοι σε μια εκκλησιαστική περιφέρεια, επιστολές που βεβαιώνουν 

την αξιοπιστία και τη γνησιότητα των προσώπων αυτών159. Ο Ζωναράς σχολιάζει, ότι ακόμη και αν 

κάποιος διαθέτει τις κατάλληλες επιστολές, πρέπει να υποβληθεί σε έλεγχο (ανάκριση), ώστε να 

διαπιστωθεί αν είναι όντως κατάλληλος και αν πληροί τα κριτήρια για να ενταχθεί στην νέα εκ-

κλησιαστική περιφέρεια, που επιθυμεί160. Το σημείο του Κανόνος, που μας ενδιαφέρει είναι η 

φράση εἰ μὲν ὦσι κήρυκες τῆς εὐσεβείας , που σημαίνει σύμφωνα και με τον Άγιο Νικόδημο ότι 

εάν είναι ο επίσκοπος ή ο ιερωμένος κηρύττει την ευσέβεια, δηλαδή είναι  πιστός στην ορθή πίστη 

και τηρεί και διδάσκει τις χριστιανικές αρχές και διδασκαλίες, τότε να γίνεται αποδεκτός στην νέα 

κοινότητα161. Ο Κανόνας προειδοποιεί για τον κίνδυνο του να παρασυρθούν οι πιστοί από μια 

λανθασμένη αποδοχή, με αποτέλεσμα να δεχτούν άτομα που δεν είναι αυθεντικά ή πιστά στην 

Ορθοδοξία. Επικουρικά, θα λέγαμε ότι ο Κανόνας ΛΓ΄ αποσκοπεί στην προστασία της Εκκλησίας 

από ψευδοδιδασκάλους και μη Ορθόδοξες επιρροές, και συνιστά μια πρακτική διαδικασία για να 

διασφαλιστεί η καθαρότητα της πίστης και της διοίκησης στην Εκκλησία. 

ii. Κανόνας ΛΘ΄(39): «Οἱ πρεσβύτεροι καὶ οἱ διάκονοι ἄνευ γνώμης τοῦ ἐπισκόπου μηδὲν ἐπι-

τελείτωσαν, αὐτὸς γάρ ἐστίν ὁ πεπιστευμένος τὸν λαὸν τοῦ Κυρίου καὶ τὸν ὑπὲρ τῶν ψυχῶν αὐτῶν 

λόγον ἀπαιτηθησόμενος»162. 

Ο Κανόνας ΛΘ΄ (39) αφορά την εξουσία και τη θέση των πρεσβυτέρων (ιερέων) και των διακό-

νων σε σχέση με τον επίσκοπο.  Οι πρεσβύτεροι και οι διάκονοι δεν πρέπει να εκτελούν κανένα 

εκκλησιαστικό έργο ή λειτουργία χωρίς την έγκριση ή τη γνώμη του επισκόπου163. Αυτό σημαίνει 

 
158Ράλλης, Γεώργιος & Ποτλής, Μιχαήλ, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων τῶν τε ἁγίων καὶ πανευφήμων Ἀποστόλων, 
καὶ τῶν ἱερῶν Οἰκουμενικῶν Συνόδων καὶ τῶν κατὰ μέρος ἁγίων Πατέρων, ἐκδοθέν, σὺν πλείσταις ἄλλαις τὴν ἐκκλησιαστικὴν 
κατάστασιν διεπούσαις διατάξεσι,μετὰ τῶν ἀρχαίων ἐξηγητῶν, καὶ διαφόρων ἀναγνωσμάτων, τόμ. Β΄, Ἀθήνησιν: Εκ της Τυ-
πογραφίας Γ. Χαρτοφύλακος 1852-1859, σσ.44-45. 
159Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ. 23. 
160 Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ. 44. 
161Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ. 23. 
162Πηδάλιον, Λειψία 11800,σ. 28. 
163Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σσ.54-55. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

40 
 

ότι η εκτέλεση οποιασδήποτε θρησκευτικής ή διοικητικής πράξης στην Εκκλησία πρέπει να γίνεται 

υπό την καθοδήγηση και την εξουσιοδότηση του επισκόπου164. Ο επίσκοπος θεωρείται το πρό-

σωπο, που έχει την τελική εξουσία και ευθύνη για τον λαό του Θεού165. Αυτός φέρει τη μεγαλύτερη 

ευθύνη και, κατά συνέπεια, οι πρεσβύτεροι και οι διάκονοι πρέπει να ενεργούν μόνο σύμφωνα με 

τη θέλησή του, ώστε να διασφαλιστεί η Ορθόδοξη πίστη και η σωστή λειτουργία της Εκκλησίας. Ο 

Κανόνας ΛΘ΄ σύμφωνα και με τον Αριστηνό επισημαίνει την ιεραρχία στην Εκκλησία και τη σημα-

σία της υπακοής και της συνεργασίας των κληρικών με τον επίσκοπο, προκειμένου να διασφαλι-

στεί η ενότητα και η τάξη στην Εκκλησία, καθώς και η σωστή ποιμαντική φροντίδα για τις ψυχές 

των πιστών166. Η ποινή που προβλέπει ο Κανόνας είναι ο αφορισμός όσων δεν συμμορφώνονται 

με τη θέληση του επισκόπου. Θα λέγαμε ότι ο ΛΘ΄ Κανόνας αναφέρεται εμμέσως στο κήρυγμα, 

καθώς και η διακονία του λόγου υπόκειται στις αρμοδιότητες και δίδεται μόνον με άδεια του οι-

κείου επισκόπου κάθε εκκλησιαστικής περιφέρειας. 

iii. Κανόνας ΝΗ΄(58): «Ἐπίσκοπος, ἢ πρεσβύτερος, ἀμελῶν τοῦ κλήρου ἢ τοῦ λαοῦ καὶ μὴ παι-

δεύων αὐτοὺς εἰς εὐσέβειαν, ἀφοριζέσθω˙ ἐπιμένων δὲ τῇ ἀμελείᾳ καὶ ῥᾳθυμία, καθαιρεί-

σθω»167. 

Αναφέρεται στην υποχρέωση των επισκόπων να κηρύττουν και να διδάσκουν τον λαό168.  Κατά 

τον Ζωναρά οι επίσκοποι φέρουν την πρώτη ευθύνη για τη διδασκαλία και τον Ορθόδοξο λόγο,  

τον οποίο κάθε ημέρα πρέπει να διδάσκουν ανελλιπώς και ιδιαιτέρως τις Κυριακές169. Ο Αποστο-

λικός Κανόνας 58 ορίζει ότι ο επίσκοπος πρέπει να διδάσκει και να μην παραμελεί το ποίμνιο του. 

Ο Κανόνας αναφέρει  ότι αν ένας επίσκοπος ή πρεσβύτερος παραλείπει τη φροντίδα του κλήρου 

ή του λαού και δεν τους καθοδηγεί ή δεν τους παιδαγωγεί στην ευσέβεια (δηλαδή στη σωστή 

πίστη και πράξη), τότε πρέπει να αφοριστεί170. Η «αμέλεια» στην ποιμαντική φροντίδα και των 

πρεσβυτέρων κατά τον Βαλσαμών θεωρείται σοβαρό παράπτωμα, διότι η πνευματική καθοδή-

γηση των πιστών είναι έργο των επισκόπων, αλλά και των πρεσβυτέρων, που διδάσκουν με την 

άδειά τους171. Εάν ο κληρικός συνεχίζει να είναι αμελής ή αδρανής (δηλαδή να επιμένει στην 

 
164Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ.54. 
165Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ.28. 
166Αριστηνός;Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ.54. 
167Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ. 46. 
168Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σσ. 75-76. 
169 Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ. 75. 
170 Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ. 76. 
171 Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ. 76. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

41 
 

αμέλεια και ραθυμία), τότε η τιμωρία του πρέπει να είναι αυστηρότερη, να καθαιρεθεί (να εκπέσει 

του αξιώματός του). Ο Κανόνας επισημαίνει, όπως και ο Αριστηνός λέγει172, την κρίσιμη σημασία 

της ευθύνης των κληρικών για τη σωστή πνευματική καθοδήγηση του λαού. Θα λέγαμε ότι ο Απο-

στολικός Κανόνας ΝΗ΄ υπογραμμίζει τη σημασία της ενεργής και υπεύθυνης ποιμαντικής φροντί-

δας από μέρους των επισκόπων και πρεσβυτέρων. Η αμέλεια και η αδιαφορία για τη σωστή κα-

θοδήγηση των πιστών θεωρείται τόσο σοβαρή, που απαιτεί ποινές, όπως ο αφορισμός ή η καθαί-

ρεση. Τονίζεται, σαφώς, η ανάγκη για ζωντανή και συνεχιζόμενη πνευματική μέριμνα από τους 

εκκλησιαστικούς άρχοντες, με στόχο τη σωτηρία των ψυχών των πιστών. 

iv. Κανὼν Ξ´(60): «Εἴ τις τὰ ψευδεπίγραφα τῶν ἀσεβῶν βιβλία ὡς ἅγια ἐπὶ τῆς ἐκκλησίας δη-

μοσιεύει, ἐπὶ λύμῃ τοῦ λαοῦ καὶ τοῦ κλήρου, καθαιρείσθω»173. 

Ο Κανόνας Ξ΄ (60) αναφέρεται σε όσους διαδίδουν ή δημοσιεύουν ψευδεπίγραφα ή αιρετικά 

βιβλία, που φέρουν την ψευδή ένδειξη ότι είναι ιερά ή θεόπνευστα, και τα παρουσιάζουν στην 

Εκκλησία ως κανονικά. Ο Κανόνας καταδικάζει με καθαίρεση την πράξη οποιουδήποτε προσώπου, 

που δημοσιεύει ή διδάσκει στις εκκλησιαστικές συνάξεις ψευδεπίγραφα και ασεβή προς την Ορ-

θόδοξη πίστη βιβλία. Αυτά τα βιβλία, γνωστά και ως «απόκρυφα», κατά τον Ζωναρά174 φέρουν 

ψευδώς ονόματα αγίων, συχνά περιέχουν αιρετικές διδασκαλίες ή αποκλίνουν από την παραδο-

σιακή πίστη και τις κανονικές διδαχές της Εκκλησίας. Ο Κανόνας προβλέπει την ποινή της καθαι-

ρέσεως για το άτομο, που διαδίδει ή δημοσιεύει τέτοια ψευδεπίγραφα βιβλία175, καθώς η πράξη 

του θεωρείται εξαιρετικά σοβαρή και επικίνδυνη για την πίστη της Εκκλησίας. Ο Βαλσαμών, όπως 

και ο Ζωναράς, μάλιστα, λέγουν να ρίχνονται στην πυρά τα ψευδεπίγραφα βιβλία176.  Ο Κανόνας 

Ξ΄ (60) έχει ως στόχο την προστασία της αλήθειας και της Ορθόδοξης πίστης της Εκκλησίας από 

παραποιημένες ή αιρετικές διδασκαλίες. Η διάδοση ψευδών βιβλίων που φέρουν την υπογραφή 

ή την «κατάταξη» ως ιερά είναι μια επικίνδυνη πράξη, που μπορεί να οδηγήσει τους πιστούς σε 

λάθος διδασκαλίες και απομάκρυνση από την αλήθεια της Εκκλησίας. Ο Κανόνας αυτός θέτει την 

επιτακτική ανάγκη αυστηρής ποινής για εκείνους που προσπαθούν να παραπλανήσουν το ποί-

μνιο, προστατεύοντας έτσι τη συνοχή και την καθαρότητα της πίστης. Η καθαίρεση ως ποινή δεί-

χνει τη σοβαρότητα με την οποία η Εκκλησία αντιμετωπίζει τέτοιες περιπτώσεις, καθώς η διάδοση 

 
172 Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ. 76. 
173Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ. 48. 
174 Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ. 76. 
175 Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ. 77. 
176 Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ. 78. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

42 
 

αιρέσεων ή ψευδών διδασκαλιών θεωρείται καταστροφική για την πνευματική υγεία της κοινότη-

τας. 

 

2. Κανόνες Οικουμενικών Συνοδών (4ος-9ος αἰ.) 

Οι Οικουμενικές Σύνοδοι, ως επίσημος θεσμός της Εκκλησίας, συνήλθαν για να καταλύσουν τις 

μεγάλες θεολογικές και εκκλησιαστικές αμφισβητήσεις, να αποσαφηνίσουν τη διδασκαλία της Εκ-

κλησίας και να καθορίσουν κανόνες και νόμους για τη λειτουργία της. Κανόνες, που σχετίζονται 

με την ορθή τέλεση του εκκλησιαστικού ρητορικού λόγου βρίσκουμε μόνον στην Πενθέκτη Οικου-

μενική Σύνοδο.  

Η «Πενθέκτη» ή «Εν Τρούλλῳ» Σύνοδος πραγματοποιήθηκε το 691-692177 μ.Χ. στην Κωνστα-

ντινούπολη, κατά τη βασιλεία του αυτοκράτορα Ιουστινιανού Β' του Ρινότμητου178. Ονομάζεται 

«Πενθέκτη» γιατί θεωρήθηκε συμπληρωματική της Πέμπτης (553 μ.Χ.) και της Έκτης Οικουμενικής 

Συνόδου (680-681 μ.Χ.), καθώς αυτές δεν είχαν ασχοληθεί με τη διατύπωση Ιερών Κανόνων179, 

αλλά μόνο με θεολογικά ζητήματα. Έλαβε αυτό το όνομα αρκετά αργότερα, πιθανόν από τον κα-

νονολόγο Θεόδωρο Βαλσαμώνα, ο οποίος αναφέρει ότι, «οὐδὲ ἕκτη κυρίως κατονομάζεται, ἀλλὰ 

πενθέκτη· ἀναπλήρωσε γὰρ τὸ ὑστέρημα τῆς τε πέμπτης καὶ τῆς ἕκτης συνόδου»180. Η Σύνοδος 

ονομάζεται, επίσης, «Εν Τρούλλῳ» γιατί έλαβε χώρα στον θολωτό χώρο (τρούλλος) του παλατιού 

στην Κωνσταντινούπολη, που έλαβε χώρα και η ΣΤ΄ Οικουμενική Σύνοδος181. Η Πενθέκτη Σύνοδος 

εξέδωσε 102 Κανόνες182, που καλύπτουν ποικίλα θέματα εκκλησιαστικής τάξης, πειθαρχίας και 

 
177Φειδάς, Βλάσιος, Εκκλησιαστική Ιστορία. Τομ. Α΄, 2η εκδ. Αθήναι: Παπανικολάου, 1994, σ.761. 
178Στογιόγλου, Γεώργιος, Εκκλησιαστική Ιστορία. Τομ. Α΄, Θεσσαλονίκη: [χ.ό], 1993, σ.216. 
179Φειδάς, Εκκλησιαστική Ιστορία, σ.761. Η μη θέσπιση Κανόνων από τις 2 προηγούμενες χρονικά Οικουμενικές Συνόδους 
προκάλεσε προβλήματα κατανόησης και εφαρμογής παλαιοτέρων Κανόνων σε όλες τις μορφές της εκκλησιαστικής ζωής. Βλ. 
Mansi, Giovan Domenico και Labbe, Philippe. Sacrorum Conciliorum Nova Et Amplissima Collectio. Graz: Akademische Druck- 
u. Verlagsanstalt, 1960, σ.921. «Ἐπί τούτω φάσκοντες ἱερούς κανόνας ἀναγράψαι, ἐπειδή οἱ ἅγιαι καί οἰκουμενικαί δύο 
σύνοδοι, ἡ μέν ἐπί χρόνων Ἰουστινιανοῦ τοῦ Μεγάλου, ἡ δέ ἐπί Κωνσταντίνου τοῦ πατρός Ἰουστινιανοῦ τοῦ δευτέρου, τό 
περί πίστεων πληρέστατα διατρανώσασαι μυστήριον ἱερούς Κανόνας οὐδαμῶς ἐξέθεντο». 
180Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ.300. 
181Φειδάς, Εκκλησιαστική Ιστορία , σ.761. Βλ. και Μενεβίσογλου, Παύλος (Μητροπολίτης Σουηδίας και πάσης Σκανδιναβίας), 
Ιστορική εισαγωγή εις τους κανόνας της ορθοδόξου Εκκλησίας, Στοκχόλμη: Ιερά Μητρόπολις Σουηδίας και πάσης Σκανδινα-
βίας, 1990, σ.280. 
182Φειδάς. Εκκλησιαστική Ιστορία, σ.761.   



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

43 
 

λατρείας. Συνολικά 3 Κανόνες της Συνόδου  συμπεριλαμβάνονται στη μελέτη μας και κατά σειρά 

είναι οι εξής: 

 

Α) Κανόνες της Πενθέκτης ή εν Τρούλλω  Οικουμενικής Συνόδου (691 μ.Χ.) 

1.Κανων ΙΘ΄ (19): «Ὅτι δεῖ τοὺς τῶν ἐκκλησιῶν προεστῶτας, ἐν πάσῃ μὲν ἡμέρᾳ, ἐξαιρέτως δὲ 

ἐν ταῖς Κυριακαῖς, πάντα τὸν κλῆρον καὶ τὸν λαὸν ἐκδιδάσκειν τοὺς τῆς εὐσεβείας λόγους, ἐκ τῆς 

θείας γραφῆς ἀναλεγομένους τὰ τῆς ἀληθείας νοήματά τε, καὶ κρίματα, καὶ μὴ παρεκβαίνοντας 

τοὺς ἤδη τεθέντας ὅρους, ἢ τὴν ἐκ τῶν θεοφόρων Πατέρων παράδοσιν. Ἀλλὰ καὶ εἰ γραφικὸς ἀνα-

κινηθείη λόγος, μὴ ἄλλως τοῦτον ἑρμηνευέτωσαν, ἢ ὡς ἂν οἱ τῆς ἐκκλησίας φωστῆρες, καὶ διδά-

σκαλοι, διὰ τῶν οἰκείων συγγραμμάτων παρέθεντο· καὶ μᾶλλον ἐν τούτοις εὐδοκιμείτωσαν, ἢ λό-

γους οἰκείους συντάττοντες· ἵνα μή, ἔστιν ὅτε, πρὸς τοῦτο ἀπόρως ἔχοντες, ἀποπίπτοιεν τοῦ προ-

σήκοντος. Διὰ γὰρ τῆς τῶν προειρημένων Πατέρων διδασκαλίας, οἱ λαοὶ ἐν γνώσει γινόμενοι τῶν 

τε σπουδαίων καὶ αἱρετῶν, καὶ τῶν ἀσυμφόρων καὶ ἀποβλήτων, τὸν βίον μεταρρυθμίζουσι πρὸς 

τὸ βέλτιον, καὶ τῷ τῆς ἀγνοίας οὐχ ἁλίσκονται πάθει, ἀλλὰ προσέχοντες τῇ διδασκαλίᾳ, ἑαυτοὺς 

πρὸς τὸ μὴ κακῶς παθεῖν παραθήγουσι, καὶ φόβῳ τῶν ἐπηρτημένων τιμωριῶν τὴν σωτηρίαν ἑαυ-

τοῖς ἐξεργάζονται»183. 

Ο 19ος Κανόνας της Πενθέκτης ή της εν Τρούλλω Οικουμενικής Συνόδου τονίζει τη σημασία 

της διδασκαλίας των Ιερών Κανόνων από τους επισκόπους και κληρικούς στους πιστούς184. Κατά 

τον Άγιο Νικόδημο οι κληρικοί οφείλουν να διαβάζουν, να διδάσκουν και να ερμηνεύουν τους 

Ιερούς Κανόνες για την πνευματική ωφέλεια των πιστών. Ο Κανόνας ενθαρρύνει τους ιερείς και 

τους επισκόπους να διακηρύττουν τον λόγο του Θεού καθημερινά και ιδιαίτερα τις Κυριακές, που 

ο λαός του Θεού δεν εργάζεται και συναθροίζεται στις εκκλησίες, για να ακούσει το κήρυγμά τους 

με ακρίβεια και σαφήνεια185. Όσοι κατά τον Ζωναρά δεν εκπαιδεύουν τους πιστούς στην ευσέβεια 

πρέπει να αφορίζονται και αν μετά τον αφορισμό εξακολουθούν να δείχνουν ραθυμία να καθαι-

ρούνται186. Ο Βαλσαμών υπενθυμίζει ότι είναι προνόμιο, αλλά και χρέος των επισκόπων να διδά-

σκουν187 . Οι διδασκαλίες τους κατά τον Αριστηνό θα πρέπει να βασίζονται στην Αγία Γραφή και 

 
183Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ. 161. 
184Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σσ.346-349 
185Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ. 161.  
186Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ.347. 
187Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ.348.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

44 
 

να ερμηνεύονται σύμφωνα με τη διδασκαλία των θεοφόρων Πατέρων της Εκκλησίας188. Ο Κανό-

νας υπενθυμίζει, θα λέγαμε, την βασική υποχρέωση των επισκόπων και των επιτετραμμένων τους, 

που είναι η διδασκαλία και διαποίμανση του πληρώματος της Εκκλησίας με σκοπό την πνευματική 

του ωφέλεια.  

2. Κανὼν ΞΔ' (64): «Ὅτι οὐ χρὴ δημοσίᾳ λαϊκόν, λόγον κινεῖν ἢ διδάσκειν, ἀξίωμα ἑαυτῷ διδα-

σκαλικὸν ἐντεῦθεν περιποιούμενον, ἀλλ’ εἴκειν τῇ παραδοθείσῃ παρὰ τοῦ Κυρίου διατάξει, καὶ τὸ 

οὖς τοῖς τὴν χάριν τοῦ διδασκαλικοῦ λαβοῦσι λόγου διανοίγειν, καὶ τὰ θεῖα παρ' αὐτῶν ἐκδιδάσκε-

σθαι. Ἐν γὰρ τῇ μιᾷ ἐκκλησίᾳ διάφορα μέλη πεποίηκεν ὁ Θεός, κατὰ τὴν τοῦ Ἀποστόλου φωνὴν· ἢν 

ὁ Θεολόγος ἑρμηνεύων Γρηγόριος, σαφῶς τὴν ἐν τούτοις τάξιν παρίστησι φάσκων· Ταύτην αἰδοί-

μεθα τὴν τάξιν, ἀδελφοί, ταύτην φυλάττοιμεν. Ὁ μὲν ἔστω τις ἀκοή· ὁ δέ, γλῶσσα· ὁ δέ, χείρ· ὁ δέ, 

ἄλλο τι· ὁ μέν, διδασκέτω· ὁ δέ, μανθανέτω· καὶ μετὰ βραχέα· Καὶ ὁ μανθάνων ἐν εὐπειθείᾳ· καὶ ὁ 

χορηγῶν ἐν ἱλαρότητι· καὶ ὁ ὑπουργῶν ἐν προθυμίᾳ, μὴ πάντες ὧμεν γλῶσσα, τὸ ἐτοιμότατον· μὴ 

πάντες Ἀπόστολοι· μὴ πάντες προφῆται· μὴ πάντες διερμηνεύωμεν· καὶ μετά τινα· Τὶ σεαυτὸν 

ποιεῖς ποιμένα, πρόβατον ὤν; τί γίνῃ κεφαλή, ποῦς τυγχάνων; τί στρατηγεῖν ἐπιχειρεῖς, τεταγμένος 

ἐν στρατιώταις; καὶ ἑτέρωθι· Ἡ σοφία διακελεύεται. Μὴ ἴσθι ταχύς ἐν λόγοις· μὴ συμπαρεκτείνου 

πένης ὢν πλουσίῳ, μηδὲ ζήτει τῶν σοφῶν εἶναι σοφώτερος. Εἰ δέ τις ἁλῷ τὸν παρόντα παρασα-

λεύων κανόνα, ἐπὶ ἡμέρας τεσσαράκοντα ἀφοριζέσθω189». 

Ο Κανόνας ΞΔ' (64) αναφέρεται στη διδασκαλία και την εκφορά λόγου μέσα στην Εκκλησία, και 

δίνει σαφείς κατευθύνσεις για τον τρόπο με τον οποίο οι λαϊκοί και οι κληρικοί πρέπει να ασκούν 

τη δημόσια διδασκαλία και να εκφέρουν εκκλησιαστικό ρητορικό λόγο. Ο Κανόνας ξεκινά με την 

επισήμανση, ότι οι λαϊκοί δεν πρέπει να διδάσκουν δημόσια ή να εκφέρουν λόγο για θέματα, που 

αφορούν την πίστη και την εκκλησιαστική διδασκαλία, εφόσον αυτό δεν τους έχει ανατεθεί από 

την επίσημη Εκκλησία. Ο Βαλσαμών υπενθυμίζει ότι το χάρισμα του λόγου έχει δοθεί από το Άγιο 

Πνεύμα μόνον στους αρχιερείς και στους επιτετραμμένους τους190. Ο Άγιος Νικόδημος επισημαί-

νει ότι θα πρέπει οι λαϊκοί να διδάσκονται από αυτούς, που έχουν το χάρισμα του λόγου191. Οι 

άνθρωποι που δεν έχουν ιερατική ή διδασκαλική εξουσιοδότηση δεν πρέπει να προσπαθούν να 

αποκτούν ή να επιδιώκουν «διδασκαλικό αξίωμα», καθώς η Εκκλησία έχει θεσπισμένη τάξη και η 

διδασκαλία της πίστης ανήκει στους κληρικούς και στους εκλεγμένους διδασκάλους. Ο Ζωναράς  

 
188Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ.349.  
189Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ. 190. 
190Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ.455. 
191Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ. 190. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

45 
 

τονίζει, ότι πρέπει να ακολουθείται η παραδοθείσα διαταγή του Κυρίου, και ότι κάθε μέλος του 

σώματος της Εκκλησίας πρέπει να ενεργεί σύμφωνα με τον ρόλο που έχει αναλάβει, δηλαδή, πρέ-

πει να υπάρχει τάξη και αρμονία στην Εκκλησία, όπου ο καθένας αναλαμβάνει το καθήκον του 

(όπως το αυτί, η γλώσσα, το χέρι, κλπ., με βάση τη διδασκαλία του αποστόλου Παύλου στην Α΄ 

προς Κορινθίους Επιστολή192)193. Η Εκκλησία είναι σώμα194 με ποικιλία μελών και χαρισμάτων. Ο 

Κανόνας παραπέμπει σε διδασκαλία του Γρηγορίου Θεολόγου, σύμφωνα με την οποία ο καθένας 

έχει τον ρόλο του στην Εκκλησία, οι δάσκαλοι διδάσκουν, οι μαθητές μαθαίνουν, οι άνθρωποι 

προσφέρουν και υπηρετούν με ευγνωμοσύνη. Όπως γράφει ο Παύλος και επισημαίνει ο Αριστη-

νός δεν είναι όλοι Απόστολοι, προφήτες ή διδάσκαλοι, και όλοι πρέπει να διατηρούν τον ρόλο τους 

εντός των εκκλησιαστικών ορίων195. Αν κάποιος, είτε κληρικός είτε λαϊκός, παραβιάσει την εκκλη-

σιαστική τάξη και προσπαθήσει να αναλάβει το αξίωμα του διδάσκοντος χωρίς εξουσιοδότηση, ο 

Κανόνας επιβάλλει την ποινή του αφορισμού για 40 ημέρες. Ο Κανόνας ΞΔ΄ (64) συνοψίζοντας, θα 

λέγαμε ότι  έχει ως στόχο τη διατήρηση της εκκλησιαστικής τάξης και τη προστασία από τη διά-

δοση λανθασμένων διδασκαλιών. Ενθαρρύνει την ταπεινότητα και τον σεβασμό στην ιεραρχία της 

Εκκλησίας, τονίζοντας ότι η διδασκαλία πρέπει να ανατίθεται στους αρμόδιους, κληρικούς ή διδα-

σκάλους. Παράλληλα, προειδοποιεί για τη σοβαρότητα της αυθαιρεσίας και για τις ποινές που 

ακολουθούν όταν κάποιος προσπαθεί να καταλάβει αξιώματα που δεν του ανήκουν. 

3. Κανών Ο΄ (70): «Μή ἐξέστω ταῖς γυναιξίν ἐν τῷ καιρῷ τῆς Θείας λειτουργίας λαλεῖν, 

ἀλλά κατά τήν φωνήν Παύλου τοῦ Ἀποστόλου, σιγάτωσαν. Οὐ γάρ ἐπιτέτραπται αὐταῖς λα-

λεῖν, ἀλλ’ ὑποτάσσεσθαι, καθώς καί ὁ νόμος λέγει. Εἰ δέ τι μαθεῖν θέλουσιν, ἐν οἴκῳ τούς 

ἰδίους ἄνδρας ἐπερωτάτωσαν»196. 

Ο Κανόνας βασίζεται στην Παύλεια παράδοση, συγκεκριμένα στα λόγια του αποστόλου Παύ-

λου στην Α΄ Κορινθίους (14:34-35) και την Α΄ Τιμόθεο (2:11-12), όπου ζητείται από τις γυναίκες να 

σιωπούν στη συνάθροιση και να υποτάσσονται. Αναφορικά με τη θέση της γυναίκας στις σύναξεις 

της Εκκλησίας ο απόστολος Παύλος197 γράφει: «Ὡς ἐν πάσαις ταῖς ἐκκλησίαις τῶν ἁγίων, αἱ γυ-

ναῖκες ὑμῶν ἐν ταῖς ἐκκλησίαις σιγάτωσαν· οὐ γάρ ἐπιτέτραπται αὐταῖς λαλεῖν, ἀλλ’ 

 
192Α΄ Κορ. 12: 14-27. 
193Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ. 190. 
194Α΄ Κορ. 12: 20: νῦν δὲ πολλὰ μὲν μέλη, ἓν δὲ σῶμα. 
195Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ. 457. 
196Πηδάλιον, Λειψία 11800 , σ. 193. 
197 Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σσ.467-469. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

46 
 

ὑποτάσσεσθαι, καθώς καί ὁ νόμος λέγει. εἰ δέ μαθεῖν θέλουσιν, ἐν οἴκῳ τούς ἰδίους ἄνδρας ἐπε-

ρωτάτωσαν· αἰσχρόν γάρ ἐστι γυναιξίν ἐν ἐκκλησίᾳ λαλεῖν»198. Ο όρος «λαλεῖν» αναφέρεται όχι 

μόνο στη συνομιλία, αλλά και στη διδασκαλία ή την εκφώνηση λόγων. Στην προκειμένη περί-

πτωση, φαίνεται να εστιάζει στη δημόσια εκφορά λόγου μέσα στο λειτουργικό πλαίσιο. Η λέξη 

«σιγάτωσαν» υποδηλώνει μια στάση ησυχίας και αυτοσυγκράτησης, ενώ η έννοια της «ὑποτα-

γής» σχετίζεται με την τάξη που υπαγορεύει η παράδοση και ο μωσαϊκός νόμος.  Ο άγιος Νικόδη-

μος ο Αγιορείτης ερμηνεύοντας τον 70ο Κανόνα λέγει ότι οι γυναίκες πρέπει να σιωπούν κατά τη 

διάρκεια της Θείας Λειτουργίας και κατά τις εκκλησιαστικές συνάξεις, να μη λέγουν τίποτε, ούτε 

να ψάλλουν, ούτε να διδάσκουν199 κατά τις προτροπές του αποστόλου Παύλου. Ο Βαλσαμών φέ-

ροντας ως παράδειγμα τις Νεαρές του αυτοκράτορος Ιουστινιανού αποτρέπει τις γυναίκες από το 

«λαλείν» στις κυριακάτικες συνάξεις και τις προτρέπει για τις όποιες απορίες τους να απευθύνο-

νται στους συζύγους τους κατ’ ιδίαν200. Ο Κανόνας 70ος της Πενθέκτης Οικουμενικής Συνόδου 

πρέπει να κατανοηθεί ως απόπειρα διατήρησης της λειτουργικής τάξης με βάση τις πολιτισμικές 

και θεολογικές συνθήκες της εποχής και την υποβαθμισμένη θέση της γυναίκας στην ρωμαϊκή και 

βυζαντινή κοινωνία. 

 

3. Κανόνες Τοπικών Συνόδων και Πατέρων της Εκκλησίας  

Τοπικές Σύνοδοι (3ος-9ος αἰ. μ. Χ.) 

Οι Τοπικές Σύνοδοι είναι περιφερειακές συνάξεις επισκόπων, που εξετάζουν ζητήματα τοπικής 

εκκλησιαστικής σημασίας. Οι Κανόνες αυτών των Συνόδων περιλαμβάνουν διάφορες κανονικές 

διατάξεις για την ενότητα της πίστης, την ορθή λειτουργία και τη σωστή διοίκηση της Εκκλησίας. 

Την μελέτη μας θα απασχολήσουν 4 συνολικά Κανόνες, 4 Τοπικών Συνόδων, της ΑΒ΄ Κωνσταντι-

νουπόλεως, της Γάγγρας, της Λαοδικείας και της Καρθαγένης.   

Α) Η «Πρωτοδευτέρα» Σύνοδος Κωνσταντινουπόλεως 

Η Πρωτοδευτέρα Σύνοδος έλαβε χώρα το έτος 861 μ.Χ.201 στην Κωνσταντινούπολη και ονομά-

στηκε τοιουτοτρόπως, διότι θεωρήθηκε συνέχεια και επιβεβαίωση δύο προηγούμενων 

 
198 Α´ Κορ. 14, 34-35. 
199Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ. 193. 
200Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ. 468. 
201 Πηδάλιον, Λειψία 11800,σ. 136. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

47 
 

Οικουμενικών Συνόδων, της Πρώτης Οικουμενικής Συνόδου (325 μ.Χ.) και της Δεύτερης Οικουμε-

νικής Συνόδου (381 μ.Χ.). Κατά την ΑΒ΄ Σύνοδο της Κωνσταντινούπολης επιβεβαιώθηκαν οι Κανό-

νες των Οικουμενικών Συνόδων, ιδιαίτερα της Πρώτης και της Δεύτερης και ρυθμίστηκαν θέματα 

δικαιοδοσίας μεταξύ των Πατριαρχείων. 

Κανὼν ΙΕ´ τῆς ΑΒ´ Συνόδου. Περὶ σχίσματος μητροπολιτῶν ἀπὸ τῶν ἰδίων Πατριαρχῶν: «Τὰ 

ὁρισθέντα ἐπὶ πρεσβυτέρων καὶ ἐπισκόπων καὶ μητροπολιτῶν, πολλῷ μᾶλλον καὶ ἐπὶ πατριαρχῶν 

ἁρμόζει. Ὥστε, εἴ τις πρεσβύτερος ἤ ἐπίσκοπος ἢ μητροπολίτης τολμήσειεν ἀποστῆναι τῆς πρὸς 

τὸν οἰκεῖον πατριάρχην κοινωνίας καὶ μὴ ἀναφέρει τὸ ὄνομα αὐτοῦ, κατὰ τὸ ὡρισμένον καὶ τεταγ-

μένον, ἐν τῇ θείᾳ μυσταγωγίᾳ, ἀλλὰ πρὸ ἐμφανείας συνοδικῆς καὶ τελείας αὐτοῦ κατακρίσεως 

σχίσμα ποιήσει, τοῦτον ὥρισεν ἡ ἁγία σύνοδος, πάσης ἱερατείας παντελῶς ἀλλότριον εἶναι, εἰ μό-

νον ἐλεγχθείη τοῦτο παρανομήσας. Καὶ ταῦτα μὲν ὥρισται καὶ ἐσφράγισται περὶ τῶν προφάσει 

τινῶν ἐγκλημάτων τῶν οἰκείων ἀφισταμένων προέδρων καὶ σχίσμα ποιούντων καὶ τὴν ἕνωσιν τῆς 

Ἐκκλησίας διασπώντων. 

Οἱ γὰρ δι᾿ αἱρεσίν τινα, παρὰ τῶν ἁγίων Συνόδων ἢ Πατέρων κατεγνωσμένην, τῆς πρὸς τὸν 

πρόεδρον κοινωνίας ἑαυτοὺς διαστέλλοντες, ἐκείνου τὴν αἵρεσιν δηλονότι δημοσίᾳ κηρύττοντος 

καὶ γυμνῇ τῇ κεφαλῇ ἐπ᾿ ἐκκλησίας διδάσκοντος, οἱ τοιοῦτοι οὐ μόνον τῇ κανονικῇ ἐπιτιμήσει οὐχ 

ὑποκείσονται, πρὸ συνοδικῆς διαγνώσεως ἑαυτοὺς τῆς πρὸς τὸν καλούμενον ἐπίσκοπον κοινωνίας 

ἀποτειχίζοντες, ἀλλὰ καὶ τῆς πρεπούσης τιμῆς τοῖς ὀρθοδόξοις ἀξιωθήσονται. Οἱ γὰρ ἐπισκόπων, 

ἀλλὰ ψευδεπισκόπων καὶ ψευδοδιδασκάλων κατέγνωσαν, καὶ οὐ σχίσματι τὴν ἕνωσιν τῆς ἐκκλη-

σίας κατέτεμον, ἀλλὰ σχισμάτων καὶ μερισμῶν τὴν ἐκκλησίαν ἐσπούδασαν ῥύσασθαι»202. 

Από τον ΙΕ΄ Κανόνα μας ενδιαφέρει το δεύτερο μέρος του, που αναφέρεται σε όσους αρνού-

νται να διδάξουν αιρετικές δοξασίες, παρά την εντολή του επισκόπου τους. Όπως λέγει ο Ζωναράς 

όσοι ιερείς, εξαιτίας κάποιας αίρεσης του επισκόπου, που έχει καταδικαστεί από τις άγιες Συνό-

δους ή τους Πατέρες, διαχωρίζουν τον εαυτό τους από την κοινωνία με τον επίσκοπο, και δημο-

σίως αποκηρύττουν την αίρεση και δεν την διδάσκουν μέσα στην Εκκλησία, αυτοί οι άνθρωποι 

όχι μόνο δεν υπόκεινται σε κανονικές ποινές, επειδή απομακρύνονται από την κοινωνία με τον 

λεγόμενο επίσκοπο, αλλά αξιώνονται και της τιμής, που αρμόζει στους Ορθόδοξους203. Διότι αυ-

τοί, κατά τον Βαλσαμών, καταδίκασαν όχι επισκόπους, αλλά ψευδεπισκόπους και ψευδοδιδασκά-

λους, και δεν διέσπασαν την ενότητα της Εκκλησίας με σχίσμα, αλλά προσπάθησαν να σώσουν 

 
202 Πηδάλιον, Λειψία 11800, σσ. 245-246. 
203 Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ.693. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

48 
 

την Εκκλησία από τα σχίσματα και τις διαιρέσεις204. Ο Αριστηνός σχολιάζοντας τον Κανόνα λέγει 

ότι αυτοί, που διακόπτουν την επικοινωνία με τον αιρετικό (και καταδικασμένο από Σύνοδο) επί-

σκοπό τους και δεν κηρύττουν την αίρεση αξίζουν τιμή ως Ορθόδοξοι205. 

Β) Τοπικής Συνόδου Γάγγρας (340 μ.Χ.) 

Η Σύνοδος της Γάγγρας, η οποία συνεκλήθη το έτος 340206 στην επαρχία της Παφλαγονίας στην 

Μικρά Ασία είχε ως σκοπό να αντιμετωπίσει τις ακρότητες και τις αιρέσεις που είχαν προκύψει, 

κυρίως από την διδασκαλία και την πρακτική του Ευσταθίου Σεβαστείας και των οπαδών του. 

2. Κανὼν Ε' (5): «Εἴ τις διδάσκοι, τὸν οἶκον τοῦ Θεοῦ εὐκαταφρόνητον εἶναι, καὶ τὰς ἐν αὐτῷ 

συνάξεις, ἀνάθεμα ἔστω207». 

Ο 5ος Κανόνας της Συνόδου της Γάγγρας αναφέρεται στην στάση των Χριστιανών απέναντι σε 

εκείνους, που καταφρονούν την ευλογία και την θεία συμμετοχή των μυστηρίων, που τελούνται 

από τους κανονικούς ιερείς της Εκκλησίας208. Ο 5ος Κανόνας καταδικάζει τις παραπλανητικές δι-

δασκαλίες του Ευσταθίου και όσων υποστηρίζουν ότι δεν πρέπει να παραβρίσκεται κανείς στις 

λειτουργίες ή τις ευλογίες που δίδονται από τους κανονικούς ιερείς, αλλά να αποφεύγονται ως μη 

ευάρεστες στον Θεό. Ο Κανόνας διατάζει να αναθεματίζεται όποιος πράττει ή διδάσκει κάτι τέ-

τοιο209. Ο Κανόνας καταδικάζει τη διδασκαλία, που παρουσιάζει τον ναό, ή τις συναθροίσεις ως 

«εὐκαταφρόνητες», δηλαδή ασήμαντες ή ανάξιες σεβασμού. Αυτό αντίκειται στην Παύλεια θεο-

λογία, όπως λέγει και ο Άγιος Νικόδημος, σύμφωνα με την οποία οι πιστοί είναι «σῶμα Χρι-

στοῦ210» και μπορούν να προσεύχονται οπουδήποτε211 , με την ευχαριστιακή σύναξη να αποτελεί, 

όμως, πάντοτε κεντρικό στοιχείο της χριστιανικής ζωής212. Πρόκειται για μια ευθεία καταδίκη της 

αίρεσης του Ευσταθίου Σεβαστείας, που είχε υιοθετήσει ακραίες ασκητικές πρακτικές και 

 
204 Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ.694. 
205 Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ.696. 
206 Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ. 271. 
207Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ. 274. 
208 Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Γ΄, 1853, σ.104. 
209 Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Γ΄, 1853, σ.104. 
210Α΄ Κορ. 12:27. 
211Α. Τιμ. 2:8: Βούλομαι οὖν προσεύχεσθαι τοὺς ἄνδρας ἐν παντὶ τόπῳ, ἐπαίροντας ὁσίους χεῖρας χωρὶς ὀργῆς καὶ διαλογι-
σμοῦ. 
212 Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ. 274. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

49 
 

απόρριπτε τα κανονικά μυστήρια και τους ιερείς. Ουσιαστικά πρόκειται για καταδίκη κάθε αιρετι-

κής διδασκαλίας και αυτών, που τη διαδίδουν. 

Γ) Κανόνες τής Τοπικῆς Συνόδου της Λαοδικείας 

Συνεκλήθη στην πόλη Λαοδικεία τής Φρυγίας περί το 364213 και εξέδωσε 60 συνολικά κανόνες. 

Η Τοπική Σύνοδος της Λαοδικείας εξέδωσε συνολικά 60 Κανόνες, που ρύθμιζαν διάφορες πτυχές 

της εκκλησιαστικής ζωής. Η Σύνοδος είχε ως κύριο σκοπό την αντιμετώπιση αιρέσεων, ιδιαιτέρως 

του Αρειανισμού και του Νεοαρειανισμού, οι οποίοι προκαλούσαν διαιρέσεις στην Εκκλησία. Επι-

πλέον, ρύθμισε θέματα λατρείας, ηθικής, πειθαρχίας του κλήρου και σχέσεων με τους λαϊκούς. Η 

Σύνοδος είναι γνωστή, επειδή περιόρισε την χρήση ορισμένων βιβλίων, που θεωρούνταν μη κα-

νονικά (εκτός του Κανόνα της Αγίας Γραφής). 

3. Κανὼν Μ´(40): «Ὅτι οὐ δεῖ ἐπισκόπους καλουμένους εἰς σύνοδον καταφρονεῖν, ἀλλ᾽ ἀπιέ-

ναι, καὶ διδάσκειν, ἢ διδάσκεσθαι, εἰς κατόρθωσιν τῆς ἐκκλησίας καὶ τῶν λοιπῶν. Εἰ δὲ καταφρο-

νήσειεν ὁ τοιοῦτος, ἐαυτὸν αἰτιάσεται, παρεκτὸς εἰ μὴ δι᾽ ἀνωμαλίαν ἀπολιμπάνοιτο»214. 

Ο Κανόνας αντανακλά την ανάγκη για ενεργό συμμετοχή των επισκόπων στις Συνόδους, που 

αποτελούσαν το βασικό μέσο λήψης αποφάσεων για δογματικά, κανονικά και διοικητικά ζητή-

ματα. Κατά τον Ζωναρά στις Συνόδους οι επίσκοποι διδάσκουν και διδάσκονται215, οι αιρετικοί και 

οι άπιστοι οδηγούνται στην ορθή πίστη δια της διδαχής216. Δεν πρέπει, λοιπόν, οι επίσκοποι που 

καλούνται να συμμετάσχουν σε Σύνοδο να αδιαφορούν, αλλά να πηγαίνουν και είτε να διδάσκουν 

είτε να διδάσκονται, προς όφελος της Εκκλησίας και των υπόλοιπων217. Ο Βαλσαμών αναφέρεται 

στην καταφρόνηση της συμμετοχής από έναν επίσκοπο, που επιφέρει ευθύνη, «ἐαυτὸν αἰτιάσε-

ται»218. Ο επίσκοπος που δεν συμμετέχει χωρίς σοβαρό λόγο (π.χ. «ἀνωμαλίαν», δηλαδή ανωμα-

λία ή σοβαρό εμπόδιο) φέρει προσωπική ευθύνη για οποιαδήποτε ζημία ή έλλειψη στην Εκκλησία 

λόγω της απουσίας του. Η απουσία των επισκόπων θα είναι η αιτία της μη διδασκαλίας τους. Κατά 

τον Άγιο Νικόδημο η διδασκαλία αφορά την συμβολή τους με γνώση και εμπειρία, ενώ η διδασκα-

λία που δέχονται αναφέρεται στην καθοδήγηση που λαμβάνουν από άλλους επισκόπους219. Ο 

 
213Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ.288.  
214Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ.298. 
215 Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Γ΄, 1853, σ.208. 
216 Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Γ΄, 1853 , σ.208. 
217 Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Γ΄, 1853, σ.207. 
218 Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Γ΄, 1853, σ.208. 
219Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ.298 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

50 
 

Κανόνας Μ΄ της Συνόδου της Λαοδικείας υπογραμμίζει την σημασία της συνοδικής συμμετοχής 

των επισκόπων ως πράξη ευθύνης και συμβολής στην οικοδομή της Εκκλησίας, αλλά και την ε-

μπειρία της διδασκαλίας, που απορρέει από την συμμετοχή στις Συνόδους (είτε ως διδάσκων κά-

ποιος επίσκοπος είτε ως διδασκόμενος). Ο Άγιος Νικόδημος συνδέει τον 40ο Κανόνα της Συνόδου 

της Λαοδικείας με τον ΛΖ´ Αποστολικό Κανόνα220, που ορίζει «Δεύτερον τοῦ ἔτους σύνοδος γι-

νέσθω τῶν ἐπισκόπων, καὶ ἀνακρινέτωσαν ἀλλήλως τὰ δόγματα τῆς εὐσεβείας, καὶ τὰς ἐμπιπτού-

σας ἐκκλησιαστικάς ἀντιλογίας διαλυέτωσαν· ἅπαξ μέν, τῇ τετάρτῃ ἑβδομάδι τῆς Πεντηκοστῆς· 

δεύτερον δέ, Ὑπερβερεταίου δωδεκάτῃ.» 

Δ) Κανόνες Καρθαγένης (419 μ.Χ.) 

Η Σύνοδος της Καρθαγένης συνεκλήθη το έτος 418 ή 419221 για να αντιμετωπίσει προβλήματα, 

που προέκυψαν στην Εκκλησία της Βόρειας Αφρικής, όπως αιρέσεις, παραβάσεις εκκλησιαστικής 

τάξης και η αίρεση του Πελαγιανισμού222. Σκοπός της, κυρίως, ήταν να ρυθμίσει διάφορα ζητή-

ματα εκκλησιαστικής πειθαρχίας και εξέδωσε Κανόνες (133 κανόνες) για την οργάνωση της Εκκλη-

σίας. Επίσης, αντιμετώπισε ζητήματα όπως η εξουσία των επισκόπων, η λειτουργία των Τοπικών 

Συνόδων και οι σχέσεις μεταξύ Εκκλησίας και Πολιτείας. 

4. Κανόνας ΚΔ (24): (σ. 473) «Ὁμοίως ἤρεσεν, ἵνα ἐκτὸς τῶν κανονικῶν Γραφῶν, μηδὲν ἐν τῇ 

ἐκκλησίᾳ ἀναγινώσκηται ἐπ' ὀνόματι θείων Γραφῶν. Εἰσὶ δὲ αἱ κανονικαὶ Γραφαὶ αὗται· Γένεσις, 

῎Εξοδος, Λευϊτικόν, ᾽Αριθμοί, Δευτερονόμιον, ᾽Ιησοῦς ὁ τοῦ Ναυῆ, Κριταί, Ρούθ, τῶν Βασιλειῶν 

βίβλοι τέσσαρες, τῶν Παραλειπομένων βίβλοι δύο, ̓ Ιώβ, Ψαλτήριον, Σολομῶντος βίβλοι πέντε, τῶν 

Προφητῶν βίβλοι δώδεκα, ῾Ησαΐας, Ἱερεμίας, Ἰεζεκιήλ, Δανιήλ, Τωβίας, Ἰουδήθ, Ἐσθήρ, Ἒσδρα βί-

βλοι δύο. Τῆς Νέας Διαθήκης· Εὐαγγέλια τέσσαρα, Πράξεων τῶν Ἀποστόλων βίβλος μία, ἐπιστολαί 

Παύλου δεκατέσσαρες, Πέτρου Ἀποστόλου δύο, Ἰωάννου Ἀποστόλου τρεῖς, Ἰακώβου Ἀποστόλου 

μία, Ἰούδα Ἀποστόλου μία, Ἀποκαλύψεως Ἰωάννου βίβλος μία. Τοῦτο δὲ τῷ ἀδελφῷ καὶ συλλει-

τουργῷ ἡμῶν Βονιφατίῳ καὶ τοῖς ἄλλοις τῶν αὐτῶν μερῶν ἐπισκόποις πρὸς βεβαίωσιν τοῦ προ-

κειμένου κανόνος γνωρισθῇ, ἐπειδὴ παρὰ τῶν Πατέρων ἐν τῇ ἐκκλησίᾳ ταῦτα ἀναγνωστέα παρε-

λάβομεν»223. 

 
220Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ.298.  
221Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ.316. 
222Φειδάς. Εκκλησιαστική Ιστορία, σ. 556. 
223Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ. 323. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

51 
 

Ο ΚΔ΄ Κανόνας ορίζει ότι μόνο τα κανονικά βιβλία της Αγίας Γραφής πρέπει να διαβάζονται 

στις εκκλησίες (στις λατρευτικές συνάξεις), δηλαδή εκείνα που έχουν αναγνωριστεί από την Εκ-

κλησία ως θεόπνευστα και κατάλληλα για διδασκαλία224. Μάλιστα, κατά τον Αριστηνό, ο κληρικός 

που θα τολμήσει να αναγνώσει και να διδάξει από άλλα, πλην των κανονικών, ψευδεπίγραφα και 

ασεβή βιβλία, καθαιρείται225. Ο Κανόνας προστατεύει τους πιστούς από την σύγχυση, ή την πλάνη, 

που θα μπορούσε να προκύψει από την ανάγνωση μη θεόπνευστων ή αμφιλεγόμενων κειμένων 

κατά την διάρκεια της λατρείας. Αναγνωρίζει και οριοθετεί τον Κανόνα της Αγίας Γραφής, καθιε-

ρώνοντας ποια βιβλία θεωρούνται επίσημα μέρη της Βίβλου226. Τονίζεται η σημασία της τήρησης 

της εκκλησιαστικής τάξης και παράδοσης, η οποία έχει θεσπιστεί από τις Οικουμενικές και Τοπικές 

Συνόδους. Ο Κανόνας εξασφαλίζει, ότι όλα τα μέλη της Εκκλησίας συμμετέχουν στην ίδια πίστη 

και διδασκαλία, χωρίς αποκλίσεις, που θα μπορούσαν να προκύψουν από την χρήση μη εγκεκρι-

μένων κειμένων. Ο ΚΔ΄ Κανόνας έχει άμεση σχέση με την κανονικότητα των κειμένων της Αγίας 

Γραφής, γνωστών ως «Κανόνας των Γραφών». Τα αναγνωρισμένα βιβλία περιλαμβάνουν τα 46 

της Παλαιάς Διαθήκης και τα 27 της Καινής Διαθήκης. Για το θέμα των κανονικών βιβλίων , που 

πρέπει να αναγιγνώσκονται και διδάσκονται στην εκκλησία μιλούν επίσης  ο 60ος και ο 85ος Κα-

νόνας των Αγίων Αποστόλων, οι 59ος και 85ος της εν Λαοδικεία Τοπικής Συνόδου, τα Έμμετρα του 

Αγίου Γρηγορίου του Θεολόγου και τα Κανονικά του Αγίου Αθανασίου και του Αγίου Αμφιλο-

χίου227. 

 Ο κανόνας παραμένει σημαντικός, υπογραμμίζοντας την ανάγκη να ακολουθούνται τα εγκε-

κριμένα βιβλικά κείμενα για την λατρεία και την διδασκαλία. Στις σύγχρονες Ορθόδοξες λειτουρ-

γικές πρακτικές, η ανάγνωση της Αγίας Γραφής είναι κεντρική και περιορίζεται σε αυτά τα θεό-

πνευστα βιβλία, ενισχύοντας την ενότητα της πίστης και την πνευματική καθοδήγηση της Εκκλη-

σίας. Ο Κανόνας, λοιπόν, προτρέπει στην κατήχηση των πιστών με βάση τις Γραφές. Το κήρυγμα 

 
224Ράλλης, Γεώργιος & Ποτλής, Μιχαήλ, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων τῶν τε ἁγίων καὶ πανευφήμων Ἀποστόλων, 
καὶ τῶν ἱερῶν Οἰκουμενικῶν Συνόδων καὶ τῶν κατὰ μέρος ἁγίων Πατέρων, ἐκδοθέν, σὺν πλείσταις ἄλλαις τὴν ἐκκλησιαστικὴν 
κατάστασιν διεπούσαις διατάξεσι,μετὰ τῶν ἀρχαίων ἐξηγητῶν, καὶ διαφόρων ἀναγνωσμάτων, τόμ. Γ΄, Ἀθήνησιν: Εκ της Τυ-
πογραφίας Γ. Χαρτοφύλακος 1852-1859, σ.369. 
225Ράλλης, Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Γ΄, 1853, σ.369. 
226Ράλλης, Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Γ΄, 1853, σ.369 και Joannou Pericles-Pierre. Fonti, Fascicolo 
IX, Discipline Générale Antique t. I, 2 (Les canons des Synodes Particuliers) Tipografia Italo-Orientale “S.Nilo”-  Grottaferata 
(Roma) 1962,σ .240. «ἐπειδὴ παρὰ τῶν Πατέρων ἐν τῇ ἐκκλησίᾳ ταῦτα ἀναγνωστέα παρελάβομεν». 
227Ράλλης, Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Γ΄, 1853, σ.369. 
 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

52 
 

και η διδασκαλία πρέπει να ακολουθούν την Αγία Γραφή και την πατερική παράδοση, αποφεύγο-

ντας προσωπικές απόψεις που δεν ευθυγραμμίζονται με την πίστη. 

 

Συμπεράσματα 

 Η παρούσα μελέτη ανέδειξε την θεμελιώδη σημασία των Ιερών Κανόνων του Αθωνικού Πηδα-

λίου για την διαχρονική λειτουργία της πνευματικής και λειτουργικής ζωής της Ορθόδοξης Εκκλη-

σίας. Μέσα από την ανάλυση των επιλεγμένων Κανόνων Αποστολικών, Οικουμενικών και Τοπικών 

Συνόδων του Ιερού Πηδαλίου, εξετάστηκε η σύνδεσή τους με τον εκκλησιαστικό ρητορικό λόγο, 

την λειτουργική πράξη και την διατήρηση της Ορθόδοξης παράδοσης. Παρατηρούμε, ότι δεικνύε-

ται αρχικώς, η σημασία της διδασκαλίας και του κηρύγματος για την αποδοχή ενός εκκλησιαστικού 

προσώπου σε μια άλλη εκκλησιαστική περιφέρεια, καθώς τα λεγόμενά του στις εκκλησιαστικές 

συνάξεις είναι και αυτά, που θα κρίνουν την ορθή πίστη του. Επιπλέον, προνόμιο και χρέος του 

επισκόπου (και των εξουσιοδοτημένων από τον επίσκοπο ατόμων) είναι το καθημερινό κήρυγμα 

με έμφαση να δίνεται στο κήρυγμα των συνάξεων της Κυριακής. Τονίζεται στο σημείο αυτό και η 

άσκηση της Επισκοπικής εξουσίας, που πηγάζει σαφώς από την ίδια την Εκκλησία, καθώς ο επί-

σκοπος είναι ο κύριος υπεύθυνος για την διδασκαλία του ποιμνίου του228.  Κατά το Ιερό Πηδάλιο 

όσοι ασκούν τον εκκλησιαστικό ρητορικό λόγο πρέπει να χρησιμοποιούν μόνον τα κανονικά βιβλία 

της Βίβλου και όχι απόκρυφα ή ψευδεπίγραφα έργα. Η διδασκαλία αιρετικών δοξασιών απαγο-

ρεύεται και τιμωρείται αυστηρά. Οι λαϊκοί έχουν δικαίωμα να διδάσκουν και να κηρύττουν υπό 

αυστηρές προϋποθέσεις. Οι γυναίκες σύμφωνα και με την Παύλεια εντολή αποκλείονται από την 

διδασκαλία και το λειτουργικό κήρυγμα.   

Μέσα από την μελέτη μας υπογραμμίστηκε η διαχρονική ισχύ των Κανόνων αλλά και η ανάγκη 

ερμηνείας τους με βάση την «οικονομία», ώστε να ανταποκρίνονται στις σύγχρονες εκκλησιαστι-

κές ανάγκες. Η «οικονομία» προσδιορίζεται άλλωστε και από τον σκοπό της κανονοθέτησης αυτής, 

που είναι η σωτηρία του ανθρώπου μέσω του σώματος της Εκκλησίας, καθώς δύο εἴδη κυβερνή-

σεως καί διορθώσεως φυλάττονται εἰς τήν τοῦ Χριστοῦ Ἐκκλησίαν. Τό ἕν εἶδος ὀνομάζεται Ἀκρί-

βεια, τό δέ ἄλλο ὀνομάζεται Οἰκονομία καί Συγκατάβασις, μέ τά ὁποῖα κυβερνοῦσι τήν σωτηρίαν 

 
228Τιτ. 1:7-9: δεῖ γὰρ τὸν ἐπίσκοπον ἀνέγκλητον εἶναι ὡς Θεοῦ οἰκονόμον, μὴ αὐθάδη, μὴ ὀργίλον, μὴ πάροινον, μὴ πλήκτην, 
μὴ αἰσχροκερδῆ, ἀλλὰ φιλόξενον, φιλάγαθον, σώφρονα, δίκαιον, ὅσιον, ἐγκρατῆ, ἀντεχόμενον τοῦ κατὰ τὴν διδαχὴν πιστοῦ 
λόγου, ἵνα δυνατὸς ᾖ καὶ παρακαλεῖν ἐν τῇ διδασκαλίᾳ τῇ ὑγιαινούσῃ καὶ τοὺς ἀντιλέγοντας ἐλέγχειν». 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

53 
 

τῶν ψυχῶν οἱ τοῦ πνεύματος οἰκονόμοι, πότε μέν μέ τό ἕνα, πότε δέ μέ τό ἄλλο229. Οι Ιεροί Κανόνες 

δεν αποτελούν απλώς αυστηρά νομικά κείμενα, αλλά ζωντανά εργαλεία πνευματικής καθοδήγη-

σης, τα οποία προσφέρουν σταθερότητα, ενότητα και καθοδήγηση στην Εκκλησία. Η εφαρμογή 

της αρχής της «οικονομίας», όπως λέγει και ο καθηγητής Κανονικού Δικαίου Παναγιώτης Μπού-

μης, «δεν γίνεται με σκοπό την αθέτηση ή την ανατροπή αυτών που έχουν αποφασιστεί και θεσπι-

στεί από την επίσημη Εκκλησία, αλλά η εφαρμογή της εν Χριστώ ελευθερίας, με την οποία η Εκ-

κλησία διαχειρίζεται τη θεία χάρη, για να διευθετεί τα του οίκου της προς ψυχική ωφέλεια του 

ανθρώπου που βρίσκεται εντός και εκτός αυτής»230. 

Η απαγόρευση π.χ. σε λαϊκούς (άνευ αδείας) και γυναίκες να διδάσκουν στους ιερούς ναούς 

κατά τις εκκλησιαστικές συνάξεις ανήκει στην μακραίωνη παράδοση της Εκκλησίας μας. Ο άγιος 

Ιωάννης ο Δαμασκηνός λέγει, αἱ γυναῖκαι ἐν ταῖς ἐκκλησίαις σιγάτωσαν· οὐ γὰρ ἐπιτρέπεται αὐταὶς 

λαλεῖν 231 . Ο ιερός Χρυσόστομος στο έργο «Ἑρμηνεία στὴν πρὸς Τίτον ἐπιστολή»232 επαναλαμβά-

νει τα λόγια του αποστόλου Παύλου και αποκλείει τις γυναίκες από το κήρυγμα. Δεν πρέπει να 

λησμονούμε, όμως, ότι στην δισχιλιετή ζωή της Εκκλησίας, άγιες γυναίκες, όπως η Φοίβη, η Μα-

κρίνα, η Αικατερίνη η σοφή, η Πρίσκιλλα, η Φιλοθέη η Αθηναία κ.α. προσέφεραν, τόσο στο φιλαν-

θρωπικό έργο της Εκκλησίας, όσο και στο ιεραποστολικό. Θα λέγαμε ότι η διάκριση έχει να κάνει 

με το κήρυγμα εντός του ναού και εκτός του ναού. Το ίδιο ισχύει και την διδασκαλία, όταν αυτή 

γίνεται από λαϊκούς άνδρες. Εδώ πρέπει να έχουμε στο νου μας την σημασία της εκκλησιαστικής 

οικονομίας, δηλαδή της ευελιξίας στην εφαρμογή των Κανόνων, ώστε να προσαρμόζονται στις 

ανάγκες των καιρών, χωρίς να θυσιάζεται η αλήθεια της πίστης. Στην σύγχρονη εποχή, όπου οι 

κοινωνικές και πολιτιστικές συνθήκες είναι μεταβαλλόμενες, οι Ιεροί Κανόνες του Πηδαλίου κα-

λούνται να λειτουργήσουν ως γέφυρες μεταξύ του παρελθόντος και του παρόντος, προσφέροντας 

κατευθύνσεις για την θεολογική, λειτουργική και ποιμαντική πράξη. Η σύγχρονη Ορθόδοξη θεο-

λογία εξετάζει την ιστορική σχετικότητα του Κανόνα, αναγνωρίζοντας, ότι η Εκκλησία προοδεύει 

μέσα στον χρόνο, διατηρώντας την ουσία της πίστης αλλά επανερμηνεύοντας τα δευτερεύοντα 

στοιχεία. Η ερμηνεία π.χ. του 70ου Κανόνα της Πενθέκτης Οικουμενικής Συνόδου δεν μπορεί να 

απομονωθεί από το πολιτισμικό πλαίσιο της εποχής του, όπου οι γυναίκες δεν κατείχαν δημόσιους 

ρόλους αντίστοιχους με αυτούς των ανδρών. Οι γυναίκες σήμερα συμμετέχουν ενεργά στην ζωή 
 

229Πηδάλιον, Λειψία 11800, σσ. 55-56. 
230Μπούμης Παναγιώτης. Κανονικόν Δίκαιον, Αθήνα: Γρηγόρης, 2002, σ. 60. 
231 Ιωάννης Δαμασκηνός. Εἰς τὰ ἱερὰ παράλληλα, Migne, Jacques-Paul Ελληνική Πατρολογία P.G. 95, 1313. 
232Ιωάννης Χρυσόστομος, Ἑρμηνεία στὴν πρὸς Τίτον ἐπιστολή, Ομιλία Δ’, Migne, Jacques-Paul Ελληνική Πατρολογία P.G. 62, 
683. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

54 
 

της Εκκλησίας ως κατηχήτριες, ψάλτριες, καθηγήτριες θρησκευτικών στην εκπαίδευση και σε αρ-

κετές περιπτώσεις ως ακαδημαϊκοί θεολόγοι. Το ίδιο θα λέγαμε ότι ισχύει και για τον 64ο Κανόνα 

της ίδιας Συνόδου, που αποκλείει τους λαϊκούς από το κήρυγμα, όταν η πλειονότητα των ακαδη-

μαϊκών Θεολόγων της εποχής μας είναι λαϊκοί. 

Με αυτό το πνεύμα, η Εκκλησία καλείται να ενσωματώσει την σοφία των Ιερών Κανόνων του 

Αθωνικού Πηδαλίου στην σύγχρονη πραγματικότητα, διαφυλάσσοντας την Ορθοδοξία και την πα-

ράδοσή της, ενώ παράλληλα να προσαρμοστεί στις ανάγκες του ποιμνίου της. Το ζήτημα της επι-

καιροποίησης των Ιερών Κανόνων της Εκκλησίας και της σύνδεσής τους με τις σύγχρονες κοινω-

νικοϊστορικές θα απασχολήσει έντονα τα επόμενα χρόνια τους κανονολόγους, Ο εκκλησιαστικός 

ρητορικός λόγος, όπως προκύπτει από την μελέτη των Ιερών Κανόνων του Πηδαλίου, αποτελεί όχι 

μόνο μια πρακτική διάσταση της θεολογίας, αλλά και το μέσο με το οποίο το θείο μήνυμα γίνεται 

κατανοητό και προσβάσιμο στο εκκλησιαστικό σώμα.  Στην εποχή μας, μάλιστα, που η  λειτουρ-

γική έκφραση του Ορθοδόξου πληρώματος πάσχει ως προς την κατανόηση και τον σκοπό της 

θείας λατρείας, πρέπει να γίνει αντιληπτή η αναγκαιότητα της Ορθόδοξης διδασκαλίας, της κατή-

χησης και του λειτουργικού κηρύγματος, ο σκοπός τους, αλλά και η ανάγκη αναβίωσης και επα-

ναπροσδιορισμού τους μέσα και από το πνεύμα του Ιερού Πηδαλίου233. Οι Ιεροί Κανόνες πάντοτε 

συνεχίζουν να αποτελούν την βάση για την εκκλησιαστική διδασκαλία, την κατήχηση και την ποι-

μαντική πρακτική. 

 

Πηγές  

Αγάπιος Μοναχός και Νικόδημος ο Αγιορείτης. Πηδάλιον της νοητής νηός της Μίας Αγίας Κα-

θολικής και Αποστολικής των Ορθοδόξων Εκκλησίας: ήτοι άπαντες οι ιεροί και θείοι κανόνες, Ανα-

τύπωση. Θεσσαλονίκη: Ρηγόπουλος, 2003. 

Ιωάννης Δαμασκηνός. Εἰς τὰ ἱερὰ παράλληλα, Migne, Jacques-Paul Ελληνική Πατρολογία P.G. 

95,1041-1388. 

 
233Αποστολός, Φώτιος, «Ο ρόλος της ορθόδοξου λειτουργικής κατηχήσεως σε μια Ευρώπη, που ευαγγελίζεται και επανευαγ-
γελίζεται. Το ενοριακό κατηχητικό έργο και η συμβολή της ακαδημαϊκής θεολογίας στη σύγχρονη λειτουργική κατήχηση». 
Εισήγηση στα πλαίσια των εργασιών του Διεθνούς Συνεδρίου με τίτλο «Η Ορθόδοξη Θεολογία στον 21ο αιώνα. Προκλήσεις 
και προοπτικές», Αθήνα: Θεολογική Σχολή ΕΚΠΑ 24-28 Νοεμβρίου 2024. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

55 
 

Ιωάννης Χρυσόστομος, Ἑρμηνεία στὴν πρὸς Τίτον ἐπιστολή, Ομιλία Δ’, Migne, Jacques-Paul Ελ-

ληνική Πατρολογία P.G. 62,681-688. 

Πηδάλιον τῆς νοητῆς νηὸς τῆς Μίας, Ἁγίας, Καθολικῆς καὶ Ἀποστολικῆς τῶν Ὀρθοδόξων Ἐκκλη-

σίας, ἤτοι ἅπαντες οἱ Ἱεροὶ καὶ Θεῖοι Κανόνες, ἑρμηνευόμενοι (ὑπὸ) Ἀγαπίου ἱερομονάχου [(Λεο-

νάρδου) Ἀσημάκη] καὶ Νικοδήμου μοναχοῦ, Εν Λειψία της Σαξωνίας: εν τη Τυπογραφία του Βραϊ-

τκόπφ και Άιρτελ, 1800. 

Ράλλης, Γεώργιος & Ποτλής, Μιχαήλ. Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων τῶν τε ἁγίων καὶ 

πανευφήμων Ἀποστόλων, καὶ τῶν ἱερῶν Οἰκουμενικῶν Συνόδων καὶ τῶν κατὰ μέρος ἁγίων Πατέ-

ρων, ἐκδοθέν, σὺν πλείσταις ἄλλαις τὴν ἐκκλησιαστικὴν κατάστασιν διεπούσαις διατάξεσι,μετὰ 

τῶν ἀρχαίων ἐξηγητῶν, καὶ διαφόρων ἀναγνωσμάτων, τόμ. Γ΄, Ἀθήνησιν: Εκ της Τυπογραφίας Γ. 

Χαρτοφύλακος 1853. 

 

Βιβλιογραφία  

Joannou Pericles-Pierre. Fonti, Fascicolo IX, Discipline Générale Antique t. I, 2 (Les canons des 

Synodes Particuliers) Tipografia Italo-Orientale “S.Nilo”-  Grottaferata (Roma) 1962. 

Mansi, Giovan Domenico και Labbe, Philippe. Sacrorum Conciliorum Nova Et Amplissima Collec-

tio. Graz: Akademische Druck- u. Verlagsanstalt, 1960.  

Ακανθόπουλος, Πρόδρομος, Κώδικας Ιερών Κανόνων, Θεσσαλονίκη: Βάνιας, 2006. 

Αποστολός, Φώτιος, «Ο ρόλος της ορθόδοξου λειτουργικής κατηχήσεως σε μια Ευρώπη, που 

ευαγγελίζεται και επανευαγγελίζεται. Το ενοριακό κατηχητικό έργο και η συμβολή της ακαδημαϊ-

κής θεολογίας στη σύγχρονη λειτουργική κατήχηση». Εισήγηση στα πλαίσια των εργασιών του 

Διεθνούς Συνεδρίου με τίτλο «Η Ορθόδοξη Θεολογία στον 21ο αιώνα. Προκλήσεις και προοπτι-

κές», Αθήνα: Θεολογική Σχολή ΕΚΠΑ 24-28 Νοεμβρίου 2024. Εκκρεμεί η δημοσίευση των Πρακτι-

κών.  

Αποστολός, Φώτιος, «Λειτουργικές μαρτυρίες και λατρευτικά σύμβολα στο κείμενο των Πρά-

ξεων των Αποστόλων», Εισήγηση στο Διεθνές Συνέδριο «Αγίου και Ενδόξου Αποστόλου & Ευαγγε-

λιστού Λουκά Οδοί», Ιερά Μητρόπολις Καλαβρύτων & Αιγιαλείας και το Studium Historicorum Ec-

clesiasticorum (Καλάβρυτα: 2 έως και 4 Νοεμβρίου 2024). Εκκρεμεί η δημοσίευση των Πρακτικών. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

56 
 

Γιάγκου, Θεόδωρος, και Ταχιάος, Αντώνιος-Αιμίλιος, Αλληλογραφία Αγίου Νικοδήμου Αγιο-

ρείτη και Δωροθέου Βουλησμά: το Πηδάλιον και οι «Περιπέτειες» του. Θεσσαλονίκη: Μυγδονία, 

2020. 

Γιάγκου, Θεόδωρος, Κανόνες και λατρεία. Θεσσαλονίκη: Μυγδονία, 2006. 

Γκαβαρδίνας, Γεώργιος, Η Πενθέκτη Οικουμενική Σύνοδος και το Νομοθετικό της Έργο, Κατε-

ρίνη: Επέκταση 1998. 

Θρησκευτική και Ηθική Εγκυκλοπαιδεία. Αθήνα: Αθ. Μαρτίνος, 1962. 

Μεγάλη Ορθόδοξη Χριστιανική Εγκυκλοπαίδεια (ΜΟΧΕ), τ. 15, Αθήνα: Στρατηγικές Εκδόσεις 

2015, σ.135 λήμμα: «Πηδάλιον»  Κουνάβη, Σοφία. 

Μενεβίσογλου, Παυλός (Μητροπολίτης Σουηδίας και πάσης Σκανδιναβίας), «Η κανονική συλ-

λογή Πηδάλιον» στο: Χαριστείον Σεραφείμ Τίκα, Αρχιεπισκόπω Αθηνών και πάσης Ελλάδος: επί τη 

δεκαετηρίδι της αρχιεπισκοπείας αυτού, επί τη τριακονταεντατηρίδι της αρχιερατείας αυτού, επί 

τη εβδομηκονταετηρίδι της ζωής αυτού, Θεσσαλονίκη (1984), 147-166. 

Μενεβίσογλου, Παύλος (Μητροπολίτης Σουηδίας και πάσης Σκανδιναβίας), Το πηδάλιον και 

άλλαι εκδόσεις ιερών κανόνων κατά τον 18ον αιώνα. 1η εκδ. Κατερίνη: Επέκταση, 2008. 

Μενεβίσογλου, Παύλος (Μητροπολίτης Σουηδίας και πάσης Σκανδιναβίας), Ιστορική εισαγωγή 

εις τους κανόνας της ορθοδόξου Εκκλησίας. Στοκχόλμη: Ιερά Μητρόπολις Σουηδίας και πάσης 

Σκανδιναβίας, 1990. 

Μπούμης Παναγιώτης, Κανονικόν Δίκαιον, Αθήνα: Γρηγόρης, 2002. 

Παπαθωμάς, Γρηγόριος (Μητροπολίτης Περιστερίου), Εἰσαγωγὴ στὸ Κανονικὸ Δίκαιο καὶ τὴν 

Κανονικὴ Οἰκονομία (Σχεδίασμα Εἰσαγωγῆς-Προθεωρία Κανονικῆς Οἰκονομίας) [Κανονικὸ Ἐγχειρί-

διο], Αθήνα 2015. 

Παπαθωμάς, Γρηγόριος(Μητροπολίτης Περιστερίου), Κανονικά έμμορφα: (δοκίμια κανονικής 

οικονομίας II). 1η εκδ. Κατερίνη: Επέκταση, 2015.  

Στογιόγλου, Γεώργιος, Εκκλησιαστική Ιστορία, Τομ. Α΄, Θεσσαλονίκη: [χ.ό], 1993. 

Φειδάς, Βλάσιος. Εκκλησιαστική Ιστορία, Τομ. Α΄, 2η εκδ. Αθήναι: Παπανικολάου, 1994. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

57 
 

Φουντούλης, Ιωάννης, «Ο λόγος του Θεού εν τη Θεία Λατρεία», Από το ανάτυπο της Επιστη-

μονικής Επετηρίδος της Θεολογικής Σχολής του ΑΠΘ, Θεσσαλονίκη 1965. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ISSN 2945-0683 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

