
  

  Synochi 

   Vol 3 (2024)

  

 

  

  Η θέση της γυναίκας στη λατρεία σύμφωνα με
τον Άγιο Συμεών Θεσσαλονίκης 

  Μαρία Καλομοίρη   

  doi: 10.12681/syn.42001 

 

  

  

   

To cite this article:
  
Καλομοίρη Μ. (2025). Η θέση της γυναίκας στη λατρεία σύμφωνα με τον Άγιο Συμεών Θεσσαλονίκης. Synochi, 3.
https://doi.org/10.12681/syn.42001

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 26/01/2026 03:26:35



 

 

 

SYNOCHI 
 

ΗΛΕΚΤΡΟΝΙΚΟ ΠΕΡΙΟΔΙΚΟ ΤΟΥ ΕΡΓΑΣΤΗΡΙΟΥ «ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΚΑΙ 
ΠΟΛΙΤΙΣΜΟΣ» 

ΤΜΗΜΑ ΘΕΟΛΟΓΙΑΣ ΤΟΥ ΕΘΝΙΚΟΥ ΚΑΙ ΚΑΠΟΔΙΣΤΡΙΑΚΟΥ 
ΠΑΝΕΠΙΣΤΗΜΙΟΥ ΑΘΗΝΩΝ 

 

      

 

 

 

 

 

 

 

 

Ε-JOURNAL OF THE LAB “CHURCH AND CULTURE” 

DEPARTMENT OF THEOLOGY  

FACULTY OF THEOLOGY 

NATIONAL AND KAPODISTRIAN UNIVERSITY OF ATHENS 

 

 

ΤΕΥΧΟΣ 3  ▪  VOLUME 3         ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024  ▪  DECEMBER 2024 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

118 
 

Η θέση της γυναίκας στη λατρεία σύμφωνα με τον Άγιο Συμεών Θεσσαλονίκης  

Καλομοίρη Δ. Μαρία394 

 

Το ζήτημα της συμμετοχής των γυναικών στη λατρεία έχει προκαλέσει και προκαλεί ακόμη και 

σήμερα αρκετές συζητήσεις στον εκκλησιαστικό χώρο. Η λατρεία ως έργο του λαού του Θεού συ-

νιστά κατά την παράδοση της Εκκλησίας μια συμμετοχική διαδικασία κλήρου και λαού, ανδρών 

και γυναικών. Στην παρούσα μελέτη σκοπός είναι να εξεταστεί η θέση της γυναίκας στη λατρεία 

μέσα από το έργο του Αγίου Συμεών Επισκόπου Θεσσαλονίκης.  

 

1. Η θεμελίωση του θέματος 

Θα πρέπει κατ᾿ αρχάς να παρατηρήσουμε ότι ο Άγιος Συμεών αποδίδει σημαντική βαρύτητα 

και σωτηριολογική σημασία στο εκκλησιαστικό λειτουργικό τυπικό. Το τυπικό περιλαμβάνει τον 

τρόπο, τον χρόνο, το διδακτικό και θεολογικό περιεχόμενο, τον συμβολικό χαρακτήρα των ιερών 

τελετών, και εικονίζει κατά κάποιον τρόπο αυτήν την ίδια τη λειτουργική πράξη και τάξη, παραδε-

δομένη από τους Πατέρες395. Στην παραδεδομένη και διδασκόμενη λειτουργική πράξη δηλώνεται 

και παράλληλα αναδύεται το βίωμα της ιερότητας της θεανθρώπινης σχέσης, το μυστήριο της εν 

Χριστώ ιερότητας του ανθρώπου (γενική ιερωσύνη), αφού το «εν Χριστώ» δηλώνει βαπτισμένους 

και μετόχους στο Σώμα Χριστού, καθαρισμένους, και αναγεννημένους με το βάπτισμα στο όνομα 

της Αγίας Τριάδος396. 

Υπάρχει παράλληλα και μια «χωριστή χάρις», δηλαδή η μυστηριακή ιερωσύνη, την οποία μόνο 

οι αρχιερείς και ιερείς φέρουν και αποτελεί -κατά τον Άγιο Συμεών-έργο «τῆς παντουργοῦ καὶ 

ἀναπλαττούσης καὶ ἁγιαζούσης τὰ πάντα δυνάμεως»397. Πρόκειται, όπως διδάσκει ο Συμεών, για 

την εξουσία του δημιουργού και πλάστη μας, ο οποίος θέλει πάντοτε το καλό των δημιουργημά-

των του και γι᾽ αυτό ήλθε για να ανατρέψει τα δεδομένα της πτώσης του ανθρώπου. Αυτήν την 

εξουσία για τη διακονία στο έργο της σωτηριολογικής διδασκαλίας (= αποστολική διδαχή) και της 

 
394 Υποψήφια Διδάκτωρ Ιστορίας και Θεολογίας της Λατρείας, Τμήμα Θεολογίας Θεολογικής Σχολής Εθνικού Καποδιστριακού 
Πανεπιστημίου Αθηνών. 
395Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τῶν ἱερῶν ἀκολουθιῶν, 302-303, PG 155, 556B. 
396Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τοῦ ἁγίου μύρου, 73, PG 155, 248Α. 
397Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τοῦ ἁγίου μύρου, 74, PG 155, 249Α. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

119 
 

ιερουργίας της σωτηρίας (= ιερά μυστήρια) την κληροδότησε ο Χριστός μέσω της μυστηριακής 

ιερωσύνης στους αποστόλους και στους διαδόχους τους (= αποστολική διαδοχή)398. 

Εδώ ακριβώς με τις δύο μορφές της ιερωσύνης (γενικής και μυστηριακής) και με το λειτουργικό 

τυπικό ολοκληρώνεται, κατά τον Συμεών, ο εξεικονισμός της ουράνιας «μυστικής λειτουργίας»', 

όπως τη δίδαξε ο Διονύσιος Αρεοπαγίτης (Ψευδοδιονύσια)399. Αυτή η παραδεδομένη ιερουργία 

και το «τυπικόν» αυτής (λειτουργικός τύπος) «δεν ήτο ανθρωπίνη επινόησις, αλλά μίμησις της 

ουρανίου λειτουργίας των αγγέλων», λέγει ο Ιω. Φουντούλης400 παραπέμποντας στον Συμεών, ο 

οποίος κάνει σαφώς λόγο για την εις τον Ναό κατά τη θεία λατρεία εξεικόνιση της «ουρανίου τά-

ξεως»401.Στην ως άνω εξ ουρανού παραδεδομένη και εξεικονιστική της ουρανίου τάξεως λατρεία 

μετέχει με καθιερωμένο τρόπο κλήρος και λαός και αγιάζεται η ανθρωπότητα μέσα στην Εκκλησία 

που είναι Σώμα Χριστού.  

Κατά την αναφορά στην ανθρωπότητα, η οποία αποτελείται από άνδρα και γυναίκα, προκύπτει 

και η αναφορά για τη σχέση ανδρός και γυναικός μέσα στην Εκκλησία και στη θεία Λατρεία, όπως 

θα δούμε να αναπτύσσεται η σχέση αυτή στη διδασκαλία του Αγίου Συμεών, κυρίως στη διδασκα-

λία του για τον γάμο. Ο Άγιος Συμεών συνδέει τον γάμο και με τη διήγηση της Γενέσεως (Γεν. α΄, 

27-28, β΄, 18-24) για τη δημιουργία του ανθρώπου402. Η περί δημιουργίας του ανθρώπου βιβλική 

διδασκαλία αναφέρεται στην εκφρασθείσα θεία βούληση για τον άνθρωπο, όπως δηλώνεται με 

σαφήνεια στη σχέση του άνδρα και της γυναίκας από τον τρόπον της δημιουργίας τους: Πρόκειται 

για σχέση φυσικής ομοτιμίας με παράλληλη τη διάκριση των λειτουργικών ρόλων του άνδρα και 

της γυναίκας, αφού από τη διήγηση της Γενέσεως προκύπτει ότι ο μεν άνδρας (Αδάμ) είναι ο 

 
398Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τῶν ἱερῶν τελετῶν, 36, PG 155, 248177D: «Ἡ χειροτονία δὲ τὴν ἐξουσίαν παρέχει καὶ δύνα-
μιν τοῦ ποιήσαντος. Καὶ ἐπειδὴ οὐδὲν τῶν ὄντων χωρὶς αὐτοῦ, ἦλθε δὲ αὐτὸς εἰς το εὖ εἶναι ἡμᾶς ἀγαγεῖν, ταὐτην οὖν τὴν 
δύναμιν...παρέσχεν ἡμῖν διὰ τῆς αὐτοῦ ἱερωσύνης· καὶ δι᾽ αὐτῆς πᾶσαι ἡμῖν αἱ τελεταὶ ἐνεργοῦνται, καὶ οὐδὲν ἅγιον χωρὶς 
ἱερέως ἐστίν». Βλ. και στο Περὶ τοῦ ἁγίου μύρου, 73, PG 155, 248C, όπου αναλύονας την ευχήν του αγίου Μύρου λέγει ο 
Συμεών ότι οι ιερείς είναι ''ευχάριστοι δούλοι'', ήτοι υπηρέτες του έργου του Θεού, μιας διακονίας «μέγιστον δώρον», α-
φού η θεία χάρις «τοὺς γηΐνους καὶ φθαρτοὺς ὑπηρέτας ὑπέδειξετῶν ἐπουρανίων». 
399Συμεών Θεσσαλονίκης, Περἰ τοῦ Ἁγίου Μύρου, 76, PG 155, 249D-252A: «Καὶ γὰρ ὁ Ἀρχιερεύς ἐστιν ὁ τὰ πάντα διὰ τῶν 
ἱερέων καὶ τῶν λοιπῶν κληρικῶν (χειροτονήσας αὐτοὺς) ἐνεργῶν ἐν τοῖς μυστηρίοις. Καὶ Διονύσιος τοῦτο φησι». 

400Φουντούλης, Ιωάννης. Το λειτουργικόν έργον Συμεών του Θεσσαλονίκης. Συμβολή εις την Ιστορίαν και Θεωρίαν της Θείας 
Λατρείας, [Εταιρεία Μακεδονικών Σπουδών Ίδρυμα Μελετών Χερσονήσου του Αίμου 84], Θεσσαλονίκη 1966, σ. 140 
401Συμεών Θεσσαλονίκης, Διάλογος, 365, PG 155, 680ΒC: «Οὐκ οἶδας ὅτι τάξις συνέχει τὰ πάντα, ὡς γέγραπται...καὶ ὅτι ἡ ἐν 
οὐρανοῖς εὐταξία και εν τῇ Έκκλησίᾳ ἐστί;».Βλ. και Ἀποκρίσεις, 19, PG 155, 872A: «τάξεσιν εἰσίν, ὡς ἔφη Διονύσιος...μιᾶς 
οὔσης ἑκάστης τάξεως. Τοῦτο οὖν καὶ ἐν τῇ Ἐκκλησίᾳ ἐστί, τὰ οὐράνια μιμουμένῃ, μᾶλλον δὲ ὡς ἡνωμένῃ τοῖς οὐρανίοις». 
402Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τῶν ἱερῶν Τελετῶν, 38, PG 155, 180Β: «διὸ καὶ εὐλογεῖ τὸν γάμον αὐτός (ὁ Θεὸς), ὡς ἄν μὴ 
χωρὶς εὐλογίας ἡ ἀπαρχὴ τυγχάνῃ τῆς ἡμετέρας ζωῆς». 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

120 
 

φορέας της ανθρωπίνης φύσεως (γενάρχης) η δε γυναίκα (Εύα) επειδή επλάσθη από την πλευρά 

του Αδάμ φέρει την ίδια με αυτόν φύση. Συνεκδοχικά, θα πρέπει να τονισθεί η «εν ομοτιμία διά-

κριση των φύλων», που είναι απαραίτητη «για να διαφυλαχθεί η εκ της Δημιουργίας οντολογική 

ενότητα του ανθρώπου, να αποφευχθεί δηλαδή η οντολογική τους θεώρηση, η οποία θα επέφερε 

και τη βάσει της φυλικής διακρίσεως οντολογική διάσπαση του ανθρώπου». Με τον τρόπο αυτό η 

γυναίκα υπάγεται κατά τη φύση της στον γενάρχη Αδάμ, ενώ κατά τη λειτουργικότητά της δηλώνει 

την απαρχή της κοινωνικότητας του ανθρώπου, και άρα έχουμε «διακεκριμένη λειτουργικότητα 

του ανθρώπου, στα πλαίσια της μιας οντολογίας του. Έχουμε ανθρωπότητα φυσικώς μοναρχού-

μενη και κοινωνικώς δομημένη» και ως εκ τούτου εξεικονίζουσα τη θεία τάξη και ζωή βάσει της 

''κατ᾿ εικόνα Θεού'' δημιουργίας της403. 

Αυτή η δημιουργική θεία βούληση και τάξη αποκαθίσταται στην εν Χριστώ ανακαινισμένη αν-

θρωπότητα ορίζοντας και τη σχέση και τη θέση ανδρός και γυναικός μέσα στην Εκκλησία και στη 

θεία Λατρεία, αφού η ''εκκλησιαστική τάξις'', όπως και η οριζόμενη από τη Δημιουργία σχέση έ-

χουν κοινή πηγή, τον Θεό Λόγο. Ο σαρκωθείς Θεός Λόγος θεμελίωσε την Εκκλησία, στην οποία η 

''εκκλησιαστική τάξις'' αναφέρεται στη βούληση και στη διδαχή Του. Πρόκειται δηλαδή για τη Χρι-

στοκεντρικότητα της Εκκλησίας404. Η χριστοκεντρική σωτηριολογική προοπτική αποτελεί την αντι-

στροφή των δεδομένων της πτώσεως και την αποκατάσταση του δημιουργικού θείου θελήματος 

για τον άνθρωπο, εξασφαλίζοντας και εγγυώμενη εν Χριστώ την πορεία προς τη θέωση405.  

Όλα αυτά εξεικονίζονται στη λειτουργική πράξη της Εκκλησίας, την οποία ερμηνεύει ο Άγιος 

Συμεών, δηλώνοντας όπως είπαμε ότι είναι εκ Θεού και άρα όχι κάποια απλώς κοινωνική-ηθική 

επιταγή, με την έννοια ότι προσαρμόζεται στις κοινωνικές αλλαγές κάθε εποχής. Είναι κυρίως θε-

ολογική, με την έννοια ότι εξεικονίζει το εκ της Δημιουργίας σταθερό και αμετάβλητο θείο θέλημα 

για τον άνθρωπο, όπως αυτό διδάσκεται και βιώνεται στη σωτηριολογική λατρεία της Εκκλησίας. 

Αυτό σημαίνει ότι είναι μεν κοινωνική, αφού η Εκκλησία είναι κοινωνία, αλλά δεν συμμεταβάλλε-

ται όταν αλλάζουν οι κοινωνικές συνθήκες, αφού δηλώνει το θείο θέλημα για την κατά Θεόν υγεία 

της φύσης του ανθρώπου. Ερμηνεύεται βέβαια βάσει των κοινωνικών δεδομένων κάθε εποχής, με 

τέτοιον όμως τρόπο που να μην αλλοιώνεται το σωτηριολογικό μήνυμα της αποστολικής 

 
403Κοντογιάννης, Σπυρίδων & Κάρμης, Αθάνασιος. «Μια Ορθόδοξη προσέγγιση του ζητήματος της χειροτονίας των γυναι-
κών», [Ανάτυπον εκ ης Επιστημονικής Επετηρίδος της Θεολογικής Σχολής Αθηνών, τόμ. ΛΓ´], Αθήναι 1998, σσ. 581, 585. 
404Φειδάς, Βλάσιος.  Εκκλησιολογία μεταξύ Χριστολογίας και Πνευματολογίας υπό το φως της Πατερικής Παραδόσεως, Αθή-
ναι 2018, σ. 360. Βλ. και Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τοῦ θείου Ναοῦ, 91, PG 155, 741 ΑΒ.  
405Κοντογιάννης, Κάρμης, «Μια Ορθόδοξη προσέγγιση του ζητήματος της χειροτονίας των γυναικών», σ. 589. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

121 
 

παραδόσεως. Εάν δεν τηρηθεί αυτός ο κανόνας, τότε προκύπτουν αιρέσεις, επηρεασμένες από 

ιδεοληψίες και, όπως λέγει ο Άγιος Συμεών, προερχόμενες από «ἴδιες ὁρμές» (φιλοσοφικές, κοι-

νωνικές, πολιτικές, φιλοδοξίες ατόμων, κοινωνικών ομάδων κ. ά.)406. 

Ο «κανόνας» αυτός αποτελεί και το θεμελιώδες κριτήριο, με το οποίο ο Άγιος Συμεών ερμη-

νεύει την εκκλησιαστική και λειτουργική πράξη που αφορά τη θέση της γυναίκας στην Εκκλησία. 

Θα αναπτύξουμε τη διδασκαλία του, την οποία συνοψίζουμε σε τρείς επιμέρους κατευθύνσεις: α) 

Τη διδασκαλία που προκύπτει από το μυστήριο του γάμου, β) τη διδασκαλία που προκύπτει από 

το μυστήριο της Ιερωσύνης και γ) τη διδασκαλία για την Παναγία. 

 

2. Η διδασκαλία του Αγίου Συμεών για τη γυναίκα στην Εκκλησία 

α. Η θέση της γυναίκας, όπως δηλώνεται στην τελετή των αρραβώνων και στο μυστήριο του 

γάμου 

Σημαντική είναι όπως είπαμε η διδασκαλία του Αγίου Συμεών για τη γυναίκα, η οποία συνδέ-

εται με το ιερό μυστήριο του γάμου, το οποίο, όπως λέγει,αποτελεί θεία παραχώρηση και ευλογία 

που δόθηκε από τον Θεό στον άνθρωπο «διὰ μόνην παιδοποιίαν και διὰ τὸν ἐκ τῆς παρακοῆς 

ἐπακολουθήσαντα θάνατον, ἵνα ἕως ἄν ἔλθῃ ἡ ἀθανασία, ὁ παρὼν φθαρτὸς διαμένῃ βίος». Τονίζει 

παράλληλα ότι ο γάμος δόθηκε στην απαρχή της ζωής των ανθρώπων για να υπάρχει η θεία ευλο-

γία, η οποία όμως απαιτεί από το ανδρόγυνο να ενώνονται «ἐννόμως, δίχα ψόγου καὶ ῥύπου», 

και να φυλάττουν τον γάμο τους άμωμον και παρθενικόν, με την έννοια της παρθενίας μέχρι τον 

γάμο, καθώς και της αποφυγής της πορνείας, της αρπαγής, της πολυγαμίας, της αιμομιξίας, αλλά 

και της μοιχείας μετά τον γάμο407.Θα παρατηρήσουμε επίσης ότι, ενώ στην αρχή ο Συμεών λέγει 

ότι ο γάμος συνδέεται μόνο με την παιδοποιία, στη συνέχεια υποδεικνύει και έναν άλλο σκοπό 

του μυστηρίου αυτού, δηλαδή τη «δουλεία» ενώπιον του Θεού (= ταπείνωση), τη σωφροσύνη και 

ομοφροσύνη, την ειρήνη και την ομόνοια, και γενικά ό,τι απαιτείται για την μέσα στον γάμο δια-

τήρηση της θείας ευλογίας και για την πνευματική ολοκλήρωση των ανθρώπων408.Η σειρά της εμ-

φάνισης των σκοπών του γάμου οφείλεται στο γεγονός ότι ο Συμεών ερμηνεύει τις ευχές του ιερού 

 
406Συμεών Θεσσαλονίκης, Διάλογος, 365, PG 155, 680Β: «Πῶς οὖν τολμᾷ τις ὅλως τὰ μετὰ λόγου καὶ τὰ τοῦ Θεοῦ Λόγου 
ἰδίαις ὁρμαῖς παρορᾶν; Καὶ ἑαυτὸν εἰσάγειν τῆς τούτων καταλύσεως νομοθέτην;». 
407Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τοῦ τιμίου καὶ νομίμου γάμου, 275-6, PG 155, 504C-505 C. 
408Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τοῦ τιμίου καὶ νομίμου γάμου, PG 155, 279, 281, 509Β, 512 ΑC. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

122 
 

μυστηρίου, στις οποίες όσο προχωρεί το μυστήριο, τόσο εντονότερη είναι η αναφορά στην πνευ-

ματική τελείωση του ανδρόγυνου μέσα στην κατά Θεόν κοινή τους ζωή. 

Εδώ ακριβώς αναδεικνύεται και η θέση και ο ρόλος της γυναίκας, τον οποίο ο Συμεών εντάσσει 

στο πλαίσιο που αναφέραμε στην παραπάνω ενότητα. Παραπέμπει δηλαδή στην κατά την τέλεση 

του μυστηρίου επίκληση του Θεού, οποίος κατα τη διήγηση της Γενέσεως έπλασε «τὸν ἄνθρωπον 

(Αδάμ) καὶ εξ αὐτοῦ τὴν γυναῖκα εἰς βοηθόν», και ερμηνεύει και την υπάρχουσα στην ευχή του 

γάμου φράση «ὁ Θεὸς ὁ πάντα ποιήσας τῇ ἰσχύει σου, καὶ στερεώσας τὸν οὐρανὸν καὶ τὸν στέφα-

νον τῶν κτισμάτων σου εὐλογήσας», λέγοντας ότι πατήρ των συναπτομένων στον γάμο είναι ο 

Δημιουργός Θεός409. 

Για να γίνει όμως καλύτερα κατανοητή η σχέση της γυναίκας προς τον άνδρα και επίσης θέλο-

ντας μέσα από το έργο του Αγίου Συμεών Θεσσαλονίκης να ερμηνεύσουμε την οπτική που έχει 

για τη θέση της γυναίκας στη λατρεία, θα πρέπει να ανατρέξουμε στη σχετική Παύλεια διδασκαλία 

(Α΄ Κορ. ια΄ 3-12 και Ἐφεσ. ε΄, 22-29), την οποία και ο ίδιος ο Συμεών ερμηνεύοντας τις ευχές του 

γάμου συνδέει με τη διδαχή της Δημιουργίας. Στη σύνδεση αυτή, ξεκινώντας από τη Γένεση, θα 

δούμε ότι στην πρώτη διήγηση της δημιουργίας του ανθρώπου περιγράφεται χαρακτηριστικά ότι 

«ἐποίησεν ὁ Θεός τόν ἄνθρωπον, κατ’ εἰκόνα Θεοῦ ἐποίησεν αὐτόν, ἄρσεν καί θῆλυ ἐποίησεν 

αὐτούς» (Γεν. 1, 26-27). Μέσα από αυτό το χωρίο καταδεικνύεται η εξ αρχής διάκριση που υπάρχει 

στα δύο φύλα (άνδρας και γυναίκα), δηλαδή η διάκριση μέσα στην ενότητα της δημιουργίας του 

ανθρώπου(«ἐποίησεν..τον ἄνθρωπον»).Η διάκριση αυτή δεν είναι βέβαια διχαστική της ενότητας 

της φύσεως του ανθρώπου. Το «ποιήσωμεν τὸν ἄνθρωπον» αφορά και τους δύο, άνδρα και γυ-

ναίκα, που ως άνθρωποι φέρουν το «κατ’ εἰκόνα» και «καθ’ ὁμοίωσιν» Θεού. Διδάσκεται άρα η 

ισοτιμία των δύο φύλων ως προς τη φύση τους. Η ισοτιμία αυτή φαίνεται ξεκάθαρα στη δεύτερη 

διήγηση της Γενέσεως για τη δημιουργία του ανθρώπου (Γεν. β΄, 18-24), κατά την οποία ο Τριαδι-

κός Θεός έπλασε τον άνθρωπο (Αδάμ) και του έδωσε σύντροφο για να μην είναι μόνος: «Καὶ εἶπε 

Κύριος ὁ Θεός, οὐ καλὸν εἶναι τὸν ἄνθρωπον μόνον· ποιήσωμεν αὐτῷ βοηθὸν κατ’αὐτόν» (Γεν. β΄, 

18). Από το χωρίο αυτό συνάγεται ότι η γυναίκα έχει την ίδια φύση με τον άνδρα, άρα είναι ομό-

τιμη προς τον άνδρα, αφού πλάσθηκε από την πλευρά του Αδάμ, ο οποίος δήλωσε «τοῦτο νῦν 

ὀστοῦν ἐκτῶν ὀστέων μου καὶ σάρξ ἐκ τῆς σαρκός μου, αὕτη κληθήσεται γυνή» (Γεν. β΄, 23).  

 
409Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τοῦ τιμίου καὶ νομίμου γάμου, 279, 281, PG 155, 509Β, 512C. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

123 
 

Εδώ ακριβῶς θα πρέπει να εστιασθεί η προσοχή μας, προκειμένου να ερμηνευθεί σωστά η 

φράση του Συμεών ότι κατά την τελετή του αρραβώνος θα πρέπει να τοποθετήσει ο λειτουργός 

«τὸν μὲν ἄνδρα ἐκ δεξιῶν, ἐπεὶ καὶ οὗτος ἄρχων καὶ κεφαλὴ τῆς γυναικός, τὴν γυναῖκα δὲ ἐξ ἀρι-

στερῶν, ὡς ὑποδεεστέραν, καὶ ὡς ἐκ τῆς πλευρᾶς αὐτοῦ»410. Στο κείμενο αυτό διαφαίνεται η σύν-

δεση της βιβλικής διήγησης της Δημιουργίας με την Πάυλεια διδασκαλία της ''υποταγής'' της γυ-

ναίκας στον άνδρα, ο οποίος είναι «κεφαλὴ τῆς γυνακός» (Ἐφεσ. ε΄, 22-23). Η έννοια της «υποτα-

γής» της γυναίκας στον άνδρα δεν δηλώνει στην προκείμενη περίπτωση κάποια «κοινωνική κυ-

ριαρχία», όπως εσφαλμένα έχει υποστηριχθεί από επικριτές των σχετικών βιβλικών κειμένων, ε-

πηρεασμένων κυρίως από τα φεμινιστικά κινήματα του 19ου και κυρίως του 20ου αι. Όπως τονί-

ζεται στην Α΄ Προς Κορινθίους επιστολή του Αποστόλου Παύλου, η έννοια της ''κεφαλής'', που με 

αυτήν συνδέεται και εξ αυτής ερμηνεύεται και η ανωτέρω ''υποταγή'', θα πρέπει να ερμηνευθεί 

ως «φυσική ομοτιμία», ότι δηλαδή η γυναίκα είναι ενταγμένη στην ίδια φύση με τον άνδρα, αφού 

η Εύα έχει πλασθεί από την πλευρά του φυσικού γενάρχη, του Αδάμ. Αυτό το τονίζει με σαφήνεια 

ο Απόστολος Παύλος: «οὺ γὰρ ἐστιν ἀνήρ ἐκ γυναικός, ἀλλὰ γυνὴ ἐξ ἀνδρός» (Α΄ Κορ. ια΄ 8).  

Με την ίδια σαφήνεια ορίζει ο Παύλος και την «κεφαλή» ως φυσική αρχή: Ο άνδρας είναι κε-

φαλή της γυναίκας, όπως ο άνδρας έχει ως κεφαλή του τον Χριστό και ο Χριστός τον Θεό (Πατέρα). 

Δηλαδή, ο άνδρας είναι ο φυσικός γενάρχης, και άρα η γυναίκα εντάσσεται στην ίδια φύση με 

αυτόν τον φυσικό γενάρχη της ανθρωπότητας (=υποταγή), όπως και ο Χριστός κατά τη θεότητα 

αυτού είναι της ίδιας ουσίας (ομοούσιος) με τον Θεό Πατέρα, την πηγή και την αρχή της Θεότητος. 

Ο Συμεών, σε μιαν άλλη ενότητα (αυτήν της τάξεως μέσα στην ιερωσύνη) τονίζει την εν λόγω δι-

δασκαλία για τον Θεό Πατέρα-αρχή της ουσίας και της δυνάμεως μέσα στην Αγία Τριάδα. Λέγει 

ότι υπάρχει «τάξις» μέσα στην Αγία Τριάδα, κατά την οποία ένα μόνο αίτιο και μία αρχή νοείται 

σε αυτήν, ο Θεός Πατήρ, και άρα μία είναι η θεία ουσία και η θεία δύναμις411. Αναλόγως και στον 

κατ᾽ εικόνα Θεού άνθρωπο υπάρχει ένας φυσικός γενάρχης, ο Αδάμ.  

Η κοινωνιολογική ερμηνεία, που βασίζεται σε ιδεολογικά συστήματα, χωρίς να λαμβάνει υ-

πόψη της τη θεολογική ερμηνεία, όχι μόνο παρερμηνεύει την έννοια της ''κεφαλής'', αλλά δεν έχει 

και τη δυνατότητα να κατανοήσει με ποιόν τρόπο ο Χριστός είναι κεφαλή του ανδρός. Αδυνατούν 

έτσι να συνδέσουν την ανθρώπινη ζωή με τη σώζουσα θεία χάρη και στερούν κάθε προοπτική 

πνευματικότητας στην ανθρώπινη κοινωνία, εγκλωβίζοντας αυτήν σε μια εγκόσμια υλική οπτική. 

 
410Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τοῦ τιμίου καὶ νομίμου γάμου, 278, PG 155, 508ΒC. 
411Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τῶν ἱερῶν χειροτονιῶν, 213, PG 155, 425C. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

124 
 

Ο Συμεών τονίζει αντίθετα ότι ο δημιουργός Θεός Λόγος έγινε άνθρωπος για να αναπλάσσει και 

αγιάσει την ανθρωπότητα, αφού καθάρισε και έλαβε την ανθρώπινη φυση από την Αγίαν Παρ-

θένο412. Υπό την έννοια αυτή όχι μόνο συνδέεται η Δημιουργία με την Εκκλησία, αφού η θεία 

βούληση για τον άνθρωπο αποκαθίσταται στην εν Χριστώ ανακαινισμένη ανθρωπότητα, αλλά και 

ο Χριστός είναι ο ''πνευματικός γενάρχης'' και άρα η ''κεφαλή'' της ανακαινισμένης αυτής ανθρω-

πίνης φύσεως. Για τον λόγο αυτό ο Χριστός χαρακτηρίζεται στην παύλεια διδασκαλία, την οποία 

υπονοεί ο Συμεών, ως «ἔσχατος Ἀδάμ» και «δεύτερος ἄνθρωπος» (νέος Αδάμ) και ως «Κεφαλή 

της Εκκλησίας», η οποία είναι Σώμα Χριστού (Α΄ Κορ. ιε΄, 22-23 και 45-49, Εφεσ. ε΄, 23). 

Η θέση της γυναίκας ως ομότιμης προς τον άνδρα διατυπώνεται και με έναν άλλο συμβολικό 

τρόπο μέσα στην τελετή του αρραβώνος, όπως τον ερμηνεύει ο Συμεών: Η σύμπλεξη των χειρών 

του ανδρός και της γυναικός αποτυπώνει την ένωση σε μια μονάδα αναμεταξύ τους, αλλά και με 

το Χριστό την κεφαλή της Εκκλησίας: «ἵνα ὁ Θεὸς ὁ τὰ διῃρημένα συναγαγὼν εἰς ἑνότητα...»413. 

Έτσι, «τα δύο πρόσωπα του άνδρα, ως φορέα της ανθρώπινης φύσης, και της γυναίκας, ως «βοη-

θού» του ανδρός ενώνονται «εις σάρκαν μίαν» (Εφεσ. ε΄, 31), σχηματίζοντας μια δυάδα- μονάδα 

με τη συζυγική τους ένωση που αντανακλά τη θεία ενότητα»414. Έτσι βασιλεύει η ενότητα, που 

όμως δεν αποκλείει τη λειτουργική διάκριση των ρόλων του κάθε μέρους της ενότητας.  

Αυτό φαίνεται στην τελετή του αρραβώνα, όταν, όπως αναφέρει ο Συμεών, δηλώνοντας τη 

συμβολική συνήθεια της εποχής του, ο ιερεύς «τῇ ἱερᾷ τίθησι τραπέζῃ δακτύλιον σιδηροῦν διὰ τὸ 

στεῤῥὸν τοῦ ἀνδρός, καὶ δακτύλιον χρυσοῦν, διὰ τὸ ἁπαλὸν τε καὶ ἁγνὸν τῆς γυναικὸς»415. Θα 

λέγαμε δηλαδή ότι το σιδερένιο δακτυλίδι του άνδρα δηλώνει τη σταθερότητα της ανακαινισμένης 

μέσα στην Εκκλησία φύσης του ανθρώπου, φορέας της οποίας είναι όπως είπαμε ο άνδρας ως 

''τύπος'' του γενάρχου Αδάμ, ενώ το χρυσό δακτυλίδι της γυναίκας δηλώνει την καθαρότητα και 

την ηρεμία της επικοινωνίας και κοινωνίας μέσα στην οικογένεια, φορέας της οποίας είναι όπως 

είδαμε η γυναίκα ως ''τύπος'' της Εύας. Επίσης, ο Χριστός, ως κεφαλή της οικογένειας, εγγυάται 

την πνευματική ανακαίνιση της ανθρώπινης φύσης και της ανθρώπινης κοινωνικότητας, όπως 

αυτή βιώνεται μέσα στη θεία Λατρεία της Εκκλησίας. 

 
412Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τῶν ἱερῶν τελετῶν, 41, PG 155, 181Α. 
413Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τοῦ τιμίου καὶ νομίμου γάμου, 278, PG 155, 508C. 
414Σαμαράς, Θεολόγος (αρχιμ). Γάμος. Προβλήματα και προοπτικές στη σύγχρονη κοινωνία εξ απόψεως Κανονικού Δικαίου, 
Ιδιωτ. έκδ., Αθήνα 2019, σ.25. 
415Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τοῦ τιμίου καὶ νομίμου γάμου, 277, PG 155, 508Α. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

125 
 

Θα πρέπει επίσης εδώ να παρατηρήσουμε ότι η ως άνω «ένωση των διαιρεμένων μελών», δεν 

παραπέμπει βέβαια σε κάποια φερόμενη απόσχιση κάποιου ενιαίου αρχεγόνου ανθρώπου, όπως 

θεωρίες αυτού του είδους ακούγονται στις ημέρες μας, αλλά αντίθετα δηλώνει την αντιστροφή 

και τη διόρθωση της διατάραξης της ένθεης κοινωνίας του άνδρα και της γυναίκας, όπως αυτή 

προκλήθηκε κατά τη στιγμή της πτώσεως. Η διαίρεση δηλαδή συνέβη, όταν η γυναίκα, η οποία 

όπως προαναφέραμε δηλώνει με τη δημιουργία της την έναρξη της κοινωνικότητας του ανθρώπου 

(«ποιήσωμεν αὐτῷ βοηθὸν κατ’ αὐτόν»), δίδαξε την αποστασία και άρα την αποκοπή της κοινω-

νίας με τον Θεό. Αυτό είχε άμεσες επιπτώσεις στην ανθρώπινη κοινωνία, δηλαδή την αμαρτία, που 

ευθύνεται για την απόσχιση, τον διχασμό την κοινωνική εξαθλίωση. Ατή η ενότητα αποκαθίσταται 

και βασιλεύει στόν γάμο, τον οποίο ο Κύριος «ὡς δημιουργὸς συνεστήσατο καὶ εὐλόγησεν»416.  

Η ενότητα μέσα στην οικογένεια, καθώς και η διάκριση με βάση τον αναλογούντα ρόλο στο 

κάθε φύλο, πλαισιώνονται από την κατά φύσιν ισοτιμία του άνδρα και της γυναίκας. Παράλληλα 

όμως η ισοτιμία αυτή δεν αποκλείει και τη διάκριση των ρόλων. Και αυτή η διάκριση και συγχρό-

νως η ενότητα φαίνεται ξεκάθαρα στην παύλεια διδασκαλία, την οποία είδαμε ότι επικαλείται και 

ο Άγιος Συμεών. 

Ο Απόστολος Παύλος στην επιστολή προς Εφεσίους αναφέρει: «Οἱ ἄνδρες ἀγαπᾶτε τὰς γυ-

ναῖκας ἑαυτῶν, καθὼς καὶ ὁ Χριστὸς ἠγάπησε τὴν Ἐκκλησίαν» (Εφεσ. 5:25).Ο γάμος δηλαδή δεν 

αποτελεί απλώς ένα κοινωνικό συμβόλαιο, αλλά ως μυστήριο της Εκκλησίας έχει στόχο την τελεί-

ωση των προσώπων και τη σωτηρία. Παράλληλα, ο επίσκοπος Θεσσαλονίκης στο έργο του κάνει 

ειδική μνεία στον Ισαάκ και τη Ρεβέκκα417, μνημονεύοντας μόνο αυτό το ζεύγος της Παλαιάς Δια-

θήκης. Όπως σημειώνει «αυτήν μόνη έλαβε γυναίκα ο Ισαάκ», θέλοντας να τονίσει τη σημασία 

της μονογαμίας. Αυτή είναι ένα άλλο δείγμα της αξίας που έχει η γυναίκα στην Εκκλησία, αντίθετα 

με καταστάσεις που επικρατούν σε μη χριστιανικές κοινωνίες. 

Για να τονίσει μάλιστα ο Συμεών τη σημασία της μονογαμίας, όπως αυτή προκύπτει από την 

εντολή του Δημιουργού, συνδέει συμβολικά γάμο και παρθενία, τονίζοντας ότι η καθαρότητα 

μέσα στον γάμο είναι η αποφυγή της μοιχείας (= αμίαντος κοίτη)418. Με ανάλογο τρόπο αναφέρε-

ται στην παρθενία των μοναχών χρησιμοποιώντας την ορολογία του γάμου: Όσοι επιδίδονται στην 

παρθενία παντρεύονται τον Χριστό. 

 
416Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τῶν ἱερῶν τελετῶν, 46, PG 155, 192Β. 
417Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τοῦ τιμίου καὶ νομίμου γάμου, 278, PG 155, 508C. 
418Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τοῦ τιμίου καὶ νομίμου γάμου, 282, PG 155, 512D. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

126 
 

β. Η γυναίκα και η μυστηριακή ιερωσύνη 

Στο έργο του Αγίου Συμεών Θεσσαλονίκης θα παρατηρήσει κανείς ότι η γυναίκα δεν αναφέρε-

ται ποτέ όταν γίνεται λόγος για το μυστήριο της ιερωσύνης. Ο Ιωάννης Φουντούλης, βαθύς μελε-

τητής του Επισκόπου Θεσσαλονίκης διαπιστώνει ότι όλα τα μυστήρια και οι ιερές τελετές στο έργο 

του αποτελούνται από δύο στοιχεία, υλικό και πνευματικό, που παραπέμπουν στη θεία ενανθρώ-

πηση, αφού συστάθηκαν από τον ίδιο τον Χριστό και συμβολίζουν τη σάρκωση του419. Τα σημεία 

αυτά δείχνουν καθαρά ότι το κέντρο των ιερών μυστηρίων, τελετών και ακολουθιών, είναι ο Χρι-

στός-ανήρ, κεφαλή της Εκκλησίας και μέγας Αρχιερεύς420.Οι απόστολοι παρέλαβαν από τον Χρι-

στό μαζί με την αποστολή και τα αξιώματά Του. Το Προφητικό αξίωμα, που είναι η εξουσία να 

κηρύττουν το ευαγγέλιο, το Αρχιερατικό αξίωμα, δηλαδή την εξουσία να τελούν τα ιερά μυστήρια 

και να μεταδίδουν τη θεία χάρη, και το Βασιλικό, δηλαδή να έχουν την εξουσία να ποιμαίνουν την 

Εκκλησία. Τα τρία αυτά αξιώματα συνένωσε ο Χριστός στον εαυτό Του αρμονικά421. Κατά την τέ-

λεση της θείας Ευχαριστίας, καθώς και στις άλλες λειτουργικές πράξεις της Εκκλησίας, παρίσταται 

ζωντανός ο ίδιος ο Χριστός. Επομένως, η ιερωσύνη έχει ως πηγή της τον ίδιο τον Θεό – Πατέρα και 

προσφέρεται ως κοινή δωρεά της Αγίας Τριάδος που χορηγείται από αυτήν μέσω του Λόγου που 

ενανθρώπησε422. 

Η ιερωσύνη, λοιπόν, είναι δώρο του Θεού που δόθηκε στον άνθρωπο και δίδεται αποκλειστικά 

και μόνον στους άνδρες, εφ᾿ όσον εκπηγάζει εκ του Μεγάλου Αρχιερέως Χριστού και όχι σε όλους 

ανεξαίρετα τους ανθρώπους, οι οποίοι έχουν την κοινή (γενική) ιερωσύνη, μέσω του αγίου βαπτί-

σματος. Ο Άγιος Συμεών, όπου αναφέρεται στη μυστηριακή ιερωσύνη και σε χειροτονίες, χρησι-

μοποιεί αποκλειστικά το αρσενικό άρθρο. Ειδικότερα για τον επίσκοπο δηλώνει ότι βρίσκεται εις 

τύπον και τόπον Χριστού: «Καὶ ἵσταται ὁ ἀρχιερεύς, τὸν Χριστὸν σαυτὸν τυπῶν, τὴν αὐτοῦ δύναμιν 

ἔχων»423. Βέβαια το ζήτημα της χειροτονίας των γυναικών δεν είχε τεθεί τότε στην Εκκλησία, αφού 

αυτό προέκυψε από τις προτεσταντικές Κοινότητες στη Δύση, από χριστιανές φεμινίστριες, οι ο-

ποίες, επηρεασμένες από τα φεμινιστικά κινήματα, επέμεναν για την ισότητα ανδρών και γυναι-

κών στα πάντα μέσα στην Εκκλησία, θέτοντας ζήτημα χειροτονιών γυναικών. Υπήρχε όμως 

 
419Φουντούλης, Το λειτουργικόν έργον Συμεών του Θεσσαλονίκης, σ. 129. 
420Φειδάς, Εκκλησιολογία, σ. 359. 
421Ματσούκας, Νικόλαος. Δογματική καὶ Συμβολικὴ Θεολογία Γ΄, [Φιλοσοφικὴ καὶ Θεολογικὴ Βιβλιοθήκη 34], εκδ. Π. Πουρ-
ναρά, Θεσσαλονίκη 2001, σ. 283. 
422Τρεμπέλας, Παναγιώτης. Δογματική, εκδ. «Ο Σωτήρ», τόμ. Γ΄, Αθήναι 2003, σ. 287. 

423Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τῶν ἱερῶν τελετῶν, 62, PG 155, 224Β. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

127 
 

απαγόρευση εισόδου των γυναικών στα φρικτά και ιερά άγια των αγίων, την παράβαση της οποίας 

ο ιεράρχης στιγματίζει με αυστηρές εκφράσεις: «Τοὺς δὲ ἱεροὺς οἴκους βατοὺς τίθενται πολλοῖς 

καὶ αὐτὰ τὰ ἄδυτα και φρικτὰ· .καί οὐ γυναιξὶ μόνον εἰσητὰ, αλλὰ καὶ ἡλικίᾳ πάσῃ καὶ...ἀκαθάρ-

τοις...»424. Συνάγεται επίσης και από άλλα κείμενα του Αγίου Συμεών ότι η γυναίκα είναι αποκλει-

σμένη από τη μυστηριακή ιερωσύνη. 

Ο Συμεών σε ζητήματα που αφορούν την «αποστολική διαδοχή» αναφέρεται μόνο σε άνδρες. 

Τονίζει ότι τα ιερά λειτουργήματα μέσα στην Εκκλησία «ἐν ἱερωμένοις ὀφείλουιν εἶναι διακόνοις 

καί πρεσβυτέροις καὶ οὐκ ἀνδράσι κοσμικοῖς καὶ μὴ ἱερωσύνην ἔχουσιν»425. Παράλληλα, σε ερώ-

τηση «τίνα τυποῖ ὁ Ἀρχιερεύς», ο Συμεών απαντά ότι ο Αρχιερεύς δηλώνει τον Κύριον426, ενώ α-

ναφέρει, παραπέμποντας στα αρεοπαγιτικά έργα, ότι «φωτιστικός ὁ ἐπίσκοπος, καὶ τελείαν έχων 

τὴν χάριντοῦ Πνεύματος, καὶ διὰ τοῦτο τὴν μεταδοτικὴν πλουτεῖ τῶν θείων φώτων χάριν· τουτέστι 

τῶν χαρισμάτων τὴν δωρεὰν, τὸν Πατέρα τῶν φώτων Θεὸν μιμούμενος» και «ότι ὁ ἀρχιερεύς ἐστιν 

ὁ τὰ πὰντα διὰ τῶν ἱερέων καὶ τῶν λοιπῶν κληρικῶν (χειροτονήσας αὐτούς) ἐνεργῶν ἐν τοῖς μυ-

στηρίοις. Καὶ Διονύσιος τοῦτό φησι»427. 

Παρομοίως και σε περιπτώσεις που ο Συμεών αναφέρεται σε ζητήματα που αφορούν την πα-

ραδεδομένη στους αποστόλους σωτηριολογική διδασκαλία, πάλι αποκλείει τις γυναίκες, και κάνει 

λόγο μόνο για διδασκαλία Πατέρων, αναφερόμενος μόνο σε άνδρες. Στό τέλος της πραγμάτευσής 

του για το μυστήριο του γάμου αναφέρει ότι ίσως παραμένουν κάποια ερωτήματα ακόμη, αλλά 

δεν θα τα απαντήσει, τονίζοντας ότι «οὐ πρὸς ἡμᾶς περὶ τούτων λέγειν· ὅτι καὶ περὶ πάντων σαφῶς 

ἡμᾶς ἐκδιδάσκουν οι Πατέρες»428. Όσον αφορά το ερώτημα για ποιούς Πατέρες ομιλεί, θα απα-

ντήσει ο ίδιος, όταν αναλύει τη σημασία του «δι᾽ εὐχῶν τῶν ἁγίων Πατέρων ἡμῶν...», λέγοντας 

ότι ως «ἅγιοι Πατέρες» εννοούνται οι αρχιερείς, οι ιερείς και ο χορός των αγίων. Και εδώ όμως 

δεν αναφέρεται σε γυναίκες, καίτοι υπάρχουν αγίες μητέρες, η ίδια η Παναγία. Αυτό πιστεύουμε 

θα μπορούσε να δικαιολογηθεί μόνο εάν θεωρηθεί ότι η ως άνω ευχή συνδέεται με την ευλογία 

του Κυρίου, αφού ο Άγιος Συμεών επιλέγει την ευχή «Δι᾽ ευχών…» ως τρόπο έναρξης των Ακολου-

θιών απόντος Ιερέως, θέλοντας να τονίσει ότι όταν δεν υπάρχει ιερέας, αρχίζει κάποιος χωρίς ο 

ίδιος να ευλογεί αφού δεν είναι ιερώμενος, αλλά με τις ευχές των αγίων Πατέρων.  

 
424Συμεών Θεσσαλονίκης, Διάλογος κατὰ πασῶν τῶν αἱρέσεων, 21, PG 155, 108ΑΒ 
425Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τῶν ἱερῶν χειροτονιῶν, 248, PG 155, 465D. 
426Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τῆς ἱερᾶς λειτουργίας,97,PG 155, 289D-291Α. 
427- Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τῆς ἱερᾶς τελετῆς τοῦ ἁγίου μύρου, 75-76,PG 155, 249 CD-252Α. 
428Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τοῦ τιμίου καὶ νομίμου γάμου, 282, PG 155, 513D. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

128 
 

Κατά συνέπεια ως «χορὸ τῶν ἁγίων» θα πρέπει να εννοεί ο Συμεών τους κεκοιμημένους Πα-

τέρες (κληρικούς). Σε αυτό συνηγορεί η σύνολη διδασκαλία του για τη συνδεδεμένη με την ιε-

ρωσύνη ευλογία: Η ευλογία του Μεγάλου Αρχιερέως, του Χριστού, στο «τυπικόν» της θείας Λα-

τρείας παρέχεται από τον επίσκοπο και από τους χειροτονημένους από αυτόν κληρικούς, αφού ο 

επίσκοπος ως «Ἀρχιερεὺς τὸν Ἰησοῦν ἐκτυπῶν...εὐφημεῖται»429, ενώ η Αρχιερωσύνη του Χριστού 

ενεργεί στη θεία Λατρεία δια του Αρχιερέως (επισκόπου), και κανείς ιερεύς δεν μπορεί να ιερουρ-

γεί χωρίς χειροτονία, διότι οι «χειροτονημένοι τῆς εὐλογίας μετέχουσι»430. 

Η αποσύνδεση της γυναίκας από το μυστήριο της ιερωσύνης δεν οφείλεται βέβαια σε φερό-

μενες αντιλήψεις μιας παλαιότερης εποχής, την οποία οι νεότεροι επικριτές της απαγόρευσης της 

χειροτονίας των γυναικών χαρακτηρίζουν ως παρωχημένη ''πατριαρχική κοινωνία''. Έχουμε ανα-

φέρει στην αρχή της παρούσας πραγμάτευσης, εξ αφορμής της διδασκαλίας του Αγίου Συμεών, 

ότι οι λόγοι που συνδέονται με τη λειτουργική πράξη είναι θεολογικοί και άρα διαχρονικοί. Κατά 

συνέπεια δεν τίθεται λόγος κάποιας κοινωνικής υποβάθμισης της γυναίκας στην Εκκλησία. Η σύν-

δεση της μυστηριακής ιερωσύνης με την ανδρότητα του Χριστού είναι η πραγματική αιτία, και 

αυτό οφείλεται στο γεγονός ότι η γυναίκα δεν μπορεί να δικαιολογηθεί εις τύπον και τόπον του 

Χριστού, ο οποίος είναι ο πνευματικός γενάρχης (ἔσχατος ή νέος Αδάμ). Αλλά και η από άμβωνος 

διδασκαλία της σωτηρίας, δηλαδή η αποστολική διδαχή, δεν είναι δυνατόν να εκπροσωπηθεί τυ-

πολογικά από τη γυναίκα, αφού κατά την πτώση των Πρωτοπλάστων η γυναίκα «δίδαξε» την απο-

στασία, ενώ μέσα στη ζωή της Εκκλησίας πραγματοποιείται η αντιστροφή των ενεργειών και των 

δεδομένων της πτώσεως431. 

 

γ. Η Θεοτόκος και η Εκκλησία 

Για να καταστεί φανερή στην ολοκληρία της ποιά πραγματικά κατά τον Άγιο Συμεών Θεσσαλο-

νίκης είναι η θέση, την οποία αποδίδεται στη γυναίκα μέσα στη λατρευτική ζωή της Εκκλησίας, θα 

πρέπει να αναφερθούμε στη διδασκαλία – εγκώμιον του εν λόγω Αγίου για την Παναγία. Την 

 
429Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τῆς ἱερᾶς λειτουργίας, 98,PG 155, 292D. 
430Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τοῦ ἁγίου μύρου, 77, PG 155, 252ΑΒ. Βλ και στο Περὶ τῆς ἱερᾶς λειτουργίας, 83,PG 155, 
261Β. 
431Κοντογιάννης, Κάρμης, «Μια Ορθόδοξη προσέγγιση του ζητήματος της χειροτονίας των γυναικών»,σσ. 566, 586-587. Βλ. 
επίσης Φειδάς, Βλάσιος. «Το ανεπίτρεπτον της ιερωσύνης των γυναικών κατά τους ιερούς κανόνας», στο Η θέσις της γυναι-
κός εν τη Ορθοδόξω Εκκλησία και τα περί χειροτονίας γυναικών, [Διορθόδοξον Θεολογικόν Συνέδριον, Ρόδος, 30 Οκτω-
βρίου -7 Νοεμβρίου 1988], Επιμ. Γεννάδιος Λυμούρης, εκδ.Τέρτιος,Κατερίνη 1994, σσ. 248-262. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

129 
 

αποκαλεί «παρθένον ἁγία»432, την οποία εξαιρέτως μνημονεύει ο ιερεύς στην ιερότερη στιγμή της 

Θείας Λειτουργίας, ώστε να έχουμε την κοινωνία μετ᾽ αυτής και την παρρησία της433. Εγκωμιάζει 

την μητέρα του Θεού, η οποία «ὑποστατικῶς ἕως ἔτεκεν αὐτὸν τὸν Λόγον ἐν τῇ μήτρᾳ ἐδέξατο», 

και την αποκαλεί «πάντων (αγίων και αγγέλων) μετὰ Θεὸν τιμιωτέρα»,επειδή με την φρικτή αυτή 

θεία Οικονομία (θεία σάρκωση) «καὶ ἡμεῖς τοῦ τοιούτου μεγίστου δώρου τῆς αρχιερωσύνης Χρι-

στοῦ του Θεοῦ ἡμῶν ἠξιώθημεν»434.  

Βλέπουμε όμως ότι καίτοι ο Συμεών εγκωμιάζει την Παναγία Θεοτόκο για τη συνέργειά της στη 

φρικτή και άρρητη θεία Οικονομία, στη θεία δηλαδή σάρκωση και στην εξ αυτής «ευεργεσία-μέ-

γιστο δώρο» που πηγάζει από την αρχιερωσύνη του Χριστού, δεν κάνει πουθενά λόγο για μυστη-

ριακή ιερωσύνη της Θεομήτορος. Το εγκώμιο στην Παναγία αφορά την καθαρότητά της, την αγιό-

τητά της και τη συνέργεια στο μυστήριο της θείας σαρκώσεως. Η υπεραγία Θεοτόκος μετά τον 

Χριστό τιμιωτέρα πάνω από όλους τους Αγίους και τους Αγγέλους είναι από μόνη της η μεγίστη 

μαρτυρία για την τιμή που αποδίδει η Εκκλησία στη γυναίκα, την οποία τιμά ως σύμβολο της ίδιας 

της μητρότητας και καθαρότητας της Εκκλησίας. 

 

Συμπερασματικές παρατηρήσεις 

Η Εκκλησία μέσα στη λατρευτική της ζωή τιμά την γυναίκα. Την αναδεικνύει ως κατά τη φύση 

της ισότιμη προς τον άνδρα, ως απαραίτητη επίσης για την κοινωνικότητα και την κοινωνική ανέ-

λιξη του ανθρώπου προς το ''καθ᾽ ομοίωσιν''. Κυρίως όμως στο πρόσωπο της Υπεραγίας Θεοτόκου 

της αποδίδει την υψίστη τιμή μετά τον Υιό της και Θεό. Αυτές είναι συνοπτικά οι θεμελιώδεις 

γραμμές της διδασκαλίας του Αγίου Συμεών Θεσσαλονίκης για τη θέση της γυναίκας στην Εκκλη-

σία και στη θεία Λατρεία.  

Σε δευτερεύοντα λόγο έρχεται το ζήτημα του αποκλεισμού της γυναίκας από τη μυστηριακή 

ιερωσύνη, όπως το συνάγουμε και από τη διδασκαλία του Αρχιεπισκόπου Θεσσαλονίκης, το οποίο 

δεν συνδέεται με παρωχημένες κοινωνικές πεποιθήσεις, ούτε εγκλωβίζεται σε κοινωνιολογικές 

ιδεολογίες, αλλά συνάπτεται προς τη σωτηριολογική προοπτική της Εκκλησίας, και ως τέτοιο είναι 

θεολογικό ζήτημα. Εξ άλλου αναφέραμε ότι διδάσκει ο Άγιος Συμεών ότι η Αγία Παρθένος, η 

 
432Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τῶν ἱερῶν τελετῶν, 42, PG 155, 184 C. 
433Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ  τοῦ θείου Ναοῦ, 87, PG 155, 734Β. 
434Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τῶν ἱερῶν χειροτονιῶν, 207, PG 155, 420ΑΒ. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

130 
 

υπεραγία Θεοτόκος κατέχει δεσπόζουσα θέση. Είναι η γυναίκα εκείνη που δέχεται να αναλάβει 

τον καθοριστικό ρόλο στο σχέδιο της θείας Οικονομίας και να γίνει Μητέρα του Θεού. Η Αγία 

Γραφή, οι λειτουργικές ακολουθίες, οι ευχές αναφέρονται πάντοτε στη Θεοτόκο και επιβεβαιώ-

νουν το γεγονός πως είναι η Νέα Εύα, η βοηθός του Νέου Αδάμ – Χριστού. Και όλα αυτά χωρίς να 

κατέχει καμία επισκοπική ή ιερατική θέση και χωρίς να υπάρχει καμία θεομητορική αναφορά για 

το επίμαχο θέμα περί της χειροτονίας των γυναικών στον ιερατικό βαθμό. Έτσι, στην τυπολογία 

της θείας λατρείας η παράδοση της Εκκλησίας ανέθεσε μόνο σε άνδρες την άσκηση του λειτουρ-

γήματος της ιερωσύνης, με σκοπό να παρουσιάζουν εικονιστικώς την Κεφαλή της Εκκλησίας στο 

Σώμα της Εκκλησίας.  

Η θεολογική ερμηνεία της λατρευτικής πράξης δηλώνει μιαν εντελώς διαφορετική πραγματι-

κότητα, από εκείνη που υποθέτει η φεμινιστική κοινωνική ερμηνεία με τις ιδεολογικές της θέσεις. 

Οι θέσεις αυτές απορρίπτοντας την παύλεια ερμηνεία της ''κεφαλής'' παρερμηνεύουν την ''υπο-

ταγή'', θεωρώντας την κυριολεκτικά ως υποτίμηση και ως κοινωνική υποβάθμιση της γυναίκας, 

ενώ αντιθέτως η εκκλησιαστική διδασκαλία, την οποία αναφέρει ο Συμεών ορίζει ότι, με βάση την 

εκφρασθείσα θεία βούληση κατά τη Δημιουργία, η γυναίκα εντάσσεται στη φύση του άνδρα («υ-

ποτάσσεται») και άρα είναι ομότιμη προς αυτόν. Ο ιδεολογικός εγκλωβισμός όσων επικαλούνται 

μια αδιάκριτη και ισοπεδωτική ταύτιση άνδρα και γυναίκας, αδυνατεί να κατανοήσει με ποιόν 

τρόπο ο Χριστός ως ''κεφαλή του ανδρός'' είναι και κεφαλή της οικογένειας, που είναι η βάση και 

η θεμελιώδης αρχή μιας δημιουργικής οικογένειας, αποτελούσας τον πυρήνα της ανθρώπινης κοι-

νωνίας. 

Πηγές 

Συμεών Θεσσαλονίκης, Διάλογος κατὰ πασῶν τῶν αἱρέσεων, Migne PG 155, Paris (1857-1912) 

536-670. 

Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ  τοῦ θείου Ναοῦ, Migne PG 155, Paris (1857-1912) 697-749. 

Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τῆς ἱερᾶς λειτουργίας, Migne PG 155, Paris (1857-1912) 253-304. 

Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τοῦ ἁγίου μύρου, Migne PG 155, Paris (1857-1912) 237-252. 

Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τοῦ θείου Ναοῦ,  Migne PG 155, Paris (1857-1912) 697-749. 

Συμεών Θεσσαλονίκης. Περὶ τοῦ τιμίου νομίμου γάμου, Migne PG 155, Paris (1857-1912) 503-

516. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

131 
 

Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τῶν ἱερῶν ἀκολουθιῶν, Migne PG 155, Paris (1857-1912)302-557. 

Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τῶν ἱερῶν τελετῶν, Migne PG 155, Paris (1857-1912) 176-238. 

Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τῶν ἱερῶν χειροτονιῶν, Migne PG 155, Paris (1857-1912) 361-470. 

 

Ελληνική Βιβλιογραφία  

Κοντογιάννης, Σπυρίδων & Κάρμης, Αθανάσιος. «Μια Ορθόδοξη προσέγγιση του ζητήματος 

της χειροτονίας των γυναικών», [Ανάτυπον εκ ης Επιστημονικής Επετηρίδος της Θεολογικής Σχο-

λής Αθηνών, τόμ. ΛΓ´], Αθήναι 1998. 

Ματσούκας, Νικόλαος. Δογματική καὶ Συμβολικὴ Θεολογία Γ΄, [Φιλοσοφικὴ καὶ Θεολογικὴ Βι-

βλιοθήκη 34], εκδ. Π. Πουρναρά, Θεσσαλονίκη 2001 

Σαμαράς, Θεολόγος (Αρχιμ). Γάμος. Προβλήματα και προοπτικές στη σύγχρονη κοινωνία εξ α-

πόψεως Κανονικού Δικαίου, Ιδιωτ. έκδ., Αθήνα 2019 

Τρεμπέλας, Παναγιώτης. Δογματική, εκδ. «Ο Σωτήρ», τόμ. Γ΄, Αθήναι 2003. 

Φειδάς, Βλάσιος. «Το ανεπίτρεπτον της ιερωσύνης των γυναικών κατά τους ιερούς κανόνας», 

στο Η θέσις της γυναικός εν τη Ορθοδόξω Εκκλησία και τα περί χειροτονίας γυναικών, [Διορθόδο-

ξον Θεολογικόν Συνέδριον, Ρόδος, 30 Οκτωβρίου -7 Νοεμβρίου 1988], Επιμ. Γεννάδιος Λυμούρης, 

εκδ.Τέρτιος,Κατερίνη 1994, σσ. 248-262. 

Φειδάς, Βλάσιος. Εκκλησιολογία μεταξύ Χριστολογίας και Πνευματολογίας υπό το φως της Πα-

τερικής Παραδόσεως, Αθήναι 2018. 

Φουντούλης, Ιωάννης. Το λειτουργικόν έργον Συμεών του Θεσσαλονίκης. Συμβολή εις την Ιστο-

ρίαν και Θεωρίαν της Θείας Λατρείας, [Εταιρεία Μακεδονικών Σπουδών Ίδρυμα Μελετών Χερσο-

νήσου του Αίμου 84], Θεσσαλονίκη 1966. 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ISSN 2945-0683 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

