
  

  Synochi 

   Vol 2 (2023)

   

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 23/01/2026 11:06:25



 

 

 

SYNOCHI 
 

ΗΛΕΚΤΡΟΝΙΚΟ ΠΕΡΙΟΔΙΚΟ ΤΟΥ ΕΡΓΑΣΤΗΡΙΟΥ «ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΚΑΙ 
ΠΟΛΙΤΙΣΜΟΣ» 

ΤΜΗΜΑ ΘΕΟΛΟΓΙΑΣ ΤΟΥ ΕΘΝΙΚΟΥ ΚΑΙ ΚΑΠΟΔΙΣΤΡΙΑΚΟΥ 
ΠΑΝΕΠΙΣΤΗΜΙΟΥ ΑΘΗΝΩΝ 

 

      

 

 

 

 

 

 

 

 

Ε-JOURNAL OF THE LAB “CHURCH AND CULTURE” 

DEPARTMENT OF THEOLOGY  

FACULTY OF THEOLOGY 

NATIONAL AND KAPODISTRIAN UNIVERSITY OF ATHENS 

 

 

ΤΕΥΧΟΣ 2  ▪  VOLUME 2         ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023  ▪  DECEMBER 2023 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒ΢ΛΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 
 

 

 

 

Διευκυντισ ΢φνταξθσ: Αρχιμ. Αρίςταρχοσ Γκρζκασ  

Editor-In-Chief: Archim. Aristarchos Gkrekas 

 

Επιμζλεια ζκδοςθσ: 

Λωαννίδθσ Κωμάσ Ομότιμοσ Κακθγθτισ Τμιματοσ Κεολογίασ ΕΚΡΑ 

Αριανά Ραναγιϊτα Υποψιφια Διδάκτωρ Τμιματοσ Κεολογίασ ΕΚΡΑ 

 

 

ΕΠΙΚΟΙΝΩΝΙΑ    CONTACT 

Λςτοςελίδα • Website  https://eccu-peace.theol.uoa.gr/ 

email: ekpa-peace@theol.uoa.gr 

 

 

 

ISSN 2945-0683 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

2 
 

 

 

   ΠΕΡΙΕΧΟΜΕΝΑ                                   CONTENTS 

 

Zarra Konstantinou  

“Φωτὶ Φῶς, Θεὸν Θεῷ - By Light Light, By God God: Viewing some core ele-

ments of unio mystica in Philo” …………………………………………………………….………….4 

 

Diamantopoulou Konstantinou 

Pedagogical Eschatology in the work of Seltzer, David, The Omen – The encoun-

ter of Man with the further knowledge of his future…………………………………….…22 

 

Χρυσοστόμου Σαββάτου, Σεβασμιωτάτου Μητροπολίτου Μεσσηνίας 

Ἡ Ἰατρική καί ἡ Θεολογία σέ διάλογο ………………………………………………………………52 

 

Ακρίδα Αναστασίου 

Το Ζήτημα της Αυτοκτονίας στην Παλαιά Διαθήκη……………………………………..……60 

 

Αποστολού Φωτίου 

Νέες τεχνολογίες, ψηφιακός κόσμος και Θεία Λατρεία, από την αναγκαιότητα 

στην κατάχρηση ………………………………………………………………………………….…….……108 

 

 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

3 
 

 

Γεωργακοπούλου Σοφίας 

Χριστιανές γυναίκες με σημαίνουσα δράση στις πρώτες Εκκλησίες: οι επιστολές 

του Αποστόλου Παύλου και το ρωμαϊκό πλαίσιο ……………………………..….……….129 

 

Γκρέκα Αριστάρχου Αρχιμ. 

Τα βασικά χαρακτηριστικά της ησυχαστικής θεολογίας ………….…….…………..…152 

 

Δεσπότη Σωτηρίου 

Μελετώντας την Βίβλο στην εποχή της Τεχνητής Νοημοσύνης. Προτάσεις για 

μια εναλλακτική Ανάγνωση των ιερών κειμένων σε συνδυασμό με την χρήση 

των Μεγάλων Γλωσσικών Μοντέλων ………………..………………………………..…………171 

 

Κατή Ελένης 

Οι Πατριάρχες Κωνσταντινουπόλεως του α΄ μισού του 10ου αιώνα στις σύγχρο-

νες βυζαντινές χρονογραφικές πηγές …………………………………………………….………195 

 

 

 

 

 

 

 

 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

4 
 

 

“Φωτὶ Φῶς, Θεὸν Θεῷ - By Light Light, By God God: Viewing some core ele-

ments of unio mystica in Philo” 

Zarra Konstantinou1 

“Intus Deus altus est” 

(“The God within is [the God] above”) 

Augustine2 

   The issues concerning the foundations of Philo’s thought are notoriously complex 

and some of their details still trouble scholars around the world. Perhaps, the most 

intricate of them all is the question about his mystical tendencies. Though the in-

terpretation of the relevant passages in his voluminous work on this issue are hotly 

debated even today, it is undeniable that the Jewish philosopher presents clear 

characteristics of an early mystic. In this brief inquiry our discussion will focus only 

on the core of his main ideas regarding the mystical union;3 a theme that pervades 

important trends of later Christianity (Eastern and Western alike) and Islam.   

 
1 Professor in the Department of Theology, School of Theology, National and Kapodistrian University of 
Athens. 
2 Augustine, Homiliae in Psalmos 130. 12 (PL 37.1712); quoted by Guy Stroumsa, Hidden Wisdom: Eso-

teric Traditions and the Roots of Christian Mysticism, Numen 70, Leiden, Brill 2005, 181. To Stroumsa, 

Augustine disseminated “widely” “in the religious mentality of the West a fundamentally Plotinian meta-

phor about the mystical ascent” (181). To Winston, through the eyes of Philo, the “‘light by light/God by 

God’ formula” was an obvious “part of a well-known Greek philosophical tradition” (David Winston, 

Logos and Mystical Theology in Philo of Alexandria, Hebrew Union College Press, Cincinnati 1985, 44).  
3 There is a vast bibliography on the subject. For the Jewish elements or traits, see Moshe Idel, Ben: Son-

ship and Jewish Mysticism, Bloomsbury Academic, New York 2007, 57-107. Idem, “Unio Mystica and An-

cient Jewish Mysticism,” in his Kabbalah: New Perspectives, Yale University Press 1988, 59-73 (esp. 59-

60). For the possibility of direct vision and union with God without the mediation of another agent in 

Philo, see Eric Dodds, Pagan and Christian in an Age of Anxiety: Some Aspects of Religious Experiences 

from Marcus Aurelius to Constantine, Norton & Company, New York 1965, 93-96. Also, Andrew Louth, 

The Origins of Christian Mystical Tradition: From Plato to Denys, Oxford Publication Society 2007 (2nd 

ed.), 32-34. Also, Bernard McGinn “Mystical union in Judaism, Christianity, and Islam,” in the Encyclope-

dia of Religion, Thomson Gale, Macmillan 2005 (2nd ed.), vol. 9, pp. 6334-35. Elliot R. Wolfson, Through a 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

5 
 

   Philo’s language in many of his works proves that he was a mystic and the aim of 

all mystics was to see and understand God.4 Even more, to the Jewish philosopher, 

as is nuanced in some of his passages, though ceaselessly discussed in their inter-

pretation, the crown of all religious experience was to be united with God. A previ-

ous state, but not necessarily a prerequisite one, would be the numinous vision of 

Him. The person would first ascend over the mundane sphere and then pass into 

mystical theoria (θεωρία). Even so, mind’s unswerving vision of the Deity5 did not 

mean a deeper contact or understanding of His essence, too; that one remained 

unknown and unapproachable. It did not even mean an ecstatic or prophetic state.  

   It is in his work On the Posterity of Cain and His Exile6 that he presents his views 

on the truly pious and wise person. This one is spiritual and constantly seeking God 

in all things of his daily life. So, virtue and piety came as very important criteria for 

achieving this experience.7 To Philo, the architype of the wise, virtuous, and pious 

was to be found in the person of Moses and his ascent to Mt Sina.  The luminous 

events that took place there were the prototype of this kind of experience. Moses’ 

opposite in Philo would be seen in the person of Biblical Cain, who represents the 

mundane type driven by his five senses. 

   It is necessary to note that Philo seems to build his rationale about “union” with 

God on the interpretation of certain verses in Genesis and in Deuteronomy. These 

are mostly Gen 2:24 and Deut 4:4; 10:20; 11:22; 13:5 and 30:19-20. Deut 10:20 and 

30:19-20 are the most important, since their focus is in cleaving and being attached 

to God. Gen 2:24 carries some special meaning we will address last. The axial term 

 
Speculum that Shines: Vision and Imagination in Medieval Jewish Mysticism, Princeton University Press 

1994, 52-73.  
4 See the analysis in David Winston, Logos and Mystical Theology in Philo of Alexandria, 43-58 (esp. 54 

ff.).  
5 “Do not however suppose that the Existent which truly exists is apprehended by any man; for we have 

in us no organ by which we can envisage it, neither in sense, for it is imperceptible by sense, nor yet in 

mind” (Mut. 7.10), in Louth, The Origins of Christian Mystical Tradition, 19.  
6 See especially chapters 12 – 23. For all Philo works here it is mostly the Thesaurus Linguae Grecae and 

their LOEB editions that have been consulted and followed.  
7 See Philo, De migratione Abrahami 24:132.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

6 
 

(and idea) in all these verses is the noun devequt, meaning ‘cleaving’ and ‘attach-

ment.’ Its root is dvq (דבק) for ‘to attach” or ‘to cleave’ or ‘‘to cling.’ It is in Deut 

10:208 that Israel is commanded to revere the Lord “your God,” only Him to wor-

ship, only to Him “to hold fast” (κολληθήσῃ ק  .and only His name to swear by (תִדְב ָּ֔

In Deut 30:19-20, where strong elements of ancient Near Eastern pact-composing, 

“the heaven and the earth” are called as witnesses “against” Israel who stands be-

tween the choices of “life and death, blessing and curse.” The only way of life for 

Israel is to love the “Lord your God,” to fulfill His commandments and “to cling” to 

Him constantly. Thus, Israel shall reside always safe and protected in the promised 

land. Probably, David Winston is quite right when in Philo’s interpretation of Deut 

30:19-20 he sees not only a genuine first in approaching a Biblical verse in a purely 

mystical light, but also the very theme of unio mystica so prevalent in later Christi-

anity and Islam.9 Of course, the concept of devequt will play a major role in later 

mystical Judaism and especially in some strands of the medieval and post-medieval 

Kabbalah and Hasidism.10   

   It should be mentioned here that in all the above-mentioned Biblical verses Philo 

uses the translation of the LXX. It is most probable that Philo did not actually know 

the Hebrew of the Jewish Scriptures. In the Septuagint and in its several forms the 

Hebrew verb דבק is translated by various Greek verbs: προσκολληθήσεται in Gen 

2:24, κολληθήσῃ in Deut 10:20, and ἔχεσθαι in Deut 30:20. The main idea is the 

same, one of clinging, sticking together, holding fast, and being attached. Perhaps, 

it is in his On the Posterity of Cain and His Exile that he shows both Moses and his 

achievement in the brightest light.  

Μωυσῆς δὲ τοῖς γνωρίμοις αὑτοῦ παράγγελμα κάλλιστον ὑποθήσεται, 

“ἀγαπᾶν τὸν θεὸν καὶ εἰσακούειν καὶ ἔχεσθαι αὐτοῦ” (Deut. 30, 20)· ταύτην 

 
8 κύριον τὸν θεόν σου φοβηθήσῃ καὶ αὐτῷ λατρεύσεις καὶ πρὸς αὐτὸν κολληθήσῃ [ק  καὶ τῷ [תִדְב ָּ֔

ὀνόματι αὐτοῦ ὀμῇ.  
9 For similar material in mystical Islam, see ldel, Studies in Ecstatic Kabbalah, SUNY Press 1988, pp. 11-12. 

Also, David Winston, “Was Philo a Mystic?” in Gregory E. Sterling (ed.), The Ancestral Philosophy: Hellen-

istic Philosophy in Second temple Judaism, Brown Judaic Studies, Providence 2001, 167.  
10 See the analysis in Moshe Idel, Kabbalah: New Perspectives, 35-58; in certain instances, “devekut [was] 

understood as unio mystica” (pp. xvii, 57-58).  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

7 
 

γὰρ εἶναι ζωὴν τὴν πρὸς ἀλήθειαν εὐήμερόν τε καὶ μακραίωνα. πάνυ δ' 

ἐμφαντικῶς ἐπὶ τὴν τοῦ τριποθήτου καὶ ἀξιεράστου καλεῖ τιμὴν εἰπὼν ἔχε-

σθαι αὐτοῦ, τὸ συνεχὲς καὶ ἐπάλληλον καὶ ἀδιάστατον τῆς κατ' οἰκείωσιν 

ἁρμονίας καὶ ἑνώσεως παριστάς. ἃ μὲν δὴ τοῖς ἄλλοις παραινεῖ, ταῦτά ἐστι 

καὶ τοιαῦτα. αὐτὸς δ' οὕτως ἀπαύστως ὀρέγεται τοῦ ὁρᾶν καὶ πρὸς αὐτοῦ 

ὁρᾶσθαι, ὥσθ' ἱκετεύει δυστόπαστον οὖσαν τὴν ἑαυτοῦ φύσιν δηλῶσαι 

γνωρίμως (Exod. 33, 13), ἵν' ἤδη ποτὲ ἀψευδοῦς δόξης μεταλαβὼν ἀβε-

βαίου ἐνδοιασμοῦ βεβαιοτάτην πίστιν ἀλλάξηται. καὶ ἐπιτείνων οὐκ ἀνήσει 

τὸν πόθον, ἀλλὰ καὶ γνοὺς ὅτι δυσθηράτου μᾶλλον δὲ ἀνεφίκτου πράγματος 

ἐρᾷ, ὅμως ἐπαγωνιεῖται μηδὲν συντόνου σπουδῆς ἀνιείς, ἀλλὰ πᾶσι τοῖς 

παρ' ἑαυτοῦ εἰς τὸ τυχεῖν ἀπροφασίστως καὶ ἀόκνως συγχρώμενος. ἤδη 

γοῦν καὶ εἰς τὸν γνόφον ὅπου ἦν ὁ θεὸς εἰσελεύσεται (Exod. 20, 21), τουτέ-

στιν εἰς τὰς ἀδύτους καὶ ἀειδεῖς περὶ τοῦ ὄντος ἐννοίας. οὐ γὰρ ἐν γνόφῳ τὸ 

αἴτιον οὐδὲ συνόλως ἐν τόπῳ, ἀλλ' ὑπεράνω καὶ τόπου καὶ χρόνου· τὰ γὰρ 

γεγονότα πάντα ὑποζεύξας ἑαυτῷ περιέχεται 14.5 μὲν ὑπ' οὐδενός, ἐπιβέ-

βηκε δὲ πᾶσιν. ἐπιβεβηκὼς δὲ καὶ ἔξω τοῦ δημιουργηθέντος ὢν οὐδὲν ἧττον 

πεπλήρωκε τὸν κόσμον ἑαυτοῦ· διὰ γὰρ δυνάμεως ἄχρι περάτων τείνας ἕκα-

στον ἑκάστῳ κατὰ τοὺς ἁρμο15.1 νίας λόγους συνύφηνεν.11   

   There are so many thought-provoking themes and ideas here that one may write 

more than one monograph. From the start, Moses seems exemplar, leaving “a 

charge most noble” (παράγγελμα κάλλιστον) for his followers (“pupils” in the LOEB 

translation). Of course, that “charge” is the Biblical one to love, obey and follow God 

(Deut 30:2012). And the best way to honor God is to ἔχεσθαι αὐτοῦ, that Philo in-

terprets as proving the value of “how constant and continuous and unbroken is the 

concord and union that comes through making God your own.”13 The Jewish philos-

opher continues stating that Moses’ unceasing yearning was “to see God and to be 

 
11 Philo, De posteritati Caini 12.4 – 15.1.  
12 ἀγαπᾶν κύριον τὸν θεόν σου εἰσακούειν τῆς φωνῆς αὐτοῦ καὶ ἔχεσθαι αὐτοῦ [ֹה־ב֑ו בְק   ὅτι τοῦτο ἡ [וּלְד 

ζωή σου καὶ ἡ μακρότης τῶν ἡμερῶν σου κατοικεῖν σε ἐπὶ τῆς γῆς ἧς ὤμοσεν κύριος τοῖς πατράσιν σου 

Αβρααμ καὶ Ισαακ καὶ Ιακωβ δοῦναι αὐτοῖς.  
13 Here I follow the LOEB translation, p. 335.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

8 
 

seen by Him” (τοῦ ὁρᾶν καὶ πρὸς αὐτοῦ ὁρᾶσθαι).14 Though Moses knows that he 

is “enamored” with a most difficult quest (δυσθηράτου μᾶλλον δὲ ἀνεφίκτου πράγ-

ματος ἐρᾷ), he is fully devoted to his task. Needless to say, here Philo clearly ideal-

izes Moses and crosses the interpretive line going beyond the Biblical text. Yet, his 

take is most valuable all the same. As a result, the Lawgiver is accepted “into the 

thick darkness where God was” (ἤδη γοῦν καὶ εἰς τὸν γνόφον ὅπου ἦν ὁ θεὸς εἰσε-

λεύσεται). To Philo, that meant the passing from the corporeal to the celestial, even 

to the “unapproachable region where there are no material forms,” beyond space 

and time (ὑπεράνω καὶ τόπου καὶ χρόνου). This is one more instance where trans-

lation is unable to do justice to the text (of course, with a little help from Philo). His 

phrase εἰς τὰς ἀδύτους καὶ ἀειδεῖς περὶ τοῦ ὄντος ἐννοίας, one of capital im-

portance, is usually not properly translated. The LOEB edition renders it thus, “into 

conceptions regarding the Existent Being that belong to the unapproachable region 

where there are no material forms.” That is, a nine words phrase in the ancient text 

is translated by eighteen in modern day English. The key word here is ἀδύτους15 

(“adyta,” sing. “adytum”), of course following the other key verb, εἰσελεύσεται (“to 

enter”).16 Both are closely related to the temple theology and praxis. Moses is pre-

sented as the high priest per se, who enters the Holy of Holies, the devir, of the 

supernal sanctum; and perhaps, even beyond that. Here, too, the language is un-

mistakenly temple language and as is shown in many of his works, Philo is very fond 

of it. Still, the terms ἀειδής (invisible, incorporeal, formless), ὄν (being), and ἐννοία 

(“to think”, the “inner content” or a “product of nous”) are beaming in Platonic and 

 
14 In other instances, Philo deems the experience of seeing God impossible; seeing the One in His es-

sence is categorically denied. See for example: De posteritate Caini 167-169 (esp., 168: τὸ δ᾽ ὁρατὸν 

εἶναι τὸ ὂν οὐ κυριολογεῖται; still, 169: οὐ τὴν οὐσίαν, τὴν δ᾽ ὕπαρξιν); De opificio mundi 70-71. That is, 

the mystic can only see that God exists, but he cannot go any deeper than this. Perhaps, Gershom Scho-

lem based his views on this subject more on Philo that previously thought (see the ending paragraphs of 

this brief article).  
15 “Adytum” is a place where only authorized persons may enter (e.g., the high priest); mostly, a holiest 

topos, reserved only for the elected and properly prepared ones.  
16 This combination of the themes of ascent and entry brings in mind the similar (yet, not the same) 

“story of the four rabbis” in paradise. See the relevant chapter in my The Ancient Jewish Mystical Tradi-

tion of the Throne, Typophilia, Thessaloniki 2000 (in Greek).  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

9 
 

perhaps Stoic light, too (to say the least). In another instance, Jacob, too, is said to 

have elevated himself higher than the “ladder” to the point of seeing not the es-

sence of God, but that He exists.17 

   One word on Philo’s use of the Biblical phrase ἔχεσθαι αὐτοῦ (see above). It does 

not necessarily mean the mystical union as we have come to comprehend it today. 

It is significant that the phrase follows the commandment to love and obey God and 

they all form a whole. That is, it shows a pious way of rather being with God and 

not of a total absorption in God. A better approach to what he really means would 

be “to follow God” or “to imitate His holiness,” as Jesus Christ exhorts his disciples 

to “be perfect, as the Father in heaven is perfect.”18  

   Another noteworthy instance, where Philo idealizes Moses is in his Preliminary 

Studies, where another reference to Deut 30:20,   

οὗτός ἐστι Μωυσῆς, ὁ καθαρώτατος νοῦς, ὁ ἀστεῖος ὄντως, ὁ νομοθετικὴν 

ὁμοῦ καὶ προφητείαν ἐνθουσιώσῃ καὶ θεοφορήτῳ σοφίᾳ λαβών, ὃς γένος 

ὢν τῆς Λευιτικῆς φυλῆς καὶ τὰ πρὸς 133.1 πατρὸς καὶ τὰ πρὸς μητρὸς ἀμφι-

θαλὴς τῆς ἀληθείας ἔχεται. μέγιστον δὲ ἐπάγγελμα τοῦ γενάρχου τῆς φυλῆς 

ἐστι ταύτης· θαρρεῖ γὰρ λέγειν, ὅτι αὐτός μοι μόνος ἐστὶ θεὸς τιμητέος 

(Exod. 20, 3), ἄλλο δ' οὐδὲν τῶν μετ' αὐτόν, οὐ γῆ, οὐ θάλασσα, οὐ ποταμοί, 

οὐκ ἀέρος φύσις, οὐ 133.5 πνευμάτων οὐχ ὡρῶν μεταβολαί, οὐ ζῴων οὐ 

φυτῶν ἰδέαι, οὐχ ἥλιος, οὐ σελήνη, οὐκ ἀστέρων πλῆθος ἐν τάξεσιν ἐναρ-

μονίοις περιπολούντων, 134.1 οὐχ ὁ σύμπας οὐρανός τε καὶ κόσμος. μεγά-

λης καὶ ὑπερφυοῦς ψυχῆς τὸ αὔχημα, γένεσιν ὑπερκύπτειν καὶ τοὺς ὅρους 

αὐτῆς ὑπερβάλλειν καὶ 134.3 μόνου τοῦ ἀγενήτου περιέχεσθαι κατὰ τὰς 

ἱερὰς ὑφηγήσεις, ἐν αἷς διείρηται “ἔχεσθαι αὐτοῦ” (Deut. 30, 20). τοιγάρτοι 

τοῖς ἐχομένοις καὶ 134.5 ἀδιαστάτως θεραπεύουσιν ἀντιδίδωσι κλῆρον 

αὑτόν. ἐγγυᾶται δέ μου τὴν ὑπόσχεσιν λόγιον, ἐν ᾧ λέγεται· “κύριος αὐτὸς 

κλῆρος αὐτοῦ” 135.1 (Deut. 10, 9). οὕτως ἐν γαστρὶ λαμβάνουσαι μᾶλλον ἢ 

 
17 See Erwin R. Goodenough’s treatment in his famous By Light, Light: The Mystic Gospel of Hellenistic 

Judaism, Philo Press, Amsterdam 1969, 177-178.  
18 Matt. 5:48, ἔσεσθε οὖν ὑμεῖς τέλειοι ὡς ὁ πατὴρ ὑμῶν ὁ οὐράνιος τέλειός ἐστιν.   



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

10 
 

ἔχουσαι αἱ ψυχαὶ τίκτειν πεφύκασι. καθάπερ δ' οἱ σώματος ὀφθαλμοὶ πολ-

λάκις μὲν ἀμυδρῶς πολλάκις δὲ τηλαυγῶς ὁρῶσι, τὸν αὐτὸν τρόπον καὶ τὸ 

τῆς ψυχῆς ὄμμα τοτὲ μὲν ὑποσυγκεχυμένας καὶ ἀδήλους τοτὲ δὲ καθα136.1 

ρὰς καὶ τρανὰς δέχεται τὰς ἀπὸ τῶν πραγμάτων ἰδιότητας.19   

   Here Moses is called “the purest mind” (ὁ καθαρώτατος νοῦς) who has received 

θεοφορήτῳ σοφίᾳ (“God-inspired wisdom”) and τῆς ἀληθείας ἔχεται (“clings to the 

truth” or “follows the truth”). There follows a powerful statement about his choice 

not to worship anything that is created and his devotion to the one and only the 

uncreated God. Then, in a way like apostle Paul’s in 2 Cor 12:1-4, Philo boasts for 

such a supreme soul who can rise high above all creation, overleaping its bounda-

ries and clinging to the uncreated God. And this superb work is done after following 

the “sacred commands” in Deut 30:20 to “cling to Him” (ἔχεσθαι αὐτοῦ). Of equal 

importance is the phrase τοῦ ἀγενήτου περιέχεσθαι (“to be contained into the un-

created” or “to be attached to the uncreated”), probably presupposing entry or the 

awareness of being surrounded by the presence of God. Again, the phrase does not 

mean mixing with God. Then, as a reward to all who cling to Him in such a way and 

constantly serve Him, God offers Himself as a portion. And of course, Philo here 

refers to Deut 10:9, where the Levites receive not a hereditary portion, but they 

have God as their inheritance.20   

   Elsewhere, in his Allegorical Laws, still after the model of Moses, Philo speaks 

again about the ability of a most sublime mind to rise above the created and obtain 

a vision of God.  

ἔστι δέ τις τελεώτερος καὶ μᾶλλον κεκαθαρμένος νοῦς τὰ μεγάλα μυστήρια 

μυηθείς, ὅστις οὐκ ἀπὸ τῶν γεγονότων τὸ αἴτιον γνωρίζει, ὡς ἂν ἀπὸ σκιᾶς 

τὸ μένον, ἀλλ᾽ ὑπερκύψας τὸ γενητὸν ἔμφασιν ἐναργῆ τοῦ ἀγενήτου λαμ-

βάνει, ὡς ἀπ᾽ αὐτοῦ αὐτὸν καταλαμβάνειν καὶ τὴν σκιὰν αὐτοῦ, ὅπερ ἦν τόν 

τε λόγον καὶ τόνδε τὸν κόσμον.21  

 
19 Philo, De congressu eraditionis gratia 24.132-135 (LOEB, vol. IV, 527).  
20 Deut 10:9, διὰ τοῦτο οὐκ ἔστιν τοῖς Λευίταις μερὶς καὶ κλῆρος ἐν τοῖς ἀδελφοῖς αὐτῶν κύριος αὐτὸς 

κλῆρος αὐτοῦ καθὰ εἶπεν αὐτῷ.  
21 Philo, Legum allegoriarum 3.100; for a better understanding, see 3.99-103.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

11 
 

   This is a more perfect and more purified mind (νοῦς) -that is, Moses-,22 initiated 

into the Great Mysteries (τὰ μεγάλα μυστήρια μυηθείς), who knows the supreme 

Cause not by its creations, but by ascending higher than the created attains a lucid 

vision (ἔμφασιν ἐναργῆ) of the uncreated God. Notice that both terms (ἔμφασις, 

ἐναργής) refer to the appearance and not to the substance. Notice also that in Philo 

Moses wants to see and to know God without the use of any created form or inter-

mediary. Again, like the wording of apostle Paul,23 Moses wants to see God not 

through a looking-glass (μηδὲ κατοπτρισαίμην),24 but in a direct way (yet, just to 

see). The substratum of Tent of Meeting and temple language and symbolism ap-

pears again in the next verses, where Moses is compared to Bezaleel25 who is also 

called by God.26 But, though the former sees God directly, the latter only calculates 

and forms “an idea of the Creator as if from the shadow of the things created.” The 

link to the Tent and temple theology unfolds even more and becomes impressive,  

διὰ τοῦθ᾽ εὑρήσεις τὴν σκηνὴν καὶ τὰ σκεύη πάντα αὐτῆς πρότερον μὲν ὑπὸ 

Μωυσέως, αὖθις δ᾽ ὑπὸ Βεσελεὴλ κατασκευαζόμενα Μωυσῆς μὲν γὰρ τὰ 

ἀρχέτυπα τεχνιτεύει, Βεσελεὴλ δὲ τὰ τούτων μιμήματα· χρῆται μὲν γὰρ Μω-

υσῆς ὑφηγητῇ τῷ θεῷ, ὥς φησι· "κατὰ τὸ παράδειγμα τὸ δεδειγμένον σοι 

ἐν τῷ ὄρει πάντα ποιήσεις", Βεσελεὴλ δὲ Μωυσεῖ.27  

   Here it is Moses that crafted the tabernacle and the vessels in the first place -

actually, their archetypal forms- and then came Bezaleel to make their factual re-

flections. Again, Platonic material lurks all over the place. While on the Mt Sina, it 

 
22 Philo, Legum allegoriarum 3.101: οὗτός ἐστι Μωυσῆς. The Biblical instance here is Exodus 33:13, 

where Moses asks to see God.  
23 1 Cor. 13:12, βλέπομεν γὰρ ἄρτι δι᾽ ἐσόπτρου ἐν αἰνίγματι, τότε δὲ πρόσωπον πρὸς πρόσωπον· ἄρτι 

γινώσκω ἐκ μέρους, τότε δὲ ἐπιγνώσομαι καθὼς καὶ ἐπεγνώσθην. Even more, Paul speaks here for 

knowledge “in part” (now) and then for a two-ways knowledge (to know and to be known). His language 

is to be found in many a Sufi mystic later.  
24 Philo, Legum allegoriarum 3.101.  
25 Bezaleel means “in the shadow of God.” He was the son of Uri (“my flame;” what a name, in relation to 
his son’s!) from the tribe of Judah, and an architect for the Tabernacle (Ex 31:1-8; 37:1; 38:22. 1 Chr 
2:20).  
26 See Philo, Legum allegoriarum 3.102-103.  
27 Philo, Legum allegoriarum 3.102.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

12 
 

was God Himself that showed Moses how to craft everything.28 God was his instruc-

tor and then Moses became Bezaleel’s instructor.29 It is noteworthy that in the next 

verses Aaron is called “the word” and Miriam “the outward sense” (Ἀαρὼν, ὁ λόγος 

καὶ Μαριὰμ ἡ αἴσθησις). When they revolt against Moses (the purified mind-νους), 

his superiority is asserted again by God himself. Due to his purity and faith, God 

speaks to him “mouth to mouth in His own form” and not through “riddles” (στόμα 

κατὰ στόμα λαλήσει, ἐν εἴδει καὶ οὐ δι᾽ αἰνιγμάτων).30 The foundation verse here 

is Num 12:631 and the wording is again close both to apostle Paul’s and to Jesus’,32 

when he answered to his disciples on his use of parables. In fact, these similarities 

are astonishing and call for a re-examination of the sources.  

   How this experience of the divine is accomplished, Philo shows in his De praemiis 

et poenis.  

43 ἀλλ᾽ οὗτοί γε οἱ θεσπέσιοι καὶ τῶν ἄλλων διενηνοχότες, ὅπερ ἔφην, κάτω-

θεν ἄνω προῆλθον οἷα διά τινος οὐρανίου κλίμακος, ἀπὸ τῶν ἔργων εἰκότι 

λογισμῷ στοχασάμενοι τὸν δημιουργόν. εἰ δέ τινες ἐδυνήθησαν αὐτὸν ἐξ 

ἑαυτοῦ καταλαβεῖν ἑτέρῳ μηδενὶ χρησάμενοι λογισμῷ συνεργῷ πρὸς τὴν 

θέαν, ἐν ὁσίοις καὶ γνησίοις θεραπευταῖς καὶ θεοφιλέσιν ὡς ἀληθῶς ἀνα-

γραφέσθωσα  

 44 τούτων ἐστὶν ὁ Χαλδαϊστὶ μὲν προσαγορευόμενος Ἰσραήλ, Ἑλληνιστὶ δὲ 

ὁρῶν θεόν, οὐχ οἷός ἐστιν ὁ θεός τοῦτο γὰρ ἀμήχανον, ὡς ἔφην. ἀλλ᾽ ὅτι 

ἔστιν, οὐ παρ᾽ ἑτέρου τινὸς μαθών, οὐχὶ τῶν κατὰ γῆν, οὐχὶ τῶν κατ᾽ 

οὐρανόν, οὐχὶ τῶν ὅσα στοιχεῖα ἢ συγκρίματα θνητά τε αὖ καὶ ἀθάνατα, 

 
28 See Ex 25:40.  
29 Philo, Legum allegoriarum 3.103.  
30 Philo, Legum allegoriarum 3.103. Similar language to Paul is shown again.  
31 Num. 12:6, καὶ εἶπεν πρὸς αὐτούς ἀκούσατε τῶν λόγων μου ἐὰν γένηται προφήτης ὑμῶν κυρίῳ ἐν 

ὁράματι αὐτῷ γνωσθήσομαι καὶ ἐν ὕπνῳ λαλήσω αὐτῷ.   
32 See Matt 13:10-17, where Jesus clearly means that there are levels of understanding in his parables, 

thus separating his disciples (who are to know the “mysteries of the Kingdom”) from those “outside” (v. 

13, διὰ τοῦτο ἐν παραβολαῖς αὐτοῖς λαλῶ, ὅτι βλέποντες οὐ βλέπουσιν καὶ ἀκούοντες οὐκ ἀκούουσιν 

οὐδὲ συνίουσιν).   



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

13 
 

ἀλλὰ παρ᾽ αὐτοῦ μόνου μετακληθεὶς τὴν ἰδίαν ὕπαρξιν ἀναφῆναι θελήσα-

ντος ἱκέτῃ. πῶς δ᾽ ἡ προσβολὴ γέγονεν, ἄξιον διά τινος εἰκόνος ἰδεῖν.  

 45 τὸν αἰσθητὸν τοῦτον ἥλιον μὴ ἑτέρῳ τινὶ θεωροῦμεν ἢ ἡλίῳ; τὰ δὲ ἄστρα 

μή τισιν ἄλλοις ἢ ἄστροις θεωροῦμεν; καὶ συνόλως τὸ φῶς ἆρ᾽ οὐ φωτὶ 

βλέπεται; τὸν αὐτὸν δὴ τρόπον καὶ ὁ θεὸς ἑαυτοῦ φέγγος ὢν δι᾽ αὐτοῦ 

μόνου θεωρεῖται, μηδενὸς ἄλλου συνεργοῦντος ἢ δυναμένου συνεργῆσαι 

πρὸς τὴν εἱλικρινῆ κατάληψιν τῆς ὑπάρξεως αὐτοῦ.  

 46 στοχασταὶ μὲν οὖν οἱ ἀπὸ τῶν γεγονότων τὸν ἀγένητον καὶ γεννητὴν τῶν 

ὅλων σπεύδοντες θεωρεῖν, ὅμοιόν τι δρῶντες τοῖς ἀπὸ δυάδος μονάδος 

φύσιν ἐρευνῶσι, δέον ἔμπαλιν ἀπὸ μονάδος ἀρχὴ γὰρ αὕτη δυάδα σκοπεῖν· 

ἀλήθειαν δὲ μετίασιν οἱ τὸν θεὸν θεῷ φαντασιωθέντες φωτὶ φῶς.33  

   So, there are some superior men, that can rise high and ascent “to heaven” “as if 

by some heavenly ladder” (διά τινος οὐρανίου κλίμακος). This is achieved through 

philosophical contemplation of God’s works. By forming sequences of reasoning 

and constant deduction, one may come to the knowledge of God’s existence (ἀπὸ 

τῶν ἔργων εἰκότι λογισμῷ στοχασάμενοι τὸν δημιουργόν). Yet, there might be oth-

ers (εἰ δέ τινες) able to know of God in a more direct way, actually seeing Him (πρὸς 

τὴν θέαν) without using their reasoning. These men Philo calls holy and true serv-

ants of God (ὁσίοις καὶ γνησίοις θεραπευταῖς). By the way, the text here is almost 

begging for the links between the terms ὁσιος, θεραπευτής and Ἐσσαῖος. As is 

known, Philo makes the connections all by himself.34 He calls the Essenes both 

ὁσίοις and θεραπευταῖς and one of his most widely known works is dedicated to 

the Healers (On the contemplative life) by the lake Mareotis in Lower Egypt. In the 

Lexicon of Suda35 it is also maintained that they were called “Essenes” and that this 

name means those of the mystical theoria: ἔνθεν καὶ Ἐσσαῖοι καλοῦνται, τοῦτο 

δηλοῦντος τοῦ ὀνόματος, τουτέστι θεωρητικοί. Now, one cannot help but bring in 

mind some paragraphs from Epiphanius, where he passes down a very enigmatic 

tradition about the first followers of Jesus Christ. We shall dwell there only for a 

moment,  
 

33 Philo, De praemiis et poenis 1.43-46.  
34 E.g., see Philo, Quod omnis probus liber sit 75.3; idem, Hypothetica sive Apologia pro Judaeis 198.2.    
35 Lexicon of Suda, Alphabetic letter epsilon, 3123.10.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

14 
 

… Ἰεσσαῖοι ἐκαλοῦντο πρὶν τοῦ καλεῖσθαι Χριστιανοὶ οἱ εἰς Χριστὸν 

πεπιστευκότες, τούτου ἕνεκα ἔφημεν ὅτι ὁ Ἰεσσαὶ πατὴρ γίνεται τοῦ Δαυίδ, 

καὶ ἤτοι ἐξ ὑποθέσεως τούτου τοῦ Ἰεσσαὶ ἤτοι ἐκ τοῦ ὀνόματος Ἰησοῦ τοῦ 

κυρίου ἡμῶν ἐπεκλήθησαν Ἰεσσαῖοι διὰ τὸ ἐξ Ἰησοῦ ὁρμᾶσθαι, μαθηταὶ 

αὐτοῦ ὄντες, ἢ διὰ τὸ τῆς ἐτυμολογίας τοῦ ὀνόματος τοῦ κυρίου· Ἰησοῦς γὰρ 

κατὰ τὴν Ἑβραϊκὴν διάλεκτον θεραπευτὴς καλεῖται ἤτοι ἰατρὸς καὶ σωτήρ. 

ὅμως τούτῳ τῷ ὀνόματι πρὶν τοῦ Χριστιανοὺς αὐτοὺς καλεῖσθαι τὴν ἐπωνυ-

μίαν ἐκέκτηντο. ἐπὶ Ἀντιοχείας δέ, καθάπερ ἄνω ἐπεμνήσθημεν καὶ ὡς ἔχει 

ἡ τῆς ἀληθείας ὑπόθεσις, ἤρξαντο οἱ μαθηταὶ καὶ πᾶσα ἡ ἐκκλησία τοῦ θεοῦ 

Χριστιανοὶ καλεῖσθαι.36    

   According to this witness, the first believers in Christ were called Ἰεσσαῖοι, either 

because the father of king David was Jesse or because of the etymology of Jesus’ 

name. Still, as stated by Epiphanius, in Hebrew the name Ἰησοῦς means θεραπευ-

τὴς, ἰατρὸς, and σωτήρ; that is, healer and savior. His disciples were called after his 

name, Ἰεσσαῖοι. This happened before the times at Antioch, when “the disciples 

and all the church of God” were termed Χριστιανοὶ. Epiphanius goes even more 

astonishing in the very next paragraph, when he calls Ἰεσσαῖοι the Therapeutai at 

lake Mareotis. To the Epiphanius’ source, these (according to many a source) Es-

senes were Ἰεσσαῖοι and Christians,   

Εὕροις δ' ἄν, ὦ φιλολόγε, καὶ τούτων τὴν ὑπόθεσιν ἐντυχὼν τοῖς τοῦ Φίλω-

νος ὑπομνήμασιν ἐν τῇ περὶ Ἰεσσαίων αὐτοῦ ἐπιγραφομένῃ βίβλῳ, ὡς τού-

των τὴν πολιτείαν καὶ τὰ ἐγκώμια διεξιὼν καὶ τὰ αὐτῶν μοναστήρια ἐν τῇ 

κατὰ τὴν Μάρειαν λίμνην ἱστορῶν περιοικίδι οὐ περί τινων ἑτέρων ὁ ἀνὴρ 

ἱστόρησεν, ἀλλὰ περὶ Χριστιανῶν.37  

   And as mentioned, contemplation was of capital importance to their ascesis.38  

 
36 Epiphanius, Panarion 1.325.17 – 1.325.25.  
37 Epiphanius, Panarion 1.326.1 – 1.326.7.  
38 Eusebius in Historia Ecclesiastica (esp. 2.17.16-17) speaks on this work of Philo, wrongly presenting the 

Jewish philosopher as a Christian. Yet, both his and Epiphanius’ ready acceptance of these practices and 

views for the very first followers of Jesus Christ are tale-telling.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

15 
 

   Back to treating Philo’s paragraph in De praemiis et poenis, the Jewish philoso-

pher presents Israel as the only one who saw God39 by being elected and instructed 

by God himself (παρ᾽ αὐτοῦ μόνου μετακληθεὶς τὴν ἰδίαν ὕπαρξιν ἀναφῆναι 

θελήσαντος ἱκέτῃ) and not by any kind or reasoning. Leaving aside the fact that 

Philo perceives Israel as a collective entity,40 he also understands him as one who 

saw God (Ἰσραήλ, Ἑλληνιστὶ δὲ ὁρῶν θεόν) in mystical theoria. It is as if all the peo-

ple that constitute Israel were in deep contemplation of the divine. Yet, here again 

lies an element usually undetected. Philo speaks not of an understanding of God’s 

essence, but just of seeing that He exists: οὐχ οἷός ἐστιν ὁ θεός τοῦτο γὰρ ἀμήχα-

νον, ὡς ἔφην, ἀλλ᾽ ὅτι ἔστιν. Clearly, this is not the same as the unio mystica of the 

later Christian saints and holy men or even the Sufi mystics.  

   What follows is Philo’s famous allegory of sun and light. He says, a man can see 

the sun and the stars only by their own light. Consequently, and only for the se-

lected few, they can reach truth and perceive and see light only by light (φωτὶ φῶς) 

and God only by God (θεὸν θεῷ).41 Though this is an amazing statement by Philo, 

subject to various interpretations, the notion that man is also spiritual and numi-

nous is more than obvious. It points back to the creation of man “by our image, by 

our likeness” (Gen 1:26-27), too. Therefore, endowed with light and by spirit divine, 

 
39 Winston sees “intensely nationalistic inclinations” in Philo, since for the philosopher “Israel is to him 

[to Philo] the best of races since it sees the truly Existent (Cong. 51)”; Winston, Logos and Mystical The-

ology in Philo of Alexandria, 55. On the subject of Israel seeing God, see also Gerhard Delling, “The ‘one 

who sees God’ in Philo,” in Fr. E. Greenspahn, E. Hilgert, B. L. Mack (eds.), Nourished with Peace: Studies 

in Hellenistic Judaism in Memory of Samuel Sandmel, Scholars Press, California 1984, 34-39.  
40 On this fascinating subject of Israel as a collective entity, perhaps predating the makranthropus idea of 

Adam Kadmon in later Kabbalah (in Mandaeism, too), see my “Jacob/Israel in the Prayer of Joseph as a 

collective, heavenly entity and its origins,” στο συλλογικό, Δίκαιον Ὄφλημα. Τιμητικὸς τόμος ἐπὶ τῇ πε-

ντηκονταετηρίδι τοῦ Μητροπολίτου Καρυστίας καὶ Σκύρου κ.κ. Σεραφείμ, ἔκδ. Ἱ. Μ. Καρυστίας καὶ Σκύ-

ρου, Ἀθήνα 2018, pp. 499-510.  
41 Philo, De praemiis et poenis 1.46.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

16 
 

contra the Biblical affirmation,42 man can see God (though to Philo, only superior 

and elected men).43   

   Needless to say, the very nature of this experience is dubious and subject to an 

age-old discussion. What is more, the phenomenology of unio mystica in its various 

texts and instances presents a protean wealth of forms and types. Moshe Idel’s 

views on the subject in his work Ben: Sonship and Jewish Mysticism44 prove this fact 

beyond doubt. Not to mention that God in Philo is totally transcendental. It has 

been maintained, mostly by David Winston, that Philo’s accounts (though not uni-

form at all) are the product of reasoning, analysis, and inference. In other words, it 

is deemed as an exquisite function of the mind, who rises high above creation and 

achieves this direct luminous vision.45 Therefore, I must agree with Louth that Philo 

speaks rather more on the ecstatic element concerning the surely transcendental 

God than on mystical union per se.46 On the other hand, I cannot agree completely 

with Stroumsa that, “The unio mystica, or rather the way leading to it, would usually 

be perceived, from now on, essentially through two different but combined meta-

phors. One is the metaphor of going up, or ascent, and one that of going inside, or 

interiorization.”47 At the same time, on the other hand, he is quite right when he 

writes that, “Yet in seeking to understand the religious praxis of late antique 

 
42 As it is stated, man cannot see God and live (Ex 33:20), for God is a consuming fire. On this subject in 

ancient Jewish texts, see Elliot R. Wolfson, Through a Speculum that Shines: Vision and Imagination in 

Medieval Jewish Mysticism, Princeton University Press 1994, 13-51.  
43 To Scott D. Mackie, the possibility of mystical union in Philo is “absent” or doubtful at best; see his 

“Seeing God in Philo of Alexandria: Means, Methods, and Mysticism,” Journal for the Study of Judaism 43 

(2012), 147-179.  
44 See M. Idel, Ben: Sonship in Jewish Mysticism, pp. 67-8, 301 (where he speaks of “intellectual theosis,” 

his emphasis), 336, 599 (Idel links mystical union with the “Agent Intellect”). Idem, “Universalization and 

Integration: Two Conceptions of Mystical Union in Jewish Mysticism,” in M. Idel, B. McGinn (eds), Mysti-

cal Union and Monotheistic Faith, An Ecumenical Dialogue, Continuum, New York 1989 27-58 (esp. 40-

41). Also, Moshe Idel, Ascensions on High in Jewish Mysticism: Pillars, Lines, Ladders, Central European 

University Press, Budapest 2005, pp. 101-42.  
45 See Winston, Logos and Mystical Theology in Philo of Alexandria, 44 ff. and 50-55.  
46 Louth, The Origins of Christian Mystical Tradition: From Plato to Denys, 33.  
47 Guy Stroumsa, Hidden Wisdom: Esoteric Traditions and the Roots of Christian Mysticism, 180-181.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

17 
 

Judaism, there is no reason a priori to ignore patterns of behavior or traditions of 

belief current in the Umwelt in which Judaism flourished.”48   

   It is almost predictable that by and large the Rabbis ignored Philo.49 Perhaps he 

seemed too allegorical, too philosophical, mystical and/or too exposed to Hellenic 

and Hellenistic influences. After all, their aims and purposes were different: to form 

an almost bulletproof code of practical nomism according to the precepts of the 

Torah and keep Israel safe from Christians, Gnostics, and Gentiles. Therefore, it is 

no surprise that their treatment of the above-mentioned Biblical verses and the 

meaning of dvq ( דבק) is based on Gen 2:2450 and on founding a kind of a marital 

relationship with God. Most importantly, clearly reflecting the spirit of the first cen-

turies CE and the then Rabbinic Judaism (in formation), this relationship should be 

created via the Rabbis. As a projection of mAvot 1:1, they posed as the true heirs 

of the Mosaic Torah and the interpreters of His will on earth. Deut 4:4, 11:22, and 

30:20, were all interpreted in this light. The tractate Kethubot 111b in the Babylo-

nian Talmud provides amble evidence of this view. There the commandment to 

cling to God has the meaning of forming a familial relationship first among the com-

munity of Israel on earth and then, all together, with the Lord on high.51 The poten-

tial of a unio mystica is non-existent to the Rabbis. To their view, as in many a case 

to Philo,52 too, though communication with God was possible, actual union with 

Him was out of the question. Truly, here may lie one common mistake made by 

many in approaching these difficult passages: to be ecstatically absorbed in the vi-

sion of God is one thing, but to be in ontological union with Him is quite another. 

 
48 As above, 180.  
49 See what David Winston has to say in his “Philo and Rabbinic Literature,” in Adam Kamesar (ed.), The 

Cambridge Companion to Philo, Cambridge University Press 2009, 231-253.  
50 ἕνεκεν τούτου καταλείψει ἄνθρωπος τὸν πατέρα αὐτοῦ καὶ τὴν μητέρα αὐτοῦ καὶ προσκολληθήσεται 

ק] ַ֣ ב  ד ] πρὸς τὴν γυναῖκα αὐτοῦ καὶ ἔσονται οἱ δύο εἰς σάρκα μίαν [וְד  ָֽ ר אֶח  ָׂ֥ ש  וּ לְב  י֖   .[וְה 
51 Interestingly enough, what the Rabbis proposed was the same kind of Philo’s inference and reasoning 

that led to mystical union, but only to the level of the people of Israel. According to their view, by ful-

filling the commandments and following the precepts of the Sages the pious weaved a net of relation-

ships and a living community that related to God.  
52 It is no secret that sometimes Philo seems to contradict himself. Even so, his work is vast and on vari-

ous subjects and the reality of his mind and grasp of things seems to change and evolve.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

18 
 

Should one compare to the similar material in Teresa of Avila53 or to Jan van 

Ruysbroeck, where “a union without distinction,” the difference with the commonly 

accepted today unio mystica (mostly, in Christian and Sufi mystics) is more than ob-

vious.  

   Probably, Rabbi Akiva’s insistence to include Song of Songs among their sacred 

Scriptures showed back to Gen 2:24 and the formation of a close bond with God.54 

Most importantly, Akiva thinks of the Song of Songs as “the Holy of Holies” in the 

Torah.55 Yet, though Gen 2:24 speaks of a man and a woman, Adam and Eve, united 

in one flesh (ἔσονται οἱ δύο εἰς σάρκα μίαν  -  ד ָֽ ר אֶח  ָׂ֥ ש  וּ לְב  י֖  it is not meant that ,(וְה 

they form another type of being (e.g., an androgynous one). Clearly, Gen 2:24 

speaks for a very specific carnal union between two of His creatures, for a very spe-

cific reason,56 and not for a union with God.57 Still, there is no clear statement either 

from Akiva or from other rabbis that a unio mystica with God was possible. Even to 

Philo, as already mentioned, to know the essence of God or His inner being was 

impossible. Therefore, there is no ontological henosis. There is only revelation and 

reception. The higher one could reach was only a sublime visionary experience that 

He exists. One more noticeable element here is that in all relevant passages con-

cerning mystical theoria in Philo the corporal and physical vehicles are absent. There 

 
53 See the description of rupture and ecstasis experienced by Teresa of Avila in her The Life of Teresa of 

Jesus (Doubleday, New York 1960, 190-193). Here the experience is violent, sudden, and overwhelming, 

as if she quits herself and immerses into God. That is why she uses the analogy of the sponge.  
54 It is an element that calls for closer examination, that in the Song of Songs the king/lover is actually 

absent. Yet, the bride is consumed by her love for him and constantly seeks for his presence. It is his ab-

sence that sets alight her quest. Given that God is both revealed (present and known) and unmanifest 

(transcendental and incomprehensible) at the same time  in the Jewish texts, the modern scholar should 

ponder whether this idea played a role in the formation and development of apophasis and apophatic 

theology and praxis in mystical Christianity. Truly, both the bride in the Song and the mystic in his/her 

quest are after an ap-ousia, an absence they cannot live without.  
55 See mYadayim 3:5.  
56 To multiply and fill the earth; see Gen 1:22 and 28.  
57 Combined to the Song of Songs and Akiva’s statement, Gen 2:24 presents elements of ‘sacred mar-

riage’ and perhaps that is the highest it may reach.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

19 
 

are no elements of bodily or angelic transformation in light and glory, as in Enochic 

and other apocalyptic or mystical texts.  

   In closing, though Gershom Scholem seemed to deny the existence of a total unio 

mystica in the corpus of mystical Judaism,58 after his passing a lot seems to have 

changed. Ecstatic trends in Kabbalah and Hasidism called for more analysis. It 

should be noted that Winston is right that “the earliest application of the term ek-

stasis to mystical experience is in Plotinus,”59 but he fails to see its full importance 

to the subject.60 Certainly, Philo’s passage in De praemiis et poenis (1.43-46) seems 

 
58 What he actually said is somewhat different from what he is usually thought to have said, “only in ex-

tremely rare cases that ecstasy signifies actual union with God in which the human individuality aban-

dons itself to the rapture of complete submersion in the divine stream.” So, he accepted some “rare 

cases” where “actual union” was possible in Jewish texts, though indeed he maintained that a certain 

“distance” remained between the two and God stayed out of human grasp (Major Trends in Jewish Mys-

ticism, Schocken, New York 1961, pp. 122-123). Moshe Idel (Kabbalah: New Perspectives, 24) has been 

too critical about Scholem’s view, but I think he pushed this thesis to the extreme.  
59 David Winston, Logos and Mystical Theology in Philo of Alexandria, 53.  
60 Plotinus offers an amazing wealth of information on how he and his school saw the mystical theoria of 

God in Enneads 5.3.7.1-21: Ἀλλὰ τὸν θεὸν θεωρεῖ, εἴποιμεν ἄν. Ἀλλ' εἰ τὸν θεὸν γινώσκειν αὐτόν τις 

ὁμολογήσει, καὶ ταύτῃ συγχωρεῖν ἀναγκασθήσεται καὶ ἑαυτὸν γινώσκειν. Καὶ γὰρ ὅσα ἔχει παρ' ἐκείνου 

γνώσεται, καὶ ἃ ἔδωκε, καὶ ἃ δύναται ἐκεῖνος. Ταῦτα δὲ μαθὼν καὶ γνοὺς καὶ ταύτῃ ἑαυτὸν γνώσεται· 

καὶ γὰρ ἕν τι τῶν δοθέντων αὐτός, μᾶλλον δὲ πάντα τὰ δοθέντα αὐτός. Εἰ μὲν οὖν κἀκεῖνο γνώσεται 

κατὰ τὰς δυνάμεις αὐτοῦ μαθών, καὶ ἑαυτὸν γνώσεται ἐκεῖθεν γενόμενος καὶ ἃ δύναται κομισάμενος· 

εἰ δὲ ἀδυνατήσει ἰδεῖν σαφῶς ἐκεῖνον, ἐπειδὴ τὸ ἰδεῖν ἴσως αὐτό ἐστι τὸ ὁρώμενον, ταύτῃ μάλιστα λεί-

ποιτ' ἂν αὐτῷ ἰδεῖν ἑαυτὸν καὶ εἰδέναι, εἰ τὸ ἰδεῖν τοῦτό ἐστι τὸ αὐτὸ εἶναι τὸ ὁρώμενον. Τί γὰρ ἂν καὶ 

δοίημεν αὐτῷ ἄλλο; Ἡσυχίαν, νὴ Δία. Ἀλλὰ νῷ ἡσυχία οὐ νοῦ ἐστιν ἔκστασις, ἀλλ' ἔστιν ἡσυχία τοῦ νοῦ 

σχολὴν ἄγουσα ἀπὸ τῶν ἄλλων ἐνέργεια· ἐπεὶ καὶ τοῖς ἄλλοις, οἷς ἐστιν ἡσυχία ἑτέρων, καταλείπεται ἡ 

αὐτῶν οἰκεία ἐνέργεια καὶ μάλιστα, οἷς τὸ εἶναι οὐ δυνάμει ἐστίν, ἀλλὰ ἐνεργείᾳ. Τὸ εἶναι οὖν ἐνέρ-

γεια, καὶ οὐδέν, πρὸς ὃ ἡ ἐνέργεια· πρὸς αὑτῷ ἄρα. Ἑαυτὸν ἄρα νοῶν οὕτω πρὸς αὑτῷ καὶ εἰς ἑαυτὸν 

τὴν ἐνέργειαν ἴσχει. Καὶ γὰρ εἴ τι ἐξ αὐτοῦ, τῷ εἰς αὐτὸν ἐν ἑαυτῷ. All emphasis is mine. Long before the 

Sufis and John of the Cross, Plotinus shows in very clear language the close relationship (if not identity, 

at some point) between the seer, the vision, and its object.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

20 
 

to have elements in common with Plotinus’ Enneads (esp. 5.3.1761 and 5.5.1062). 

Middle Platonism and other schools at that time have been detected as possible 

influencers.63 Though they have been compared, Philo nowhere in his works 

reaches the clarity and directness of Plotinus concerning mystical union. When 

speaking about the seer and “the thing seen,” Plotinus is lucid clear, “since they 

were not two, but the seer was one with what is seen, as though it was not being 

seen by him, but was unified with him, if he remembers who he became when he 

mingled with the One, then he will have in himself an image of it” (Enneads 

6.9.11.5-8). It is only later, in Medieval Kabbalah, that types of union with God in 

Jewish texts will be clearer, more obvious and refined than Philo’s passages.64 As 

Elliot Wolfson has it, when writing on “the mystical conjunction facilitating the the-

urgical task” in later mystical Judaism, he thinks it “better to imagine a core experi-

ence of ecstasy with two facets: reintegration of the soul in the divine, and fusion 

of the sefirotic potencies into harmonious unity.”65 And it was only after the writ-

ings of Dionysius, where God became truly known by an apophatic process of un-

knowing Him, that this mystical union led to another peak; that of theosis.66 And as 

 
61 “When she is illuminated, she has what she sought, and this is the soul’s true goal: to make contact 

with that light and to see it by itself, not by the light of something else; to see that very thing through 

which it sees. For the means of its illumination is what the soul ought to see; we do not see the sun by 

the light of something else. How, then, can this come about? Abstract from everything.” Notice that Plo-

tinus makes use of the same metaphor of light and sun. Yet, the common ground is easier to be found in 

Middle-Platonism and Stoicism.  
62 “But think what it would be to grasp that which is in itself, pure, mixed with nothing, all things 

partaking in it, but nothing holding it.”  
63 See what Winston has to say in his Logos and Mystical Theology in Philo of Alexandria, 44. Also, Louth, 

The Origins of Christian Mystical Tradition: From Plato to Denys, 20-21, 36-37 (where word on his vast 

dependence from Plato), 39 ff. (on soul’s yearning for the One), and 46-47 (where soul’s sudden rupture 

to the One, “Strictly speaking, in this ascent, the soul does not become nous, nor does nous become the 

One: it passes out of itself into the other”).  
64 See for example the case of the ecstatic Abraham Abulafia in Moshe Idel, Studies in Ecstatic Kabbalah, 

SUNY Press 1988, 1-32.  
65 Elliot R. Wolfson, Language, Eros, Being: Kabbalistic Hermeneutics and Poetic Imagination, Fordham 

University Press 2006, 209.  
66 E.g., see Pseudo-Dionysius Areopagita, De ecclesiastica hierarchia 65.12; 83.23; 87.24.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

21 
 

is known, theosis was sometimes closely connected to theurgy – another heavily 

fortified term.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

22 
 

 

Pedagogical Eschatology in the work of Seltzer, David, The Omen – The encounter 

of Man with the further knowledge of his future 

Diamantopoulou Konstantinou67 

 

Abstract 

 

Eschatology is the last fundamental key to Christian dogmatics grounded on the 

Revelation of John and a futuristic asset for further debate and synthesis in the 

literature world. A more widespread multidisciplinary discussion of this topic is fos-

tered by the subject of what would happen at the end of days on earth, especially 

when the present age is a portion of it. The novel Omen of David Seltzer illustrates 

such a literature synthesis describing the rising of the antichrist. Nevertheless, 

many questions remain concerning the role of the person of antichrist alone and 

the role of essential horizontal institutions such as education. The latter's role dur-

ing an eschatological age could be varied either to the directions of higher human 

governance leading society structure into abatement and doubt or towards a well-

prepared moral stand according to the individuals' intrinsic declaration of goodwill 

and Christian faith. The present study raises a new problem by testing the interlin-

ear connection between the educational establishment and the novel's core in the 

sense of an eschatological social perspective.   

 

Keywords: Pedagogical Eschatology, Revelation, Spiritual Capital, Religious Capital, 

Education, Faith. 

 

 
67 Konstantinos A. Diamantopoulos (Th.B., M. Phil., PhD. Can.) is a current working Theology Teacher at 
Greece – Athens in the Upper Secondary Education.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

23 
 

1. Introduction 

1.1  The general frame 

 

The word "conflict" emerges as the more intense one when dealing with topics 

of ominous future scenes regarding the fate of humanity, especially when those 

were successfully cinematographically illustrated years ago. Indeed, "The Final Con-

flict Movie" of the Omen III trilogy, directed by Graham Baker, based on the novel 

by Andrew Birkin and David Seltzer (1981), seems quite representative of the 

case68. The plot, however, begins in the trilogy's first book, where the antichrist's 

decided course is being laid out for realization, and his plan to control the globe 

according to the dictates of the wicked one appears to be in hand69. The Omen I 

movie (1976), directed by Richard Donner and based on the novel of David Selt-

zer70, establishes the initialization of chain reaction leading the facts to the Final 

Conflict part. The prementioned novel shall be one of the primary study sources of 

the eschatology research frame of the Christian sacred text of the book of Revela-

tion of John concerning the current social realm. In other words, the central part of 

this research shall be the inquiry into the relationship between education (peda-

gogy) and Christian eschatology71 occasioned by the novel. In what way could hu-

man beings, as little protagonists of this world, deal with those eschatological mag-

nitudes lying beyond their grasp and what the role of pedagogy72 might be? 

 

1.2  The plot of the novel 

 

David Seltzer has worked as a scriptwriter on different movie projects, such as 

The Shining Through (1992), The Dragon Fly (2002), and The Omen (2006), the 

 
68 Harvey Bernhard, "The Omen," IMDb, 1976, accessed February 13, 2023, shorturl.at/nuOSW. 
69 Ibid 
70 David Seltzer, Omen (Dreamscape Media LLC, 2019) 
71 David Wilkinson, Christian Eschatology and the Physical Universe (London: A&C Black, 2010), p.1 
72 The terms of education and pedagogy in this current research are used interchangeably. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

24 
 

latter depicted as a cinematic refreshment of part one of the trilogies. There are 

many more works of his as a writer, co-writer, or even writer and producer, but 

still, the work which made him exquisite is the omen trilogy work of his starting 

with the first book.   

Firstly, proceeding to the omen term might be helpful since it encrypts a dark 

mystery burden inside its pronunciation and notion and transmits similar attributes 

to the utility and quality of the novel. Omen illustrates a dark sign, a foggy and 

tremendous symbolism of a future malicious event coming up, threatening the 

world around by its realization. Omen consists of a dark scene ready to be un-

folded73, making a unique novel and movie title selection providing anguish for the 

described events and curiosity for those to come. That is the first impression when 

reading the Omen I novel since its first chapter begins with a slight description of 

the diplomatic consultant of the U.S.A.  and future American ambassador, Jeremy 

Thorn74 , travelling by plane, ready to reach his wife bearing forth his child. His 

stress is described tremendously, for his wife had previously experienced several 

miscarries75, which had formatted a fragile and ready-to-collapse female persona 

from the perspective of one more failure. Through the protagonist's (the husband) 

anguish as he crosses the oceans to return to Italy (where he was appointed), the 

reader is allowed to see the couple's deepened love for one another. 

When reaching the place of the Italian hospital and finding out that his lovely 

wife had miscarried once more, he could not handle the pain of losing his child, 

especially the unrepairable and inconceivable pain that was meant to be given to 

his wife when hearing about it76. Fate had other plans, though, since Father 

Spilletto, with a maid sister, proposed to him to make a secret pact offering to ex-

change his dead child with a newborn boy. His real child was much alive and mur-

dered afterwards, and the infant boy had a jackal as a mother. Nevertheless, the 

reality was not exposed to him by any means. So, Mr Thorn, the future ambassador 

 
73 Laura Duhan-Kaplan, Anne-Marie Ellithorpe, and Harry O. Maier, Visions of the End Times: Revelations 
of Hope and Challenge (Eugene: Wipf and Stock Publishers, 2022),p. 81 
74 Seltzer, Omen, p. 12 
75 Ibid, p. 11 
76 Ibid, pp. 13-14 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

25 
 

of American States in England77, was ready to raise a child whose pedigree was ut-

terly unknown to him. 

After a lot of obscure and ominous incidents happening to Thorn's life, providing 

him power and quick ascent, and after the inconceivable and unexplainable death 

of Chessa78, the nanny of his child, named Damien, during the celebration of his 

birthday, Thorn was obliged to hire the services of Mrs. Baylock. This future nanny 

appeared at the right time and mysteriously had all the necessary documents prov-

ing her replacement at her disposal. She was Damien's key woman and protector 
79 or an apostate of hell80. She murdered thorn's wife, and Thorn battled to remedy 

his error after discovering the truth with the help of Jennings, a photographer-pa-

parazzi who assisted him in unearthing the truth at the cost of his life. The exorcist 

priest Bugenhagen told the truth about her81. 

The novel ends up with the thriving of little Damien using his human father's 

death, position, and wealth to rise further into the world scenery of financial indus-

try and politics with one purpose: to defeat Christ before His Second Coming and 

surrender humanity into the fires of hell82. 

 

1.3  The cinematic transfer of the novel 

 

As many novel writings have been transferred into the big screen, the same oc-

curred in Seltzer David's Omen novel in 197683. When the teaser was released for 

 
77 Ibid, p. 17 
78 Ibid, p. 20 
79 Ibid, p. 20 
80 Ibid, p. 123 
81 Ibid, p. 124 
82 It is pretty interesting that Jerusalem, in particular, is called Sodoma and Gomora by the actions of the 
antichrist in Seth Turner, "Revelation 11:1-13: History of Interpretation," (PhD diss., St. John's College, 
2005), p.50. William Milligan has correctly observed that the point of Revelation concurs with the scope 
of hindering Satan from ruling for a thousand years after breaking the chains of his imprisonment in Sydney 
H. T. Page, "Revelation 20 and Pauline Eschatology," JETS 23, no. 1 (March/April 1980), p.32 
83 Adrian Schober, The Omen (Liverpool: Liverpool University Press, 2022), p. 7 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

26 
 

commercial purposes was a blast according to the communicative criteria of a 

newly presented horror film into the film industry, ready to sell many copies world-

wide84. Specifically, it could be mentioned: a) that the teaser was covered up by an 

ominous and mysterious music theme, inspiring an inner chill in the audience and 

horror film lovers85 b) Gregory Peck as Jeremy Thorn, and the main protagonist 

character of the movie turned out to be a terrific choice for the role of Damien's 

father due to his age and style. He and his wife were in a similar with Oedipus's 

position since they were not aware of the truth, and by the time they found out, 

their cost was redeemed by their own lives c) Billie Whitelaw was a splendid cine-

matographic choice since she passionately incarnated Mrs. Baylock, one of Satan's 

apostates to protect little Damien (: Fear not, little one," she whispered in a faltering 

voice. "I am here to protect thee)86. 

 Her role was the vantage point of action since she was the corner adversary 

keeping the ultimate identity of Damien in deep secrecy and also foreshadowing 

the final battle against his questioning father d) the movie was ultimately guided 

by action; on the contrary, the novel was more esoteric and used the psychogra-

phies of the characters masterfully as the next steps for the incidents to be un-

folded. For example, Jennings' past and character are perfectly described in the 

novel. Not even his little hippy style was a clue to his slovenly lifestyle as depicted 

in the book, e) the movie trick or metaphysical horror invention of the photos fore-

telling the death of the individuals, which had been taken in various circumstances, 

and the illustration of the shadowy and gradually proceeding spear appearance 

against them as an ominous threat towards their passing out in the short term de-

noted the mysteriosity of the situation87. Finally, the music vestment of the Ave 

 
84 Schober claims that the movie Omen was a success due to the general climate of paranoia illustrated in 
the U.S.A. after the Vietnam War and the bursting out scandal of Watergate (Schober, Omen, p. 8). Instead, 
it provided a subconscious hermeneutical transposition of political corruption into religious metaphysics. 
85 Jenny McDonnel, "Year of the Remake: The Omen 666 and The Wicker Man," Irish Journal of Gothic & 
Horror Studies, no. 1 (2006), p. 120 
86 Seltzer, Omen, p. 23 
87 The described aspect of the ongoing story element is included in the multimodality terminology of a 
film's making since directors are not grounded only in the linguistic part of the script but create a whole 
new space for the unexpected to be developed and nurtured during the filmmaking process (Kay 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

27 
 

Satani orchestral chorus written by Jerry Coldsmith had been the basic frame of the 

movie's theme, providing the expected to be created chill towards the audience 

based on the music rhythm and speed of the verses88. 

 

1.4  The theological meaning of the novel and movie 

 

The novel's author is profoundly inspired by the most ominous and cryptic 

Christian book of all centuries, the Revelation of John89. The latter is well known in 

the frame of academic theology due to the diversified and ambiguous signs and 

symbols and the intrinsic prophecies incorporated within90. The difficulty of unlock-

ing the mysteries of those prophesies, which are grounded on the past Roman per-

secution occasions, the corpus of primitive Christian Theological martyrdom, and 

the eschatological concepts91 of the current negotiated theological issues remains 

a stable rock beyond any. 

However, as far as conceptions do not hinder research reconceptions, new 

points of thought are welcome to independently add a brick to the hermeneutical 

castle, whether the latter comes from science, philosophy, or art. The previous oc-

casion of the structuring mode of conception intended to be made by all the sites 

of human cognition makes the portrait of Revelation an undeniable source of his-

torical inspiration and divine grandeur beyond the ken of humanity, additionally 

providing the right to any good willing researcher to establish one more word for 

the case. Therefore, the Omen novel and its advocated movie (1976) make unique 

but not-so-mythical comments about man's eschatological fate and everyday 

 
Richardson, "Multimodality and the Study of Popular Drama," Language and Literature: International Jour-
nal of Stylistics, 19, no. 4 (2010), p. 385). 
88 Berthold Hoeckner et al., "Film music influences how viewers relate to movie characters," Psychology of 
Aesthetics, Creativity, and the Arts 5, no. 2 (2011), p. 146 
89 James L. Resseguie, The Revelation of John: A Narrative Commentary (Ada: Baker Academic, 2009), pp. 
18-23 
90 Ibid 
91 Robert Banks, "Eschatological Faith in the Gospel of John," in Reconciliation and Hope: New Testament 
Essays on Atonement and Eschatology (Eugene: Wipf and Stock Publishers, 2006), pp. 36-52 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

28 
 

human reality92 occasioned by the adventure of a wealthy family. A tremendous 

theological fact is that no one could be aware of what and how, and through what 

means eschatological facts shall occur in the long term, especially concerning the 

end of times93. However, since all scholars are considered mortals of this world, 

they are called to be a part of the subjectification view process of it94, as all humans 

seem to be, thinking over this eschatological form of Christian fate (mainly when 

the talking is focused on Christian believers). Therefore, their obligation remains to 

think and share their findings with others, primarily when the thinking method lies 

out of the box. On that occasion, fiction prospects could come across artful creativ-

ity, such as literature and filmography, enhancing the speculation and problemati-

zation of the theological issue being put on the table (eschatology). 

Additionally, when historical and theological documentation (Revelation of 

John) and artful speculation or scenario (Omen novel) are being met, approvals and 

disapprovals of the thematical illustrations could boost contemplation and wonder. 

On the other hand, relationships could not be excluded. It is the moment when art 

meets psychological theory95.  

In that concept, the novel demonstrates an out-of-the-box hypothesis of the 

final conflict start up moment between Christ and the antichrist providing through 

its scenario some useful -to think about- tips for the Revelation case: a) the 

 
92 According to the plot of the book The Omen, evil events are forced to occur as a result of human error 
or omission in the form of causation and resulting formality, whereby warnings and hints are vested by a 
metaphysical or supernatural veil. If that is so, then evil penetrates the human world through worldish 
frames. An interesting account of how evil challenges human reason and perception is Susan Neiman's 
"Evil in Modern Thought: An Alternative History of Philosophy" (Princeton: Princeton University Press, 
2015). 
93 Avery Dulles, "The Symbolic Structure of Revelation," Theological Studies 41, no. 1 (1980), p. 51. Dulles 
argues that the Revelation facts consist of a disclosure of God to humans motivated by love (ibid.). The 
challenge of Revelation’s unreachable knowledge generates alternative contemplation through fantasy 
and scenario assumptions. 
94 E. Thomas Dowd and Terry M. Pace, "The Relativity of Reality," in Comprehensive Handbook of Cognitive 
Therapy, ed. Hal Arkowitz, L.E. Beutler, and Karen Simon (Berlin: Springer Science & Business Media, 
1989),p.213 
95 Ibid 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

29 
 

antichrist will be a person96, b) he will be born in human flesh aping Christ's ancient 

birth97 c) his birth shall be filthy as a result of his immorality and sin – that's why he 

is characterized as the abomination and the son of perdition by John in his epistles 

adding as well the kind of quality of his plans, if not be extraordinary as the ones of 

the novel's scenario d) he will also have great power, which means that as a human 

character supported by his true father, Satan, will be a patronizing person, a great 

manipulator, a systematic lier, a perfect actor of a good and virtuous persona and 

a man of cognitive and communicative charisma misleading his subordinates98, f) 

Revelation also gives him a package of supernatural powers, which might combine 

his charismatic personality and the perfect use of lies against men since he is of 

man's nature and is not so capable of or mighty as Christ. So, the novel focuses on 

his human hypostasis and future dynamic charisma99 grounded on the unique 

wealthy human family institution from where he begins his unholy carrier. Finally, 

g) the political background of the antichrist is intensely realistic. Antichrist cannot 

mislead people into perdition if he has not the power to do so, and cognitive or 

social education of his, whether of high level might be, cannot provide him with 

that displacement. So, a political and financial background is far more necessary to 

provide him with that concept of power100. That is why the last movie of the Trilogy, 

Omen IV-The Final Conflict101, presents the 32 years old Damien Thorn, almost 

ready to apply his great political power but still reserving the financial rights of his 

diseased father's firm, verifying the social saying that money makes the world 

move. 

 
96 Johannes Van Oort, "The end is now: Augustine on History and Eschatology," HTS Teologiese Studies / 
Theological Studies 68, no. 1 (2012), p. 6 
97 Ibid 
98 Josephine M. Ford, "The construction of the other - The Antichrist," Andrews University Seminary Stud-
ies, no. 2 (1995), p. 205 
99 Ibid 
100 Marcus, Itamar and Crook, Barbara. "11. The Protocols of the Elders of Zion: An Authentic Document in 
Palestinian Authority Ideology" in The Paranoid Apocalypse: A Hundred-Year Retrospective on The Proto-
cols of the Elders of Zion edited by Richard Landes, 152-160. New York, USA: New York University Press, 
2011, p. 152 
101 Omen III: The Final Conflict, directed by Graham Baker. (1981; 1981), Film 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

30 
 

The plot of the novel, following the above elements, provides a general context 

or hypothesis of a realistic future attitude of the antichrist though in conjunction 

with the modern time's spirit of someone who employs, corrupts, distorts, and de-

ceives all along102 to find the glory that money and power and fame could provide. 

The conjuring of such a realization may not allow miraculously opened skies above 

but surely familiarises men with their broader social and political environment of 

nowadays and affiliates vividly the essence of the Divine plan of the Scripture with 

the modern time world as the antidote against the abomination. On that occasion, 

the theological meaning of the novel and film is served dramatically. 

 

2. Three Central Questions- Problems 

 

When proceeding with the study of a novel or movie from an academic perspec-

tive and whether another familiar or unfamiliar object of interest is going to be 

reviewed through it, then a specific context of analysis should technically intervene 

to serve as the connector and understanding mediate between the two magni-

tudes, aiding the full consideration of their relationship. Therefore, there is the 

novel writing text or script at hand and, on the other, the notion of the theological 

category of eschatology103, mainly derived from a Christian perspective. The latter 

appears dynamically and provides an eye lens through which the fate of humanity 

shall be judged at the end of times. The notion between this account shall be called 

medium, provided through the technical theological term of eschatology104. 

Through the review of this term, a double-sided problem emerged, which shall be 

under the lens of scrutiny: a) the first problem is the kind of relationship that might 

exist between the Omen novel (the Omen movie assists the overview 

 
102 Richard Bennet, The Antichrist unveiled (Still Waters Revival Books, 2000), pp. 4-5 
103 “According to Moltmann (1996: xii), ‘Christianity is wholly and entirely eschatology, not just in an ap-
pendix. It is hope, a vista, and a forward direction, and it is hence a new departure and a transformation 
of the present” in Chen Yuehua, "On Augustine’s theology of hope: From the perspective of creation," HTS 
Teologiese Studies / Theological Studies 78, no. 1 (2022), p. 4 
104 Ibid 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

31 
 

consideration) and Revelation of John b) what might be the aftermath of the events 

meant to take place in the unknown future to humanity and c) is there any peda-

gogical preparation for such an encounter? 

 

3. Methodology 

3.1 Defining the context of analysis 

 

Pointing out some practical remarks would be beneficial when talking techni-

cally about the future notion in philosophy and theology105. It seems like three kinds 

of future time modes emerge: a) The future, which is developed forehand and 

therefore is manageable but still challenging to predict b) The future as a far and 

long way time destination and consideration and c) The outbound future, which lies 

beyond any human consideration and which comes hand in hand with eschatology, 

The first kind (a) functions in short-term, and humans could evaluate their activities 

and schedule their management goings-on in their daily or professionally living. 

However, process and management problems might suddenly emerge even in its 

short-term discussion. The second kind (b) leads humans to conceive and accept 

their weaknesses against time and future prediction in a long-term account. Man 

cannot tame time by predicting events for his benefit. 

Moreover, last but not least is the outbound territory (c), which overlaps the 

long-term future category encapsulated in the realm of God's provision. All of the 

above kinds of future are interconnected and drive one to another at some point 

with just an exception appearance: knowledge of God or the realm of God is un-

bearable and unreachable humanly. As long as the future goes, human knowledge 

flourishes footstep by footstep while God's truthfulness and knowledge lie even 

 
105 Nelus Niemandt, "Believing in the Future: Missiology's Future Prospect," Missionalia 50, no. 1 (2022), 
p. 6, says that Bosch's idea of the future in theological terms is the church's mission. So the future of the 
church is prevailing against evil since Christ and evil cannot co-exist according to Matthew 12:30 (Whoever 
is not with me is against me, and whoever does not gather with me scatters). 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

32 
 

beyond. The knowledge beyond is the mission of the Church, and the latter is con-

ceived as eschatology and future knowledge behind the human brick walls106.   

God's provision includes three other continents of God's wisdom: a) eschatol-

ogy, b) meta-scene eschatology, and c) the infinite of the will of God107. None of 

those areas could be studied or defined by any means since human knowledge con-

sists of a transparent magnitude and a weak tool for such leapt endeavours. On the 

other hand, there is always the risk of humans willing to take the risk to discover 

things related to the mystery of life, the cosmos, and God. When discussing escha-

tology and meta-eschatology, it is essential to note that these concepts are in-

tended to have concrete manifestations in the present world. However, their origin 

differs a little since eschatology comes with preparing the present facts, their sym-

bolical meanings illustrating the future and the human adjustment to the new 

terms of conduct. Eschatology should be the fruit of the near future to come. 

On the other hand, meta-scene eschatology comes hand in hand with Revela-

tion108. It announces the aftermath of the preparation events and the final conflict 

between good and evil. Consequently, the outcome of the final conflict shall deter-

mine the fate of the world and, according to the Revelation of John, shall be the 

establishment of the Kingdom of God109. 

 

3.2 The Revelation of John in the present day 

 

 
106 A very interesting account is that of Gregory of Nyssa's metaphor of human knowledge as a ladder 
leading to human fulfillment. in Christ in Ludlow Morwenna., "Gregory of Nyssa: Contra Eunomium II," 
in Gregory of Nyssa: Contra Eunomium II: An English Version with Supporting Studies - Proceedings of the 
10th International Colloquium on Gregory of Nyssa (Olomouc, September 15-18, 2004), ed. Lenka 
Karfíková, Scot Douglass, and Johannes Zachhuber (Leiden: BRILL, 2007 
107 The author takes another footstep towards the process of the contour understanding of eschatology. 
108 Elena Kalmykova, "Holding doctrinal belief as an artefact," Religious Studies 57, no. 2 (2019), p. 239 
109 “The kingdom of God is a learning community with gifts of life, liberation and love” in Johannes J. 
Knoetze, "Transforming theological education is not the accumulation of knowledge, but the development 
of consciousness," Verbum et Ecclesia 41, no. 1 (2020), p. 3 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

33 
 

The work of John belongs to the generalized apocalyptic grammatology and in-

cludes the final bridging frontier between two main eras: the prophetic era and the 

eschatological era110. Although it was penned during the tremendous Roman trib-

ulations and has been used symbolically111 on multiple occasions to reveal hidden 

meanings to Christian initiates about the Roman emperor as the great beast and 

the central antichrist of the world, the same work possesses great and classical 

symbolic power to be adjusted in any time context of human history when the faith 

of Christ battles against the unholy son of satan. According to mystical Christian 

traditions, the son of satan comes forth every 1000 years to give his fight again, 

making even with Christ. 

Every time Satan escapes from his bondage, the world needs preparation, and 

history comes towards an eschatological era. Antichrist112 illustrates not only 

Christ's adversary but the one who is to come instead of Him. In other words, he 

will dare to replace the Holy One, pretending to be He who has been expected as 

the true Messiah deceiving the whole world113. The second meaning makes much 

difference since his title as antichrist indirectly denotes that his identity must be 

derived from the broader spectrum of the believers of the Christian tradition but 

not strictly originated by the Christian world114. The latter makes much sense since 

his title could not be rationally legitimate if he did not underestimate the power of 

the Son of God. That is why anti-Christ is just the title (with the name of Christ as 

the second term), indirectly denoting the beast's character115. The name is meant 

to belong to a human meant to be born in a sinful environment and embrace sin 

and corruption as a true philosophy and religion of an authentic human living ac-

cording to the dogmas of the fallen one116. The first warning of Revelation of John 

was the letters to the seven churches117: Ephesus, Smyrna, Pergamos, Thyatira, 

 
110 Grant R. Osborne, Revelation (Ada: Baker Academic, 2002), p. 1 
111 Ibid 
112 Ibid, p. 16 
113 Thomas D. Ice, "The Ethnicity of the Antichris," Article Archives 93 (May/June 2009), p. 1 
114 There are quite many references about his jewish origin from the Dan tribe. 
115 Ibid 
116 Martin, "When Did Angels Become Demons?", Journal of Biblical Literature 129, no. 4 (2010), p. 657 
117 Rev. 1:4 (NRSV) 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

34 
 

Sardis, Philadelphia, and Laodicea. Only the Church of Smyrna was up to a point to 

remain faithful against the trials and persecutions. On the other hand, all the others 

have been severely warned to keep the faith of Christ alive. Otherwise, they shall 

be spitted of the mouth of Christ during the great judgment day. 

The seven seals118 are destined to be the sources of tremendous trials for both 

the faithful and the unfaithful to be tested according to their works of faith. The 

tribulations will be derived from God, and the antichrist will be motivated differ-

ently. The former wants to warn and pedagogy the fallen humans as their last hope 

for repentance and a great return to His embrace; the latter means to control and 

finally deceive humans to the last into the pit of hell revenging his father. The anti-

christ shall be human but disposes of no human feelings or remorse. He is the gate-

keeper of satan's commands, being his father in spirit119. In that concept, great per-

secutions of different forms shall emerge, like financial, occupational, psychologi-

cal, physical, social, educational, etc. The whole modern world will be in crisis. John 

also denotes that great martyrs of the true Church of Christ shall arise, gaining the 

crown of victory and sanctity and foreshadowing the beast's defeat120. The number 

seven is symbolic and points out the extended last attribution of the Church. The 

seven churches are just the preface door for the mystery of iniquity, as the context 

idea for the congregation of the fallen since the antichrist will also rule for seven 

years121. The Christian Church's wound shall project the mystery of iniquity out 

from its veil122, which may be merely justified because demolishing or depriving 

faith is considered the outcome of the pre-existence of faith. 

Antichrist could not facilitate his establishment's creation and function if he 

would not prior adjust the cultural presumptions of his future empire to his own 

measures123. Several presuppositions could occur first, but the most crucial seem 

to be two: a) the cultivation of rhetoric and b) the control of the earth's population. 

 
118 Rev. 6:1–16:21 (NRSV) 
119 Hane Kila, "The Antichrist," Melanesian Journal of Theology 19, no. 1 (January 2003), p. 119 
120 Kila, “The Antichrist”, p.122 
121 Ibid 
122 Ibid, pp. 120-21 
123 Ibid 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

35 
 

Revelation also refers to a false prophet124 who will arise and have in mind to prop-

agandize the new movement ideals and religion era. The new movement has its 

roots from the ancient times of John's period till today. It could not be regarded as 

a random fact that the increasing number of astrologers and fortunetellers today, 

primarily through media125, selling hope and, through that hope demanding control 

of the human will. Magic, through many forms of its own, the Wicca and the Dark 

Path, for instance, are on the run, gaining prestige among the young people and 

demanding the right of free space to be legally adjusted in the social realm. The 

renegades of the LOATKI126 movement are tremendously trying to make multiple 

sexual preferences morally and ethically justified and socially accepted, invoking 

the legal right of their physical freedom of sexual choice. In that concept, intersex-

ual plurality drives towards a multi-polygamic arrogance against the respect of the 

ideal of the man-woman scriptural established relationship127, turning personality 

into flesh carrier disposing of the legitimate right for pleasure or even sexual sadis-

tic pain. 

Politics shall be the vehicle for the establishment of the new ethos. The political 

battles meant to be given into international organizations and forums for human 

rights, immigration issues, international relations, commerce, financial aid, health, 

sexual freedom and many more to retain a specified national respect might be 

smoothened into political compromises through the usage of other unknown or 

undefined external pressures, which shall be applied for the gain of the total polit-

ical control. By the time the latter happens, the cultural and ethical boundaries shall 

kneel,128 and the era of the antichrist shall be in hand.   

 
124 Ibid, p. 122 
125 “Astrology, which, by its origin, initially sought to interpret and forecast natural phenomena and later 
administrative and ideological problems, has entered a brand-new era with the advent of the mass media” 
in Gülenay Pınarbaşı, "Massmedia and astrology as a reflection of the culture industry," Psychology Re-
search on Education and Social Sciences 2, no. 2 (December 2021), pp. 83-93 
126 Aikaterini Tomana, "“Keep it Radical”: A qualitative analysis of contemporary queer discourse around 
gay pride," (master's thesis, Lund University, 2021), p. 5 
127 John H. Walton, The Lost World of Adam and Eve: Genesis 2-3 and the Human Origins Debate (Downers 
Grove: InterVarsity Press, 2015), p. 114 
128 Paul Dunion, "A Crisis of Morality," HuffPost, last modified December 13, 2017, https://www.huff-
post.com/entry/a-crisis-of-morality_b_5a312953e4b0b73dde46a8e4. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

36 
 

In addition, there is always the mark of the antichrist in the discussion, which 

according to Revelation, shall be the mark of a human129, consonant with the three 

sixes130. Furthermore, his minions and followers shall bear the same mark on their 

head or right hand to be recognized as his servants. The novel's story follows the 

same motif since little Damien holds the mark of the beast behind his head when 

his father sneakily enters his bedroom during the child's sleep and, based on Bug-

genhagen's advice, searches for the mark on his child. Of course, Omen I does not 

provide much information about the follower's mark as the starting up of the case 

but leaves many implications. 

At this point is considered quite crucial to observe the shared characteristics 

between the novel and the work of John. For that reason, the table below provides 

a specified picture of the case: 

 

Table (1) - Novel and Revelation events' relation 

Novel Revelation of John Commonplace (C) 

or a Difference 

(D)? 

Birth of the antichrist 

as a human being 

The antichrist shall be 

a human indeed 

C 

A female Chagall 

brought him to the 

world 

There is no such ac-

count of Revelation 

D 

The child's bearing 

was escorted with 

There is no such ac-

count of Revelation 

D 

 
129  Gregory Bale, "Why Is the Number of the Beast 666?", Westminster Theological Seminary, last modified 
August 13, 2015, https://faculty.wts.edu/posts/why-is-the-number-of-the-beast-666/. 
130 Rev. 13:17 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

37 
 

the death of another 

innocent child. 

His name was Da-

mien 

His name shall be one 

of the humans 

C 

Damien bears the 

mark of the beast on 

his head 

The antichrist shall 

bring the mark of the 

beast 

C 

His nanny (Mrs. Bay-

lock) was a hell's 

apostate 

Revelation does not 

refer to such a case 

D 

Damien is being born 

into an environment 

of politics 

Revelation refers to 

the rise of the anti-

christ from the wav-

ing sea, interpreted 

as politics or political 

tribulations. 

C 

Antichrist kills his ad-

versaries mercilessly 

after warning them 

through signs. 

The antichrist is the 

beast and the major 

abomination without 

ethical codes or re-

morse. 

D 

 

 

According to the above table observations, there is a 50% balance between the 

novel of Omen I and Revelation of John. Besides that, some of the diversions found 

consist of the specific ground cultivating an imaginative scenario of the author. Fur-

thermore, some novel incidents are considered dynamic and logical events which 

may occur when the antichrist's appearance shall be in hand. No one could reject 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

38 
 

the possibility of people helping the antichrist with his work when the time 

comes131. Those might be characterized freely as apostates of hell inspired by the 

devil and will finally be condemned in the lake of fire132. The latter would be re-

garded as a normal consecutive fact since Revelation of John is about his followers 

in general. The work of Revelation, though, does not focus on details of the life of 

the antichrist since it is not his autobiography but a warning for humanity concern-

ing future events instead133. The 50% balance justifies the last estimation providing 

a pretty large territory for the development of the plot, which could be a version of 

the actual events to follow. 

 

3.3 Education as a tool of ominous groundwork 

 

Education was always regarded as the top of the spear for every nation and 

human wishing to make progress. On the other hand, there is always the possibility 

of the misuse of education for alien or even malicious purposes. Scientific achieve-

ments made human life more manageable but simultaneously provided the chance 

for making wealth beyond measure by the few134. Even laypeople could figure out 

the environmental damages or the several warfares that have exploded throughout 

human history. Scientific progress is considered the first pillar of the education 

case135, while the other may be the content of philosophy and value systems de-

rived from schooling. 

Schooling is necessary for developing the cognitive and psychological back-

ground of the lads since it could dynamically initiate multiple consecutive reactions 

in everyday life and even other concerning activities of humans. That is why every 

 
131 Ice D. Thomas, "The Mark of the Beas," Article Archives 104 (May/June 2009), p. 3 
132 Ibid 
133 Ibid 
134 Mark 10.23 (NRSV) 
135 Maria Chuy et al., "Understanding the nature of science and scientific progress: A theory-building ap-
proach," Canadian Journal of Learning and Technology / La revue canadienne de l’apprentissage et de la 
technologie 36, no. 1 (2010), p. 2 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

39 
 

action is derived from mental and psychological motivation. The motives are re-

garded as a sum of cognitive/mental element136s being transformed and developed 

every second regarding the scenery of situations coming ahead. Intelligent people 

can formulate their motives and plan actions and reactions accordingly137. Moreo-

ver, highly mentally skilled persons could manage and lead a group according to 

their directives and purposes. Schooling facilitates the learning process for all stu-

dents, especially medium-class persons, while an intelligent one finds opportunities 

and sets higher goals to achieve138. 

Achieving goals is not bad, but when those goals are escorted by ominous ob-

jectives and motives highly connected with faith and the world's exploitation 

through faith, it provides a whole different perspective on the issue. Many people 

have tried the same and still do it through industry, finance, politics, or even edu-

cation. However, the final gain is personified and refers to the gain of money and 

broadening their wealth. On the other hand, very few people have a genuine inter-

est in leading the world through hope and faith, using advancement and intelli-

gence for the benefit of humanity and not against it, since they are the only ones 

who have conceived the importance of nature and the final scope of humanity139. 

Four group pillars are well aware of that: a) the Christian Church (especially the 

Orthodox and the Roman Catholic), b) the Mystics (in an inter-religious view), c) the 

evil theorists and practitioners, and d) a part of the scientific community. The Chris-

tian church doctrine establishes the world's fate in cultivating the good; the second 

incorporates excellent and evil as essential parameters of balance; the third con-

firms the world's fate into the ecstasy of the power of evil, while the fourth is over-

whelming with the cultivation of a collective or a global mind. From all those pillars, 

it is not considered a random thing that one of the mystics stands between religious 

 
136 See: S. Volet and S. Jarvela, Motivation in Learning Contexts: Theoretical and Methodological Implica-
tions (Amsterdam: Elsevier, 2001) 
137 Chy et all, “Understanding…”, Ibid 
138 Karen E. Ablard, "Achievement Goals and Implicit Theories of Intelligence among Academically Talented 
Students," Journal for the Education of the Gifted 25, no. 3 (2002), p. 216 
139 Barbara C. Crosby, "Leading in the Shared-Power World of 2020," Public Administration Review 70 
(2010), p. 70 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

40 
 

faith and evil practice140 since both sides dispose of their mystics. In that case, the 

balance of the forces of good and evil has been divided since a number of them 

have already chosen their camp. The human world is regarded as their battlefield, 

and the win of one or the other will determine the world's fate, which shall be near 

God or far astray. 

During this spiritual warfare, human knowledge and education are regarded as 

the top spears of the wisest ones, who shall determine the outcome by convincing 

the doubter, proving the facts accordingly, deluding the ignorant, converting the 

weakest, or even annihilating the opponent according to the will of the son of per-

dition. Pedagogical eschatology is the duration of this particular time-space and the 

cognitive battle effect situation of the opposite values via their representatives. The 

latter is precisely the period nowadays, during which technological means and sci-

entific advancements are added and affiliated with the proof element tools des-

tined to rebuild the sociology-philosophical facts concluding reality and through a 

new modern philosophy structure of theirs to escalate their intervention in human 

conviction and doubt formulating the human puppet of the new age. The antichrist 

is the prototype puppeteer man-shape of the new age running. From that point of 

view, current education seems to cultivate logos of the new era without including 

the elements of faith and remorse. Profoundly, the Clear Logos141 of Kantian 

thought has been the footstep for annihilating metaphysics simultaneously with 

the rise of another metaphysical event. That is quite an oxymoron event, likewise. 

However, pedagogical eschatology serves the anti-logos meaning the battle within 

for restoring the authentic logos as reality and essence of man through the restor-

ing of logical faith142. Furthermore, every battle is a discerning one. 

 
140 Dickson N. Kagema, "The Mystery of Mystical Power, Evil Magic, Witchcraft and Sorceryin Africa and te 
Christian Response," International Journal of Education Humanities and Social Science 3, no. 3 (2020), p. 
237 
141 “In Plotinus, perception is organized into a totality by the activity of the intellectual through imagination, 
the image-making power, and the logos endiathetos…” in John S. Hendrix, "Immanuel Kant: Philosophy of 
Perception," DOCS@RWU, accessed February 25, 2023, https://docs.rwu.edu/saahp_fp/41. 
142In that case, Divine Litoutgy, and then liturgical theology, maintain the corpus verum of the feeding of 
logical faith on all humanity. Nathan Jennings, "Divine Economy, Divine Liturgy: Liturgical Theology as a 
Retrieval of Figural Interpretation," Radical Orthodoxy: Theology, Philosophy, Politics 2, no. 1 (2014).  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

41 
 

In the novel, the reader can see Mr. Thorn trying to overcome his human per-

ceptions about parenthood and childhood, which might be tools for truth distortion 

shortly (if they had not become already), and see the absolute truth about his 

"son." Christ, however, had said through the gospels that the true believer of His 

has to leave his mother, father, and children and collied to him carrying his cross, 

meaning that family and human bloodline cannot provide truth and salvation with-

out the presupposition of faith within143. From that point of view, if education pro-

vides learning without judgment and goodwill144, only faith-religious faith could 

provide, then adheres to distortion and evil145. Moreover, evil does not care about 

humankind's benefit but only for restructuring the chaotic battlefield of the primor-

dial fall of the fallen angels. Systematically evil could be the implementation of ed-

ucational logos without faith in God, leading to chaos. Keeping the ancient Greek 

analogy according to which man without the Gods is nothing146, the same could be 

implemented in the direction of learning- Education without faith also leads to 

nothingness147. History has described the dark role of the Christian Church during 

the middle ages. However, even if Church and faith are related, they remain auton-

omous parameters, and the distortion of one does not necessarily mean the distor-

tion of the whole faith148. For a better overview of pedagogical eschatology as a 

battle of discerning between good and evil education, the table below (2) provides 

three columns regarding eschatology, pedagogical eschatology, and current history 

manners attributes: 

 

 
143 Matthew 19:29 (NRSV) 
144 Kent Den Heyer and Cathryn Van Kessel, "Evil, Agency, and Citizenship Education," Articles / Les arti-
cles 50, no. 1 (2016), p. 79 
145 Ibid, p. 90 
146 Homer, Odyssey, Book 18,130 
147 In that concept, education without faith should be taken more as an education without the internal 
scope of improving human morality and self-internal; see also: Mary B. Armstrong, J. Edward Ketz, and 
Dwight Owsen, "Ethics education in accounting: moving toward ethical motivation and ethical behavior," 
Journal of Accounting Education 21, no. 1 (2003). 
148 An interesting distinction comes around through the spiritual capital (faith) and religious capital 
(church) in Chris Baker and Hanahh Skinner, Faith in action (Manchester: William Temple Foundation, 
2006), pp. 4-5 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

42 
 

Table (2) - Quality comparison 

Eschatology Pedagogical Eschatol-

ogy 

Current Time 

Based on Christian be-

lief, eschatology re-

fers to the end of 

times. 

The familiarization of 

men with the nature 

and attributes of future 

cognition. It is the 

learning beyond.  

The gradual familiari-

zation of men with 

the knowledge and 

perspective of the 

current time.  

The end of times is ad-

herent with the good 

and evil battle. 

Pedagogical eschatol-

ogy is adherent to the 

wholeness of men's at-

tributes. 

Current's time peda-

gogy is affiliated with 

the current develop-

ment of man. 

According to eschatol-

ogy, the whole 

world's Biblical mean-

ing and narrative cen-

ter is Christ, and the 

antichrist is his adver-

sary. 

There is a crisis of true 

discerning since moral 

and ethical impedi-

ments emerge very of-

ten. 

Current educative 

problems include 

class management 

difficulties, behav-

ioral shortcomings, 

and cognitive devo-

tion.  

According to Biblical 

Eschatology, the final 

aim is the prevailing 

of Christ  

According to Pedagogi-

cal Eschatology, learn-

ing should be Christ-

centered. 

Current educative ini-

tiatives adhere to the 

prevailing systematic 

character of existing 

knowledge content.  

Eschatologically, the 

Teacher shall be 

Christ. 

The Teacher, most of 

the time, consists of a 

tribulated character. 

The Teacher is the 

man without having a 

fear of discerning and 

evaluating.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

43 
 

The final fruit, 

through the eschatol-

ogy period, shall be 

the fruit of Theosis. 

The final aim is pur-

ported to be the 

wholeness of man. 

The final accomplish-

ment is meant to be a 

helpful citizen. 

All men are regarded as students. The kids are regarded 

to be the students. 

 

 

4. Damien and Pedagogical Eschatology  

 

Little Damien is the central protagonist and character of the Omen novel. A 

newborn kid appears to be born from a jackal denoting the unholiness and the un-

sacred way of the antichrist to be manifested on earth149. His mission was already 

known from John's Revelation as the damnation of all humankind and the submis-

sion of it to his only father, satan himself. Nevertheless, he still needed a sum of 

collaborators to achieve such a goal. Father Spilletto, at the start, was the one who 

promoted the unholy child to the candidate father150, and Mrs Baylock, later on, 

was his suitable protector151. Nothing of the above could occur without a family to 

foster the child. From that point of view, the Thorn family initiated the antichrist's 

plan process and was meant to be the mainstream collaborator of the novel's sce-

nario152 until all the facts led to the gain of the previously mentioned anti–logos by 

his father153, who, through his battle victory managed to see the truth and took the 

decision to take out the child.  

 
149Seltzer, Omen, p. 47 
150 Ibid, p. 49 
151 Ibid, p. 23 
152 Ibid, p. 14 
153 Ibid, p. 90 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

44 
 

The facts were also considered the vehicle through which the incidents were 

placed one after the other in logical and consequent terms. Those facts exactly 

were in the position to transplant the elements of the story (occurrences, places, 

individuals, roles) into another level, more powerful and metaphysical than the cur-

rent one. In that concept, pedagogical eschatology frames another fact dimension 

and a new learning approach to reality for the human being. Although the last 

transplanted attribute might be called equally as a simple scenario, the possibility 

of manipulated sequents of facts cannot be excluded from the real world, leading 

to conflict between the forces of good and evil. Pedagogical eschatology is about 

this conflict which could be linked with the story of the novel through the main 

hero attributes, Damien, as shown below: 

 

 

Table 3 – Damien and Pedagogical Eschatology Reflection 

Damien Pedagogical Eschatology 

He has not been baptized.  Family neglection and ignorance 

and the cause of the fostering of 

the new member led to the obliv-

ion of Baptism utility and protec-

tion that the mystery could pro-

vide.  

Family's decision to bring Damien 

to the Church.  

This leads to a crisis outside the 

temple  

Suicide of the previous nanny  Considered as the next step of Mrs 

Baylock's hire  

Mrs Baylocks arrival  leads to Mutual recognition of 

their mission  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

45 
 

Educational Visit to the zoo de-

notes  

Manifestation of Damien's power 

over animals and nature. 

The murder of Damien's mother  Manifestation of Damien's killing 

power through Mrs Baylock. 

 

Damien's personality seems to correspond to the type of metaphysical anti-

christ who lands on history in a humanistic way aping Christ on the opposite reflec-

tion. Nevertheless, the scenario keeps the myth ingredient as a functional tool for 

ongoing development without losing its anchoring on the real human characters 

and occurrences. The latter is one of the ingredients which, on the one hand, makes 

Omen I novel a faithful practice of Revelation. On the other hand, it corresponds to 

a symbolic and encrypted notion of human social practice and education as quite 

inferior to the human challenges to come and a precursor of any of the metaphys-

ical events pre-described in Revelation.  

Human current education cannot indicate the future of the cosmos but cares 

for the peaceful maintenance of the existing social structure. Although men cannot 

predict the future and seem pretty vulnerable to plans they cannot control or com-

prehend, they seem capable of upholding faith in God and providing a different and 

more ethical boost in their education reality on an individualistic and social level 

through it154. The latter makes quite an impression as a hope meant to last.  

 

5. Conclusions   

 

After reading the Omen I novel and understanding the depth of the described 

facts of the scenario (every writer has a scenario in their mind, after all), Pedagog-

ical Eschatology emerged as a tool of faith that could boost education to the next 

level by preparing the frames for the conflict occurrence which is related with the 

 
154 Owsen,"Ethics education..”, Ibid 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

46 
 

social and educational matters. In that concept, the present work leads to the fol-

lowing conclusions: 

1) Omen I novel adheres sharply to the Revelation of John, incorporating 

a helpful scenario myth. 

2) The novel links the current time with the time to come as an eschato-

logical era duration.  

3) Eschatology as a notion is more affiliated with the work of John and 

therefore is more a Christian attribute. 

4) Eschatological facts embrace the cosmos' social and scientific facts and 

pedagogical (educational) issues. The latter seems to be a unique point since 

education enhances man to know, think, and contribute. 

5) The relationship between education and eschatology bears up to a 

new philosophical tool called pedagogical eschatology. 

6) Pedagogical Eschatology drives man of thought into an internal con-

flict between intrinsic morality and evil, providing him with an antidote 

against doubt: faith. 

7) The current Education system is grounded on logos of social mainte-

nance. On the other hand, Eschatological Education and pedagogical escha-

tology are also grounded on anti-logos providing moral motives grounded on 

God's purport for humankind. The divine plan of His leads humans to under-

stand that human society lies in mortality and suffering through death and 

perdition, but still, the wisest gifts that God gave to humans may start func-

tioning, indicating that all human institutions may turn from corruption into 

immortality and salvation. This "anti-logos" is much more affiliated with its 

replacement characteristic (instead of the Kantian Clear logos, which has 

been already misinterpreted and corrupted) as an advancement attribute, 

not as a firm contradiction leading to despair.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

47 
 

8) Finally, anti-logos may be identified as a precursor of God's grace155 

ending the conflict and restoring education to its authentic form. Debating 

education, though, is like generating its authenticity from its ashes.     

 

Bibliography 

Sources 

For Bible References have been used: 

Coogan, Michael D., Marc Z. Brettler, Carol Ann Newsom, and Pheme Perkins. The 

New Oxford Annotated Apocrypha: New Revised Standard Version. New York: Ox-

ford University Press, 2018. 

For Seltzer D.' Omen, novel References has been used: 

Seltzer, David. Omen. Dreamscape Media LLC, 2019. 

 

Auxiliaries 

Ablard, Karen E. "Achievement Goals and Implicit Theories of Intelligence among 

Academically Talented Students." Journal for the Education of the Gifted 25, no. 3 

(2002), 215-232. 

Armstrong, Mary B., J.Edward Ketz, and Dwight Owsen. "Ethics education in ac-

counting: moving toward ethical motivation and ethical behavior." Journal of Ac-

counting Education 21, no. 1 (2003), 1-16. 

Baker, Chris, and Hanahh Skinner. Faith in action. Manchester: William Temple 

Foundation, 2006. 

 
155 “In Philippians 3:3 Paul claims that those who belong to the new Israel, with its circumcision of the old 
self, ‘serve’ by the Spirit of God. They are able to ‘serve’ God because they are animated by the Holy Spirit. 
But he does not explain how they are empowered to do so.” in John W. Kleinig, "The work of the Holy Spirit 
in the divine service," Lutheran Theological Journal 44, no. 1 (May 2010), p. 15 
 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

48 
 

Banks, Robert. "Eschatological Faith in the Gospel of John." In Reconciliation and 

Hope: New Testament Essays on Atonement and Eschatology, 36-52. Eugene: Wipf 

and Stock Publishers, 2006. 

Bennet, Richard. The Antichrist unveiled. Still Waters Revival Books, 2000. 

Chuy, Maria, Marlene Scardamalia, Carl Bereiter, Fleur Prinsen, Monica Resendes, 

Richard Messina, Winifred Hunsburger, Chris Teplovs, and Angela Chow. "Under-

standing the nature of science and scientific progress: A theory-building ap-

proach." Canadian Journal of Learning and Technology / La revue canadienne de 

l’apprentissage et de la technologie 36, no. 1 (2010). 

Crosby, Barbara C. "Leading in the Shared-Power World of 2020." Public Admin-

istration Review 70 (2010), s69-s77. 

Den Heyer, Kent, and Cathryn Van Kessel. "Evil, Agency, and Citizenship Educa-

tion." Articles / Les articles 50, no. 1 (2016), 79-96. 

Dowd, E. Thomas, and Terry M. Pace. "The Relativity of Reality." In Comprehensive 

Handbook of Cognitive Therapy, edited by Hal Arkowitz, L.E. Beutler, and Karen Si-

mon, 213-26. Berlin: Springer Science & Business Media, 1989. 

Duhan-Kaplan, Laura, Anne-Marie Ellithorpe, and Harry O. Maier. Visions of the End 

Times: Revelations of Hope and Challenge. Eugene: Wipf and Stock Publishers, 

2022. 

Dulles, Avery. "The Symbolic Structure of Revelation." Theological Studies 41, no. 1 

(1980), 51-73. 

Ford, Josephine M. "The construction of the other - The Antichrist." Andrews Uni-

versity Seminary Studies, no. 2 (1995), 203-230. 

Hoeckner, Berthold, Emma W. Wyatt, Jean Decety, and Howard Nusbaum. "Film 

music influences how viewers relate to movie characters." Psychology of Aesthet-

ics, Creativity, and the Arts 5, no. 2 (2011), 146-153. 

Ice, Thomas D. "The Ethnicity of the Antichris." Article Archives 93 (May/June 

2009), 1-5. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

49 
 

Jennings, Nathan. "Divine Economy, Divine Liturgy:Liturgical Theology as a Retrieval 

of Figural Interpretation." Radical Orthodoxy: Theology, Philosophy, Politics 2, no. 

1 (2014), 90-117. 

Kagema, Dickson N. "The Mystery of Mystical Power, Evil Magic, Witchcraft and 

Sorcery in Africa and the Christian Response." International Journal of Education 

Humanities and Social Science 3, no. 3 (2020), 237-255. 

Kalmykova, Elena. "Holding doctrinal belief as an artefact." Religious Studies 57, no. 

2 (2019), 231-248. 

Kila, Hane. "The Antichrist." Melanesian Journal of Theology 19, no. 1 (January 

2003), 118-124. 

Kleinig, John W. "The work of the Holy Spirit in the divine service." Lutheran Theo-

logical Journal 44, no. 1 (May 2010), 15-22. 

Knoetze, Johannes J. "Transforming theological education is not the accumulation 

of knowledge, but the development of consciousness." Verbum et Ecclesia 41, no. 

1 (2020). 

MARTIN. "When Did Angels Become Demons?" Journal of Biblical Literature 129, 

no. 4 (2010), 657. 

McDonnel, Jenny. "Year of the Remake: The Omen 666 and The Wicker Man." Irish 

Journal of Gothic & Horror Studies, no. 1 (2006), 117-123. 

Morwenna., Ludlow. "Gregory of Nyssa: Contra Eunomium II." In Gregory of Nyssa: 

Contra Eunomium II: An English Version with Supporting Studies - Proceedings of 

the 10th International Colloquium on Gregory of Nyssa (Olomouc, September 15-

18, 2004), edited by Lenka Karfíková, Scot Douglass, and Johannes Zachhuber, 67-

170. Leiden: BRILL, 2007. 

Neiman, Susan. Evil in Modern Thought: An Alternative History of Philosophy. 

Princeton: Princeton University Press, 2015. 

Niemandt, Nelus. "Believing in the future Missiology's future prospect." Mis-

sionalia 50, no. 1 (2022), 5-26. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

50 
 

Osborne, Grant R. Revelation. Ada: Baker Academic, 2002. 

Page, Sydney H. T. "Revelation 20 and Pauline Eschatology." JETS 23, no. 1 

(March/April 1980), 31-43. 

Pınarbaşı, Gülenay. "Massmedia and astrology as a reflection of the culture indus-

try." Psychology Research on Education and Social Sciences 2, no. 2 (December 

2021), 83-93. 

Resseguie, James L. The Revelation of John: A Narrative Commentary. Ada: Baker 

Academic, 2009. 

Richardson, Kay. "Multimodality and the study of popular drama." Language and 

Literature: International Journal of Stylistics 19, no. 4 (2010), 378-395. 

doi:10.1177/0963947010377948. 

Schober, Adrian. The Omen. Liverpool: Liverpool University Press, 2022. 

Thomas, Ice D. "The Mark of the Beas." Article Archives 104 (May/June 2009). 

Tomana, Aikaterini. ""Keep it Radical": A qualitative analysis of contemporary 

queer discourse around gay pride." Master's thesis, Lund University, 2021. 

Turner, Seth. "Revelation 11:1-13: History of Interpretation." PhD diss., St. John's 

College, 2005. 

Van Oort, Johannes. "The end is now: Augustine on History and Eschatology." HTS 

Teologiese Studies / Theological Studies 68, no. 1 (2012). 

Volet, S., and S. Jarvela. Motivation in Learning Contexts: Theoretical and Method-

ological Implications. Amsterdam: Elsevier, 2001. 

Walton, John H. The Lost World of Adam and Eve: Genesis 2-3 and the Human Ori-

gins Debate. Downers Grove: InterVarsity Press, 2015. 

Wilkinson, David. Christian Eschatology and the Physical Universe. London: A&C 

Black, 2010. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

51 
 

Yuehua, Chen. "On Augustine's theology of hope: From the perspective of crea-

tion." HTS Teologiese Studies / Theological Studies 78, no. 1 (2022). 

 

Web References 

Bale, Gregory. "Why Is the Number of the Beast 666?" Westminster Theological 

Seminary. Last modified August 13, 2015. https://faculty.wts.edu/posts/why-is-

the-number-of-the-beast-666/. 

Bernhard, Harvey. "The Omen." IMDb. 1976. Accessed February 13, 2023. 

shorturl.at/nuOSW. 

Dunion, Paul. "A Crisis of Morality." HuffPost. Last modified December 13, 2017. 

https://www.huffpost.com/entry/a-crisis-of-moral-

ity_b_5a312953e4b0b73dde46a8e4. 

Hendrix, John S. "Immanuel Kant: Philosophy of Perception." DOCS@RWU. Ac-

cessed February 25, 2023. https://docs.rwu.edu/saahp_fp/41. 

 

Multimedia References 

Omen III: The Final Conflict. Directed by Graham Baker. 1981. 1981. Film. 

 

 

 

 

 

 

 

 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

52 
 

 

Ἡ Ἰατρική καί ἡ Θεολογία σέ διάλογο  

Χρυσοστόμου Σαββάτου, Σεβασμιωτάτου Μητροπολίτου Μεσσηνίας 

 

Παρότι ἡ σχέση Ἰατρικῆς καί Θεολογίας ἀνέκαθεν τροφοδοτοῦσε τόν κοινωνικό 

καί ἐπιστημονικό διάλογο, στίς ἡμέρες μας- ἐξαιτίας τῆς πανδημίας τοῦ κορο-

νοϊοῦ- ἐπανῆλθε μέ ἀμφίδρομο ἐνδιαφέρον, καί μέ ἐκκωφαντικό θόρυβο κάποιες 

φορές.   

Στή δημόσια συζήτηση διατυπώθηκαν ἀμφισβητήσεις καί ἐνστάσεις, ἐνῶ 

ἄλλες φορές ἀναζητήθηκε, μέ ἐπιστημονικό τρόπο, νά προσδιοριστοῦν τά ὅρια 

μιᾶς διαλεκτικῆς, μέ σαφῆ νοηματοδότηση. 

Θά μπορούσαμε νά ἰσχυριστοῦμε, ὅτι στήν ἱστορική τους διαδρομή καί ἀνά-

πτυξη, Ἰατρική καί Θεολογία, κάποτε διαλέγονται ἀλληλοπεριχωρούμενες καί κά-

ποτε συγκρούονται ἀλληλοαμφισβητούμενες.   

Ἤδη μέ τό κίνημα τοῦ Διαφωτισμοῦ, ἡ ἐπιστήμη τῆς Ἰατρικῆς ἐπιχειρεῖ νά ὑπο-

καταστήσει, ἐνίοτε καί νά ἀντικαταστήσει τήν Θεολογία. Ἡ ἀλήθεια γιά τόν Θεό 

καί τόν ἄνθρωπο προσεγγίζεται μέ τήν κριτική τοῦ ὀρθοῦ λόγου, τήν φαινομενο-

λογία τοῦ πειράματος καί μέ τά μετρήσιμα ἀντιληπτά χαρακτηριστικά του. Στήν 

ἱστορία αὐτῆς τῆς μακρᾶς συγκρουσιακῆς λογικῆς ἡ θεολογική κατάφαση ὅτι ἡ 

ἀλήθεια τοῦ Θεοῦ καί τοῦ ἀνθρώπου εἶναι καί καρπός ἐμπειρικῆς γνώσης, δη-

λαδή, βιώματος ὡς ἔκφρασης τῆς πίστης, ὑπῆρξε μᾶλλον ἀποδυναμωμένη.   

Ἐξ αὐτῶν προκύπτει τό ἐρώτημα πού μᾶς ἀφορᾶ: ἀπό μία τέτοιου εἴδους συ-

γκρουσιακή ἀντιπαράθεση καί ἐκ διαμέτρου ἀντίθετη θεώρηση, μποροῦμε νά ὁμι-

λοῦμε σήμερα γιά διαλεκτική σχέση Ἰατρικῆς καί Θεολογίας καί νά ἀναζητοῦμε τά 

ὅρια τῆς σύμπτωσής τους;  

 
 Χρυσοστόμου Σαββάτου, Σεβασμιωτάτου Μητροπολίτου Μεσσηνίας, Καθηγητοῦ τοῦ  Ἐθνικοῦ  και Κα-
ποδιστριακοῦ Πανεπιστημίου Ἀθηνῶν.  Ὁμιλία στό Γενικό Νοσοκομεῖο Ἀθηνῶν «Λαϊκό», 6 Ἀπριλίου 
2023.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

53 
 

Ὅσοι παρακολουθοῦν μέ ἐπιμέλεια καί προσοχή τήν ἐξέλιξη τῆς σύγχρονης 

ἐπιστήμης σέ ὅλα τά πεδία της, διαπιστώνουν ὅτι ἡ θεωρία τοῦ ἀπόλυτου ἐπιστη-

μονισμοῦ     δέν ὑπηρετεῖται πλέον καί ἡ ἐμφατική ἀπομόνωση τῶν κλάδων της 

ἀμφισβητεῖται διαρκῶς. Τά στεγανά μεταξύ τῶν διαφόρων ἐπιστημῶν, ἀκόμη καί 

τῶν ἰατρικῶν ἐξειδικεύσεων, ἀρχίζουν καί καταρρέουν καί κανένας μας δέν μπορεῖ 

νά πεῖ στόν ἄλλον, κατά τήν παύλειο ρήση, «χρείαν σοῦ οὐκ ἔχω» (Α' Κορ. 12.21).  

Ὅλα αὐτά ἰσχύουν πρώτιστα στή σχέση Ἰατρικῆς καί Θεολογίας, ὅταν μάλιστα 

τόσο ἡ μία ὅσο καί ἡ ἄλλη ἔχουν ὡς ὑποκείμενό τους τόν ἄνθρωπο. 

Σ’ αὐτήν, λοιπόν, τήν λογική τῆς διαλεκτικῆς μεταξύ Ἰατρικῆς καί Θεολογίας, 

μάλιστα ὑπό τό πρῖσμα τῆς ὁλιστικῆς προσέγγισης, τό κατεξοχήν σημεῖο σύμπτω-

σής τους εἶναι ὁ ἄνθρωπος, ὁ ὁποῖος μετέχει στό ἀγαθό τῆς ζωῆς καί τό βιώνει ὡς 

γεγονός σχέσης τόσο πρός τούς συνανθρώπους ὅσο καί πρός τό περιβάλλον του. 

Τό κοινό σημεῖο συνάντησης τῆς Ἰατρικῆς καί τῆς Θεολογίας ἀποτελεῖ ἡ περί τοῦ 

ἀνθρώπου ἀλήθεια καί ἡ περί τοῦ τρόπου ἐπιβίωσης καί δικαίωσής του προσπά-

θεια καί συνεργασία. 

Ὁ τρόπος ὅμως ἐπιβίωσης τοῦ ἀνθρώπου παρότι ὁδηγεῖ ὅπως προείπαμε σέ 

μιᾶς μορφῆς διαλεκτική σχέση, συγχρόνως ἐπισημαίνει καί τήν μεθοδολογική δια-

φοροποίηση τῆς Ἰατρικῆς σέ σχέση πρός τήν Θεολογία. Ἡ μέν πρώτη, τόν προσδιο-

ρίζει ἑδραζόμενη στό πείραμα καί τήν παρατήρηση, τή νόσηση καί τή θεραπεία. Ἡ 

δεύτερη ἑδράζεται στήν συγκεκριμένη σχέση τοῦ ἀνθρώπου πρός τόν Θεό, πρός 

τό φυσικό περιβάλλον καί πρός τούς συνανθρώπους του.  

Ὅλα αὐτά ἀποτελοῦν τό πρῶτο ὅριο τῆς διαλεκτικῆς μεταξύ Ἰατρικῆς καί Θεο-

λογίας. 

Τό δεύτερο καί οὐσιαστικότερο, τό ὁποῖο ὑπαγορεύεται καί ἀπό τήν προηγού-

μενη ὁριοθέτηση, βρίσκεται στό ἐρώτημα τί εἶναι ἄνθρωπος καί ποιός ὁ προορι-

σμός του. Μάλιστα γύρω ἀπό αὐτό τό ἐρώτημα διαπλέκεται τόσο τό νόημα γιά τή 

ζωή ὅσο καί ὁ σκοπός καί ἡ προοπτική τῆς ἴδιας τῆς ζωῆς τοῦ ἀνθρώπου. 

Ἀπό τή μέθοδο προσδιορισμοῦ καί διερεύνησης τοῦ περιεχομένου τῆς ζωῆς 

καθορίζεται ἡ ἐπιστημονική πολλαπλότητα καί ποικιλία, ἐκφράζοντας μέ τόν 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

54 
 

τρόπο αὐτό ὄχι μία συγκρουσιακή ἀλλά μία συμπληρωματική θεώρηση τῆς Ἰα-

τρικῆς καί τῆς Θεολογίας, ὡς Ἐπιστημῶν, ἀναφορικά πρός τήν ἔννοια ἄνθρωπος, 

πρός τόν τελικό προορισμό του καί τήν προοπτική του. 

Γιά τήν Θεολογία ἡ προοπτική αὐτή προσδιορίζεται ὡς ἡ κατάσταση τῆς «αἰώ-

νιας ζωῆς». Γιά τήν Ἰατρική ἀποτελεῖ τό στόχο γιά τή διατήρηση καί διαιώνιση τῆς 

ἴδιας τῆς ζωῆς.                     

Γιά τήν Θεολογία ἡ ἀσθένεια εἶναι μία «φυσική ὁμαλό-τητα», ἐπειδή ὁ κτιστός 

ἄνθρωπος ρέπει πρός τή φθορά καί τό θάνατο. Γιά τήν Ἰατρική εἶναι ἀπολύτως 

«φυσικό» νά νοσήσει κάποιος, ὅλοι οἱ ἄνθρωποι νοσοῦν καί πεθαίνουν, ὃπως καί 

γιά τήν Θεολογία νοσοῦν καί πεθαίνουν, ἀκόμα καί οἱ ἅγιοι καί ἁμαρτωλοί, ἀφοῦ 

ἡ φθορά καί ἡ θνητότητα κληροδοτοῦνται βιολογικά ἀπό γενεά σέ γενεά καί μαζί 

τους καί οἱ ἀσθένειες. 

Γιά τήν Ἰατρική ἡ θεραπεία ἐπίσης εἶναι ἡ ἀπαλλαγή τοῦ ἀνθρώπου ἀπό τή νο-

σηρότητα καί τά συμπτώματά της. Γιά τήν Θεολογία ἡ θεραπεία σημασιολογεῖ τήν 

ὑπέρβαση τῆς φθορᾶς καί τοῦ θανάτου διά τῆς ἀπαλλαγῆς καί τῆς ἑκούσιας ἀπε-

λευθέρωσής μας ἀπό τά πάθη.  

α) Ἡ πρώτη ἀρχή ἡ ὁποία ὁριοθετεῖ τόν διάλογο Ἰατρικῆς καί Θεολογίας, κα-

λεῖται νά ἀπαντήσει στό ἐρώτημα τί εἶναι ὁ ἄνθρωπος, ὡς ἕνα ἐρώτημα καθαρά 

ὀντολογικό, τό ὁποῖο ὁδηγεῖ στή γνώση καί ὄχι ἁπλῶς στήν ἠθική κατανόηση τοῦ 

βαθύτερου περιεχομένου τοῦ ἐρωτήματος καί τῆς σημασίας του γιά τήν ζωή τοῦ 

ἀνθρώπου. Ἡ ἀπάντηση στό ἐρώτημα αὐτό μπορεῖ νά ἀποτελέσει καί τήν κοινή 

συνισταμένη μεταξύ τῆς ἀλήθειας τῆς γνώσης καί τῆς ἀλήθειας τῆς πίστης. Εἶναι 

χαρακτηριστική ἡ ρήση τοῦ Ἱπποκράτη, ὅτι «οὐκ ἔνι ἰατρικήν εἰδέναι, ὅστις μή 

οἶδεν ὅτι τί ἔστιν ὁ ἄνθρωπος» (εἶναι ἀδύνατον νά γνωρίζει τήν ἰατρική αὐτός πού 

δέν γνωρίζει ἀκριβῶς τί εἶναι ἄνθρωπος). 

β) Ἡ δεύτερη ἀρχή εἶναι ἡ ταυτότητα τῆς ὑπόστασης τοῦ ἀνθρώπου. 

Ὁ ἄνθρωπος ἀποτελεῖ ψυχοσωματική ὀντότητα. Ἡ ἀλήθεια γιά τόν ἄνθρωπο 

δέν εἶναι μόνο ἡ ψυχή του ἀλλά ἡ ὀργανική ἑνότητα ψυχῆς, σώματος καί πνεύμα-

τος (πρβλ. τά περί δημιουργίας τοῦ ἀνθρώπου ἀναφερόμενα, σῶμα-σάρκα, 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

55 
 

πνεῦμα-ψυχή. Γεν. Β΄, 7). Ἡ ψυχή τοῦ ἀνθρώπου γεννιέται μαζί μέ τό σῶμα του καί 

τό σπουδαιότερο δέν ἀναπαύεται «αἰώνια» ἐάν δέν ἀνακτήσει τό σῶμα της (βλ. 

Ἰεζεκιήλ ΛΖ΄, 4-9). Ἕνας μεγάλος θεολόγος τοῦ παρελθόντος αἰώνα τό ἐξέφρασε 

ἐπιγραμματικά: «Ὁ ἄνθρωπος χωρίς τήν ψυχή εἶναι πτῶμα, ἀλλά καί χωρίς τό 

σῶμα εἶναι φάντασμα, δέν εἶναι σέ καμμία περίπτωση ἄνθρωπος. Δέν εἶναι ἡ ἀλή-

θεια ἄνθρωπος» (π. Γεώργιος Φλωρόφσκυ).  

Συνεπῶς, κάθε θρησκευτικότητα, ἡ ὁποία καταργεῖ εἴτε ἀποδυναμώνει τό ρόλο 

τοῦ σώματος ὑπέρ σωτηρίας τῆς ψυχῆς μέ σκοπό τήν ἐπίτευξη τῆς ἀθανασίας ἀντι-

βαίνει στήν ἀλήθεια καί στήν ὀντολογική θεώρηση τοῦ ἀνθρώπου σέ σχέση        

πρός τή σωματικότητά του. Τόσο γιά τήν Ἰατρική ὅσο καί γιά τήν Θεολογία ὁ 

ἄνθρωπος νοεῖται μέ τή σωματικότητά του·τό σῶμα μας ἀποτελεῖ ὀργανικό μέρος 

τοῦ ἑαυτοῦ μας. 

Ἐξίσου, κάθε ἐπιστημονική ἔρευνα πού καταργεῖ εἴτε ἀμφισβητεῖ τήν ψυχή, ὡς 

στοιχεῖο ταυτότητας τοῦ ἀνθρώπου στό ὂνομα μιᾶς σωματικῆς ἀποκλειστικότη-

τας, ὁδηγεῖται σέ μία μονιστική θεώρηση τῆς ἀνθρώπινης ὕπαρξης καί ζωῆς.  

Ὃσο ὃμως ἡ ψυχή εἶναι ταυτοτικό στοιχεῖο τοῦ ἀνθρώπου ἄλλο τόσο εἶναι 

ἀπαραίτητο καί τό σῶμα του γιά τήν προσωπική παρουσία στό φυσικό του περι-

βάλλον καί στήν σχέση του μέ τούς ἄλλους συνανθρώπους. Ἡ ἰδιαίτερη αὐτή 

σχέση του μέ τούς ἄλλους ἀνθρώπους ἀλλά καί μέ τό φυσικό του περιβάλλον εἶναι 

ἀπαραίτητη προκειμένου νά συν-υπάρχουν. Ἡ ἄποψη αὐτή ἐπιβεβαιώνεται καί 

ἀπό τίς σύγχρονες ἐπιστημονικές θεωρίες τῆς φυσικῆς καί τῆς κοσμολογίας, κυ-

ρίως ἀπό τή λεγόμενη ἀνθρωπική ἀρχή (anthropic principle), ὅπου δέν προσαρμό-

ζεται μόνο ὁ ἄνθρωπος στόν κόσμο ἀλλά ἐπίσης καί ὁ κόσμος στόν ἄνθρωπο 

(Barrow and Tipler). Αὐτή ἡ σχέση ἀλληλοεξάρτησης συνεπάγεται ὅτι ὁ ἄνθρωπος 

δέν νοεῖται ἀποκλειστικά μόνος ἀλλά πάντοτε βρίσκεται σέ μία σχέση ἀνάπτυξης 

καί δημιουργίας μέ τό φυσικό του περιβάλλον, δίνοντάς του ἕναν ἄλλο προορισμό 

καί μία ἄλλη θεώρηση καί λειτουργία. Αὐτό ὑποδεικνύεται καί στήν βιβλική μας 

παράδοση, ὅταν ἤδη ἀπό τήν πρώτη δημιουργική στιγμή ὁ ἄνθρωπος λαμβάνει τή 

θεία ἐντολή νά ἐργάζεται καί νά φυλάττει τή δημιουργία (Γεν. Α΄, 26-28 καί Β΄, 15 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

56 
 

). Χωρίς τόν ἄνθρωπο ἡ δημιουργία εἶναι νεκρά καί ὁ ἄνθρωπος χωρίς τή λοιπή 

δημιουργία εἶναι ἀποκλειστικά μόνος. 

γ) Ἐξ αἰτίας αὐτῆς τῆς σχέσης τοῦ ἀνθρώπου μέ τό φυσικό του περιβάλλον ἀνα-

δεικνύεται καί ἡ τρίτη ἀρχή, αὐτή τῆς κίνησης, ὡς τό οὐσιῶδες χαρακτηριστικό 

πραγμάτωσης τοῦ κόσμου καί τῆς ὕπαρξης ὡς ζωῆς, ἀφοῦ ὁ κόσμος δέν ἔγινε 

ἁπλῶς γιά νά παραμένει στάσιμος ἀλλά γιά νά «κτίζεται πάντοτε» (Γρηγόριος Νύσ-

σης), δηλαδή νά κινεῖται δυναμικά μέσα στήν ἱστορία καί νά δίνει μία προοπτική 

σ’ αὐτό πού ὀνομάζουμε ζωή, ἡ ὁποία κατανοεῖται ὄχι μέ τήν ἔννοια κάποιας ἰσόρ-

ροπης καί ὁμοιοστατικῆς σχέσης συστατικῶν ἀλλά ὡς γεγονός ἀναφορᾶς καί σχέ-

σης πρός τούς ἄλλους, γι’ αὐτό καί κατά τόν Γρηγόριο τόν Θεολόγο ὁ ἄνθρωπος 

«καί ᾖρηται, καί οὐ παύσεται». 

Αὐτή ἡ ἔννοια τῆς συνεχοῦς κινήσεως εἶναι στενά συνδεδεμένη, τόσο στή Θε-

ολογία ὅσο καί στήν Ἰατρική, μέ τήν ἴδια τή διαιώνιση τῆς ζωῆς καί τήν αἰώνια 

προσπάθεια διασφάλισή της ὑπέρ τοῦ ἀνθρώπου. Εἶναι ἡ ὑγιής κατάστασή του. 

Εἶναι παραδεκτό ἄλλωστε ὅτι ἡ ὑγεία εἶναι ἡ στενή, ἡ ἰσορροπημένη καί ἡ ἀδια-

τάρακτη σχέση τοῦ ἀνθρώπου μέ τό περιβάλλον του, μέσα ἀπό τήν ὁποία ὁρίζεται 

συγχρόνως καί τό περιεχόμενο τῆς ἀνθρώπινης ὕπαρξης. Ἀντίθετα ὡς ἀσθένεια 

περιγράφεται ἡ ὁποιαδήποτε διατάραξη ἤ διαταραχή αὐτῆς τῆς σχέσης.  

δ) Ἀνάλογη εἶναι καί ἡ θεώρηση τῆς ζωῆς, ἀπό τήν Ἰατρική Ἐπιστήμη καί τήν 

Θεολογία, ὂχι ὡς κάτι τό κεκτημένο καί ἀτομικό ἤ ὡς μία κατάσταση ἀπομονωμέ-

νης ἐπιβίωσης ἀλλά ὡς ὑπαρκτικό γεγονός σχέσης καί κοινωνίας, τόσο μέ τόν Θεό, 

ὡς «αἰώνια ζωή», ὃσο καί μέ τούς ἀνθρώπους, ὡς διατήρηση τῆς ζωῆς, κυρίως 

μέσα ἀπό τήν ὁποιαδήποτε μεταμοσχευτική προσφορά ὀργάνων, στοιχείων καί 

ὑγρῶν τοῦ σώματός του. Εἶναι μία κίνηση πρός ζωή ἀπό τόν δότη πρός τόν λήπτη, 

ὥστε ὁ λήπτης «ζωήν ἒχει και περισσόν ἒχει». Γι’ αὐτό ζωή πού δεν μοιράζεται 

εἶναι ζωή κλεμμένη, ἐπειδή «οὐκ ἒστιν ἄλλως σωθῆναι εἰ μή διά τοῦ πλησίον» 

(Μακάριος Αἰγύπτιος).   

ε) Τέλος ἡ ἁλματώδης ἐπιστημονική πρόοδος τῆς βιο-ϊατρικῆς καί οἱ προκλή-

σεις της γιά τήν ἴδια τήν Θεολογία θέτει καί τήν ἑπομένη ἀρχή μέ τούς ἀντίστοι-

χους προβληματισμούς, ὄχι ἠθικούς ἀλλά ὀντολογικούς, ἀφοῦ καλούμεθα νά 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

57 
 

ἀπαντήσουμε πλέον ὄχι ἐάν ἔχουμε καλό ἤ κακό ἄνθρωπο ἀλλά τελικά ἄν ἔχουμε 

ἄνθρωπο, μέ τούς ὅρους καί τίς προϋποθέσεις πού ἔχουμε ἢδη περιγράψει. 

Οἱ ἐπιστήμονες σήμερα κατάφεραν νά χαρτογραφήσουν τά περισσότερα ἀπό 

τά χρωματοσώματά μας, κάνοντας ἔτσι δυνατό τόν «ἀναγνωστικό» χειρισμό τῆς 

ἴδιας τῆς ζωῆς. Μέσα ἀπό αὐτήν τήν χαρτογράφηση ἔχουν ἐπιτύχει νά ἐπιβεβαιώ-

σουν σημαντικά τά χρονικά ὅρια τῆς ζωῆς, νά προσδιορίσουν τήν προοπτική τῆς 

ζωῆς ἀλλά καί νά ἐπιβεβαιώσουν τήν μοναδικότητα καί τό ἀνεπανάληπτο κάθε 

ἀνθρώπι-νου προσώπου, σέ σημεῖο μάλιστα νά ὁμιλοῦν πλέον μέ βεβαιότητα γιά 

τήν μοναδικότητα τῆς γονιδιακῆς μας ταυτότη-τας (πρβλ. Στυλιανός Ἀντωναράκης, 

Καθηγητής Γενετικῆς).  

Πέραν τούτου, μέσα ἀπό τήν σχετικά σύγχρονη διαδικασία τῆς κλωνοποίησης, 

οἱ ἐπιστήμονες ἐπαναφέρουν καί τό σημαντικό ζήτημα τῆς ἑτερότητας τοῦ ἀνθρώ-

που ὡς  ὑποκειμένου. Καί σέ αὐτό τό σημεῖο ὀφείλουμε νά ἐπισημάνουμε ὅτι γιά 

τήν Θεολογία ἕνα ταυτόσημο DNA (κλωνοποίηση) δέν ἀναιρεῖ τήν ἑτερότητα τοῦ 

ὑποκειμένου ἀνθρώπου, ἐπειδή ὁ ἄνθρωπος εἰκονίζεται ὄχι μόνο μέ τήν βιολογική 

του σύσταση καί τά ἐξωτερικά χαρακτηριστικά του ἀλλά καί ἀπό τήν σχεσιακή του 

δυνατότητα, ἡ ὁποία κάθε στιγμή ἐπιβεβαιώνει τή μοναδικότητά καί τό ἀναντικα-

τάστατο τοῦ προσώπου του. 

Ἐπιπλέον, ἡ γονιδιακή χαρτογράφηση ἐπιβεβαίωσε καί τήν ὀντολογική σχέση 

τοῦ ἀνθρώπου μέ τό περιβάλλον του, σχέση ἀλληλοπροσδιοριστική, σχέση συνε-

χής καί ἀδιάκοπη, διά τῆς ὁποίας κατανοεῖται ἡ ἰδιαιτερότητα τοῦ φαινομένου  

τῆς ζωῆς γιά κάθε ἄνθρωπο καί ἑρμηνεύεται ἡ ἐξελικτική καί ἀναπτυξιακή του δια-

φοροποίηση.  

Ὅλα αὐτά, τά ὄντως θαυμαστά, δέν μποροῦμε πλέον νά τά παρατηροῦμε μέ 

ἀδιαφορία. Εἶναι θέματα πού ἀπαιτοῦν σοβαρό προβληματισμό, ἐξαιτίας τῶν συ-

νεπειῶν τους. Καί καθώς εἶναι τόσο καινούργια, κάθε προβληματισμός χωρίς ὁριο-

θετήσεις ὁδηγεῖ ἀναγκαστικά σέ νέα περίπλοκα ζητήματα ὀντολογίας, ὅπως ἡ διά-

κριση γένους καί εἴδους γιά τόν ἴδιο   τόν ἄνθρωπο ἤ ἡ ἀμφισβήτηση τῆς διάκρισης 

τῶν φύλων,μία -ἄς μοῦ ἐπιτραπεῖ- σύγχρονη ἔκφραση βλασφημίας κατά τοῦ 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

58 
 

Δημιουργοῦ Θεοῦ, ἀφοῦ γιά τήν Θεολογία «ἄρσεν καί θῆλυ ἐποίησεν αὐτούς». 

(Γεν. 1, 27). 

Ἀκόμη καί στό ἐπίπεδο τῆς θεραπείας δέν μπορεῖ νά ἀμφισβητήσει κάποιος 

τήν ὁριοθέτησή της, μέ βάση τήν ἀρχή ὅτι κάθε νοσογόνος κατάσταση δέν εἶναι 

δεδομένη εἴτε στό βιολογικό, εἴτε στό πνευματικό ἐπίπεδο. Τό σημεῖο ὅπου ἡ Ἰα-

τρική καί ἡ Θεολογία διαφοροποιοῦνται εἶναι ἡ μεταβλητή ὡς πρός τήν τεχνική, 

τή μέθοδο καί τήν ἐφαρμογή της στήν ὑπηρεσία τοῦ κοινοῦ σκοποῦ, ὁ ὁποῖος πα-

ραμένει ἡ ἐπίτευξη τῆς θεραπείας καί ἡ ἀπάλειψη τῆς νοσογόνου αἰτίας. Εἶναι 

γνωστό, ὅτι σέ κάθε ἐφαρμοζόμενη θεραπευτική ἡ ἀρχή τῆς ἐξατομίκευσης τῆς 

θεραπείας θεωρεῖται δεδομένη, εἴτε στήν Ἰατρική, ὡς ἐξειδικευμένη καί ἐξατομι-

κευμένη θεραπευτική ἀγωγή, εἴτε μέσῳ τοῦ μυστηρίου τῆς μετανοίας/ἐξομολογή-

σεως στήν Ἐκκλησία μας, μέ την ἐξατομικευμένη θεραπευτική μέσω τῆς ἐφαρ-

μογῆς τῶν ἐκκλησιαστικῶν ἐπιτιμίων (ἀρχή τῆς ἐκκλησιαστικῆς οἰκονομίας, διά-

κρισης καί φιλανθρωπίας). 

Κατακλείοντας, θά ἤθελα νά πῶ, ὅτι εἶναι μᾶλλον ἀφελής ἡ θεώρηση πώς τά 

προβλήματα αὐτά μποροῦμε νά τά προσεγγίσουμε ἀποκλειστικά καί μόνο ὡς θέ-

ματα ἐθνικῆς νομοθεσίας εἴτε ἠθικῆς ἀξιολόγησης, διότι δέν ἀφοροῦν τρόπους 

συμπεριφορᾶς τοῦ ἀνθρώπου ἀλλά ἀγγίζουν ὁρίζοντες ὀντολογίας καί ἐξυπηρε-

τοῦν τό σκοπό αὐτῆς τῆς ἀνθρώπινης ζωῆς καί ὕπαρξης. 

Εἶναι, νομίζω, ἀπαραίτητο νά συνεχιστεῖ μία γόνιμη διαλεκτική, ὅπου οἱ ἀρνή-

σεις, οἱ συγκρούσεις, οἱ ἀντιπαλότητες καί οἱ ἰδεοληπτικές ἀγκυλώσεις τοῦ παρελ-

θόντος δέν θά ἔχουν πλέον καμμία θέση. Ἡ διαλεκτική μεταξύ Ἰατρικῆς καί Θεολο-

γίας δέν θά πρέπει νά ἀποβλέπει παρά μόνο στήν ὠφέλεια τοῦ ἀνθρώπου. 

 

 

Βιβλιογραφία: 

Ἰωάννου Ζηζιούλα (†), Μητροπολίτου Περγάμου, «Νόσος καί θεραπεία στήν 

Ὀρθόδοξη Θεολογία», ἐν Θεολογία καί Ψυχιατρική σέ διάλογο. Πρακτικά Ἡμερί-

δας, Ἀθήνα 1999, σελ. 133-156.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

59 
 

Χρυσοστόμου Παπαθανασίου, Μητροπολίτου Μάνης, Σχέση Ἐκκλησίας καί Ἰα-

τρικῆς Ἐπιστήμης, Μάνη 2020. 

Κωνσταντίνου Παπαπέτρου, Εἶναι ἡ Θεολογία Ἐπιστήμη;, Ἀθῆναι 1970. 

Χρυσοστόμου Σαββάτου, Μητροπολίτου Μεσσηνίας, «Τά ὅρια τῆς διαλεκτικῆς 

Ἐπιστήμης καί Θρησκείας», ἐν τοῦ Ἰδίου, Ἐκκλησία καί Κοινωνία, ἐκδ. Ἱερᾶς Μη-

τρόπολης Μεσσηνίας, Καλαμάτα 2017, σελ. 313-321. 

Χρυσοστόμου Σαββάτου, Μητροπολίτου Μεσσηνίας, Τό ἐρώτημα τί εἶναι ζωή καί 

τό δικαίωμα γιά ζωή. Θεολογική καί ἀνθρωπολογική προσέγγιση, Ἀθήνα 2018. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

60 
 

 

Το Ζήτημα της Αυτοκτονίας στην Παλαιά Διαθήκη 

Ακρίδα Αναστασίου156 

 

1. Εισαγωγή 

 

      «Υπάρχει ένα μονάχα φιλοσοφικό πρόβλημα πραγματικά σοβαρό: η αυτοκτο-

νία. Αν κρίνουμε πως η ζωή αξίζει να τη ζει ή να μην τη ζει κανείς, απαντούμε στο 

θεμελιώδες ερώτημα της φιλοσοφίας. Τα υπόλοιπα, αν ο κόσμος έχει τρεις δια-

στάσεις, αν το πνεύμα διαιρείται σε εννιά ή δώδεκα κατηγορίες, έπονται. Είναι 

παιχνίδια».157  

     Είναι αυτά τα λόγια με τα οποία ο Αλμπέρ Καμύ ξεκινά τον «Μύθο του Σίσυ-

φου», το φημισμένο του δοκίμιο για το Παράλογο. Ως τέτοιο, περιγράφεται το α-

διέξοδο και η εσωτερική σύγκρουση που προκύπτει από την προσπάθεια του αν-

θρώπου για εύρεση εγγενούς αξίας και απόλυτου νοήματος στη ζωή, και της ταυ-

τόχρονης συνειδητοποίησης ότι ένα τέτοιο εγχείρημα είναι ανθρωπίνως αδύνατο 

και, άρα, καταδικασμένο να αποτύχει. Η αυτοκτονία, έτσι, φαντάζει ως ένας τρό-

πος ανταπόκρισης σε αυτό το αδιέξοδο, όπου ο άνθρωπος, ουσιαστικά, αποδρά 

από την ύπαρξη. 

     Το ζήτημα της αυτοκτονίας, και οι λόγοι για τους οποίους ένας άνθρωπος είναι 

ικανός να φτάσει να αφαιρέσει ο ίδιος την ζωή του, έχει απασχολήσει επί μακρόν 

την βιβλιογραφία,158 και η συζήτηση για το κατά πόσο αυτή η πράξη αποτελεί ή 

 
156 Διδάκτωρ Θεολογίας Ε.Κ.Π.Α., καθηγητής Δευτεροβάθμιας Εκπαίδευσης. 
157 Αλ. Καμύ, Ο Μύθος του Σίσυφου. Δοκίμιο για το παράλογο, (Μτφρ. Ν. Καρακίτσου – Ντουζέ, Μ. Κασα-

μπάλογλου - Ρομπλέν) Αθήνα: Εκδόσεις Καστανιώτη 2007, 17. 
158 Βλ. ενδεικτικά D. Novak, Suicide and Morality: The Theories of Plato, Aquinas, and Kant and Their Rele-

vance for Suicidology, Scholars Studies Press, 1976. M. Battin, and D. Mayo, (eds.), Suicide: The Philosoph-

ical Issues. New York: St. Martin’s, 1980. A. Alvarez, The Savage God: A Study of Suicide. New York: Bantam, 

1982. B.A. Brody (ed.), Suicide and Euthanasia: Historical and Contemporary Themes, Springer 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

61 
 

όχι μια συνειδητή και ορθολογική επιλογή, ή αν είναι ηθική ή ανήθικη, είναι δίχως 

τέλος. Το παρόν άρθρο, ωστόσο, δεν φιλοδοξεί να καταστεί μια πραγματεία περί 

αυτού του δύσκολου ζητήματος γενικά, αλλά να εστιάσει στην παρουσία του εντός 

των κειμένων της Παλαιάς Διαθήκης, και να την εξηγήσει.  

      Στην Παλαιά Διαθήκη ο Θεός είναι αυτός ο οποίος εμφανίζεται ως ο απόλυτος 

κυρίαρχος της ζωής και του θανάτου, και του αποκλειστικού  δικαιώματος επί αυ-

τών, καθώς παρατίθεται ότι «ἐγὼ ἀποκτενῶ καὶ ζῆν ποιήσω πατάξω κἀγὼ ἰάσομαι 

καὶ οὐκ ἔστιν ὃς ἐξελεῖται ἐκ τῶν χειρῶν μου» (Δευτ. 32,39). Ο δε άνθρωπος είναι 

προορισμένος να επιλέγει την ζωή και να ζει, όπως πολύ χαρακτηριστικά αποτυ-

πώνεται στο Δευτ. 30,19, όπου γράφεται ότι «τὴν ζωὴν καὶ τὸν θάνατον δέδωκα 

πρὸ προσώπου ὑμῶν, τὴν εὐλογίαν καὶ τὴν κατάραν, ἔκλεξαι τὴν ζωήν ἵνα ζῇς σὺ 

καὶ τὸ σπέρμα σου».  

     Παρ’ όλα αυτά, στο corpus των κειμένων της Παλαιάς Διαθήκης παρατίθενται 

επτά περιστατικά αυτοκτονίας. Αυτά αφορούν στον Κριτή Σαμψών (Κρ. 16,25-31), 

στον βασιλιά Σαούλ και στον οπλοφόρο του (Α’ Βασ. 31,3-13. Β’ Βασ. 1,4-27. Α’ 

Παρ. 10,3-14), στον σύμβουλο του Δαυίδ και του Αβεσσαλώμ, Αχιτόφελ (Β’ Βασ. 

15,31-17,23), στον βασιλιά Ζιμρί (Γ’ Βασ. 16,8-20), στον  διοικητή της Κύπρου Πτο-

λεμαίο Μάκρων (Β’ Μακ. 10,10-13), και στον πρεσβύτερο της Ιερουσαλήμ, Ραζίς 

(Β’ Μακ. 14,37-46). Αν και αυτά τα περιστατικά είναι λίγα,159 καλύπτουν σχεδόν 

 
Netherlands, 1989. Η. Βουλγαράκης, Αυτοκτονία και εκκλησιαστική ταφή, Αθήνα: Αρμός 2000. T. Joiner, 

Why People Die by Suicide. Cambridge, MA: Harvard University Press, 2005. Μ. Μπέγζος, «Αυτοκτονία και 

θρησκεία», Αρχαιολογία και Τέχνες, 99,  (2006), 23-29. V. Barry, Philosophical Thinking about Death and 

Dying, Belmont: Wadsworth, 2007. Donnelly, J. (ed.), Suicide: Right or Wrong? Amherst, NY: Prometheus, 

1998. J.M. Hecht, Stay: A History of Suicide and the Philosophies Against It. New Haven: Yale University 

Press, 2013. J., White, I., Marsh, M.J. Kral, and J. Morris, Critical Suicidology: Transforming Suicide Research 

and Prevention for the 21st Century, Vancouver: University of British Columbia Press, 2016. 
159 Πέρα από αυτά τα επτά περιστατικά, όπου ρητώς οι πρωταγωνιστές τους διαπράττουν αυτοί οι ίδιοι 

αυτοκτονία, στην Παλαιά Διαθήκη υπάρχουν και άλλες διηγήσεις, οι ήρωες των οποίων κινούνται προς 

αυτήν την κατεύθυνση. Συγκεκριμένα, είναι ο Αβιμέλεχ, όπου στα Κρ. 9,50-57 περιγράφεται η «υποβοη-

θούμενη αυτοκτονία» - «ευθανασία» του από κάποιον στρατιώτη. Στα Τωβ. 3,7-15, η Σάρρα εμφανίζεται 

να σκέφτεται να αφαιρέσει την ζωή της, ο προφήτης Ιωνάς, στο Ιων. 1, 12, ζητάει ο ίδιος από το πλήρωμα 

του πλοίου με το οποίο ταξιδεύει προς στη Θαρσείς να τον σκοτώσουν πετώντας τον στην θάλασσα, στο 

Α’ Μακ. 6,42-46 ο Ελεάζαρος ο επονομαζόμενος Αυαράν οδηγείται από αυτοθυσία στον θάνατο, ενώ τα 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

62 
 

ολόκληρη την ιστορική πορεία του αρχαίου Ισραήλ, και είναι αντιπροσωπευτικά 

της αντινομίας και του «παράλογου» που προκύπτει μεταξύ της κυριότητας της 

ζωής και του θανάτου από τον Θεό, και του αυτεξούσιου του ανθρώπου να δια-

χειριστεί μέσω της ελευθερίας του αυτά τα ζητήματα. Συνεπώς, η αυτοκτονία α-

νάγεται σε ένα από τα πιο προβληματικά και ιδιαίτερα θέματα της ανθρωπολογίας 

της Παλαιάς Διαθήκης.   

     Στα κείμενά της δεν υπάρχει ένας συγκεκριμένος όρος ο οποίος να προσδιορίζει 

με ακρίβεια την πράξη της αυτοκτονίας. Επομένως, για να καταδείξει κάποιος την 

θέση που είχε ένα τέτοιο γεγονός στη ζωή και στην αντίληψη των αρχαίων Ισραη-

λιτών (Sitz im Leben) θα πρέπει να ερευνήσει ξεχωριστά κάθε ένα από τα ανωτέρω 

επτά περιστατικά. Έτσι, στην ακόλουθη ενότητα του παρόντος θα αναλυθεί αρχικά 

ο τρόπος με τον οποίο οι συντάκτες περιγράφουν τις πράξεις αυτοκτονίας, και θα 

διερευνηθεί το ιστορικό και κοινωνικό πλαίσιο εντός του οποίου αυτές συντελού-

νται. Το ερώτημα που θα πρέπει να απαντηθεί, τελικά, είναι αν η αυτοκτονία απο-

τελεί για την Παλαιά Διαθήκη ένα ηθικό πρόβλημα. Για αυτόν τον σκοπό, πέρα 

από τον τρόπο περιγραφής τους, θα εξεταστεί ο τρόπος με τον οποίον κατανοού-

νται και ερμηνεύονται τα περιστατικά των αυτοκτονιών από τους συντάκτες των 

κειμένων, αλλά και η στάση που τηρεί η κοινότητα Ισραήλ προς τους αυτόχειρες.   

 

2. Τα περιστατικά αυτοκτονιών και το συγκείμενό τους 

2.1. Ο Σαμψών  

 

     Η διήγηση για τον Σαμψών έπεται μιας μακράς αλυσίδας γεγονότων που περι-

γράφουν την δράση των Κριτών (περ. 1220 – 1012 π.Χ.), η οποία ξεκινά στο Κρ. 2,6 

και καταλήγει στους μικρούς Κριτές Ιβσάν, Αιλών και Αβδών στο 12, 8-15, ενώ 

προηγείται επεισοδίων της προμοναρχικής περιόδου, τα οποία παρατίθενται στα 

 
περιστατικά των μαρτυρίων των Μακκαβαίων στα Β’ Μακ. 6,18-31˙ 7,1-6.20-30.37-41 και Δ’ Μακ. 5,1-

17,6 κατέχουν εξέχουσα θέση. Για αυτά βλ. συγκεκριμένα Αλ. Β. Παλάντζα, «Μαρτύριο» και «Μαρτυρία» 

στο Δ΄ Μακκαβαίων. Θεολογική Προσέγγιση, Έννοια: Αθήνα 2022. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

63 
 

κεφ. 17 – 21. Στην έρευνα, τα κεφ. 13 – 16 του βιβλίου των Κριτών, θεωρούνται 

μεταγενέστερη προσθήκη στο κείμενο, και εξυπηρετούν την σκιαγράφηση της ι-

στορικής σχέσης Ισραήλ και Φιλισταίων.  Τα εν λόγω κεφάλαια δεν εντάσσονται 

στο δευτερονομιστικό σχήμα «αμαρτία – τιμωρία, μετάνοια - σωτηρία», το οποίο 

χαρακτηρίζει την σχέση του Θεού με τον περιούσιο λαό Του μέσα στην Ιστορία, 

και το οποίο αποτυπώνεται και στον (δεύτερο) πρόλογο του βιβλίου, στα Κρ. 2,11-

23. Παράλληλα, στην εν λόγω ενότητα, τα κεφ. 14 – 15 λογίζονται ως ο αρχαιότε-

ρος πυρήνας της διήγησης για τον Σαμψών, ενώ τα κεφ. 13 και 16 λειτουργούν ως 

ο πρόλογος και ο επίλογός της, πλαισιώνοντάς την.160  

     Ο ναζηραίος161 ήρωας Σαμψών (וֹן מְשׁ֜ -ήταν ο τελευταίος των μεγάλων Κρι 162(שִׁ

τών του αρχαίου Ισραήλ, πριν τον Σαμουήλ και την εγκαθίδρυση του θεσμού της 

μοναρχίας υπό τον Σαούλ. Στα κεφ. 13-15 ο Σαμψών περιγράφεται με υπερφυσι-

κές δυνάμεις να κάνει κατορθώματα που παραπέμπουν σε άλλους ήρωες της αρ-

χαίας Εγγύς Ανατολής και της Ελλάδας, όπως οι σουμεριακοί Γκιλγκαμές και Ενκι-

ντού, και ο Ηρακλής αντίστοιχα.163 Στα Κρ. 16,4 – 22, όμως, ο βιβλικός ήρωας προ-

δίδεται από την Δαλιδά και συλλαμβάνεται από τους Φιλισταίους, οι οποίοι τον 

τυφλώνουν και τον μεταφέρουν ξυρισμένο και σιδηροδέσμιο στη Γάζα, όπου τον 

βάζουν να αλέθει με μύλο στάρι στη φυλακή.164  

     Σύμφωνα με χωρία όπως τα Εξ. 11,5, Ησ. 47,2 και Ιώβ 31,10 η εργασία σε μύ-

λους ήταν αποκλειστικά γυναικεία υπόθεση. Αξιοσημείωτη είναι και η αναφορά 

του Αβιμέλεχ στο Κρ. 9,54, ο οποίος παρακαλά τον νεαρό οπλοφόρο του να τον 

 
160 Βλ. W. Groß, Richter. Mit Karten von Erasmus Gaß, (HThK.AT), Freiburg 2009, 647-660. 
161 Η ετυμολογία του όρου «ναζηραίος» προέρχεται από το נָזִיר που σημαίνει «αγιασμένος» ή 

«ξεχωριστός». Η ίδια λέξη χρησιμοποιείται μερικές φορές για να αναφέρεται σε έναν πρίγκιπα, ο οποίος 

καταλαμβάνει μια ειδική θέση κοσμικής εξουσίας, όπως συμβαίνει στα Γεν. 49,26 και Θρ. 4,7. Για τις 

διατάξεις που καθόριζαν τον βίο αυτής της ιδιαίτερης ομάδας ανθρώπων εντός του αρχαίου Ισραήλ βλ. 

Αρ. 6, 1 – 21. 
162 Το όνομα του ήρωα προέρχεται ετυμολογικά από το שמש, που σημαίνει «ήλιος», και ενδεχομένως θα 

μπορούσε να μεταφραστεί ως «(ο άνθρωπος του) ήλιου». Σε κανέναν άλλον ήρωα της ΠΔ δεν δίδεται το 

συγκεκριμένο όνομα.   
163 Βλ. Oth. Margalith, "The Legends of Samson/Heracles", VT 37 (1987), 63–70. 
164 Παρόμοια τιμωρία βιώνει αιώνες αργότερα και ο βασιλιάς Σεδεκίας από τους Βαβυλώνιους. Βλ. Δ’ 

Βασ. 25,7 και Ιερ. 52,11 (Ο’). 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

64 
 

σκοτώσει ο ίδιος, παρά να θεωρηθεί ότι τον σκότωσε μια γυναίκα η οποία προη-

γουμένως του είχε ρίξει στο κεφάλι ένα κομμάτι από μυλόπετρα (Κρ. 9,53). Επο-

μένως, η ούτως ή άλλως άκρως ταπεινωτική φύση πρακτικών όπως το ξύρισμα της 

κεφαλής και η τύφλωση των ματιών, επιτείνεται ακόμη περισσότερο από την προ-

σπάθεια των Φιλισταίων για την εκθήλυνση του άλλοτε παντοδύναμου ήρωα. Έ-

τσι, ο Σαμψών δεν έχει απλώς απωλέσει τον έλεγχο του σώματός του, αλλά έχει 

χάσει κάθε ταυτοτικό χαρακτηριστικό της προσωπικότητάς του, όντας απόλυτα ε-

ξευτελισμένος και έχοντας, ουσιαστικά, «πεθάνει κοινωνικά».165   

       Στα Κρ. 16,23-25 που ακολουθούν, η διαπόμπευση του τελευταίου Κριτή των 

Ισραηλιτών γίνεται σε κοινή θέα, καθώς οι Φιλισταίοι άρχοντες τον καθιστούν «α-

τραξιόν». Έχοντας συγκεντρωθεί για να προσφέρουν μεγάλες θυσίες στον θεό 

τους τον Δαγών, και να πανηγυρίσουν για την αιχμαλώτιση του απόλυτου εχθρού 

τους, οι άρχοντες διατάζουν να φέρουν τον Σαμψών από την φυλακή και να τον 

βάλλουν να σταθεί ανάμεσα σε κολόνες του ναού τους, ώστε να τον βλέπουν όλοι 

οι παρευρισκόμενοι και να διασκεδάζουν με το θέαμα, περιπαίζοντάς τον και γε-

λοιοποιώντας τον.166  

 

Κρ. 16,25-30 

Μ Ο΄ 

י֙  25 ַֽיְהִׁ י( ו   אמְר֔ו֙  ]כְט֣וֹב֙) [טוֹב) (כִׁ ם֙  ו י ֣ ב ֔   לִׁ

רְא֥ו וֹן֙  קִׁ מְשׁ֖ נו  לְשִׁ ָ֑ חֶק־ל  יש   ו֙  וִׁ קְרְא    ו יִׁ

וֹן֙ מְשׁ֜ ית֙  לְשִׁ ֣ ב  מִׁ ים֙(  ירִׁ אֲסִׁ  [ה 

ים֙) ִ֗ אֲסורִׁ ]ה  ק֙    ח  ם֙  ו יְצ  יהֶ֔ פְנ  ידו֙  לִׁ ֥ עֲמִׁ   ו י 

וֹ ין אוֹתׁ֖ ֥ ים׃֙ ב  מּודִׁ  ע  ה   

 25 καὶ ὅτε ἠγαθύνθη ἡ καρδία 

αὐτῶν καὶ εἶπαν καλέσατε τὸν 

Σαμψων ἐξ οἴκου φυλακῆς καὶ 

παιξάτω ἐνώπιον ἡμῶν καὶ 

ἐκάλεσαν τὸν Σαμψων ἀπὸ οἴκου 

δεσμωτηρίου καὶ ἔπαιζεν ἐνώπιον 

 
165 P. Galpaz – Feller, Samson: The Hero and the Man. The Story of Samson (Judges 13-16), La Bible dans 

l’histoire 7, Bern 2006, 226. 
166 Πρβλ. την χρήση των σε διάθεση Πιέλ ρημάτων שָחַק («περιπαίζω») και  צחק («γελάω», «κοροϊδεύω») 

που περιγράφουν την συμπεριφορά των Φιλισταίων στο Κρ. 16,25, με χωρία όπως τα Γεν. 21,9, Ζαχ. 8,5, 

και Γεν. 26,8˙ 39,14.17. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

65 
 

   

יק֙  26  ֣ חֲזִׁ מּ  ר  ה  ע  נ   וֹן  אֶל־ה  מְשׁ֜ אמֶר  שִׁ ו י  

ה  בְי דוֹ֙  יח  ֣ נִׁ י֙   ה  אוֹתִׁ י֙(   נִׁ ש  ימִׁ  [וְה 

( י֙  נִׁ ש   ]ו הֲמִׁ ים֙   ֔ דִׁ מֻּּ ע  ר֙  אֶת־ה   יִׁת  אֲשֶ֥ ׁ֖ ב    ה 

כ֣וֹן ם֙ נ  יהֶָ֑ ן֙ עֲל  ׁ֖ ע  ם׃ וְאֶש  יהֶ  עֲל   

 

ים֙   27  שִׁ֔ נ  ים֙   וְה  אֲנ שִׁ א֙  ה   ֵ֤ ל  יִׁת  מ  ב ִ֗ וְה 

ה מּ  ל֙  וְש ָׁ֕ י  כ ׁ֖ ֣ רְנ  ים֙  ס  ָ֑ שְתִׁ ג֙  פְלִׁ ג ִ֗ ל־ה    וְע 

שֶת֙ שְלֵ֤ ים֙  כִׁ פִׁ יש֙ אֲל  ֣ ה֙ אִׁ ש ֔    וְאִׁ

 

 

αὐτῶν καὶ ἐρράπιζον αὐτὸν καὶ 

ἔστησαν αὐτὸν ἀνὰ μέσον τῶν 

κιόνων 

 

 

26 καὶ εἶπεν Σαμψων πρὸς τὸν 

νεανίαν τὸν κρατοῦντα τὴν χεῖρα 

αὐτοῦ ἄφες με καὶ ψηλαφήσω 

τοὺς κίονας ἐφ᾽οἷς ὁ οἶκος στήκει 

ἐπ᾽αὐτούς καὶ ἐπιστηριχθήσομαι 

ἐπ᾽αὐτούς   

 

27 καὶ ὁ οἶκος πλήρης τῶν ἀνδρῶν 

καὶ τῶν γυναικῶν καὶ ἐκεῖ πάντες 

οἱ ἄρχοντες τῶν ἀλλοφύλων καὶ 

ἐπὶ τὸ δῶμα ὡς ἑπτακόσιοι ἄνδρες 

καὶ γυναῖκες οἱ θεωροῦντες ἐν 

παιγνίαις Σαμψων  

 

 

28 καὶ ἔκλαυσεν Σαμψων πρὸς 

κύριον καὶ εἶπεν Αδωναιε κύριε 

μνήσθητι δή μου νῦν καὶ 

ἐνίσχυσόν με ἔτι τὸ ἅπαξ τοῦτο 

θεέ καὶ ἀνταποδώσω 

ἀνταπόδοσιν μίαν περὶ τῶν δύο 

ὀφθαλμῶν μου τοῖς ἀλλοφύλοις   



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

66 
 

 

 

29 καὶ περιέλαβεν Σαμψων τοὺς 

δύο κίονας τοῦ οἴκου ἐφ᾽οὓς ὁ 

οἶκος εἱστήκει καὶ ἐπεστηρίχθη 

ἐπ᾽αὐτοὺς καὶ ἐκράτησεν ἕνα τῇ 

δεξιᾷ αὐτοῦ καὶ ἕνα τῇ ἀριστερᾷ 

αὐτοῦ   

 

30 καὶ εἶπεν Σαμψων ἀποθανέτω 

ψυχή μου μετὰ ἀλλοφύλων καὶ 

ἐβάσταξεν ἐν ἰσχύι καὶ ἔπεσεν ὁ 

οἶκος ἐπὶ τοὺς ἄρχοντας καὶ ἐπὶ 

πάντα τὸν λαὸν τὸν ἐν αὐτῷ καὶ 

ἦσαν οἱ τεθνηκότες οὓς 

ἐθανάτωσεν Σαμψων ἐν τῷ 

θανάτῳ αὐτοῦ πλείους ἢ οὓς 

ἐθανάτωσεν ἐν τῇ ζωῇ αὐτοῦ  

 

 

 

   Ο δημόσιος εξευτελισμός του Σαμψών τον κάνει να επιστρατεύσει τις τελευταίες 

του δυνάμεις και να επιχειρήσει ένα σχέδιο το οποίο θα τον αποκαταστήσει στη 

προηγούμενη θέση του, ως τον ήρωα των Ισραηλιτών και τον υπέρτατο πολεμιστή 

εναντίον των Φιλισταίων. Το σχέδιο αυτό ξεδιπλώνεται με τρόπο δραματικό. 

    Όπως γίνεται φανερό από το Κρ. 16,25 οι άρχοντες δεν υποδεικνύουν με σαφή-

νεια σε ποιους ακριβώς στύλους του ναού τους επιθυμούν να βάλουν τον Σαμψών 

να σταθεί. Έτσι, αμέσως μετά, στο Κρ. 16,26, καθώς ένας νεαρός (ר ע   υπηρέτης (נ 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

67 
 

τον οδηγεί από το χέρι, ο Σαμψών φαίνεται να εκμεταλλεύεται αυτή την αοριστία 

από πλευράς των Φιλισταίων, και του απευθύνεται παρακαλώντας τον να τον φέ-

ρει, όχι σε οποιουσδήποτε στύλους, αλλά σε εκείνους τους συγκεκριμένους οι ο-

ποίοι αποτελούν τα στηρίγματα ολόκληρου του ναού. Στο εβραϊκό κείμενο του στ. 

29 αυτοί οι στύλοι προσδιορίζονται ως ֙י׀ ֣ י֙ אֶת־שְנ  ֣ מּוד  וֶך֙ ע  ת ִ֗ ר֙ ה  ת֙  אֲשֵֶ֤ יִׁ ב   כ֣וֹן֙ ה  ם֙ נ  יהֶ֔ עֲל    

δηλαδή ως «οι δύο κεντρικές κολόνες που στήριζαν τον ναό».  

     Η δικαιολογία που δίνει ο Σαμψών στο Κρ. 16,26 προς τον νεαρό συνομιλητή 

του - του οποίου ούτε το όνομα αναφέρεται, ούτε η ρητή απόκρισή του στα λεγό-

μενα του ήρωα - είναι ότι θέλει να «αγγίξει (י נִׁ ש  ימִׁ י /וְה  נִׁ ש    πάνω στους στύλους (ו הֲמִׁ

[…] και να στηριχθεί (ן ׁ֖ ע  -σε αυτούς», και με αυτόν τον τρόπο εκφράζει την α (וְאֶש 

πόλυτη εξάντλησή του. Αυτό, τουλάχιστον, δηλώνεται, αν στον στίχο 26 λάβει κά-

ποιος υπόψιν το «κεθίμπ» του ֙י נִׁ ש  ימִׁ  ,ימש  ως προστακτική της Ιφείλ του ρήματος ה 

άλλη μορφή του ρήματος מוש που σημαίνει «αγγίζω».  Αν, όμως, στον ίδιο στίχο, 

ληφθεί υπόψιν το «κερέ» του י נִׁ ש    ,מוש προερχόμενο από το ομώνυμο ρήμα ,הֲמִׁ

τότε η πρόταση του Σαμψών λαμβάνει μια εντελώς διαφορετική ερμηνεία και διά-

σταση: «άφησέ με να εξαφανίσω τους στύλους». Συνεπώς, μέσα από αυτό το πολύ 

ιδιαίτερο παιχνίδι με τις λέξεις του κειμένου, εκφράζεται μια επιλογή του ήρωα η 

οποία είναι απόλυτα συνειδητή αλλά και σκόπιμη.167 Αυτή η επιλογή αποκαλύπτε-

ται αργότερα στον στ. 29, όπου αντί του σε διάθεση Νιφάλ ρήματος שען («στηρί-

ζομαι») που αρχικά λέγει ο Σαμψών στον στ. 26, χρησιμοποιείται το σε Καλ ρήμα 

ך και το σε Νιφάλ («αγκαλιάζω») לפת מ   για να δηλωθούν όλα όσα ,(«σπρώχνω») ס 

τελικά πράττει ο αλυσοδεμένος στους στύλους ήρωας.168 

     Επιπροσθέτως, στα Κρ. 16,28.30 παρατίθενται και δύο αναφωνήσεις του Σαμ-

ψών προς τον Θεό. Έτσι, πέρα από την παράκλησή του σε έναν άνθρωπο, στον ֙ר ע   נ 

που τον μετάφερε μπροστά στους άρχοντες των Φιλισταίων (στ. 26), στο κείμενο 

αποτυπώνεται και η έντονη παράκλησή του προς τον Θεό. Όμως, ενώ ο Σαμψών 

δεν αποκαλύπτει στον ר ע  -τις προθέσεις του, στον Θεό τις φανερώνει, και επομέ נ 

νως αυτές οι κατ’ ουσίαν προσευχές δραματοποιούν ακόμη περισσότερο την 

 
167 J. Dietrich, Der Tod von eigener Hand: Studien zum Suizid im Alten Testament, Alten Ägypten und Alten 

Orient, ORA 19, Tübingen: Mohr Siebeck 2017, 226. 
168 Dietrich, Der Tod von eigener Hand, 228. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

68 
 

πλοκή του κειμένου, λειτουργώντας ως επεξηγήσεις και θεμελιώσεις των αποφά-

σεων που έχει λάβει ο ήρωας.  

     Αναλυτικότερα, στον στ. 28 ο Σαμψών παρακαλεί τον Θεό να του δώσει δύναμη 

για τελευταία φορά ( ך ֣ ם֙  א  ע  ֵ֤ פ  ה  ), με σκοπό να εκδικηθεί μια για πάντα τους Φιλι-

σταίους για τα μάτια που του τύφλωσαν. Το ουσιαστικό ֙ם ע   μοιάζει να («φορά») פ 

αποτελεί έναν όρο – μοτίβο, ο οποίος χαρακτηρίζει την σχέση Σαμψών και Φιλι-

σταίων, έτσι όπως αυτή περιγράφεται στα Κρ. 13 – 16. Είναι συγκεκριμένα στα Κρ. 

15,3˙ 16,15.18.20.28 όπου ο όρος χρησιμοποιείται πάντα για να δηλωθεί η επικρά-

τηση του ήρωα εναντίον των εχθρών του. Εν προκειμένω αυτή η επικράτηση είναι 

απόλυτη και αλλάζει τρόπο και πλαίσιο, καθώς πραγματοποιείται με την βοήθεια 

του αληθινού Θεού, του οποίου το όνομα, μάλιστα, ο Σαμψών επικαλείται ευρι-

σκόμενος στο κέντρο ενός ειδωλολατρικού ναού. Από την άλλη, στον στ. 30, με την 

φράση «ἀποθανέτω ψυχή μου ( י֙  פְשִׁ ) μετὰ ἀλλοφύλων (נ  ים֙  שְתִׁ ם־פְלִׁ -υπομνη 169,«(עִׁ

ματίζει ο ίδιος την συντελούμενη αυτοκτονία του ως μια απόλυτα συνειδητή και 

σκοπούμενη πράξη: με το δυνατό σπρώξιμο και γκρέμισμα των κεντρικών στύλων, 

και ακολούθως, ολόκληρου του ναού, δεν θέλει μόνο να αφαιρέσει την δική του 

ζωή, αλλά επιδιώκει να οδηγήσει στον θάνατο και όλους τους παρευρισκόμενους 

Φιλισταίους. Ταυτόχρονα με αυτή την πράξη, βέβαια, θα φανερωθεί σε όλους και 

η παντοδυναμία του Γιαχβέ έναντι του Δαγών. 

    Σε αυτές του τις προσευχές, ο Θεός πράγματι ανταποκρίνεται, βοηθάει τον Σαμ-

ψών και τον ενδυναμώνει, με τους Exum και Whedbee170 να κάνουν λόγο για μια, 

ουσιαστικά, «υποβοηθούμενη (από τον Θεό) αυτοκτονία», και όχι μια πράξη η ο-

ποία είναι στο χέρι του ίδιου του ήρωα. Συνεπώς, οι μελετητές ξεχωρίζουν και δια-

κρίνουν τις προσευχές του Σαμψών από την ενέργεια που πράττει στη συνέχεια. 

 
169 Είναι πολύ χαρακτηριστική η διαφοροποίηση των όρων που χρησιμοποιούνται από τους συντάκτες 

των δύο κειμένων. Οι μεν Ο’ χρησιμοποιούν τον γενικό όρο «αλλόφυλοι», ο οποίος δύναται να προσδιο-

ρίζει κάθε ξένο προς τους Ισραηλίτες λαό. Το δε Μ χρησιμοποιεί συγκεκριμένα το όνομα του εν λόγω 

λαού, των Φιλισταίων. Με αυτή την γενική διατύπωση του πρώτου κειμένου, εκφράζεται η υποτίμηση 

αυτού του λαού. Πρβλ. και Κρ. 15,18, όπου Ο’ και Μ συμφωνούν, προσδιορίζοντας και τα δύο κείμενα 

τους Φιλισταίους ως «απερίτμητους».  
170 J. C. Exum, J. W. Whedbee, “Isaac, Samson, and Saul: Reflections on the Comic and Tragic Visions”, 

Semeia 32 (1984), 22 κ.ε.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

69 
 

Ωστόσο ο Dietrich171 δέχεται ότι η δύναμη που κατέχει ο Σαμψών και οι προσευχές 

που κάνει αλληλοσυμπληρώνονται και έχουν από κοινού ως αποτέλεσμα ο ήρωας 

να σκοτώσει με τον θάνατό του περισσότερους Φιλισταίους από εκείνους που είχε 

σκοτώσει σε όλη του την ζωή, όπως χαρακτηριστικά αναφέρεται στον στ. 30.  

 

2.2. Ο βασιλιάς Σαούλ και ο οπλοφόρος του  

 

Οι διαμάχες μεταξύ του εκλεκτού λαού του Θεού και των Φιλισταίων δεν σταμα-

τούν στην εποχή των Κριτών και τον θάνατο των αρχόντων τους από τον Σαμψών, 

όπως αποτυπώθηκε στην προηγούμενη παράγραφο, αλλά συνεχίζονται και στην 

μοναρχική για τον Ισραήλ εποχή (περ. 1012 - 928 π.Χ.), η οποία ξεκινάει με τον 

βασιλιά Σαούλ (βλ. Α’ Βασ. 10 κ.ε.). Φαίνεται, μάλιστα, ότι οι δύο αυτές ιστορικές 

περίοδοι συνδέονται και από την κοινή μοίρα κάποιων από τους σπουδαιότερους 

πρωταγωνιστές τους, καθώς ο τελευταίος των μεγάλων Κριτών αυτοκτονεί, ενώ το 

ίδιο συμβαίνει και με τον πρώτο, τραγικότερο και πιο αμφιλεγόμενο βασιλιά του 

Ισραήλ, του οποίου ο πολυτάραχος βίος καταλήγει, επίσης, με την αυτοκτονία του. 

Πληροφορίες για την δραματική του κατάληξη παρατίθενται στο Α’ Βασ. 31,3–6 

και στο παράλληλό του Α’ Παρ. 10, 3-6, καθώς και στο Β’ Βασ. 1,4-10.    

 

i. Α’ Βασ. 31,3–6 

Μ Ο΄ 

א֔ול֙   3 ה֙   אֶל־ש  מ  לְח  מִּׁ ד  ה  ֵ֤ כְב  ו תִׁ

הו ֥ אֻּ מְצ  ים֙  ו יִׁ ׁ֖ מּוֹרִׁ ים֙  ה  ֣ שִׁ אֲנ  שֶת֙    ָ֑ ק    ב 

֥חֶל ד  ו י  ים׃֙  מְא ׁ֖ מּוֹרִׁ  ה  מ   

 

3 καὶ βαρύνεται ὁ πόλεμος ἐπὶ 

Σαουλ καὶ εὑρίσκουσιν αὐτὸν οἱ 

ἀκοντισταί ἄνδρες τοξόται καὶ 

ἐτραυματίσθη εἰς τὰ ὑποχόνδρια   

 

 
171 Dietrich, Der Tod von eigener Hand, 230. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

70 
 

יו  שְל֥ף֙   4  ל ׁ֜ א  כ  ש ֵׂ֙ אול ֙  לְנ  אמֶר֙  ש  ו י ֣

רְבְך֣׀ י֙  ח  נִׁ ֣ קְר  ה֙  וְד  בוֹאו֙  ב ִ֗ ים֙  פֶן־י ָ֠ לִֵׁׂ֙ עֲר    ה 

לֶה ֵ֤ א  י֙   ה  נִׁ רֻּ  י  ודְק  ֔ לְלו־בִׁ תְע  א  וְהִׁ ה֙   וְל ֵ֤ ב    א 

א ֣ ש  יו  נ  ל ֔ י  כ  ֥ א  כִׁ ׁ֖ ד  י ר  ח  מְא ָ֑ ֵ֤ ק  אול֙   ו יִׁ   ש 

רֶב חֶ֔ ל  אֶת־ה  פ ׁ֖ ׃֙ ו יִׁ יה  לֶ  ע   

 

ל   5  פ ֥ ול֙  ו יִׁ אָ֑ ת  ש  ֣ י֙  מ  ֣ יו֙  כִׁ ׁ֖ ל  א־כ  ש   ַֽרְא֙  נ  ֥ ו י 

ם־ה֛וא וֹ ג  רְבׁ֖ ל־ח  ת ע  ֥מ  וֹ׃֙ ו י  מּ  עִׁ  

 

 

א֙   6  ש ֵׂ֙ יו֙  וְנ  נ  א֡ול֙ ושְל֣שֶת  ב  ת  ש  ֣מ   ו י 

יו ל ׁ֜ ם֙ כ  ַּ֧ יו ג  ֛ ש  ל־אֲנ  וֹם֙ כ  י֥ וא֙ ב  הׁ֖ ו׃֙ ה  י חְד    

 

 

4 καὶ εἶπεν Σαουλ πρὸς τὸν αἴροντα 

τὰ σκεύη αὐτοῦ σπάσαι τὴν 

ῥομφαίαν σου καὶ ἀποκέντησόν 

με ἐν αὐτῇ μὴ ἔλθωσιν οἱ 

ἀπερίτμητοι οὗτοι καὶ 

ἀποκεντήσωσίν με καὶ ἐμπαίξωσίν 

μοι καὶ οὐκ ἐβούλετο ὁ αἴρων τὰ 

σκεύη αὐτοῦ ὅτι ἐφοβήθη σφόδρα 

καὶ ἔλαβεν Σαουλ τὴν ῥομφαίαν 

καὶ ἐπέπεσεν ἐπ᾽αὐτήν  

 

 

 5 καὶ εἶδεν ὁ αἴρων τὰ σκεύη 

αὐτοῦ ὅτι τέθνηκεν Σαουλ καὶ 

ἐπέπεσεν καὶ αὐτὸς ἐπὶ τὴν 

ῥομφαίαν αὐτοῦ καὶ ἀπέθανεν 

μετ᾽αὐτοῦ   

 

6 καὶ ἀπέθανεν Σαουλ καὶ οἱ τρεῖς 

υἱοὶ αὐτοῦ καὶ ὁ αἴρων τὰ σκεύη 

αὐτοῦ ἐν τῇ ἡμέρᾳ ἐκείνῃ κατὰ τὸ 

αὐτό  

 

 

 

ii. Α’ Παρ. 10, 3-6 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

71 
 

Μ Ο΄ 

 

א֔ול   3  ל־ש  ה֙   ע  מ  לְח  מִּׁ ד  ה  ֵ֤ כְב  ו תִׁ

הו ׁ֖ אֻּ מְצ  ים֙  ו יִׁ ֣ מּוֹרִׁ שֶת  ה  ָ֑ ק  ב  ׁ֖חֶל֙    ן־֙  ו י  מִׁ

ים׃֙ יוֹרִׁ   ה 

 

יו֙  שְל֥ף֙   4  ל ׁ֜ א  כ  ש ֵׂ֙ אול ֙  אֶל־נ  אמֶר֙  ש  ו י ֣

רְבְך֣׀ י  ח  נִׁ ֣ קְר  ה  וְד  או  ב ִ֗ ים֙  פֶן־י ב ׁ֜ ֵ֤ לִׁ עֲר    ה 

לֶה֙  א   י֙  ה  ֔ לְלו־בִׁ תְע  א  וְהִׁ ה֙   וְל ֵ֤ ב  א֙  א  ֣ ש    נ 

יו ל ֔ י  כ  ֥ א  כִׁ ׁ֖ ד  י ר  ח  ס  מְא ָ֑ ֵ֤ ק  אול֙   ו יִׁ אֶת־֙  ש 

רֶב חֶ֔ ל֙ ה  פ ׁ֖ ׃֙ ו יִׁ יה  לֶ  ע   

 

ול֙   5  אָ֑ ת  ש  ֣ י  מ  ֣ יו֙ כִׁ ׁ֖ ל  א־כ  ש   ַֽרְא֙ נ  ֥  ו י 

ל֙ פ ֥ ם־ה֛וא֙ ו יִׁ רֶב ג  חֶׁ֖ ל־ה  ת׃֙ ע  מ   ס֙ ו י   

 

 

ל־֙ 6  יו וְכ  נ ֔ אול֙  ושְל֣שֶת  ב  ת  ש  ֵ֤מ   ו י 

וֹ יתׁ֖ ו֙ ב  ֥ תו׃֙  י חְד  מ    

 

3 καὶ ἐβαρύνθη ὁ πόλεμος ἐπὶ 

Σαουλ καὶ εὗρον αὐτὸν οἱ τοξόται 

ἐν τοῖς τόξοις καὶ πόνοις καὶ 

ἐπόνεσεν ἀπὸ τῶν τόξων  

 

 

 

 4 καὶ εἶπεν Σαουλ τῷ αἴροντι τὰ 

σκεύη αὐτοῦ σπάσαι τὴν 

ῥομφαίαν σου καὶ ἐκκέντησόν με 

ἐν αὐτῇ μὴ ἔλθωσιν οἱ 

ἀπερίτμητοι οὗτοι καὶ ἐμπαίξωσίν 

μοι καὶ οὐκ ἐβούλετο ὁ αἴρων τὰ 

σκεύη αὐτοῦ ὅτι ἐφοβεῖτο 

σφόδρα καὶ ἔλαβεν Σαουλ τὴν 

ῥομφαίαν καὶ ἐπέπεσεν ἐπ᾽αὐτήν  

 

 5 καὶ εἶδεν ὁ αἴρων τὰ σκεύη 

αὐτοῦ ὅτι ἀπέθανεν Σαουλ καὶ 

ἔπεσεν καί γε αὐτὸς ἐπὶ τὴν 

ῥομφαίαν αὐτοῦ καὶ ἀπέθανεν   

 

6 καὶ ἀπέθανεν Σαουλ καὶ τρεῖς 

υἱοὶ αὐτοῦ ἐν τῇ ἡμέρᾳ ἐκείνῃ καὶ 

πᾶς ὁ οἶκος αὐτοῦ ἐπὶ τὸ αὐτὸ 

ἀπέθανεν  

 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

72 
 

     Στην βιβλική έρευνα δεν υπάρχει ομοφωνία για το αν το Α’ Παρ. 10, 3-6 προέ-

κυψε ως επεξεργασία του Α’ Βασ. 31,3–6, ή αν και τα δύο αποτελούν προϊόντα 

μιας κοινής προϋπάρχουσας πηγής.172 Σε κάθε περίπτωση, εξετάζοντας αυτά τα 

δύο παράλληλα κείμενα παρατηρούνται ορισμένες μικρές, αλλά αισθητές διαφο-

ροποιήσεις, μιας και το Α’ Παρ. 10, 3-6 (58 λέξεις στο Μ) είναι κατάτι συντομότερο 

από το Α’ Βασ. 31,3–6 (64 λέξεις στο Μ).  

     Αναλυτικότερα, στο Α’ Βασ. 31,3 τονίζεται ότι ο Σαούλ πληγώθηκε βαριά ( ֥חֶל  ו י 

ד -από τους τοξότες των Φιλισταίων, με τους Ο’ να συγκεκριμενοποιούν το ση (מְא ׁ֖

μείο στο οποίο υπέστη το πλήγμα («εἰς τὰ ὑποχόνδρια»). Μια τέτοια αναφορά α-

πουσιάζει εντελώς από το εβραϊκό του Α’ Παρ. 10, 3, όπου εκεί αναφέρεται ότι ο 

Σαούλ απλώς πληγώθηκε από τους τοξότες ( ׁ֖חֶל ים֙  ו י  יוֹרִׁ  ן־ה  מִׁ ), και τους Ο’ να ση-

μειώνουν τον έντονο πόνο του («καὶ πόνοις καὶ ἐπόνεσεν ἀπὸ τῶν τόξων»). Επίσης, 

στο Α’ Βασ. 31,4, όπου παρατίθεται η παράκληση του Σαούλ προς τον οπλοφόρο 

του, γίνεται λόγος για την πιθανότητα να έρθουν «οι απερίτμητοι» (֙ים לִֵׁׂ֙ עֲר   και 173(ה 

να αποτελειώσουν ( י֙  נִׁ רֻּ  -Μ/ «καὶ ἀποκεντήσωσίν με», Ο’) τον ήδη τραυματι ,ודְק 

σμένο βασιλιά, και στη συνέχεια να χλευάσουν το νεκρό του σώμα (πρβλ. Κρ. 9,53-

54). Αντίθετα, στο Α’ Παρ. 10, 4 αναφέρεται μόνο το ενδεχόμενο του χλευασμού 

του για την κατάσταση στην οποία θα τον βρουν οι εχθροί του. Τέλος, στο Α’ Βασ. 

31,5 υπάρχει ειδική μνεία στον θάνατο του οπλοφόρου του Σαούλ, καθώς γράφε-

ται ότι αυτός «ἀπέθανεν μετ᾽αὐτοῦ ( ת ֥מ  וֹ  ו י  מּ  עִׁ )», δηλαδή χρονικά πολύ κοντά με 

τον βασιλιά. Στο Α’ Παρ. 10, 5 από την άλλη, αυτή η αναφορά που δηλώνει την 

χρονική σύμπτωση ή την μεγάλη εγγύτητα της πράξης που ετελέσθη,  παραλείπε-

ται, και έτσι ο θάνατος του οπλοφόρου αποσυνδέεται από τον θάνατο του Σαούλ. 

Η εξήγηση για αυτή την διαφορά δίδεται από το ίδιο το κείμενο στα καταληκτικά 

Α’ Βασ. 31,6 και Α’ Παρ. 10, 6 αντίστοιχα. Στο πρώτο κείμενο ο οπλοφόρος συγκα-

ταλέγεται στα θύματα της μάχης, μαζί με τον Σαούλ, τους γιούς του, αλλά και άλ-

λους στρατιώτες. Στο δεύτερο κείμενο, ωστόσο, δεν υπάρχει καμία άλλη αναφορά 

 
172 Βλ. χαρακτηριστικά C. Y. S. Ho, “Conjectures and Refutations: Is 1 Samuel XXXI 1-13 Really the Source 

of 1 Chronicles X 1-12?”, VT 45 (1995), 82-106, και G. N. Knoppers, 1 Chronicles 10-29 (AncB 12A), New 

York 2004, 517, 526. 
173 Εδώ ο όρος χρησιμοποιείται υποτιμητικά για τους Φιλισταίους. Βλ. επίσης Κρ. 14,3˙ 15,18. Α’ Σαμ. (Μ) 

14,6˙ 17,26.36. Β’ Σαμ. (Μ) 1,20. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

73 
 

εκτός από τον Σαούλ, τους γιούς του και τους υπόλοιπους συγγενείς του, πράγμα 

που σημαίνει ότι ο συντάκτης ενδιαφέρεται αποκλειστικά και μόνο για τον βασι-

λικό οίκο.174 

     Βάσει όλων των ανωτέρω, ο Σαούλ έχει τραυματιστεί βαριά στο πεδίο της μάχης 

από τα βέλη των Φιλισταίων, και φοβάται μήπως πέσει ζωντανός στα χέρια των 

εχθρών του, οι οποίοι θα τον κακομεταχειριστούν και θα τον εξευτελίσουν. Για την 

δήλωση αυτών των θρασύτατων πράξεων χρησιμοποιείται από τους συντάκτες και 

των δύο παράλληλων κειμένων (Α’ Βασ. 31,4 = Α’ Παρ. 10, 4) το ρήμα עלל σε διά-

θεση Ιθπααίλ. Όπως, μάλιστα, σημειώνει ο Ulrich Berges «ο Σαούλ φοβάται μην 

έχει την τύχη του Σαμψών, τον οποίο οι Φιλισταίοι εκμεταλλεύτηκαν για την δια-

σκέδασή τους».175 Σε αυτό το πλαίσιο, με σκοπό να αποφύγει την διαπόμπευση 

και την ταπείνωση που του επιφυλάσσουν οι εχθροί του, ο βασιλιάς δίνει εντολή 

σε έναν οπλοφόρο (יו ל ִ֗ א  כ  ֣ ש   ˙να τον σκοτώσει χρησιμοποιώντας το σπαθί του 176(נ 

εκδηλώνει επομένως την επιθυμία μιας «υποβοηθούμενης αυτοκτονίας».177   

      Σε αυτό το σημείο αξίζει να σημειωθούν ορισμένες παρατηρήσεις σε σύγκριση 

με την περίπτωση του Σαμψών. Και οι δύο ήρωες προτού προβούν στο απονενοη-

μένο τους διάβημα παρουσιάζονται να συνομιλούν. Στο Κρ. 16,26 ο Σαμψών συ-

νομιλεί με τον ר ע   που τον συνοδεύει στους στύλους του ναού του Δαγών, ενώ נ 

στο Α’ Βασ. 31,4 ο Σαούλ με έναν א ֣ ש  יו֙  נ  ל ִ֗ כ  , ο οποίος βρίσκεται δίπλα του. Σε δεύ-

τερο στάδιο, και οι δύο πρωταγωνιστές ζητούν κάτι συγκεκριμένο από τους συνο-

μιλητές τους, οι οποίοι και στις δύο περιπτώσεις μένουν ανώνυμοι. Ο Σαμψών ζη-

τεί «ἄφες με καὶ ψηλαφήσω (י נִׁ ש  ימִׁ י /וְה  נִׁ ש    τοὺς κίονας ἐφ᾽οἷς ὁ οἶκος στήκει (ו הֲמִׁ

ἐπ᾽αὐτούς», ενώ ο Σαούλ λέγει προστακτικά «σπάσαι (֙שְל֥ף) τὴν ῥομφαίαν σου καὶ 

ἀποκέντησόν με ἐν αὐτῇ» (πρβλ. Α’ Βασ. 31,4 = Α’ Παρ. 10, 4). Σε ένα τρίτο στάδιο, 

από κοινού επιχειρηματολογούν σε σχέση με τα αιτήματά τους. Ο μεν Σαμψών 

δηλώνει ότι «καὶ ἐπιστηριχθήσομαι ἐπ᾽αὐτούς», ο δε Σαούλ «μὴ ἔλθωσιν οἱ 

 
174 Dietrich, Der Tod von eigener Hand, 230. 
175 U. Berges, Die Verwerfung Sauls. Eine thematische Untersuchung (FZB 61), Würzburg 1989, 256.  
176 Η ίδια ακριβώς φράση χρησιμοποιείται και στην ιστορία του Αβιμέλεχ, στο Κρ. 9,54. Βλ. σχετικά 

Επίμετρο.  
177 Dietrich, Der Tod von eigener Hand, 230. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

74 
 

ἀπερίτμητοι οὗτοι καὶ ἀποκεντήσωσίν με καὶ ἐμπαίξωσίν μοι» (πρβλ. Α’ Βασ. 31,4 

= Α’ Παρ. 10, 4). Φαίνεται, συνεπώς, να διακρίνεται ένα μοτίβο στο σημείο αυτό, 

πάνω στο οποίο οι συντάκτες των κειμένων πλαισιώνουν την αφήγησή τους. Το 

μοτίβο αυτό απαντά για πρώτη φορά στην διήγηση για τον Αβιμέλεχ στα Κρ. 9, 50-

57, όπου και ο ίδιος εμφανίζεται να συνομιλεί αρχικά με έναν νεαρό οπλοφόρο 

( ר׀ ֣ע  נ  א  ה  ֣ ש  יו  נ  ל ִ֗ כ  ) ανακοινώνοντας την βούλησή του να σκοτωθεί από αυτόν, και 

στην συνέχεια αιτιολογεί αυτή του την απόφαση (Κρ. 9,54).  

    Από εκεί και έπειτα, όμως, οι διηγήσεις του Σαμψών και του Σαούλ διαφοροποι-

ούνται, και μάλιστα σε σημαντικά ζητήματα, τα οποία χρωματίζουν το περιεχό-

μενό τους αντίστοιχα. Στην διήγηση για την αυτοκτονία του Σαμψών, ο ήρωας, α-

φού έχει συνομιλήσει με τον ר ע   απευθύνεται και στον Θεό, από τον οποίο ζητάει ,נ 

για τελευταία φορά να τον βοηθήσει (Κρ. 16,28). Μια τέτοια παράκληση εκ μέρους 

του Σαούλ απουσιάζει εντελώς από τα Α’ Βασ. 31,4 και Α’ Παρ. 10, 4. Ήδη, όμως, 

πιο πριν, στα Α’ Βασ. 28, 15-18 εκφράζεται από τον συντάκτη ότι ο Θεός έχει απο-

μακρυνθεί από τον βασιλιά, έχει γίνει εχθρός του, και η ευλογία του έχει στραφεί 

πλέον στον Δαυίδ. Χαρακτηριστική είναι και η αποστροφή του Σαμουήλ προς τον 

Σαούλ στο Α’ Βασ. 28,19, όπου τον προειδοποιεί ότι ο Θεός θα παραδώσει τον ίδιο 

και τον λαό Ισραήλ στην εξουσία των Φιλισταίων. Επομένως ο Σαούλ δεν απευθύ-

νεται προς τον Γιαχβέ εκείνες τις ύστατες στιγμές διότι γνωρίζει ότι δεν μπορεί να 

ελπίζει πια σε αυτόν. Το μόνο που μπορεί να περισώσει είναι η βασιλική του τιμή, 

και βλέποντας τον οπλοφόρο του να διστάζει να υπακούσει στην εντολή του γιατί 

φοβόταν, παίρνει ο ίδιος το ξίφος του και πέφτει μόνος του πάνω σε αυτό (Α’ Βασ. 

31,4 = Α’ Παρ. 10, 4). Όταν, όμως, ο οπλοφόρος είδε ότι ο βασιλιάς του πέθανε, 

οδηγούμενος μάλλον από απελπισία, αλλά και αφοσίωση προς αυτόν, πέφτει και 

ο ίδιος πάνω στο ξίφος του αφαιρώντας την ζωή του (Α’ Βασ. 31,5 = Α’ Παρ. 10, 5).  

    Έχοντας ολοκληρώσει την ερμηνεία των δύο ανωτέρω παράλληλων κειμένων, 

απομένει να εξεταστεί και το τρίτο κείμενο που σχετίζεται με τον θάνατο του Σα-

ούλ, το Β’ Βασ. 1,4-10. Αρχικά, σύμφωνα με τα Β’ Βασ. 1,1-3, ένας νεαρός (ר ע   ο ,(נ 

οποίος δεν κατονομάζεται, και ο οποίος είναι γιος ενός πάροικου Αμαληκίτη (Β’ 

Βασ. 1,13) καταφτάνει ξαφνικά με σχισμένα ρούχα και με χώμα πάνω στο κεφάλι 

του από το στρατόπεδο του Σαούλ - όπου βρέθηκε κατά τύχη (Β’ Βασ. 1,6), στην 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

75 
 

Σικλάγ όπου βρίσκεται ο Δαυίδ, ο οποίος λίγες ημέρες πριν έχει νικήσει τους Αμα-

ληκίτες. Όταν ο νεαρός πλησιάζει τον Δαυίδ, εκείνος του ζητάει πληροφορίες για 

το πως εξελίχθηκε η μάχη για το ισραηλιτικό στρατόπεδο εναντίον των Φιλι-

σταίων, και μεταξύ των δύο συνομιλητών διαμηνύονται τα ακόλουθα:  

  

iii. Β’ Βασ. 1,4-10 

Μ Ο΄ 

ר֙  4  ׁ֖ ב  ד  ֥ה֙  ה  י  ד֙  מֶה־ה  ֛ וִׁ יו֙  ד  ֥ ל  אמֶר֙  א  ו י  

֣א גֶד־נ  י֙  ה  ָ֑ י אמֶר֙  לִׁ ס  ו ָ֠ ם֙  אֲשֶר־נ   ע ׁ֜ ן־֙  ה  מִׁ

ה֙ מ ִ֗ לְח  מִּׁ ה֙  ה  רְב ֵּ֞ ם־ה  ל֙  וְג  ֵ֤ פ  ם֙   נ  ע  ן־ה    מִׁ

תו מֻּ֔ ם֙  ו י  א֛ול וְג ִ֗ ן ש  ֥ ת  יהוֹנ  וֹ וִׁ תו׃֙ בְנׁ֖ מ    

   

ר 5  ׁ֖ע  נ  ד  אֶל־ה  וִׁ֔ אמֶר  ד  וֹ    ו י ֣ יד  לָ֑ ֣ גִׁ מּ    ה 

יך ֣ עְת֙  א  ת֙ י ד ֔ ֥ י־מ  ול  כִׁ אׁ֖ ן֙ ש  ֥ ת  וֹנ  יה  וֹ׃֙ וִׁ בְנ   

 

א   6  קְר ֵ֤ וֹ  נִׁ יד  לִ֗ ֣ גִׁ מּ  ר׀֙  ה  ֣ע  נ  אמֶר֙  ה  ו י ׁ֜

י֙  יתִׁ קְר   ר  נִׁ ֣ ע֙   בְה  לְב ֔ גִׁ ה  ֥ה    נ  ול  וְהִׁ אׁ֖   ש 

ן ֣ שְע  וֹ  נִׁ יתָ֑ ל־חֲנִׁ ה֙  ע  ֥ נ  כֶב  וְהִׁ רֶ֛ י֙  ה  ֥ עֲל    וב 

ים֙ ׁ֖ שִׁ ר  פ  הו׃֙ ה  קֻּ  דְבִׁ הִׁ  

 

ר֙   7  ׁ֖ מ  י֙  ו א  ל ֔ א  א  ֣ קְר  י֙  ו יִׁ נִׁ ָ֑ רְא  יו ו יִׁ ׁ֖ חֲר  פֶן  א  ֥ ו יִׁ

י׃֙ נִׁ נ    הִׁ

 

ה 8  ת  ָ֑ י־א  י  מִׁ ׁ֖ אמֶר  לִׁ ר) [ו י אמֶר( ו י ֥ ֣ מ    ]ו א 

יו ל ֔ י א  ׁ֖ קִׁ ל  י׃֙ עֲמ  כִׁ נ   א   

 

4 καὶ εἶπεν αὐτῷ Δαυιδ τίς ὁ λόγος 

οὗτος ἀπάγγειλόν μοι καὶ εἶπεν ὅτι 

ἔφυγεν ὁ λαὸς ἐκ τοῦ πολέμου καὶ 

πεπτώκασι πολλοὶ ἐκ τοῦ λαοῦ καὶ 

ἀπέθανον καὶ ἀπέθανεν καὶ Σαουλ 

καὶ Ιωναθαν ὁ υἱὸς αὐτοῦ 

ἀπέθανεν  

 

 

 

 5 καὶ εἶπεν Δαυιδ τῷ παιδαρίῳ τῷ 

ἀπαγγέλλοντι αὐτῷ πῶς οἶδας ὅτι 

τέθνηκεν Σαουλ καὶ Ιωναθαν ὁ 

υἱὸς αὐτοῦ  

 

6 καὶ εἶπεν τὸ παιδάριον τὸ 

ἀπαγγέλλον αὐτῷ περιπτώματι 

περιέπεσον ἐν τῷ ὄρει τῷ Γελβουε 

καὶ ἰδοὺ Σαουλ ἐπεστήρικτο ἐπὶ τὸ 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

76 
 

י֙   9  ֥ י  כִׁ נִׁ תְת ֔ י֙   ומ ֣ ל  א֙  ע  ֵ֤ ד־נ  י֙  עֲמ  ל ִ֗ אמֶר֙  א  ו י ֣

י נִׁ ׁ֖ ז  ץ אֲח  ָ֑ ב  ש  ל־ע֥וֹד ה  י־כ  י כִׁ  ׁ֖ פְשִׁ י׃֙ נ  בִׁ   

 

י   10  ֛ י֙  כִׁ עְתִׁ י  י ד ֔ ֣ הו  כִׁ תְת ֔ יו֙   ו אֲמ ֣ ל  ד  ע  ו אֶעֱמ ֵ֤

א חְיֶׁ֖ה  ל ֥ י  יִׁ  ֣ חֲר  וֹ  א  פְלָ֑ ח  נִׁ ַֽזֶר׀  ו אֶק ֵּ֞ ֣ נ  ר֙  ה    אֲשֶ֣

וֹ ל־ר אשִ֗ ה֙   ע  ד  ר֙  וְאֶצְע  ע֔וֹ  אֲשֶ֣ ל־זְר    ע 

ם֙ ֥ יא  י ו אֲבִׁ ׁ֖ נִׁ ה׃֙ אֶל־אֲד  נ  ה    

 

δόρυ αὐτοῦ καὶ ἰδοὺ τὰ ἅρματα 

καὶ οἱ ἱππάρχαι συνῆψαν αὐτῷ   

 

7 καὶ ἐπέβλεψεν ἐπὶ τὰ ὀπίσω 

αὐτοῦ καὶ εἶδέν με καὶ ἐκάλεσέν 

με καὶ εἶπα ἰδοὺ ἐγώ   

8 καὶ εἶπέν μοι τίς εἶ σύ καὶ εἶπα 

Αμαληκίτης ἐγώ εἰμι   

 

 

9 καὶ εἶπεν πρός με στῆθι δὴ ἐπάνω 

μου καὶ θανάτωσόν με ὅτι 

κατέσχεν με σκότος δεινόν ὅτι 

πᾶσα ἡ ψυχή μου ἐν ἐμοί   

 

10 καὶ ἐπέστην ἐπ᾽αὐτὸν καὶ 

ἐθανάτωσα αὐτόν ὅτι ᾔδειν ὅτι οὐ 

ζήσεται μετὰ τὸ πεσεῖν αὐτόν καὶ 

ἔλαβον τὸ βασίλειον τὸ ἐπὶ τὴν 

κεφαλὴν αὐτοῦ καὶ τὸν χλιδῶνα 

τὸν ἐπὶ τοῦ βραχίονος αὐτοῦ καὶ 

ἐνήνοχα αὐτὰ τῷ κυρίῳ μου ὧδε  

 

     

     Το ανωτέρω κείμενο εξαρτάται πιθανότατα από την διήγηση των Α’ Βασ. 31,1-

13, η οποία διευρύνεται και συμπληρώνεται με επιπλέον περιεχόμενο και πληρο-

φορίες που σκοπό έχουν να επικεντρωθούν στον Δαυίδ και να τον απαλλάξουν 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

77 
 

από κάθε πιθανή ευθύνη για τον θάνατο του Σαούλ, παρουσιάζοντας τον αλληλέγ-

γυο προς αυτόν, παρά τις όποιες πολλές διαμάχες είχαν μεταξύ τους.178 Επιπλέον, 

η εν λόγω διήγηση παραπέμπει μορφολογικά σε αντίστοιχες διηγήσεις αναγγελίας 

γεγονότων, όπως για παράδειγμα στο Α’ Βασ. 4,12-18, όπου ένας Βενιαμινίτης τρέ-

χει από τη γραμμή της μάχης με τους Φιλισταίους και φτάνει στη Σιλώ, όπου εκεί 

ανακοινώνει στον γέροντα Ηλεί την ήττα των ισραηλιτικών στρατευμάτων.  

     Όπως γίνεται αντιληπτό, το ανωτέρω κείμενο προσδίδει μια εντελώς διαφορε-

τική εκδοχή των γεγονότων που σχετίζονται με τον θάνατο του Σαούλ. Στο Β’ Βασ. 

1,6 ο ר ע   περιγράφει ένα σκηνικό σύμφωνα με το οποίο ο ίδιος βρίσκεται τυχαία נ 

στο όρος Γελβουέ - εν μέσω του πεδίου της μάχης των Ισραηλιτών και των Φιλι-

σταίων – και εκεί συναντά τον αιμόφυρτο Σαούλ, ο οποίος ήταν ήδη πεσμένος 

πάνω στο όπλο του, το οποίο αυτή την φορά δεν είναι κάποιο ξίφος, αλλά το δόρυ 

του, το οποίο σύμφωνα με τα Α’ Βασ. 19,9-10˙ 20,33˙ 22,6˙ 26,7 κ.ε. φαίνεται να 

αποτελούσε το αγαπημένο του όπλο. Εντύπωση, επίσης, προκαλεί το γεγονός ότι 

δεν κάνει λόγο για την παρουσία κάποιου οπλοφόρου κοντά στον βασιλιά, όπως 

κάνουν οι συντάκτες των Α’ Βασ. 31 και Α’ Παρ. 10. Όντας ο Σαούλ σε αυτή την 

κατάσταση, δηλαδή έχοντας ήδη επιχειρήσει να αυτοκτονήσει, και ενώ οι άμαξες 

και το ιππικό των εχθρών πλησιάζουν όλο και περισσότερο, ο βασιλιάς παρουσιά-

ζεται να απευθύνεται στον ר ע   Σε αυτό το σημείο αναφαίνεται ξανά το μοτίβο του .נ 

διαλόγου των πρωταγωνιστών λίγες στιγμές πριν πεθάνουν, όπως συμβαίνει στα 

Κρ. 16,26, Α’ Βασ. 31,4 και Α’ Παρ. 10,4 που έχουν ήδη εξεταστεί. Με την μόνη 

διαφορά ότι στο Β’ Βασ. 1,7   ο συνομιλητής απαντά στο κάλεσμα του Σαούλ, έστω 

με έναν πολύ σύντομο λόγο – για αρχή – ο οποίος απλώς δηλώνει την παρουσία 

του ( ר ׁ֖ מ  י ו א  נִׁ נ   הִׁ / καὶ εἶπα ἰδοὺ ἐγώ). 

      Ο διάλογος μεταξύ Σαούλ και ר ע   συνεχίζεται στον στ. 8 του παρόντος, με τον נ 

βασιλιά να ρωτά περισσότερες πληροφορίες για την ταυτότητα του συνομιλητή 

του, πράγμα πολύ παράδοξο για την κατάσταση στην οποία βρισκόταν σωματικά. 

Αφού ο ר ע   :του φανερώνει ότι είναι Αμαληκίτης, ο Σαούλ του λέει χαρακτηριστικά נ 

«στῆθι δὴ ἐπάνω μου καὶ θανάτωσόν με (י נִׁ תְת ֔  ὅτι κατέσχεν με σκότος δεινόν ( ומ ֣
 

178 K.-P. Adam, Saul und David in der judäischen Geschichtsschreibung. Studien zu 1 Sam 16-2 Sam 5 (FAT 

51), Tübingen: Mohr Siebeck 2007, 91. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

78 
 

( י ֥ י  כִׁ נִׁ ׁ֖ ז  ץ  אֲח  ָ֑ ב  ש  ה  ) ὅτι πᾶσα ἡ ψυχή μου ἐν ἐμοί ( ל־ע֥וֹד י־כ  י  כִׁ  ׁ֖ פְשִׁ י  נ  בִׁ  )» (Β’ Βασ. 1,9). 

Ο Σαούλ ζητά από τον συνομιλητή του να τον σκοτώσει, δίνοντάς του πολύ συγκε-

κριμένες οδηγίες για τον τρόπο που θα το κάνει («στῆθι δὴ ἐπάνω μου»). Το δε σε 

διάθεση Πολέλ ρήμα -το οποίο παρατίθεται εδώ, δηλώνει τον τελειωτικό θά   מות

νατο ενός προσώπου, το οποίο ήδη υποφέρει, αλλά ακόμη βρίσκεται εν ζωή.179  

      Ο βασιλιάς αιτιολογεί την παράκλησή του προς τον ר ע   περιγράφοντας την ,נ 

δραματική κατάσταση που βιώνει, κάνοντας χρήση του όρου ץ ב   Αυτός ο όρος .ש 

είναι άπαξ λεγόμενο στην ΠΔ. Οι Ο’ τον μεταφράζουν ως «σκότος δεινόν», ενώ ο 

Ακύλλας ως «σφιγκτήρ», που δηλώνει το ύφασμα με το οποίο τυλίγεται και σφίγ-

γεται κάτι, με σκοπό αυτό κάπου να προσαρμοστεί. Στα Εξ. 28,13.25 παρατίθεται 

ένας παρόμοιος όρος, ο שְבְצוֹת  ο οποίος δηλώνει ακριβώς το σημείο στο οποίο ,מִׁ

προσαρμόζεται και δένεται σφιχτά το επιστήθιο του αρχιερέα. Επιστρέφοντας στο 

εβραϊκό κείμενο, είναι χαρακτηριστικό ότι ο εν λόγω όρος δεν απαντά μόνος του 

στο Β’ Βασ. 1,9, αλλά μαζί με το άρθρο, δηλαδή ως ץ ָ֑ ב  ש   και έτσι δηλώνεται κάτι ,ה 

πολύ συγκεκριμένο. Παράλληλα, συνοδεύεται και από το σε Καλ διάθεση ρήμα 

 .το οποίο σε χωρία όπως τα Έξ. 15, 15. Ιώβ 18,20˙ 21,6˙ 30,16. Ψλ. 48,7˙ 119,53 ,אחז

Ησ. 13,8˙ 21,3. Ιερ. 13,21,  περιγράφει ότι κάποιος έχει καταληφθεί από τρόμο ή 

φρίκη, πόνο και θλίψη. Συμπερασματικά, στο Β’ Βασ. 1,9 ο Σαούλ βρίσκεται σε μια 

κατάσταση σοκ, νιώθοντας να τον κυκλώνει και να τον σφίγγει ένα πηχτό θανα-

τερό σκοτάδι, αλλά ακόμη να αναπνέει.  

     Υπακούοντας στην εντολή του, ο ר ע   τον πλησιάζει και τον αποτελειώνει נ 

הו) תְת ֔ -Αν και το κείμενο στον στ. 10 δεν αναφέρει το μέσο με το οποίο δολο .(ו אֲמ ֣

φονείται ο Σαούλ (σε αντίθεση με τα Α’ Βασ. 31,4 και Α’ Παρ. 10,4, όπου εκεί δη-

λώνεται ρητώς το ξίφος), αναφέρεται ο λόγος για τον οποίο, τελικά, ο Αμαληκίτης 

τον σκοτώνει, και αυτός δεν είναι γιατί τον λυπήθηκε στην κατάσταση που βρισκό-

ταν, αλλά γιατί κατάλαβε ότι «οὐ ζήσεται μετὰ τὸ πεσεῖν (ֹו פְלָ֑  αὐτόν», δηλαδή (נִׁ

δεν ότι δεν θα μπορούσε να ζήσει μετά την ήττα του. Κατόπιν, ο ר ע   παίρνει το נ 

στέμμα από το κεφάλι του βασιλιά, και το βραχιόλι που φόραγε στο μπράτσο του, 

για να τα μεταφέρει στον Δαυίδ ως πειστήρια.  

 
179 Dietrich, Der Tod von eigener Hand, 73. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

79 
 

      Όταν ο Δαυίδ ακούει την αναφορά του ר ע  -τον καταλαμβάνει απόγνωση, σκί ,נ 

ζει τα ρούχα του - όπως και όλοι οι υπόλοιποι άντρες του, και στη συνέχεια όλοι 

μαζί θρηνούν και νηστεύουν ως το βράδυ (Β’ Βασ. 1,11-12). Όταν συνέρχεται, α-

πευθύνεται ξανά στον Αμαληκίτη με σχεδόν ανακριτικό ύφος, έτσι ώστε να κατα-

νοήσει καλύτερα όσα του είπε (Β’ Βασ. 1,13-16). Από αυτόν τον πολύ αυστηρό 

διάλογο που έχει μαζί του, χρεώνει αποκλειστικά σε αυτόν τον θάνατο του Σαούλ 

και διατάζει έναν στρατιώτη του να τον χτυπήσει και να τον σκοτώσει, τιμωρώντας 

τον για το έγκλημα που διέπραξε δολοφονώντας «τὸν χριστὸν Κυρίου ( יח֙  ֥   אֶת־מְשִׁ

  .(Β’ Βασ. 1,14.16) «(יְהו  ה

     Και αυτό ακριβώς είναι το ζητούμενο για τους συντάκτες του Β’ Βασ. 1,1-15. 

Δηλαδή να εμφανίσουν τον Δαυίδ όχι ως κάποιον χαιρέκακο, μνησίκακο  και στυ-

γνό κυβερνήτη που επιδιώκει με κάθε τρόπο να εκμεταλλευτεί τον χαμό του Σαούλ 

για να ανέλθει στην εξουσία, η πολλώ δε μάλλον να οργανώσει με δόλιο τρόπο 

την δολοφονία του (πρβλ. Β’ Βασ. 16,7-8), αλλά ως κάποιον ο οποίος τιμά μέχρι 

τέλους τον προκάτοχό του, και παρά τις έντονες αντιπαραθέσεις μαζί του, ανα-

γνωρίζει ότι ήταν ο εκλεκτός του Θεού και παίρνει εκδίκηση για τον θάνατό του. Ο 

ר ע   στην παρούσα εκδοχή του θανάτου του Σαούλ δεν είναι τίποτα παραπάνω נ 

από ένα όργανο, μια κατασκευή από τις γραφίδες των συντακτών προς την επί-

τευξη αυτού του σκοπού. Δεν μπορούμε να γνωρίζουμε αν ο Αμαληκίτης είπε όσα 

είπε - και τα παρουσίασε με τέτοιο τρόπο - ώστε να κερδίσει την εύνοια του Δαυίδ, 

μιας και λίγες ημέρες πριν εμφανιστεί μπροστά του ο λαός του είχε νικηθεί από 

αυτόν, αλλά μέσω της αντίθεσης και της αντιπαραβολής του με τον Δαυίδ, ανα-

δεικνύεται στους αναγνώστες του κειμένου το βαθιά ανθρώπινο αλλά και αψεγά-

διαστο ηγεμονικό προφίλ του δεύτερου, και έτσι εδραιώνεται και νομιμοποιείται 

η θέση του στη διαδοχή του θρόνου του λαού Ισραήλ (πρβλ. Α’ Παρ.10,14). 180        

                     

2.3. Ο Αχιτόφελ 

 

 
180 Dietrich, Der Tod von eigener Hand, 76-77. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

80 
 

    Ο Αχιτόφελ παρουσιάζεται για πρώτη φορά στην βιβλική ιστορία στο Β’ Βασ. 

15,12 ως σύμβουλος του Δαυίδ, ο οποίος αλλάζει στρατόπεδο και εντάσσεται στον 

στενό επιχειρησιακό πυρήνα του υιού του, του λαοπρόβλητου Αβεσσαλώμ, και 

συνωμοτεί μαζί του με σκοπό την ανατροπή του νόμιμου βασιλιά, χωρίς, ωστόσο, 

να γίνεται λόγος στο κείμενο για τα κίνητρά του. Ήταν, μάλιστα, τέτοια η αυθεντία 

και το κύρος του, καθώς και η εμπειρία και η σοφία του, που οι συμβουλές που 

έδινε ο Αχιτόφελ εκείνο τον καιρό λογαριάζονταν σαν να ήταν «λόγος Θεού ( ר ֣ דְב    בִׁ

ים֙ ָ֑ אֱלהִׁ  Επομένως, μια τέτοια «μεταγραφή» από πλευράς του .(Β’ Βασ. 16,23) «(ה 

Αβεσσαλώμ, θεωρούταν ρυθμιστικής και στρατηγικής σημασίας για την θετική έ-

κβαση του σχεδίου του. 

     Όταν φτάνει στον Δαυίδ η είδηση για την προσχώρηση του εξ απορρήτων του 

στο πλευρό των συνωμοτών του Αβεσσαλώμ, ο βασιλιάς σχεδιάζει την επόμενη 

κίνησή του. Έτσι, στέλνει έναν δικό του άνθρωπο, τον Χουσαΐ, στις τάξεις του υιού 

του, με σκοπό να παρεισφρήσει στον κύκλο των έμπιστων προσώπων του και να 

προσπαθήσει αφενός να τον παραπλανήσει, ακυρώνοντας τις συμβουλές του Αχι-

τόφελ, και αφετέρου να μεταφέρει οποιαδήποτε σημαντική πληροφορία στην 

δική του πλευρά (Β’ Βασ. 15,34-36). Πράγματι, ο Χουσαΐ καταφέρνει και κερδίζει 

την εμπιστοσύνη και την εύνοια του Αβεσσαλώμ και καθίσταται ένας από τους 

βασικούς συμβούλους του, μαζί με τον Αχιτόφελ (Β’ Βασ. 16,15-19). 

    Η πρώτη συμβουλή που εμφανίζεται να δίνει ο Αχιτόφελ στον Αβεσσαλώμ, είναι 

να κάνει μια άκρως προβοκατόρικη κίνηση, η οποία θα μπορούσε να προκαλέσει 

την εχθρότητα του πατέρα του, αλλά ταυτόχρονα θα έδινε θάρρος και κίνητρο σε 

όλους όσοι έχουν συνταχθεί μαζί του. Τον συμβουλεύει συγκεκριμένα να πάει 

στην Ιερουσαλήμ, στο παλάτι – από το οποίο έχει φύγει ο Δαυίδ για να προστα-

τευτεί (βλ. Β’ Βασ. 15,13 κ.ε.) – και να πλαγιάσει με όλες τις παλλακίδες του πατέρα 

του. Όπως φαίνεται από χωρία σαν το Β’ Βασ. 3,7 (πρβλ. και Α’ Βασ. 2,22) μια τέ-

τοια πράξη μπορούσε να θεωρηθεί ως ευθεία διεκδίκηση της βασιλικής εξουσίας, 

και αν μη τι άλλο, αφορά σε πάρα πολύ προσωπικά ζητήματα˙ πολλώ δε μάλλον 

όταν αυτά σχετίζονται με την ιδιωτική ζωή ενός πατέρα, στα οποία επεμβαίνει ο 

υιός.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

81 
 

      Αυτή η πρώτη συμβουλή του Αχιτόφελ, επομένως, αποδεικνύει πόσο καλά 

γνώριζε τον Δαυίδ, αλλά και πόσο πανούργος ήταν έτσι ώστε να σχεδιάσει ένα 

τέτοιου είδους συμβολικό και πολιτικό πλήγμα προς το πρόσωπό του, το οποίο 

σίγουρα θα τον εξόργιζε. Ταυτόχρονα, η συμβουλή του μπορεί να θεωρηθεί και 

ως πραγματοποίηση της προφητείας του Νάθαν στο Β’ Βασ. 12,11-12, γεγονός που 

ενισχύει την αντίληψη σύμφωνα με την οποία οι συμβουλές του Αχιτόφελ αξιολο-

γούνταν σαν «λόγος Θεού».  

     Το θέμα είναι όμως τί μπορεί να γίνει και σε ένα επίπεδο πέρα από το συμβο-

λικό/ πολιτικό˙ σε ένα επίπεδο καθαρά στρατιωτικό, διότι εκεί θα κριθεί η επικρά-

τηση του Αβεσσαλώμ και θα ανοίξει ο δρόμος της διαδοχής προς τον θρόνο – ή 

και όχι. Οπότε, ο Αχιτόφελ οργανώνει την δεύτερη κίνησή του, προτείνοντας να 

επιλέξει ο ίδιος δώδεκα χιλιάδες άνδρες, των οποίων θα ηγηθεί και θα πάει μαζί 

τους να καταδιώξει τον Δαυίδ εκείνη κιόλας την ίδια νύχτα (Β’ Βασ. 17,1). Ενδεχο-

μένως σε αυτό το σημείο να αναδεικνύονται κάποιες προσωπικές φιλοδοξίες του 

Αχιτόφελ, αλλά και τα αρχηγικά κίνητρα τα οποία, εν τέλει, τον οδήγησαν στο να 

αλλάξει στρατόπεδο και να φύγει από τον Δαυίδ. Σε κάθε περίπτωση, η ιδέα του 

είναι μετρημένη, ρεαλιστική, ακριβής, πρακτική και στοχοθετημένη,181 και πράγ-

ματι, εν πρώτοις,  φαίνεται καλή στον Αβεσσαλώμ αλλά και σε όλους τους πρε-

σβύτερους του Ισραήλ, δηλαδή στην αυλή που υπήρχε γύρω του (Β’ Βασ. 17,4).  

       Ωστόσο, ο Αβεσσαλώμ ζητά σε αυτό το σημείο και την γνώμη του Χουσαΐ (Β’ 

Βασ. 17,5), ο οποίος αμφισβητεί την γνωμοδότηση του Αχιτόφελ (Β’ Βασ. 17,7). 

Αντ’ αυτής, ο ίδιος προτείνει να συγκεντρωθούν κοντά στον Αβεσσαλώμ όλοι οι 

Ισραηλίτες, από την Δαν ως και την Βέερ – Σεβά (Β’ Βασ. 17,11) και να επιτεθούν 

στον Δαυίδ. Με αυτόν τον γεωγραφικό προσδιορισμό εννοείται ολόκληρο το σύ-

νολο της χώρας των Ισραηλιτών, από τον βορρά μέχρι και τον νότο, όπως χαρα-

κτηριστικά αποτυπώνεται σε χωρία σαν το Κρ. 20,1.  

      Το τέχνασμα του Χουσαΐ είναι απλό και έχει ψυχολογικές προεκτάσεις: σε α-

ντίθεση με τον Αχιτόφελ, ο οποίος παίρνει πάνω του όλη την οργάνωση και την 

εκτέλεση της επιχείρησης, ο Χουσαΐ εκφράζοντας την ανωτέρω θέση, προκρίνει 

 
181 Dietrich, Der Tod von eigener Hand, 76-77. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

82 
 

και κεντρικοποιεί την προσωπικότητα του Αβεσσαλώμ ως ηγεμόνα, ο οποίος μά-

λιστα δεν θα συγκεντρώσει μόνο δώδεκα χιλιάδες στρατιώτες, αλλά είναι ικανός 

να συσπειρώσει ολόκληρο τον λαό Ισραήλ εναντίον του πατέρα του (αλλά πώς γί-

νεται να μαζευτεί και να οργανωθεί ένα τόσο μεγάλο πλήθος;). Με αυτόν τον πα-

ραπειστικό τρόπο ο Χουσαΐ του ρίχνει στάχτη στα μάτια, τον κολακεύει υπέρμετρα 

(πρβλ. Β’ Βασ. 16,16-19), του «φουσκώνει τα μυαλά» και τρέφει τον ναρκισσισμό 

του, αλλά ταυτόχρονα ερεθίζει τα πάθη της λαϊκής βάσης των απλών Ισραηλιτών, 

και όχι πλέον μιας κλειστής ελίτ η οποία έχει σχηματιστεί γύρω από τον Αβεσσα-

λώμ. Αποτέλεσμα αυτής της πανέξυπνης τακτικής του Χουσαΐ είναι να παραθεω-

ρηθεί πλήρως ο στυγνός πραγματισμός του Αχιτόφελ. Έτσι, οδηγεί τον Αβεσσα-

λώμ, αλλά και όλους τους Ισραηλίτες, να παραδεχτούν και να αναφωνήσουν ότι η 

δική του συμβουλή είναι καλύτερη από εκείνη του Αχιτόφελ (Β’ Βασ. 17,14), ενώ 

παράλληλα ειδοποιεί πληροφοριοδότες της άλλης πλευράς να μεταφέρουν στον 

Δαυίδ τα τεκτενόμενα, ώστε να οργανώσει τις κινήσεις του και να διαφύγει τον 

κίνδυνο (Β’ Βασ. 17,15-22).  

      Σε αυτό το σημείο είναι άξιο αναφοράς το σχόλιο το οποίο κάνουν οι συντάκτες 

του κειμένου στο Β’ Βασ. 17,14β για όλα όσα συμβαίνουν: «καὶ κύριος ἐνετείλατο 

διασκεδάσαι (ר פ ֵּ֞  τὴν βουλὴν Αχιτοφελ τὴν ἀγαθήν ὅπως ἂν ἐπαγάγῃ κύριος (לְה 

ἐπὶ Αβεσσαλωμ τὰ κακὰ πάντα». Με αυτόν τον τρόπο υπομνηματίζουν το ίδιο τους 

το κείμενο, προσδίδοντάς του έντονο θεολογικό χρώμα. Στην ουσία, ο ίδιος ο Θεός 

είχε αποφασίσει να ματαιώσει κάθε σχέδιο του Αχιτόφελ ώστε να φέρει την κατα-

στροφή στον Αβεσσαλώμ. Ταυτόχρονα, όμως, είναι με αυτόν τον τρόπο που ισχυ-

ροποιείται και νομιμοποιείται ξανά η θέση του Δαυίδ στην βιβλική ιστορία.  

       Ο Αχιτόφελ μαθαίνει τις αποφάσεις του Αβεσσαλώμ και πράττει ως εξής:  

 

Β’ Βασ. 17,23 

Μ Ο΄ 

תוֹ֙      ה ֙  עֲצ  א נֶעֶשְת  י  ל ֣ ֣ ה֙  כִׁ א ִ֗ פֶל  ר  ית ֣ ו אֲחִׁ

ש חֲב ֣ וֹר  ו י  חֲמִ֗ ת־ה  ם֙   אֶ  ק  לֶך  ו י ׁ֜ ֵ֤ אֶל־֙  ו י 

καὶ Αχιτοφελ εἶδεν ὅτι οὐκ 

ἐγενήθη ἡ βουλὴ αὐτοῦ καὶ 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

83 
 

יתוֹ֙  יר֔וֹ  ב  ו  אֶל־עִׁ ֥ וֹ  ו יְצ  יתׁ֖ ָ֑ק֙  אֶל־ב  נ  ח    ו י 

ת֙ מ   ו י ָׁ֕

 

ἐπέσαξεν τὴν ὄνον αὐτοῦ καὶ 

ἀνέστη καὶ ἀπῆλθεν εἰς τὸν οἶκον 

αὐτοῦ εἰς τὴν πόλιν αὐτοῦ καὶ 

ἐνετείλατο τῷ οἴκῳ αὐτοῦ καὶ 

ἀπήγξατο καὶ ἀπέθανεν  

 

 

Αυτό που βιώνει ο Αχιτόφελ είναι ένας «κοινωνικός θάνατος»,182 ο οποίος μάλιστα 

συντελείται δημόσια, καθώς ο Αβεσσαλώμ τον «αδειάζει» μπροστά τα μάτια ολό-

κληρου του λαού, όπως φαίνεται και από το Β’ Βασ. 17,14. Με την απόρριψη της 

στρατηγικής του θέσης, πλήττεται το γόητρό του, χάνει μια για πάντα την θέση 

που είχε ενώπιον όλων των Ισραηλιτών, αλλά και της εκτίμησης και της εμπιστο-

σύνης που κάποτε έχαιρε από τον Αβεσσαλώμ, ο οποίος πίστευε ότι τα λόγια του 

είναι «λόγια Θεού». Φαίνεται ότι για τον ίδιο, συμβουλή και σύμβουλος αποτε-

λούν μια αδιαίρετη ενότητα,183 και έτσι δεν αντέχει την αποσύνδεση που γίνεται 

από τον ρόλο του. Ίσως, ακόμα, να μην αντέχει και την ματαίωση των δικών του, 

προσωπικών φιλοδοξιών για ανέλιξη στην εξουσία του Ισραήλ. 

      Μέχρι την τελευταία στιγμή, ωστόσο, παραμένει αυστηρά ορθολογιστής, αν 

και απογοητευμένος. Δεν δείχνει όμως να τον πιάνει πανικός, ούτε βιάζεται ως 

προς κάτι. Κρύβει τα συναισθήματά του, και το ανωτέρω απόσπασμα είναι πραγ-

ματικά δηλωτικό του συστηματικού τρόπου με τον οποίο αντιμετωπίζει και οργα-

νώνει αυτήν την οριακή για τον ίδιο κατάσταση.184 Αρχικά παίρνει το γαϊδουράκι 

του και φεύγει για την πόλη του, πάει  στο σπίτι του. Στην συνέχεια τακτοποιεί 

όλες τις υποθέσεις της οικογένειάς του, ενδεχομένως τις σχέσεις του μαζί της και 

 
182 I. Müllner, “Ahitofel und die Ambivalenz des Ratschlags“, στο W. Dietrich (επιμ.), Seitenblicke. Literari-

sche und historische Studien zu Nebenfiguren im zweiten Samuelbuch (OBO 249), Fribourg, Göttingen 

2011, 337. Dietrich, Der Tod von eigener Hand, 151 - 152. 
183 H. J. Stoebe, Das erste Buch Samuelis (KAT 8 /1), Gütersloh 1973, 389 κ.ε. 
184 J. P. Fokkelmann, Narrative Art and Poetry in the Books of Samuel: A Full Interpretation based on Stylistic 

and Structural Analyses, τομ. 2 (SSN 23), Assen: Van Gorcum 1986, 230.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

84 
 

τα περιουσιακά του ζητήματα. Και, τέλος, αποφασίζει να κρεμαστεί, πράξη την ο-

ποία φαίνεται να την κάνει ιδιωτικά, μόνος, μακριά από τα μάτια όλων εκείνων 

που τον είχαν προηγουμένως δημόσια «σκοτώσει κοινωνικά». Ο Αχιτόφελ όμως, 

πριν καν αυτοκτονήσει, ήταν ήδη νεκρός.   

        

2.4. Ο βασιλιάς Ζιμρί 

 

Πληροφορίες για τον Ζιμρί (י ֔ מְרִׁ  Μ/ «Ζαμβρί», Ο’. περ. 882 π.Χ.) αντλούνται από ,זִׁ

δύο αλληλεξαρτώμενες σύντομες περικοπές, οι οποίες παρατίθενται η μία μετά 

την άλλη στα Γ’ Βασ. 16,8-14. 15-18.  

     Αναλυτικότερα, στα Γ’ Βασ. 16,8-14 γίνεται λόγος για τον προκάτοχό τού, βασι-

λιά του Ισραήλ Ηλά, ο οποίος διαδέχεται τον πατέρα τού, Βασά. Ο Ζιμρί ήταν α-

ξιωματικός του Ηλά, αρχηγός των μισών μονάδων των αμαξών, ο οποίος συνωμό-

τησε εναντίον του, και όταν τον βρήκε σε μια αδύναμη στιγμή υπό την επήρεια 

μέθης στην Τιρσά, μια πόλη της Σαμάριας βορειοανατολικά της Συχέμ, εισέβαλε 

στο βασιλικό ανάκτορο όπου βρισκόταν, τον χτύπησε και τον σκότωσε (Γ’ Βασ. 

16,9-10). Με αυτό τον τρόπο ανέρχεται ο ίδιος στον θρόνο, και για να εδραιώσει 

την εξουσία του εξοντώνει κάθε μέλος της οικογένειας του Βασά (Γ’ Βασ. 16,11-

12).  

     Όλα αυτά τα γεγονότα, ωστόσο, φέρεται να τα είχε προαναγγείλει ο προφήτης 

Ιηού, και συνέβησαν διότι ο Βασά και ο υιός του ο Ηλά αμάρτησαν λατρεύοντας 

ψεύτικους θεούς. Παράλληλα, παρέσυραν στις αμαρτίες τους όλον τον λαό Ισραήλ 

(Γ’ Βασ. 16,12-13) ακολουθώντας το κακό παράδειγμα του Ιεροβοάμ (Γ’ Βασ. 

15,35) και έτσι δυσαρέστησαν τον Γιαχβέ.    

     Ως συμπλήρωμα των ανωτέρω, ακολουθούν τα Γ’ Βασ. 16,15-18.   

 

Γ’ Βασ. 16,15-18 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

85 
 

Μ Ο΄ 

 

א֙    15  ס  ה  לְא  נ ִ֗ ע  ש  ב  ים֙  ו שֶׁ֜ ת֙   עֶשְרִׁ  שְנ  בִׁ

לֶך֙ ה֙  מֶ֣ ך֙  יְהוד ֔ ֥ ל  י֙  מ  ֛ מְרִׁ זִׁ ת֙    ֥ בְע  ים֙  שִׁ ׁ֖   י מִׁ

ה ָ֑ רְצ  ם֙  בְתִׁ ֣ ע  ים֙  וְה  נִׁ֔ וֹן  ח  בְתׁ֖ ל־גִׁ ר֙  ע     אֲשֶ֥

ים׃֙ שְתִׁ  פְלִׁ  ל 

 

ר֙   16  ֣ ש  ר֙  ק  אמ ֔ ים֙  ל  ֣ נִׁ ח  ם֙   ה  ע  ע֙  ה  ֵ֤ שְמ  ו יִׁ

י ֔ מְרִׁ ם֙  זִׁ ׁ֖ ה֙  וְג  ֣ כ  לֶך  הִׁ מֶָּ֑ כו֙  אֶת־ה  ֣ מְלִׁ ל־֙  ו י  כ  

ל֙ א  שְר  י  יִָׁ֠ מְרִׁ  א  אֶת־ע  ַּ֧ ב  ר־צ  ל־֙  ש  ע 

ל֙ ֛ א  שְר  וֹם֙ יִׁ י֥ וא֙  ב  הׁ֖ ה׃֙ ה  חֲנֶ  מּ  ב    

 

 

וֹ   17  מּׁ֖ ל֙  עִׁ ֥ א  שְר  ל־יִׁ י֙  וְכ  ֛ מְרִׁ ה  ע  עֲלֶ֥ ו י 

וֹן֙ בְתָ֑ גִׁ רו֙ מִׁ  ׁ֖ צֻּ ה׃ ו י  רְצ   ל־תִׁ ע   

 

יר֙   18  עִׁ֔ ה  ה  ֣ לְכְד  י־נִׁ י֙   כִׁ  מְרִׁ וֹת  זִׁ רְאֵ֤ י  כִׁ ו יְהִֵּׁ֞

א ב ׁ֖ רְמ֣וֹן֙  ו י  לֶך֙  אֶל־א  מֶָּ֑ ית־ה  ף֙  ב  שְר ֵׂ֙   ו יִׁ

יו ַּ֧ ל  לֶך֙ ע  ית־מֶ֛ ש אֶת־ב   ׁ֖ א  ת׃֙ ב  מ   ו י   

 

 

15 καὶ Ζαμβρι ἐβασίλευσεν ἑπτὰ 

ἡμέρας ἐν Θερσα καὶ ἡ παρεμβολὴ 

Ισραηλ ἐπὶ Γαβαθων τὴν τῶν 

ἀλλοφύλων   

 

 

 

 

 

16 καὶ ἤκουσεν ὁ λαὸς ἐν τῇ 

παρεμβολῇ λεγόντων 

συνεστράφη Ζαμβρι καὶ ἔπαισεν 

τὸν βασιλέα καὶ ἐβασίλευσαν ἐν 

Ισραηλ τὸν Αμβρι τὸν ἡγούμενον 

τῆς στρατιᾶς ἐπὶ Ισραηλ ἐν τῇ 

ἡμέρᾳ ἐκείνῃ ἐν τῇ παρεμβολῇ  

 

 17 καὶ ἀνέβη Αμβρι καὶ πᾶς Ισραηλ 

μετ᾽αὐτοῦ ἐκ Γαβαθων καὶ 

περιεκάθισαν ἐπὶ Θερσα   

 

18 καὶ ἐγενήθη ὡς εἶδεν Ζαμβρι ὅτι 

προκατείλημπται αὐτοῦ ἡ πόλις 

καὶ εἰσπορεύεται εἰς ἄντρον τοῦ 

οἴκου τοῦ βασιλέως καὶ 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

86 
 

ἐνεπύρισεν ἐπ᾽αὐτὸν τὸν οἶκον 

τοῦ βασιλέως ἐν πυρὶ καὶ 

ἀπέθανεν  

 

 

Σύμφωνα με το εβραϊκό του Γ’ Βασ. 16,15 (πρβλ. Γ’ Βασ. 16,8) τα δραματικά γεγο-

νότα που περιγράφονται για το βασίλειο του Ισραήλ λαμβάνουν χώρα ενώ στο 

βασίλειο του Ιούδα κυριαρχεί ο Ασά. Είναι, συγκεκριμένα, κατά το εικοστό έβδομο 

έτος της βασιλείας του Ασά όπου ο Ζιμρί γίνεται βασιλιάς του Ισραήλ. Ενδεχομέ-

νως αυτός ο χρονικός ετεροπροσδιορισμός των γεγονότων για το Ισραήλ να προ-

έρχεται από την βούληση κάποιων συντακτών με δευτερονομιστικές «διαθέσεις», 

οι οποίοι σκιαγραφούν το βόρειο βασίλειο με τα μελανότερα χρώματα και αποτυ-

πώνουν όσα συμβαίνουν εκεί υπό το πρίσμα «αμαρτία – τιμωρία».185 

      Πράγματι, η κατάσταση που προκύπτει για το βόρειο βασίλειο και από τις δύο 

υπό εξέταση περικοπές καταδεικνύει μια εικόνα πλήρους παρακμής και διάλυσής 

του: εν μέσω πολέμου με τους Φιλισταίους (Γ’ Βασ. 16,15) ο βασιλιάς Ηλά αντί να 

βρίσκεται στο πεδίο της μάχης για να ηγηθεί των στρατευμάτων στην πόλη Γιββε-

θών (νοτιοδυτικά της Σαμάρειας), βρίσκεται μεθυσμένος μακριά, έχοντας αποσυρ-

θεί στην βασιλική του κατοικία στην Τιρσά. Το ίδιο, όμως, συμβαίνει και με τον 

Ζιμρί, καθώς παρουσιάζεται να μην τον ενδιαφέρει η έκβαση της μάχης, αλλά οι 

πολιτικές εξελίξεις και τα δικά του, προσωπικά οφέλη που μπορεί να κερδίσει 

μέσω αυτών. Έτσι, βρίσκεται και αυτός μακριά από το κέντρο των στρατιωτικών 

επιχειρήσεων και συνωμοτεί ώστε να ανατρέψει τον βασιλιά.  Αν και τελικά τα 

καταφέρνει (Γ’ Βασ. 16,10), στο Γ’ Βασ. 16,15 παραδίδεται η πληροφορία ότι η πε-

ρίοδος κατά την οποία βασίλεψε από το παλάτι στην Τιρσά ήταν μόνο εφτά μέρες. 

Κατά τον Dietrich186 αυτή η «επταήμερος» δεν αποτελεί ακριβής ιστορική 

 
185 V. Fritz, Das erste Buch der Könige (ZBK 10/1), Zürich: Theologische Verlag Zürich, 1996, 158 κ.ε. 
186 Dietrich, Der Tod von eigener Hand, 121-122, υπ. 337. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

87 
 

αναφορά, αλλά έναν έμμεσο τρόπο για να δηλωθεί ότι η βασιλεία του Ζιμρί διήρ-

κησε ελάχιστο χρόνο. 

      Σε κάθε περίπτωση, όταν φτάνει η είδηση για την συνομωσία του Ζιμρί στα 

στρατεύματα στη Γιββεθών, την ίδια ημέρα εκεί ανακηρύσσεται  ομόφωνα βασι-

λιάς ο Αμρί, ο αρχιστράτηγος του Ισραήλ (Γ’ Βασ. 16,16), πρόσωπο στο οποίο, ε-

πομένως, ο Ζιμρί ήταν υφιστάμενος. Αμέσως, ο Αμρί και όλοι οι Ισραηλίτες που 

ήταν μαζί του φεύγουν από την Γιββεθών και πηγαίνουν να πολιορκήσουν την 

Τιρσά (Γ’ Βασ. 16,17).  

       Η πόλη δεν αργεί να κυριευθεί, και κατά τον Noth187 είναι δηλωτικός ο τρόπος 

με τον οποίο το κείμενο στο Γ’ Βασ. 16,18 περιγράφει τις κινήσεις του Ζιμρί μπρο-

στά σε αυτήν την εξέλιξη: ο συντάκτης χρησιμοποιεί το σε Καλ εμπρόθετο απα-

ρέμφατο του ρήματος ה א   το οποίο σημαίνει «βλέπω», για να εκφράσει αφενός ,ר 

ότι ο βασιλιάς παρακολουθεί με τα ίδια του τα μάτια την προσπάθεια πολιορκίας 

και κατάκτησης της Τιρσά, αλλά και την κατάληψη του ανακτόρου του από τις δυ-

νάμεις του Αμρί, και αφετέρου ότι συνειδητοποιεί πως το τέλος τού πλησιάζει. 

Μπροστά σε αυτόν τον κίνδυνο o Ζιμρί δεν πέφτει πάνω στο σπαθί του, όπως έ-

κανε ο Σαούλ, αλλά επιλέγει να κλειστεί στο πύργο του ανακτόρου του (רְמוֹן  ,א 

πρβλ. Αμ. 1,4˙ 2,5), να βάλει φωτιά και να πεθαίνει μέσα στις φλόγες (Γ’ Βασ. 

16,18).  

      Ο τρόπος με τον οποίο αυτοκτονεί ο Ζιμρί ενδεχομένως να στοχεύει, πέρα από 

το να μην πέσει ζωντανός στα χέρια των εχθρών του, στο να καταφέρει ένα ύστατο 

πλήγμα σε αυτούς, καταστρέφοντας μαζί και το βασιλικό παλάτι το οποίο διεκδι-

κούν.188 Ο Shemesh189 βλέπει σε αυτή την επιλογή του Ζιμρί ομοιότητες με την 

αυτοκτονία του Σαμψών από την άποψη μιας πράξης κατευθυνόμενης και από 

 
187 M. Noth, Könige. 1. Teilband. I Könige 1-16 (BK 9,1), Neukirchen – Vlyn 21983, 349. 
188 Dietrich, Der Tod von eigener Hand, 121-122, υπ. 337. 
189 Y. Shemesh, “Suicide in the Bible”, JBQ 37 (2009), 166. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

88 
 

εκδίκηση, ενώ για τον Branch190 ο Ζαμρί αποτελεί «το αρχαίο αντίστοιχο του ση-

μερινού ‘’βομβιστή αυτοκτονίας’’».    

              

2.5. Ο Πτολεμαίος ο Μάκρων  

 

Β’ Μακ. 10,10 - 13 

10  νυνὶ δὲ τὰ κατὰ τὸν Εὐπάτορα Ἀντίοχον υἱὸν δὲ τοῦ ἀσεβοῦς γενόμενον δηλώσο-

μεν αὐτὰ συντέμνοντες τὰ συνέχοντα τῶν πολέμων κακά  11  οὗτος γὰρ παραλαβὼν 

τὴν βασιλείαν ἀνέδειξεν ἐπὶ τῶν πραγμάτων Λυσίαν τινά Κοίλης δὲ Συρίας καὶ Φοι-

νίκης στρατηγὸν πρώταρχον  12  Πτολεμαῖος γὰρ ὁ καλούμενος Μάκρων τὸ δίκαιον 

συντηρεῖν προηγούμενος πρὸς τοὺς Ιουδαίους διὰ τὴν γεγονυῖαν εἰς αὐτοὺς ἀδι-

κίαν ἐπειρᾶτο τὰ πρὸς αὐτοὺς εἰρηνικῶς διεξάγειν  13  ὅθεν κατηγορούμενος ὑπὸ 

τῶν φίλων πρὸς τὸν Εὐπάτορα καὶ προδότης παρ᾽ἕκαστα ἀκούων διὰ τὸ τὴν 

Κύπρον ἐμπιστευθέντα ὑπὸ τοῦ Φιλομήτορος ἐκλιπεῖν καὶ πρὸς Ἀντίοχον τὸν Ἐπι-

φανῆ ἀναχωρῆσαι μήτε εὐγενῆ τὴν ἐξουσίαν εὐγενίσας φαρμακεύσας ἑαυτὸν 

ἐξέλιπεν τὸν βίον  

        Το υπό εξέταση απόσπασμα ρίχνει φως σε στην ενδιάμεση περίοδο, η οποία 

έπεται του θανάτου «τοῦ ἀσεβοῦς» Αντιόχου Δ’ του Επιφανούς (164 π.Χ.) και των 

εγκαινίων του Ναού από τον Ιούδα τον Μακκαβαίο (πρβλ. Α’ Μακ. 6,1-16. 4,36-

59), και προηγείται των διωγμών που ξέσπασαν και πάλι κατά των Μακκαβαίων 

(Α’ Μακ. 5,3-8. Β’ Μακ. 10,14 κ.ε.).  

       Αναλυτικότερα, ο Αντιόχος Δ’ ο Επιφανής πεθαίνει κατά την επιστροφή του 

από την εκστρατεία του στην Περσία και με επιστολή του (Β’ Μακ. 9,19-26) αφήνει 

ως διάδοχό του, βασιλιά και κυβερνήτη της ελληνιστικής Αυτοκρατορίας των Σε-

λευκιδών, τον  μόλις  εννιάχρονο υιό του, Αντίοχο Ε’ τον Ευπάτορα. Η παραμονή 

του στον θρόνο θα είναι βραχύβια, καθώς θα κυβερνήσει μόλις από το 164 έως το 

 
190 R. G. Branch, “Zimri: Slave or Official? The Strange Story of Israel’s week – long, Suicide King (1 Kings 

16: 18-20),” JSem 16 (2007), 385. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

89 
 

161 π.Χ. Κατά την περίοδο εκείνη, ωστόσο, την εξουσία «ἐπὶ τῶν πραγμάτων» την 

είχε ο Λυσίας, ανώτερος διοικητής της Κοίλης Συρίας, της περιοχής, δηλαδή, με-

ταξύ Λιβάνου και Αντιλιβάνου, και της Φοινίκης, ο οποίος συνεχίζει την πολιτική 

του Αντιόχου Δ’ του Επιφανούς εναντίον των Εβραίων με την βοήθεια του στρατη-

γού του, Γοργία (Β’ Μακ. 10,14-13,26). 

     Σύμφωνα με το ανωτέρω απόσπασμα (Β’ Μακ. 10,12) ο Λυσίας λαμβάνει το α-

ξίωμά του αντικαθιστώντας κάποιον Πτολεμαίο καλούμενο Μάκρων. Στο Β’ Μακ. 

10,13 αναφέρεται ότι αυτός ο συγκεκριμένος Πτολεμαίος έχαιρε προηγουμένως 

την εμπιστοσύνη του Αιγύπτιου βασιλιά Πτολεμαίου  ΣΤ’ του Φιλομήτορα (186-

145 π.Χ.), ο οποίος μάλιστα τον είχε διορίσει κυβερνήτη της Κύπρου. Ο ιστορικός 

Πολύβιος διασώζει στο έργο του Ιστορίαι μία αναφορά η οποία κατά πάσα πιθα-

νότητα παραπέμπει στον Πτολεμαίο Μάκρων:191 «Ὅτι Πτολεμαῖος ὁ στρατηγὸς ὁ 

κατὰ Κύπρον οὐδαμῶς Αἰγυπτιακὸς γέγονεν, ἀλλὰ νουνεχὴς καὶ πρακτικός» 

(27.13.1). Όντας λοιπόν «νουνεχὴς καὶ πρακτικός», όταν οι Πτολεμαίοι χάνουν τον 

έκτο Συριακό πόλεμο (170-168 π.Χ.) από τον Αντίοχο Δ’ τον Επιφανή και η Αίγυπτος 

ανακηρύσσεται προτεκτοράτο των Σελευκιδών,192 ο Πτολεμαίος Μάκρων φαίνεται 

να ζυγίζει την συγκυρία και να αλλάζει στρατόπεδο, και έτσι να εντάσσεται στις 

τάξεις των νικητών (Β’ Μακ. 10,13). Μάλιστα, μερικά χρόνια αργότερα εμφανίζεται 

να βρίσκεται στην διοίκηση της Κοίλης Συρίας και της Φοινίκης (Β’ Μακ. 8,8-29), 

προσπαθώντας να αποκαταστήσει τις αδικίες που το προηγούμενο διάστημα 

(πρβλ. Α’ Μακ. 3,38-4,25) είχαν συμβεί στους Ιουδαίους, καθιερώνοντας ειρηνικές 

σχέσεις μαζί τους (Β’ Μακ. 10,12). 

    Ο θάνατος του Αντιόχου Δ’, όμως, φαίνεται να αλλάζει εντελώς τις ισορροπίες 

δύναμης, και οι προσπάθειες που κάνει ο Λυσίας για τον έλεγχο της εξουσίας να 

στρέφονται και κατά του Πτολεμαίου Μάκρωνα. Φαίνεται, έτσι, να ενορχηστρώνει 

μια «δολοφονία χαρακτήρα» εναντίον του, κατηγορώντας τόν στον Ευπάτορα ως 

προδότη (Β’ Μακ. 10,13), ενδεχομένως επειδή ακολουθούσε μια φιλο-εβραϊκή πο-

λιτική με την οποία ο Λυσίας δεν συμφωνούσε, λογίζοντάς την ως ενδοτισμό και 

 
191 Βλ. T. B. Mitford, “Ptolemy Macron”, στο: Studi in onore di Aristide Calderini e Roberto Paribeni 2: Studi 

di papirologia e antichite orientali. (Milano: Ceschina 1957), 163-187. 
192 Βλ. Κ. Θ. Ζάρρας, Ιστορία της Εποχής της Καινής Διαθήκης (Αθήνα: Έννοια, 2005), 165. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

90 
 

απομάκρυνση από την κυρίαρχη στάση που ακολουθούσαν μέχρι πρότινος οι Σε-

λευκίδες με τον Επιφανή.  

      Ο Dietrich193 διακρίνει πίσω από την φράση του κειμένου «κατηγορούμενος 

ὑπὸ τῶν φίλων πρὸς τὸν Εὐπάτορα» την ύπαρξη ενός επίσημου συμβουλευτικού 

οργάνου το οποίο πλαισίωνε τον εκάστοτε βασιλιά και είχε την ισχύ πολιτικού δι-

καστηρίου. Ο Gunneweg194 σημειώνει την παρουσία μιας ομάδας συμβούλων κο-

ντά στον Αντίοχο Ε’, την οποία συγκροτούσαν τρεις Ρωμαίοι συγκλητικοί. Ο ρόλος 

της ήταν η αποκλειστική εξυπηρέτηση των συμφερόντων της Ρώμης, που παρακο-

λουθούσε ήδη στενά τις πολιτικές εξελίξεις στο κράτος των Σελευκιδών (βλ. Συν-

θήκη Απάμειας, 188 π.Χ.). Ίσως ο Λυσίας να είχε πρόσβαση σε αυτό το όργανο, το 

οποίο ενεργοποιήθηκε όχι απλώς για να επηρεάσει τον Ευπάτορα, αλλά για να 

δικάσει και να καταδικάσει τον Πτολεμαίο Μάκρων, αποδίδοντάς του την κατηγο-

ρία της εσχάτης προδοσίας.  

      Σε αυτή την περίπτωση η αυτοκτονία φαίνεται να αποτελούσε για τον Πτολε-

μαίο Μάκρων την μόνη ενδεδειγμένη διέξοδο τιμής, ώστε να γλυτώσει από την 

ταπείνωση της εξορίας ή της δημόσιας εκτέλεσης. Ενδεχομένως σε αυτό το σημείο 

να συνδέονται τυπολογικά οι ιστορίες του Αχιτόφελ και του Πτολεμαίου, καθώς 

και οι δύο, πριν αυτοκτονήσουν, αμφισβητούνται δημόσια από συγκεκριμένα συλ-

λογικά όργανα, χάνοντας το αξίωμά τους. Προς αυτή την κατεύθυνση, δηλωτικός 

είναι ο τρόπος με τον οποίο ολοκληρώνεται η υπό εξέταση περικοπή, όπου ο Πτο-

λεμαίος περιγράφεται να μην αντέχει την απαξίωση που του επιφυλάσσουν, και 

να μην καταδέχεται να κατέχει την εξουσία χωρίς να τον έχουν σε υπόληψη. Έτσι, 

πήρε δηλητήριο και αυτοκτόνησε.          

 

2.6. Ο Ραζίς  

 

 
193 Dietrich, Der Tod von eigener Hand, 192. 
194 Βλ. A. H.J. Gunneweg, Η Ιστορία του Ισραήλ έως την Εξέγερση του Βαρ-Κοχβά, (μτφρ. Ι. Χ. Μούρτζιος, 

Θεσσαλονίκη: Εκδόσεις Πουρναρά, 1997), 344. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

91 
 

     Οι συνθήκες αλλάζουν για την Αυτοκρατορία των Σελευκιδών, και ηγεμόνας της 

πλέον είναι ο Δημήτριος Α’ ο Σωτήρ, ο οποίος κυβερνά κατά την περίοδο 161-150 

π.Χ. Ο Δημήτριος, υιός του Σέλευκου Δ’ και ανιψιός του Αντιόχου Δ’ του Επιφα-

νούς, δραπετεύει από τη Ρώμη, όπου ήταν αιχμάλωτος, και οργανώνει την δολο-

φονία του Αντιόχου Ε’ του Ευπάτορα και του αντιβασιλέα Λυσία, καταλαμβάνο-

ντας ο ίδιος την εξουσία (Β’ Μακ. 14,1-2). Η τακτική του σε σχέση με τους Ιουδαί-

ους ήταν κατευναστική, καθώς επικυρώνει την θρησκευτική τους ελευθερία και 

διορίζει για αρχιερέα τον προσκείμενο σε αυτόν Άλκιμο (Β’ Μακ. 14,3 κ.ε.).  

      Από την άλλη μεριά, όμως, οι Μακκαβαίοι δεν ήταν ευχαριστημένοι με αυτά 

που μέχρι τότε είχαν καταφέρει, καθώς διεκδικούσαν παράλληλα και την πλήρη 

πολιτική τους αυτονομία, συνεχίζοντας τις στρατιωτικές τους επιχειρήσεις.195 Για 

να τις αντικρούσει και να τις καταστείλει, ο Δημήτριος στέλνει στην Ιουδαία τον 

Νικάνορα (Α’ Μακ. 7,26-50. Β’ Μακ. 14,12-15,36)  - ήδη γνωστός και ως αξιωματι-

κός του Λυσία (Α’ Μακ. 3,38 κ.ε.). Αυτός, αν και αρχικά συνάπτει προσωπική φιλία 

με τον Ιούδα τον Μακκαβαίο (Β’ Μακ. 14,15-25), στην συνέχεια αλλάζει γνώμη 

φοβούμενος την οργή του Δημητρίου. Έτσι, προσπαθεί να αιχμαλωτίσει τον Ιούδα, 

ο οποίος έχοντας καταλάβει την αλλαγή της στάσης του Νικάνορα προς το πρό-

σωπό του, κρύβεται και οργανώνει τις επόμενες κινήσεις του (Β’ Μακ. 14,26-30). 

Όταν ο Νικάνωρ αντιλαμβάνεται την αντίδραση του Ιούδα, οδεύει προς την Ιερου-

σαλήμ και απειλεί τους ιερείς που τελούσαν θυσίες, ότι αν δεν του παραδώσουν 

δέσμιο τον Ιούδα, τότε θα ισοπεδώσει τον Ναό, θα γκρεμίσει τον βωμό του, και 

στη θέση του θα ανεγείρει ναό προς τιμήν του Διονύσου (Β’ Μακ. 14,31-33), α-

πειλή η οποία θυμίζει όσα έκανε ο Αντίοχος Δ’ ο Επιφανής (Α’ Μακ. 1,41-61. Β’ 

Μακ. 6,1-11).   

     Ως αποκορύφωμα αυτής της έντασης ακολουθούν όσα παρατίθεται στα Β’ Μακ. 

14,37 – 46.  

 

 Β’ Μακ. 14,37 - 46 

 
195 Βλ. Gunneweg, Η Ιστορία του Ισραήλ, 344-345. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

92 
 

37  Ραζις δέ τις τῶν ἀπὸ Ιεροσολύμων πρεσβυτέρων ἐμηνύθη τῷ Νικάνορι ἀνὴρ φι-

λοπολίτης καὶ σφόδρα καλῶς ἀκούων καὶ κατὰ τὴν εὔνοιαν πατὴρ τῶν Ιουδαίων 

προσαγορευόμενος  38  ἦν γὰρ ἐν τοῖς ἔμπροσθεν χρόνοις τῆς ἀμειξίας κρίσιν εἰσε-

νηνεγμένος Ιουδαϊσμοῦ καὶ σῶμα καὶ ψυχὴν ὑπὲρ τοῦ Ιουδαϊσμοῦ παραβε-

βλημένος μετὰ πάσης ἐκτενίας  39  βουλόμενος δὲ Νικάνωρ πρόδηλον ποιῆσαι ἣν 

εἶχεν πρὸς τοὺς Ιουδαίους δυσμένειαν ἀπέστειλεν στρατιώτας ὑπὲρ τοὺς πεντα-

κοσίους συλλαβεῖν αὐτόν  40  ἔδοξεν γὰρ ἐκεῖνον συλλαβὼν τούτοις ἐνεργάσασθαι 

συμφοράν  41  τῶν δὲ πληθῶν μελλόντων τὸν πύργον καταλαβέσθαι καὶ τὴν 

αὐλαίαν θύραν βιαζομένων καὶ κελευόντων πῦρ προσάγειν καὶ τὰς θύρας 

ὑφάπτειν περικατάλημπτος γενόμενος ὑπέθηκεν ἑαυτῷ τὸ ξίφος  42  εὐγενῶς 

θέλων ἀποθανεῖν ἤπερ τοῖς ἀλιτηρίοις ὑποχείριος γενέσθαι καὶ τῆς ἰδίας εὐγε-

νείας ἀναξίως ὑβρισθῆναι  43  τῇ δὲ πληγῇ μὴ κατευθικτήσας διὰ τὴν τοῦ ἀγῶνος 

σπουδὴν καὶ τῶν ὄχλων ἔσω τῶν θυρωμάτων εἰσβαλλόντων ἀναδραμὼν γενναίως 

ἐπὶ τὸ τεῖχος κατεκρήμνισεν ἑαυτὸν ἀνδρωδῶς εἰς τοὺς ὄχλους  44  τῶν δὲ ταχέως 

ἀναποδισάντων γενομένου διαστήματος ἦλθεν κατὰ μέσον τὸν κενεῶνα  45  ἔτι δὲ 

ἔμπνους ὑπάρχων καὶ πεπυρωμένος τοῖς θυμοῖς ἐξαναστὰς φερομένων κρουνη-

δὸν τῶν αἱμάτων καὶ δυσχερῶν τῶν τραυμάτων ὄντων δρόμῳ τοὺς ὄχλους διελθὼν 

καὶ στὰς ἐπί τινος πέτρας ἀπορρῶγος  46  παντελῶς ἔξαιμος ἤδη γινόμενος προ-

βαλὼν τὰ ἔντερα καὶ λαβὼν ἑκατέραις ταῖς χερσὶν ἐνέσεισε τοῖς ὄχλοις καὶ ἐπικα-

λεσάμενος τὸν δεσπόζοντα τῆς ζωῆς καὶ τοῦ πνεύματος ταῦτα αὐτῷ πάλιν ἀπο-

δοῦναι τόνδε τὸν τρόπον μετήλλαξεν.  

 

     Ο πρωταγωνιστής του ανωτέρω αποσπάσματος είναι ο Ραζίς, ένας πρεσβύτε-

ρος των Ιεροσολύμων, ο οποίος χαρακτηρίζεται ως «ἀνὴρ φιλοπολίτης» γιατί αγα-

πούσε τους συμπατριώτες του, με αυτούς να του ανταποδίδουν την αγάπη και να 

την εκφράζουν με υπέρτατο σεβασμό ονομάζοντάς τον «πατὴρ τῶν Ιουδαίων» (Β’ 

Μακ. 14,37). Σύμφωνα με το κείμενο (Β’ Μακ. 14,38), ο Ραζίς είχε δείξει στο πα-

ρελθόν μεγάλο ζήλο και αυτοθυσία για την τήρηση των θρησκευτικών νόμων του 

Ιουδαϊσμού, διακινδυνεύοντας την ίδια του την σωματική ακεραιότητα και την 

ζωή. Επομένως, η παρουσία του Ραζίς μαζί με τους ιερείς του Ναού και τον υπό-

λοιπο λαό, προσέδιδε στους Ιουδαίους ένα ηθικό πλεονέκτημα και τους τόνωνε 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

93 
 

ψυχολογικά. Είναι για αυτούς τους λόγους που ο Νικάνορας, προσπαθώντας να 

τους επιφέρει ένα ψυχολογικό πλήγμα και κάνοντας επίδειξη δύναμης, στέλνει 

πεντακόσιους στρατιώτες να τον συλλάβουν (Β’ Μακ. 14,39-40). 

    Η αντίδραση του Ραζίς είναι να κρυφτεί σε κάποιον πύργο, με τους στρατιώτες 

να το μαθαίνουν και να πηγαίνουν να τον καταλάβουν παραβιάζοντας την εξωτε-

ρική πύλη και βάζοντας της φωτιά. Τότε, περικυκλωμένος καθώς ήταν από παντού, 

ο Ραζίς πέφτει πάνω στο ξίφος του (Β’ Μακ. 14,41), όπως κάποτε είχε κάνει ο Σα-

ούλ στο Α’ Βασ. 31,4. Στο κείμενο, αυτή η πράξη αιτιολογείται ως «εὐγενῶς θέλων 

ἀποθανεῖν ἤπερ τοῖς ἀλιτηρίοις ὑποχείριος γενέσθαι καὶ τῆς ἰδίας εὐγενείας 

ἀναξίως ὑβρισθῆναι» (Β’ Μακ. 14,42). Επομένως, η κίνηση που κάνει να αφαιρέσει 

την ζωή του εντάσσεται σε ένα πλαίσιο όπου στρατιωτικά δεν υπάρχει διέξοδο και 

εναλλακτική επιλογή για την διατήρηση της τιμής και της υπόληψής του.196 

      Μόνο που, σύμφωνα με το Β’ Μακ. 14,43, το τραύμα που ο Ραζίς επιχειρεί να 

προκαλέσει στον εαυτό του δεν είναι θανατηφόρο, καθώς έγινε απρόσεκτα και 

βιαστικά. Έτσι, αποπειράται για δεύτερη φορά να αυτοκτονήσει πηδώντας από το 

τείχος του πύργου. Η απόπειρα αυτή λαμβάνει χώρα κατά την διάρκεια της εφό-

δου των στρατιωτών εντός του πύργου και χαρακτηρίζεται από τον συντάκτη του 

κειμένου ως «γενναία»˙ ίσως γιατί ο Ραζίς προσπαθεί να παρασύρει μαζί του στον 

θάνατο όσους στρατιώτες εκείνες τις στιγμές τον κυνηγούσαν και προσπαθούσαν 

να τον πιάσουν, αλλά και επιδιώκοντας να χτυπήσει θανάσιμα εκείνους πάνω 

στους οποίους θα έπεφτε.197  

     Ούτε όμως αυτή, η δεύτερη ηρωική προσπάθεια του Ραζίς, στέφεται με επιτυ-

χία, καθώς το πλήθος των στρατιωτών παραμέρισε και εκείνος έπεσε στο κενό που 

δημιουργήθηκε (Β’ Μακ. 14,44). Τότε, αιμόφυρτος και τραυματισμένος όπως ή-

ταν, αλλά ακόμη ζωντανός και φλογισμένος με θάρρος, σέρνεται προς έναν από-

κρημνο βράχο και πιάνει με τα δυο του χέρια τα έντερά του προβάλλοντάς τα στο 

πλήθος, παρακαλώντας «τὸν δεσπόζοντα τῆς ζωῆς καὶ τοῦ πνεύματος» Θεό να του 

 
196 Dietrich, Der Tod von eigener Hand, 106. 
197 Dietrich, Der Tod von eigener Hand, 106. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

94 
 

τα ξαναδώσει (Β’ Μακ. 14,45-46). Έτσι, ο Ραζίς πεθαίνει κραυγάζοντας μια ομολο-

γία πίστεως η οποία αφορά στην σωματική του ανάσταση.  

      

3. Η στάση της κοινότητας Ισραήλ στα περιστατικά των αυτοκτονιών198 

3.1. Ο Σαμψών 

 

Η διήγηση για την αυτοκτονία του Σαμψών ολοκληρώνεται με τον ακόλουθο στίχο:  

Κρ. 16,31 

Μ Ο΄ 

שְא֣ו    יהו֙   ו יִׁ בִׁ ית  א  ֣ ל־ב  יו  וְכ  ו  אֶח ׁ֜ רְד  ו י 

תוֹ֙  עֲל֣ו׀֙  א  ַֽי  קְבְר֣ו֙  ו   וֹ  ו יִׁ ין֙  אוֹתִ֗ ֵ֤ ה֙   ב  רְע    צ 

ין ֣ ל֙  וב  א ֔ בֶר  אֶשְת  נ֣וֹח֙   בְקֶׁ֖ יו֙  מ  ָ֑ בִׁ   וְה֛וא֙  א 

ט֙ ֥ פ  ל֙ ש  ׁ֖ א  שְר  ים֙ אֶת־יִׁ ֥ ה׃ עֶשְרִׁ נ   פ֙  ש   

καὶ κατέβησαν οἱ ἀδελφοὶ αὐτοῦ 

καὶ ὁ οἶκος τοῦ πατρὸς αὐτοῦ καὶ 

ἔλαβον αὐτὸν καὶ ἀνέβησαν καὶ 

ἔθαψαν αὐτὸν ἀνὰ μέσον Σαραα 

καὶ ἀνὰ μέσον Εσθαολ ἐν τῷ τάφῳ 

Μανωε τοῦ πατρὸς αὐτοῦ καὶ 

αὐτὸς ἔκρινεν τὸν Ισραηλ εἴκοσι 

ἔτη 

 

 

 

      Σύμφωνα με το ανωτέρω απόσπασμα, τα αδέρφια και όλη η οικογένεια του 

πατέρα του βρίσκουν το νεκρό του σώμα και τον θάβουν στον τάφο του πατέρα 

του, του Μανωάχ. Ιδιαίτερη σημασία έχει η μνεία που γίνεται από τον συντάκτη 

στο τέλος του στίχου, όπου δεν ξεχνά να αναφέρει ότι ο Σαμψών ηγήθηκε του 

 
198 Από τους ανωτέρω πρωταγωνιστές απουσιάζουν αναφορές για την στάση της κοινότητας Ισραήλ ανα-

φορικά με τον Πτολεμαίο τον Μάκρωνα και τον Ραζίς. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

95 
 

Ισραήλ για είκοσι ολόκληρα χρόνια («καὶ αὐτὸς ἔκρινεν [֙ט ֥ פ   τὸν Ισραηλ εἴκοσι [ש 

ἔτη»). Έτσι, ο συντάκτης αποκαθιστά τον Κριτή Σαμψών κοινωνικά και ιστορικά, 

καθώς τον παρουσιάζει να πεθαίνει όχι σαν ένας ταπεινωμένος σκλάβος, αλλά σαν 

σωτήρας και πραγματικός κυβερνήτης του λαού Ισραήλ. 

 

3.2. Ο Σαούλ και ο οπλοφόρος του 

 

i. Α’ Βασ. 31,8 – 13 

Μ Ο΄ 

ים֙   8 שְתִׁ֔ או  פְלִׁ ב ֣ ת  ו י  ֔ חֳר  מּ  י֙   מִׁ  ַֽיְהִׁ ו  

ט֙ ׁ֖ ש  ים֙  לְפ  ָ֑ לִׁ חֲל  אֶת־ה  ו    מְצְאֵ֤ ַֽיִׁ אֶת־֙  ו  

אול֙  יו  וְאֶת־שְל֣שֶת  ש  נ ֔ ים֙  ב  ׁ֖ פְלִׁ ר֙  נ  ֥   בְה 

׃ ע  לְב   גִׁ  ה 

 

יטו  אֶת־֙ 9  ׁ֖ פְשִׁ כְרְתו֙   אֶת־ר אש֔וֹ  ו י  ַֽיִׁ ו  

יו ָ֑ ל  ו֙  כ  לְח  ים֙  ו יְש  שְתִׁׁ֜ רֶץ־פְלִׁ יב֙  בְאֶ  ִ֗ בִׁ   ס 

ר ֛ ש  ית לְב  ֥ ם֙ ב  יהֶׁ֖ ב  ם׃ עֲצ  ע   וְאֶת־ה   

 

וֹת   10  רָ֑ שְת  ית  ע  ׁ֖ יו֙  ב  ל ֔ מו֙   אֶת־כ  שִֵׁׂ֙ ו י 

תוֹ֙  י  קְע֔ו  וְאֶת־גְוִׁ ת ת  ׁ֖ ית֙ בְחוֹמ  ֥ ן׃֙  ב  ש    

 

ת֙   11  ֛ ד  א  ָ֑ לְע  יש  גִׁ ֣ י֙  י ב  ׁ֖ שְב  יו֙  י  ל ֔ שְמְע֣ו  א  ו יִׁ

ש֥ו֙ ים֙ אֲשֶר־ע  ׁ֖ שְתִׁ ול׃֙ פְלִׁ א  לְש   

 

ל־֙ 12  לְכ֣ו  כ  ל ֙  ו י  יִׁ יש  ח  ֣ ל־אִׁ ומו  כ  קׁ֜ ו י 

ה֙  יְל  ל  ו֙  ה  קְחֵּ֞ ֣ת  ו יִׁ י  ול  אֶת־גְוִׁ אִ֗ ת֙   ש    וְא 

 καὶ ἐγενήθη τῇ ἐπαύριον καὶ 

ἔρχονται οἱ ἀλλόφυλοι ἐκδιδύσκειν 

τοὺς νεκροὺς καὶ εὑρίσκουσιν τὸν 

Σαουλ καὶ τοὺς τρεῖς υἱοὺς αὐτοῦ 

πεπτωκότας ἐπὶ τὰ ὄρη Γελβουε   

 

9 καὶ ἀποστρέφουσιν αὐτὸν καὶ 

ἐξέδυσαν τὰ σκεύη αὐτοῦ καὶ 

ἀποστέλλουσιν αὐτὰ εἰς γῆν 

ἀλλοφύλων κύκλῳ εὐαγγελίζοντες 

τοῖς εἰδώλοις αὐτῶν καὶ τῷ λαῷ 

αὐτῶν   

 

 

 

 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

96 
 

ת֙ י ֣ יו֙  גְוִׁ נ ֔ ת֙  ב  ׁ֖ חוֹמ  ית֙  מ  ֣ ן֙  ב  ָ֑ או֙  ש  ב ֣   ו י 

ה ש  שְרְפ֥ו  י ב ֔ ם֙ ו יִׁ ׁ֖ ת  ם׃  א  ש    

 

קְבְר֥ו֙   13  ם֙  ו יִׁ יהֶ֔ ת  צְמ ֣ קְחו֙   אֶת־ע  ו יִׁ

שֶל אֶׁ֖ ת־ה  ח  ה  ת   ש  ָ֑ ׁ֖מו  בְי ב  צֻּ ת֙  ו י  ֥ בְע    שִׁ

ים׃ פ֙  י מִׁ   

 

10 καὶ ἀνέθηκαν τὰ σκεύη αὐτοῦ εἰς 

τὸ Ἀσταρτεῖον καὶ τὸ σῶμα αὐτοῦ 

κατέπηξαν ἐν τῷ τείχει Βαιθσαν   

 

 

11 καὶ ἀκούουσιν οἱ κατοικοῦντες 

Ιαβις τῆς Γαλααδίτιδος ἃ ἐποίησαν 

οἱ ἀλλόφυλοι τῷ Σαουλ   

 

12 καὶ ἀνέστησαν πᾶς ἀνὴρ 

δυνάμεως καὶ ἐπορεύθησαν ὅλην 

τὴν νύκτα καὶ ἔλαβον τὸ σῶμα 

Σαουλ καὶ τὸ σῶμα Ιωναθαν τοῦ 

υἱοῦ αὐτοῦ ἀπὸ τείχους Βαιθσαν 

καὶ φέρουσιν αὐτοὺς εἰς Ιαβις καὶ 

κατακαίουσιν αὐτοὺς ἐκεῖ   

 

13 καὶ λαμβάνουσιν τὰ ὀστᾶ αὐτῶν 

καὶ θάπτουσιν ὑπὸ τὴν ἄρουραν 

τὴν Ιαβις καὶ νηστεύουσιν ἑπτὰ 

ἡμέρας   

 

 

 

     Σύμφωνα με το Α’ Βασ. 31,8-13 (= Α’ Παρ. 10,8-12) όταν οι Φιλισταίοι πηγαίνουν 

να λεηλατήσουν τους νεκρούς και βρίσκουν το πτώμα του νεκρού Σαούλ, του κό-

βουν το κεφάλι. Η στρατιωτική αυτή πρακτική λογίζει το συγκεκριμένο μέλος του 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

97 
 

σώματος ως τρόπαιο, και απαντάται και σε άλλα βιβλικά κείμενα, όπως για παρά-

δειγμα στα Α’ Βασ. 17,46.51.54.57 και Β’ Βασ. 4,7. Στη συνέχεια, του βγάζουν και 

την πανοπλία, συνεπώς τον γδύνουν, και στέλνουν σε όλη τους την χώρα αγγελιο-

φόρους για να διαδώσουν την είδηση. Τοποθετούν, μάλιστα, την πανοπλία του 

στον ναό της Αστάρτης και κρεμούν το άψυχο σώμα του στα τείχη της Βαιθ-Σεάν, 

έτσι ώστε να είναι σε κοινή θέα. Είναι με αυτόν τον τρόπο που οι Φιλισταίοι κατα-

φέρνουν τελικά να εξευτελίσουν τον Σαούλ (πρβλ. Α’ Βασ. 31,4 = Α’ Παρ. 10, 4). 

Στο αμέσως επόμενο διάστημα, ωστόσο, κάποιοι θαρραλέοι κάτοικοι της Ιαβές 

στη Γαλαάδ πηγαίνουν νύχτα και κλέβουν το ακέφαλο πτώμα του Σαούλ, αλλά και 

τα πτώματα των υιών του από το τείχος, και τα θάβουν κάτω από ένα συγκεκρι-

μένο δέντρο, την αρμυρίκη της Ιαβές, ενώ στη συνέχεια νηστεύουν για επτά ημέ-

ρες, εκφράζοντας με αυτόν τον τρόπο το πένθος τους (Α’ Βασ. 31,11-13 = Α’ Παρ. 

10,11-12).  

      Το βιβλίο των Α’ Βασιλειών ολοκληρώνεται σε αυτό το σημείο, με την αυτοκτο-

νία του Σαούλ να μην αξιολογείται με κάποιο αρνητικό πρόσημο, αλλά χωρίς να 

ηρωοποιείται και ο ίδιος. Η πράξη του μοιάζει να εκλαμβάνεται από τους συντά-

κτες του κειμένου ως αναγκαία εντός των συνθηκών και του συγκεκριμένου πλαι-

σίου της τραγικής πραγματικότητας στην οποία βρισκόταν ο βασιλιάς την δεδο-

μένη στιγμή, έτσι ώστε να αποφύγει ένα μεγαλύτερο κακό.199  

     Εν συνεχεία, σύμφωνα με το βιβλίο των Β’ Βασιλειών, αφού ο Δαυίδ σκοτώσει 

τον Αμαληκίτη τον οποίο θεωρεί υπεύθυνο για τον θάνατο του Σαούλ, συνθέτει 

τον ακόλουθο ύμνο για τον βασιλιά και τον υιό του τον Ιωνάθαν, τον οποίο διατά-

ζει να τον διδάξουν σε όλο τον λαό του Ιούδα. 

 

ii. Β’ Βασ. 1,19-27 

Μ Ο΄ 

 
199 G. Steiner, “Absolute Tragödie“, στο G. Steiner, (επιμ.) Der Garten des Archimedes – Essays, Mün-

chen/Wien: Carl Hansen 1997, 97.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

98 
 

יך֙   19 ׁ֖ ל  א  ָ֑ ל  יך  ח  מוֹתֶׁ֖ ל־ב  ל  ע  א ֔ שְר  י֙   יִׁ צְבִׁ ה 

פְל֥ו֙ ים׃ נ  בוֹרִׁ  גִׁ  

 

ו   20  שְרׁ֖ ל־תְב  ת֙  א   ידו  בְג ֔ ֣ גִׁ ל־ת  א 

ת וֹן  בְחוצ ֣ שְקְלָ֑ ה֙   א  חְנ  שְמ     בְנ֣וֹת֙  פֶן־תִׁ

ים֙ שְתִׁ֔ ה֙  פְלִׁ זְנ  עֲלׁ֖ ן־ת  ים׃ בְנ֥וֹת  פֶ  לִׁ  עֲר  ה   

ר֙   21  ֛ ט  ל־מ  ל  וְא  ַּ֧ ל־ט  ע֙   א  לְב ִ֗ גִׁ י  ב  ֣ ר  ה 

ם֙ יכֶׁ֖ י֙  עֲל  ֣ ת֙  ושְד  י֙  תְרומ ָ֑ ֣ ם֙  כִׁ ֵ֤ ל֙   ש  גְע  ַֽן֙  נִׁ ֣ ג    מ 

ים֙ ֔ בוֹרִׁ ַֽן֙ גִׁ ֣ ג  א֔ול֙ מ  י ש  ׁ֖ יח֙   בְלִׁ ֥ שִׁ מֶן׃֙ מ  ש   ב   

 

שֶת֙   22  ים֙  קֶֶ֚ ֔ בוֹרִׁ לֶב֙   גִׁ ח   ים֙  מ  לִִׁ֗ ם֙  חֲל  ֣ ד  מִׁ

ן֙ ת ֔ א  יְה֣וֹנ  וֹג  ל ֥ וֹר  נ שׁ֖ חָ֑ רֶב  א  א֔ול  וְחֶ֣ א֙  ש    ל ֥

וב֙ שׁ֖ ם׃֙ ת  יק   ר   

 

ם֙    23  ימִׁ נְעִׁ ים֙  וְה  ֵ֤ בִׁ נֶאֱה  ן֙  ה  ת ִ֗ יהוֹנ  א֣ול֙  וִׁ ש 

ם֙ יהֶ֔ י  ם֙  בְח  ׁ֖ א  ובְמוֹת  דו  ל ֣ ָ֑ פְר  ים֙  נִׁ ֣ רִׁ נְש    מִׁ

לו וֹת  ק ֔ יׁ֖ אֲר  רו׃֙ מ  ב   ג   

 

 

ינ ה   24  ול֙  בְכֶָ֑ אׁ֖ ל  אֶל־ש  א ֔ שְר  בְנוֹת֙   יִׁ

ם֙ שְכֵֶ֤ לְבִׁ  מּ  י֙   ה  נִׁ ים֙  ש  נִׁ֔ ם־עֲד  עֲלֶה֙   עִׁ מּ    ה  

י ֣ ב עֲדִׁ ה ֔ ל ז  ׁ֖ ן׃֙ ע  לְבושְכֶ   

 

ה֙   25  ָ֑ מ  לְח  מִּׁ וֹך  ה  ים֙  בְתׁ֖ ֔ רִׁ ב  פְל֣ו  גִׁ יך  נ  א ֶ֚

ן֙ ת ֔ יך יְה֣וֹנ  מוֹתֶׁ֖ ל־ב  ל׃  ע  ל   ח   

 

 19 στήλωσον Ισραηλ ὑπὲρ τῶν 

τεθνηκότων ἐπὶ τὰ ὕψη σου 

τραυματιῶν πῶς ἔπεσαν δυνατοί   

 

20 μὴ ἀναγγείλητε ἐν Γεθ καὶ μὴ 

εὐαγγελίσησθε ἐν ταῖς ἐξόδοις 

Ἀσκαλῶνος μήποτε εὐφρανθῶσιν 

θυγατέρες ἀλλοφύλων μήποτε 

ἀγαλλιάσωνται θυγατέρες τῶν 

ἀπεριτμήτων   

 

 

21 ὄρη τὰ ἐν Γελβουε μὴ καταβῇ 

δρόσος καὶ μὴ ὑετὸς ἐφ᾽ὑμᾶς καὶ 

ἀγροὶ ἀπαρχῶν ὅτι ἐκεῖ 

προσωχθίσθη θυρεὸς δυνατῶν 

θυρεὸς Σαουλ οὐκ ἐχρίσθη ἐν 

ἐλαίῳ   

 

 

 

22 ἀφ᾽αἵματος τραυματιῶν ἀπὸ 

στέατος δυνατῶν τόξον Ιωναθαν 

οὐκ ἀπεστράφη κενὸν εἰς τὰ 

ὀπίσω καὶ ῥομφαία Σαουλ οὐκ 

ἀνέκαμψεν κενή  

 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

99 
 

י   26  ׁ֖ מְת֙   לִׁ ֥ ע  ן  נ  ת ֔ י֙   יְה֣וֹנ  חִׁ יך  א  לִֶ֗ י  ע  ֣ ר־לִׁ צ 

ד ה֙  מְא ָ֑ ת  ֵ֤ פְלְא  תְך֙   נִׁ הֲב   י֙  א  ת֙  לִׁ֔ ׁ֖ הֲב  א    מ 

ים׃֙ שִׁ   נ 

 

י   27  ֥ ו֙  כְל  ים֙  ו י אבְדׁ֖ ֔ בוֹרִׁ פְל֣ו  גִׁ יך  נ  א ֶ֚

ה׃ מ   לְח  פ֙  מִׁ  

 

 

 

 23 Σαουλ καὶ Ιωναθαν οἱ 

ἠγαπημένοι καὶ ὡραῖοι οὐ 

διακεχωρισμένοι εὐπρεπεῖς ἐν τῇ 

ζωῇ αὐτῶν καὶ ἐν τῷ θανάτῳ 

αὐτῶν οὐ διεχωρίσθησαν ὑπὲρ 

ἀετοὺς κοῦφοι καὶ ὑπὲρ λέοντας 

ἐκραταιώθησαν   

 

 

 

 

 

24 θυγατέρες Ισραηλ ἐπὶ Σαουλ 

κλαύσατε τὸν ἐνδιδύσκοντα ὑμᾶς 

κόκκινα μετὰ κόσμου ὑμῶν τὸν 

ἀναφέροντα κόσμον χρυσοῦν ἐπὶ 

τὰ ἐνδύματα ὑμῶν   

 

 

25 πῶς ἔπεσαν δυνατοὶ ἐν μέσῳ 

τοῦ πολέμου Ιωναθαν ἐπὶ τὰ ὕψη 

σου τραυματίας   

 

26 ἀλγῶ ἐπὶ σοί ἄδελφέ μου 

Ιωναθαν ὡραιώθης μοι σφόδρα 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

100 
 

ἐθαυμαστώθη ἡ ἀγάπηςίς σου 

ἐμοὶ ὑπὲρ ἀγάπησιν γυναικῶν   

 

 

 

27  πῶς ἔπεσαν δυνατοὶ καὶ ἀπώλο-

ντο σκεύη πολεμικά  

 

 

     Ο Σαούλ και ο υιός του προσδιορίζονται από τον συντάκτη του κειμένου ως 

«δυνατοί» (֙ים בוֹרִׁ  ) «ἠγαπημένοι καὶ ὡραῖοι» ,(1,19.21.25.27 ,גִׁ ים֙ ֵ֤ בִׁ נֶאֱה  ם֙   ה  ימִׁ נְעִׁ וְה  , 

1,23α), ότι και οι δύο ήταν «ὑπὲρ ἀετοὺς κοῦφοι καὶ ὑπὲρ λέοντας ἐκραταιώθη-

σαν» ( ים֙ ֣ רִׁ נְש  לו֙  מִׁ וֹת֙  ק ֔ יׁ֖ אֲר  רו  מ  ב   ג  , 1,23γ), δηλαδή πιο γρήγοροι και απ’ αετούς και 

πιο δυνατοί από λιοντάρια. Επομένως, σε αντίθεση με το Α’ Βασιλειών, εδώ οι 

πρωταγωνιστές της διήγησης ηρωοποιούνται ξεκάθαρα, και ο θάνατός τους υμνεί-

ται.  

        Για τους συντάκτες του κειμένου των Α’ Παραλειπομένων., ωστόσο, όλα τα 

ανωτέρω δεν ισχύουν. Εκεί, η διήγηση για τον θάνατο του Σαούλ ολοκληρώνεται 

με μια αρνητική αξιολογική κρίση, καθώς παρατίθεται: 

 

iii. Α’ Παρ. 10,13-14 

Μ Ο΄ 

 

ל֙   13  ֣ ע  ר֙  מ  עֲלוֹ֙   אֲשֶ֣ ול֙  בְמ   אִ֗ ת  ש  ֣מ  ו י 

ה יהו ֔ ר֙ ב   ֥ ל־דְב  ׁ֖ה ע  יְהו  ר    ר אֲשֶ֣ ָ֑ מ    ל א־ש 

שְא֥וֹל ם־לִׁ וֹב֙ וְג  אׁ֖ וֹש׃֙ ב  דְר  לִׁ  

13 καὶ ἀπέθανεν Σαουλ ἐν ταῖς 

ἀνομίαις αὐτοῦ αἷς ἠνόμησεν τῷ 

κυρίῳ κατὰ τὸν λόγον κυρίου διότι 

οὐκ ἐφύλαξεν ὅτι ἐπηρώτησεν 

Σαουλ ἐν τῷ ἐγγαστριμύθῳ τοῦ 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

101 
 

 

 

 

ב֙    14  ס  הו  ו י  ָ֑ ית  ׁ֖ה֙  ו יְמִׁ יהו  ש֙  ב   ֥ ר  א־ד  וְל  

ה מְּלוכ ֔ ׁ֖יד אֶת־ה  וִׁ י׃֙ לְד  ש   פ֙ בֶן־יִׁ  

 

 

ζητῆσαι καὶ ἀπεκρίνατο αὐτῷ 

Σαμουηλ ὁ προφήτης  

 

 14 καὶ οὐκ ἐζήτησεν κύριον καὶ 

ἀπέκτεινεν αὐτὸν καὶ ἐπέστρεψεν 

τὴν βασιλείαν τῷ Δαυιδ υἱῷ Ιεσσαι  

 

  

     Με τον τρόπο αυτό, οι συντάκτες του κειμένου έρχονται και δίνουν μια θεολο-

γική εξήγηση σε οτιδήποτε συνέβη στον Σαούλ στο τέλος της ζωής του. Υποστηρί-

ζουν ότι ο βασιλιάς πέθανε γιατί απίστησε στον Θεό (Α’ Παρ. 10,13). Η στάση του 

αυτή υπογραμμίζεται με την επανάληψη του όρου  ֙ל ע   στην ίδια πρόταση, με   מ ַ֫

τους Ο’ να ακολουθούν («ἐν ταῖς ἀνομίαις αὐτοῦ αἷς ἠνόμησεν τῷ κυρίῳ»). Ο Σα-

ούλ δεν υπάκουσε στις εντολές του Θεού και δεν τον εμπιστεύτηκε σε όλη την 

πορεία της ζωής του (βλ. Α’ Βασ. 13,8-14˙ 15,1-26), με αποκορύφωμα όταν συμ-

βουλεύτηκε μια νεκρομάντισσα και ζήτησε τις δικές της οδηγίες αντί να συμβου-

λευτεί τον Γιαχβέ, όπως περιγράφεται στα Α’ Βασ. 28,3-25. Καταλήγουν οι συντά-

κτες δε, να αποτιμήσουν την αυτοκτονία του Σαούλ όχι ως μια πράξη δική του, 

αλλά του Θεού ο οποίος τον τιμωρεί με αυτόν τον τρόπο για όλες τις αμαρτίες που 

είχε διαπράξει,200 καθώς παραθέτουν ρητώς ότι ο Κύριος «ἀπέκτεινεν αὐτὸν» (Α’ 

Παρ. 10,14). Ο λόγος για τον οποίον συμβαίνει αυτή η αρνητική αποτίμηση του 

Σαούλ από τους συντάκτες αποκαλύπτεται στο τέλος του στ.14. Οι συντάκτες επι-

χειρούν να αντιπαραθέσουν τον ασεβή Σαούλ με τον «αγαπημένο» του Θεού 

Δαυίδ, και να αιτιολογήσουν γιατί ο Κύριος παρέδωσε την βασιλεία τον υιό του 

Ιεσσαί. 

 

 
200 S. Zalewski, ”The Purpose of the Story of the Death of Saul in 1 Chronicles X”, VT 39 (1989), 463.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

102 
 

3.3. Ο Αχιτόφελ 

 

     Το Β’ Βασ. 17,23β που αναφέρεται στην αυτοκτονία του Αχιτόφελ, ολοκληρώ-

νεται με την ακόλουθη πολύ σύντομη αναφορά: 

Μ Ο΄ 

ר ׁ֖ ב  ק  בֶר֙ ו יִׁ יו׃֙ בְקֶ֥ בִׁ     א 

 

καὶ ἐτάφη ἐν τῷ τάφῳ τοῦ πατρὸς 

αὑτοῦ. 

 

 

     Οι συντάκτες του κειμένου αφιερώνουν μόνο αυτές τις λίγες λέξεις για να απο-

τυπώσουν το τέλος αυτής της προσωπικότητας. Η διατύπωση είναι σύντομη, ά-

χρωμη και εντελώς ουδέτερη, καθώς η αυτοκτονία του Αχιτόφελ ούτε κρίνεται με 

οποιονδήποτε τρόπο, αλλά ούτε ο ίδιος ηρωοποιείται.201 Συνεπώς,  δεν γίνεται κά-

ποια συγκεκριμένη αξιολογική αποτίμηση της πράξης του από τους συντάκτες. Α-

ναφέρουν απλώς ότι (οι συγγενείς του;) τον έθαψαν στον τάφο του πατέρα του. 

 

3.4. Ο Ζιμρί 

 

     Η διήγηση για τον Ζιμρί ολοκληρώνεται ουσιαστικά στο Γ’ Βασ. 16,19, όπου πα-

ρατίθεται η αποτίμηση της επιλογής του βασιλιά να βάλει τέλος στη ζωή του με 

την αυτοπυρπόλησή του.  

Μ Ο΄ 

ל־   אתוֹ(ע  ט  ) [ח  יו֙  ט את  א  ]ח  ט ֔ ר  ח    אֲשֶ֣

עֲש֥וֹת ע֙  ל  ׁ֖ ר  י  ה  ֣ ינ  ָ֑ה   בְע  כֶת֙   יְהו  לֵֶׂ֙ רֶך֙  ל    בְדֶ֣

ὑπὲρ τῶν ἁμαρτιῶν αὐτοῦ ὧν 

ἐποίησεν τοῦ ποιῆσαι τὸ πονηρὸν 

ἐνώπιον κυρίου πορευθῆναι ἐν 

 
201 Dietrich, Der Tod von eigener Hand, 151-152. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

103 
 

ם֙ בְע ֔ אתוֹ֙   י ר  ט  ר  ובְח  ה  אֲשֶ֣ ש ֔ יא֙  ע  ׁ֖ חֲטִׁ   לְה 

ל׃֙ א   שְר   אֶת־יִׁ

   

 

ὁδῷ Ιεροβοαμ υἱοῦ Ναβατ καὶ ἐν 

ταῖς ἁμαρτίαις αὐτοῦ ὡς 

ἐξήμαρτεν τὸν Ισραηλ 

 

 

     Στην έρευνα, η παρουσία του εν λόγω χωρίου στην διήγηση για τον Ζιμρί λογί-

ζεται ως μεταγενέστερη προσθήκη, η οποία συμπυκνώνει το δευτερονομιστικό 

πνεύμα του σχήματος «αμαρτία - τιμωρία», και το οποίο σαν Leitmotiv επαναλαμ-

βάνεται για δεύτερη φορά στη ενότητα Γ’ Βασ. 16,8-19 (πρβλ. Γ’ Βασ. 16,13).202 Στο 

υπό εξέταση χωρίο αναφέρεται ότι ο Ζιμρί πέθανε εξαιτίας αμαρτιών που έκανε 

ακολουθώντας το παράδειγμα του Ιεροβοάμ, δηλαδή ότι υιοθέτησε την λατρεία 

ξένων θεοτήτων, ενέργεια η οποία στην συνέχεια παρέσυρε στην αμαρτία όλον 

τον Ισραήλ, και δυσαρέστησε τον Κύριο. Συνεπώς, κατά τον συντάκτη, αυτές οι 

πράξεις συντελέστηκαν κατά την «επταήμερη» παραμονή του στην εξουσία, και η 

τιμωρία του Γιαχβέ δεν σχετίζεται ούτε με τη συνομωσία του Ζιμρί κατά του Ηλά, 

ούτε με την αυτοκτονία του. Ωστόσο, θα πρέπει να σημειωθεί ότι  αυτή η «τιμω-

ρία» δεν αποτυπώνεται με την αυστηρότητα που το κάνουν οι συντάκτες του Α’ 

Παρ. 10,14 για τον Σαούλ, όπου παραθέτουν ότι ο ίδιος ο Θεός «ἀπέκτεινεν αὐτὸν 

הו) ָ֑ ית   Το Γ’ Βασ. 16,19 εστιάζει στο γεγονός του θανάτου του πρωταγωνιστή .«(ו יְמִׁ

της διήγησης και όχι στον τρόπο που αυτός συντελέστηκε. Επομένως, ο συντάκτης 

του κειμένου δεν κρίνει ούτε θετικά ούτε αρνητικά την αυτοκτονία του Ζιμρί˙ δεν 

τον ηρωοποιεί, ούτε και τον καταδικάζει - για αυτή την συγκεκριμένη πράξη, αλλά 

μάλλον αναφέρεται σε αυτήν ουδέτερα, ως μια κοινωνικά αποδεκτή ενέργεια η 

οποία αποτελεί συνειδητή επιλογή του βασιλιά, ως αποτέλεσμα της στρατιωτικής 

του αποτυχίας.203   

      Τέλος, ενδιαφέρον παρουσιάζει και ο τρόπος με τον οποίο κατοπινοί συγγρα-

φείς των βιβλικών κειμένων ενθυμούνται τον Ζιμρί. Χαρακτηριστικό παράδειγμα 

 
202 Dietrich, Der Tod von eigener Hand, 126. 
203 Dietrich, Der Tod von eigener Hand, 126. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

104 
 

αποτελεί το Δ’ Βασ. 9,31. Το συγκείμενο αφορά στα έργα του Ιηού ως βασιλιά του 

Ισραήλ. Αυτός σε μια μάχη όλου του λαού Ισραήλ εναντίον του βασιλιά των Συρίων 

Αζαήλ, εκμεταλλεύεται τον τραυματισμό του Ιωράμ, πρώην βασιλιά του Ιούδα, 

συνωμοτεί εναντίον του και τον σκοτώνει (Δ’ Βασ. 9,14-26), ενώ το ίδιο κάνει και 

στον υιό του Ιωράμ, Οχοζία (Δ’ Βασ. 9,27-29). Η βασίλισσα Ιεζάβελ αποτελεί τον 

επόμενο στόχο του Ιηού, και έχοντας μάθει όσα έχουν προηγηθεί, όταν τον βλέπει 

να περνάει από την πύλη της πόλης Ιζρεέλ όπου βρισκόταν, του φωνάζει: «εἰ 

εἰρήνη Ζαμβρι (י ׁ֖ מְרִׁ  ὁ φονευτὴς τοῦ κυρίου αὐτοῦ;» (Δ’ Βασ. 9,31). Εδώ η Ιεζάβελ (זִׁ

χρησιμοποιεί το όνομα του Ζιμρί για να απευθυνθεί στον Ιηού και να τον προσδιο-

ρίσει. Συγκεκριμένα, φαίνεται να χρησιμοποιεί το όνομά του ως ταυτόσημο της 

προδοσίας και του φόνου για να τον απαξιώσει, και να εκφράσει, συνάμα, την πε-

ποίθηση ότι όπως ο Ζιμρί, έτσι και ο Ιηού, δεν θα αντέξει στην εξουσία παραπάνω 

από μια εβδομάδα.204 Φαίνεται, έτσι, ότι στο συλλογικό ασυνείδητο των Ισραηλι-

τών της εποχής ο Ζιμρί κατείχε μια αρνητική θέση.   

 

4. Σύνοψη και Συμπεράσματα 

 

     Ομαδοποιώντας όλα τα δεδομένα που αναλύθηκαν προηγουμένως, παρατη-

ρείται, αρχικά, μια ποικιλία στους τρόπους με τους οποίους οι πρωταγωνιστές των 

κειμένων έβαλαν τέλος στη ζωή τους. Ο Σαμψών γκρεμίζει με τα ίδια του τα χέρια 

τους κεντρικούς στύλους του ναού όπου ήταν σιδηροδέσμιος, και καταπλακώνε-

ται (Κρ. 16,28-30)˙ ο Σαούλ και ο οπλοφόρος του πεθαίνουν πέφτοντας πάνω στο 

ξίφος τους (Α’ Βασ. 31,4-5. Α’ Παρ. 10,4-5) - ή κατά την εκδοχή του Β’ Βασ. 1,5-10, 

ο Σαούλ αυτοκτονεί με την βοήθεια ενός Αμαληκίτη˙ ο Αχιτόφελ απαγχονίζεται (Β’ 

Βασ. 17,23)˙ ο Ζιμρί βάζει φωτιά στα ανάκτορα όπου βρίσκεται και κατακαίεται 

εντός της (Γ’ Βασ. 16,18)˙ ο Πτολεμαίος ο Μάκρων αυτοδηλητηριάζεται (Β’ Μακ. 

10,13), και ο Ραζίς προσπαθεί τρεις φορές να βάλει τέλος στη ζωή του, αρχικά 

 
204 S. M. Olyan, “2 Kings 9:31 – Jehu as Zimri”, HThR 78 (1985), 204. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

105 
 

πέφτοντας πάνω στο ξίφος του, στην συνέχεια πηδώντας από τον πύργο όπου βρι-

σκόταν, και τέλος τραβώντας τα εντόσθιά του (Β’ Μακ. 14,41-46).  

     Τα αίτια των αυτοκτονιών αυτών των πρωταγωνιστών, έχουν κοινή βάση, κα-

θώς όλοι επιχειρούν να πεθάνουν ηρωικά αποφεύγοντας την ταπείνωση και σώ-

ζοντας την ύστατη ώρα την τιμή και την υπόληψή τους. Ο Σαμψών στοχεύει να 

εκδικηθεί τους Φιλισταίους, οι οποίοι τον ατίμασαν ξυρίζοντας το κεφάλι του, τον 

φυλάκισαν, τον τύφλωσαν, τον έβαλαν να κάνει εργασίες που εκείνη την εποχή τις 

έκαναν μόνο γυναίκες, και στη συνέχεια τον εξευτέλισαν σε κοινή θέα περιγελώ-

ντας τον (Κρ. 16,21.25)˙ ο Σαούλ φοβάται μην προλάβουν και τον σκοτώσουν πρώ-

τοι οι Φιλισταίοι και ύστερα τον χλευάσουν - ή κατά την εκδοχή του Β’ Βασ. 1,9, 

γιατί υπέφερε από τα τραύματα της μάχης, ενώ οι εχθροί πλησίαζαν προς αυτόν. 

Ο οπλοφόρος του αυτοκτονεί αποδεικνύοντας αφοσίωση προς στον βασιλιά του 

(Α’ Βασ. 31,4. Α’ Παρ. 10,4)˙ ο Αχιτόφελ προσπαθεί να περισώσει την φήμη του ως 

εμπνευσμένος στρατιωτικός σύμβουλος, ύστερα από την δημόσια απόρριψη των 

σχεδίων του από τον Αβεσσαλώμ και ολόκληρο τον λαό Ισραήλ (Β’ Βασ. 17,16)˙ ο 

Ζιμρί αυτοκτονεί για να υπερασπιστεί την βασιλεία του έναντι του αρχιστράτηγου 

του Ισραήλ, Αμρί (Γ’ Βασ. 16,15-18)˙ ο Πτολεμαίος ο Μάκρων επειδή δεν άντεχε 

την άδικη κατηγορία που του αποδόθηκε περί προδοσίας (Β’ Μακ. 10,13)˙ στόχος 

του Ραζίς είναι η προστασία της τιμής του, η εξόντωση των εχθρών του και η σω-

τηρία του έθνους του, αλλά και η ελπίδα για ανάσταση (Β’ Μακ. 14,41-46). 

      Ο τρόπος με τον οποίο η κοινότητα Ισραήλ αντιμετωπίζει τα περιστατικά αυτο-

κτονίας, αποδεικνύει σε γενικές γραμμές μια κοινή στάση στο ζήτημα, καθ’ όλη 

την ιστορική της πορεία. Έτσι, οι συγγενείς του Σαμψών θάβουν τον Κριτή στον 

τάφο του πατέρα του, και οι συντάκτες τον αποκαθιστούν στην μνήμη του λαού 

ως έναν λαμπρό ηγεμόνα που κυβέρνησε τον Ισραήλ για είκοσι ολόκληρα χρόνια 

(Κρ. 16,31). Ο Σαούλ, επίσης, θάβεται από τους κατοίκους της Ιαβές (Α’ Βασ. 31,13. 

Α’ Παρ. 10,11-12). Μάλιστα, ο Δαυίδ και οι στρατιώτες του παρουσιάζονται να 

θρηνούν και να νηστεύουν για τον νεκρό βασιλιά, υμνώντας τον ηρωισμό του (Β’ 

Βασ. 1,17-27). Κατ’ εξαίρεση, ωστόσο, οι συντάκτες του Α’ Παρ. 10,13 θεωρούν ότι 

ο θάνατος του Σαούλ ήταν αποτέλεσμα της παρακοής που έδειξε στον Θεό. Η 

μοίρα του οπλοφόρου του Σαούλ αγνοείται. Για τον Αχιτόφελ παρατίθεται μια λιτή 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

106 
 

αναφορά για την ταφή του στον τάφο του πατέρα του (Β’ Βασ. 17,23). Για τον Ζιμρί 

δεν γίνεται κάποια αναφορά στην ταφή του, γιατί το σώμα του φαίνεται να κατα-

κάηκε ολοσχερώς στις φλόγες της φωτιάς που ο ίδιος άναψε. Ο θάνατός του, ό-

μως, περιγράφεται ως φυσική συνέπεια των πράξεων του κατά την διάρκεια της 

σύντομης βασιλείας του, οι οποίες παραπέμπουν στην υιοθέτηση της ειδωλολα-

τρίας (Γ’ Βασ. 16,19). Φαίνεται, μάλιστα, ότι στο συλλογικό ασυνείδητο του λαού 

Ισραήλ το όνομά του είχε μείνει ταυτόσημο της προδοσίας και του φόνου (Δ’ Βασ. 

9,31). Ο θάνατός του Πτολεμαίου του Μάκρωνα περιγράφεται με ουδέτερο τρόπο, 

ενώ δεν σώζεται κάποια πληροφορία για την ταφή του (Β’ Μακ. 10,13). Για τον 

Ραζίς απουσιάζει, επίσης, μια ειδική μνεία για την ταφή του. Ωστόσο, αυτός ηρω-

οποιείται από την κοινότητα Ισραήλπριν αλλά και μετά την αυτοκτονία του (Β’ 

Μακ. 14,41-46). 

    Από όλα όσα εξετάστηκαν ανωτέρω καθίσταται φανερό ότι στην Παλαιά Δια-

θήκη η αυτοκτονία δεν καταδικάζεται, δεν υπάρχει ρητή απαγόρευσή της, ούτε 

λαμβάνονται ειδικά μέτρα κατά των αυτοχείρων. Ακόμη και στα περιστατικά όπου 

οι συντάκτες σχολιάζουν αρνητικά κάποιους από τους πρωταγωνιστές, όπως συμ-

βαίνει στην περίπτωση του Σαούλ - μόνο κατά την εκδοχή του Α’ Παρ. 10,13, ή τον 

Ζιμρί στο Γ΄ Βασ. 16,19, εστιάζουν στο γεγονός του θανάτου τους καθαυτό, και όχι 

στον τρόπο με τον οποίον αυτός επήλθε, καθώς και για τους δύο υπογραμμίζεται 

ότι παράκουσαν τις εντολές του Θεού στη ζωή τους. Η πράξη της αυτοκτονίας πα-

ρουσιάζεται ως μια παραδεδομένη κοινωνική συνθήκη, και για αυτό, κοινωνικά 

αποδεκτή, και ως μια συνειδητή επιλογή η οποία στοχεύει στη λύση ενός σημα-

ντικού προβλήματος που αντιμετωπίζει ο εκάστοτε πρωταγωνιστής κάποια στιγμή 

κατά την διάρκεια της ζωής του. Αυτή η στιγμή, ωστόσο, δεν είναι η οποιαδήποτε, 

αλλά σε όλες τις ανωτέρω περιπτώσεις εντάσσεται σε ένα απόλυτα συγκεκριμένο 

πλαίσιο, αυτό του πολέμου, και όχι γενικά. Όλα τα περιστατικά αυτοκτονιών που 

αναλύθηκαν συντελούνται κατά την διάρκεια των εθνικών αγώνων του λαού Ισ-

ραήλ κατά αλλοφύλων. Ακόμη και η περίπτωση του Πτολεμαίου του Μάκρωνα, 

του μοναδικού αλλόφυλου αυτόχειρα που συγκαταλέγεται στην υπό εξέταση λί-

στα, δικαιολογείται από την μνεία των συντακτών του Β΄ Μακ. 10,12 ότι ο συγκε-

κριμένος είχε εργαστεί για την αποκατάσταση των αδικιών που είχαν γίνει στους 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

107 
 

Ιουδαίους κατά την διάρκεια του πολέμου εναντίον των Σελευκιδών. Έτσι, επειδή 

οι εθνικοί αγώνες των Ιουδαίων ήταν συνυφασμένοι με την θρησκευτική τους συ-

νείδηση, οι αυτοκτονίες των πρωταγωνιστών των κειμένων που αναλύθηκαν πα-

ρουσιάζονται να μην αντιβαίνουν στην αντίληψη περί της κυριότητας της ζωής 

από τον ίδιο τον Θεό.205    

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
205 Η. Β. Οικονόμου, «Περιστατικά Αυτοκτονιών εν τη Παλαιά Διαθήκη», Παρνασσός 6 (1964), 612. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

108 
 

 

Νέες τεχνολογίες, ψηφιακός κόσμος και Θεία Λατρεία, από την αναγκαιότητα 

στην κατάχρηση. 

Αποστολού Φωτίου206 

 

Σε μια ραγδαία αναπτυσσόμενη ψηφιακή εποχή, που το διαδίκτυο και οι νέες 

τεχνολογίες έχουν εισβάλει σε κάθε πτυχή της ανθρώπινης δραστηριότητας, η Εκ-

κλησία ως κοινωνία ανθρώπων, που συνθέτει το μυστικό Σώμα του Χριστού207, ως 

κοινωνία Θεού και Κόσμου, δεν θα μπορούσε να μείνει ανεπηρέαστη από τις τε-

χνολογικές ανακαλύψεις και την ψηφιακή μετάβαση, καθώς και οι χριστιανοί γάρ 

οὔτε γῇ οὔτε φωνῇ οὔτε ἔθεσι διακεκριμένοι τῶν λοιπῶν εἰσίν ἀνθρώπων, οὔτε 

γάρ που πόλεις ἰδίας κατοικοῦσι οὔτε διαλέκτῳ τινὶ παρηλλαγμένῃ χρῶνται οὔτε 

βίον παράσημον ἀκοῦσιν208. 

Το ζήτημα Θεία Λατρεία και νέες τεχνολογίες, προέκυψε λίγο μετά τα μέσα του 

περασμένου αιώνα και απασχόλησε έντονα την επίσημη Εκκλησία και τους λει-

τουργικούς θεολόγους σχεδόν εν τη γενέσει του. Στις αρχές της νέας χιλιετίας, ο 

μακαριστός καθηγητής της Λειτουργικής της Θεολογικής του Α.Π.Θ. Ιωάννης Φου-

ντούλης, αναφέρθηκε πρώτος στο ζήτημα της «εισδοχής» των ραδιοτηλεοπτικών 

Μέσων Ενημέρωσης στην λατρεία και τους ορθοδόξους ναούς. Με την μελέτη του 

με θέμα «Η μυστηριακή ζωή της Εκκλησίας και τα Μέσα Μαζικής Ενημέρωσης»209 

έθεσε τους προβληματισμούς και τις σκέψεις του για την αλόγιστη χρήση των νέων 

τεχνολογιών στην Θεία Λατρεία. Ο αείμνηστος καθηγητής αμφισβητεί την θεω-

ρουμένη από πολλούς «επιτυχία»210 της αγόγγυστης τηλεοπτικής κάλυψης από ι-

διωτικούς και δημόσιους τηλεοπτικούς σταθμούς της Θείας Λειτουργίας και 

 
206 Επίκουρου Καθηγητή, Ιστορίας και Θεολογίας της Θείας Λατρείας, της Θεολογικής Σχολής του Ε.Κ.Π.Α. 
207Α', Κορ. ΙΒ':27:Υμεῖς δε ἐστε σῶμα Χριστοῦ καὶ μέλη ἐκ μέρους. Κολ.: Α΄:18 : καὶ αὐτός ἐστίν ἡ κεφαλὴ 
τοῦ σώματος, τῆς ἐκκλησίας. 
208Ιουστίνος φιλόσοφος και μάρτυς. Πρὸς Διόγνητον Ἐπιστολή, PG 2, 1173. 
209Φουντούλης, Ιωάννης. «Τελετουργικά θέματα», στη Σειρά Λογική Λατρεία 12, Αθήνα: εκδ. Απ. Διακο-
νίας, 2002, σ. 211-224. 
210Φουντούλης, Ιωάννης. «Τελετουργικά θέματα», σ. 211. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

109 
 

διαφόρων περιστατικών ακολουθιών και μυστηρίων, όπως αγιασμούς, χειροτο-

νίες, βαπτίσεις, νεκρώσιμες ακολουθίες, γάμους κτλ. (κυρίως όσων αποτελούν 

«καλό τηλεοπτικό προϊόν») και μιλά για ένα γεγονός αναπότρεπτο211, αλλά σε κα-

μία περίπτωση γεγονός, που πρέπει να μείνει ανεξέλεγκτο και να γενικευτεί επι-

πλέον. Στο ίδιο πνεύμα ο καθηγητής Ηθικής και Ποιμαντικής της Θεολογικής Σχο-

λής του Α.Π.Θ. πρωτοπρεσβύτερος Βασίλειος Καλλιακμάνης επισημαίνει τον κίν-

δυνο άμβλυνσης της ενοριακής συνείδησης και δημιουργίας μιας «εικονικής λα-

τρευτικής ζωής»212 από μεγάλο μέρος των πιστών, που πλέον έχουν εθιστεί στην 

χρήση ψηφιακών μέσων ακόμη και στην μυστηριακή τους ζωή. 

Πλην των πολλών θετικών στοιχείων και διευκολύνσεων, που προσφέρουν οι 

νέες τεχνολογίες και τα ψηφιακά μέσα στο σύγχρονο άνθρωπο, αλλά και το ποι-

μαντικό και κατηχητικό έργο της Εκκλησίας213, δεν μπορούμε να εφησυχάζουμε 

και να αγνοούμε και τους πολλαπλούς κινδύνους για την λατρευτική ζωή και την 

μυσταγωγία του Ορθόδοξου πληρώματος. 

Λίγο μετά το πρώτο τέταρτο του 20ου αιώνα, αιώνα που χαρακτηρίστηκε από 

την σταδιακή εκβιομηχάνιση της Ευρώπης, είχαμε την πρώτη εφαρμογή των νέων 

τεχνολογιών στο χριστιανικό ναό με την χρήση αρχικώς ηλεκτρικών λαμπτήρων 

φωτισμού και δευτερευόντως μικροφωνικών εγκαταστάσεων προς διευκόλυνση 

των ιερουργών και των πιστών. Την αρχική έκπληξη των μετεχόντων στην λατρεία, 

που είδαν άπλετο το τεχνητό ηλεκτρικό φως να πλημμυρίζει τους ναούς, διαδέ-

χτηκε, όπως αναφέρει και ο καθηγητής Φουντούλης, ο κορεσμός και η νοσταλγία 

της μυσταγωγίας, που έδιναν στην λατρεία το φως των κεριών και η ανόθευτη 

φωνή των ψαλτών214. Την υποδοχή του φυσικού φωτός της ημέρας κατά την πρω-

ινή προσευχή του Όρθρου, «εὐχαριστοῦντες ὅτι ἐφώτισεν ὑμῖν ὁ Κύριος, 

 
211Φουντούλης, Ιωάννης. «Τελετουργικά θέματα», σ. 213. 
212Καλλιακμάνης, Βασίλειος. «Ορθόδοξη χριστιανική λατρεία και ψηφιακή τεχνολογία», στο Σύνθεσις 6, 
2 (2019)54. 
213Καλλιακμάνης, Βασίλειος. «Ὀρθόδοξη Λατρεία καὶ Kατήχηση στὰ Ψηφιακὰ Μέσα. Ἐκκλησιολογικὲς 
ἀρχὲς καὶ σύγχρονη πραγματικότητα» στο Θεολογία 3(2019)78. Το διαδίκτυο λειτουργεί πολλάκις ως ερ-
γαλείο ενημερωτικό και εισαγωγικό για την ζωή και διδασκαλία της Εκκλησίας στο ευρύ κοινό, καθώς 
προσφέρει προσβάσιμη γνώση σε όλους εύκολα και γρήγορα.  
214Φουντούλης, Ιωάννης. «Τελετουργικά θέματα», σ. 211. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

110 
 

παραγαγών τήν νύκτα και ἐπαγαγών τήν ἡμέραν»215, διαταράσσει το άπλετο τε-

χνητό φως των ηλεκτρικών λαμπτήρων216, που δρα εις βάρος της μυσταγωγίας και 

της πνευματικής προετοιμασίας των πιστών για την Θεία Λειτουργία, που θα ακο-

λουθήσει. Ο επιλύχνιος ύμνος, το «Φῶς ἱλαρὸν», ο αρχαιότερος ύμνος της Εκκλη-

σίας μας217, συμβολίζει τον Κύριο μας, που ως Φως είναι διαφορετικός των κτι-

στών και τεχνητών πηγών φωτός. Στην θέα του εσπερινού φωτός, που δεν πρέπει 

να διαταράσσεται, παρά μόνο από το αμυδρό φως των κεριών και των κανδήλων, 

καθώς «Αἱ κανδήλαι καὶ οἱ κηροὶ τύπος εἶσὶ τοῦ αἰωνίου φωτός»218, δημιουργείται 

η πνευματική αναγωγή, συνδέουμε οι πιστοί την προσευχή μας με την πηγή του 

πραγματικού φωτός, τον αναστημένο Χριστό219 και «Αἰνοῦμεν Πατέρα, καὶ Υἱόν, 

καὶ Άγιον Πνεῦμα Θεοῦ»220. Η θεολογία περί φωτός, όπως αναφέρει και ο καθη-

γητής της Λειτουργικής Παναγιώτης Σκαλτσής, είναι άμεσα συνδεδεμένη με τον 

ναό ως σημείο συνάξεως των πιστών χριστιανών, για αυτό και από νωρίς δόθηκαν 

διάφοροι συμβολισμοί στον φωτισμό αυτού, τόσο στον τεχνητό (κεριά, κανδήλες 

και λυχνάρια) όσο και στον φυσικό221. Ήταν, μάλιστα, τέτοια η σημασία του φωτι-

σμού των ναών κατά την βυζαντινή εποχή, που το άναμμα των κανδήλων και κε-

ριών, ήταν έργο ιδιαίτερου οφφικιούχου222, του κηροφόρου ή λαμπαδούρχου223. 

Αυτός ήταν, που με ειδική ευχή έφερε τις λαμπάδες και τα κεριά στον ναό και ήταν 

 
215Ἀποστολικαὶ Διαταγαί. PG 1,1136. 
216Τελευταίως συνηθίζεται χάριν οικονομίας σε πολλούς ενοριακούς ναούς να χρησιμοποιούνται λάμπες 
τύπου LED, που αν και έχουν ποικιλία αποχρώσεων φωτός, δημιουργούν συνθήκες έντονου φωτισμού 
λειτουργώντας εις βάρος της μυσταγωγίας εντός του ναού.  
217Βασίλειος ο Μέγας. Περί τοῦ Ἁγίου Πνεύματος, PG 32, 203, [Περί τοῦ Ἁγίου Πνεύματος, ΕΠΕ 10, Πατε-
ρικαί εκδόσεις «Γρηγόριος ὁ Παλαμάς», Θεσσαλονίκη 1974]. Κατά τον Μέγα Βασίλειο  ο ύμνος «ἀρχαίαν 
ἀφίησιν φωνήν»,  υποδηλώνει ότι ο επιλύχνιος ύμνος ανήκει στην λατρευτική παράδοση της αρχαϊκής 
Εκκλησίας, πολύ πριν της εποχής του.  
218Σωφρόνιος Ιεροσολύμων, Λόγος περιέχων τὴν ἐκκλησιαστικὴν ἅπασαν ἱστορίαν καὶ λεπτομερῆ ἀφήγη-
σιν πάντων τῶν ἐν τῇ θείᾳ ἱερουργίᾳ τελουμένων, PG 87, 3985.  
219Σκαλτσής, Παναγιώτης. «Ὁ φωτισμὸς τοῦ Ναοῦ στὴ λειτουργική μας παράδοση», στο Ἐκκλησία 90,7 
(2013)485. 
220Βασίλειος ο Μέγας. Περί τοῦ Ἁγίου Πνεύματος, PG 32, 203. 
221Σκαλτσής, Παναγιώτης. «Ὁ φωτισμὸς τοῦ Ναοῦ», (2013)487. 
222Γαβριήλ (Μητροπολίτης Νοβογροδίας και Αγιοπετρουπόλεως). Τελετουργία Ἱερὰ ἤτοι διατύπωσις σύ-
ντομος τῶν ἱεροτελεστιῶν των ἐν τῇ Ὀρθοδόξῳ Γραικο-Ρωσσιακὴ Ἐκκλησία ἄνωθεν ἐς γὲ καὶ καθ' ἡμᾶς, 
Αγία Πετρούπολη [Εν Πετρουπόλει], 1799,σ.284. 
223Κυρίως στα μοναστήρια. Για τους κοσμικούς ναούς υπήρχε ο Λαμπαδάριος. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

111 
 

υπεύθυνος για το άναμμά τους224. Στην εποχή μας, χάριν της προόδου, ο ηλεκτρο-

φωτισμός των ναών αντικατέστησε σε μεγάλο βαθμό το φως των κεριών και των 

λαμπάδων. Θα λέγαμε, λοιπόν, ότι απέκτησαν έναν συμβολικό περισσότερο χαρα-

κτήρα, παύοντας οι ιδιαίτεροι συμβολισμοί τους, όπως και η τάξη της φωταψίας. 

Σε ναούς της δυτικής χριστιανοσύνης, μάλιστα, τα τελευταία χρόνια παρατηρούμε 

και νέες τεχνολογικές επινοήσεις για τον συμβολικό φωτισμό των ναών, όπως τα 

ηλεκτρικά κεριά, μερικά ακόμη και με ψεύτικο «λιώσιμο», για να θυμίζουν αλη-

θινό κερί, που δακρύζει από τη φλόγα. Αυτά τα σύγχρονα τεχνολογικά επινοήματα 

είναι αποβλητέα από τους Ορθοδόξους ναούς, καθώς προσβάλουν την αισθητική 

και μυσταγωγία της λατρείας. 

Πλην της άμετρης χρήσης του τεχνητού φωτός πολλές φορές παρατηρείται 

στους εσωτερικούς, αλλά και στους εξωτερικούς χώρους των ιερών ναών πλεονα-

σμός ως προς την χρήση των μικροφωνικών εγκαταστάσεων. Στο περιβάλλον ενός 

ναού και μάλιστα, μεγάλου σε μέγεθος πολλές φορές είναι δύσκολο να ελεγχτεί η 

ακουστικότητα, τόσο των ψαλτών, όσο και του ιεροκήρυκα, καθώς οι μικροφωνι-

κές εγκαταστάσεις αλλοιώνουν την δύναμη της φωνής225. Συνέπεια αυτής της αλ-

λοίωσης είναι οι εν τω ναώ226 πιστοί να δυσκολεύονται να ακούσουν τα λεγόμενα 

του ιερουργού, των ψαλτών και του εκκλησιαστικού ρήτορα227 κάνοντας την ου-

σιαστική συμμετοχή τους στην λατρεία δυσχερή. Επιπλέον, η εκπομπή θορύβου 

από τις μηχανολογικές εγκαταστάσεις των ναών, ειδικότερα από την αλόγιστη 

χρήση ηλεκτρικών καμπανών και μεγαφωνικών εγκαταστάσεων στον εξωτερικό 

 
224Σκαλτσής, Παναγιώτης. «Ὁ φωτισμὸς τοῦ Ναοῦ», (2013)490. 
225Φίλιας Γεώργιος. Εκκλησιαστική ρητορική και εκφορά του σύγχρονου θεολογικού λόγου, Αθήνα: εκδ. 
Γρηγόρη, 2008,σ.111. 
226Γίνεται αὕτη παράδεισος και οὐρανός, ὡς λέγει το τροπάριον: «Ἐν τῷ Ναῶ ἐστῶτες τῆς δόξης σου, ἐν 
οὐρανῷ ἑστάναι νομίζομεν, Θεοτόκε, πύλη ἐπουράνιε, ἄνοιξον ἡμῖν τὴν θύραν τοῦ ἐλέους σου». Βλ. και 
Συμεών Θεσσαλονίκης. Διάλογος ἐν Χριστῷ κατὰ πασῶν τῶν αἱρέσεων καὶ περὶ τῆς μόνης πίστεως τοῦ 
Κυρίου καὶ Θεοῦ καὶ Σωτήρος ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, τῶν Ἱερῶν τελετῶν τε καὶ μυστηρίων πάντων τῆς 
Ἐκκλησίας, PG 155, 337D, 340A. 
227Φίλιας Γεώργιος. Εκκλησιαστική ρητορική,σ.110. Η κακή ακουστική των ναών συνεπεία της μη ορθής 
χρήσης των μικροφωνικών εγκαταστάσεων δυσκολεύει τον εκκλησιαστικό ρήτορα στο να ελέγξει την 
φωνή του, καθώς δεν έχει σωστή αντίληψη του πως αυτή ακούγεται το σύνολο του ναού. Έτσι, προβαίνει 
σε αυξομειώσεις της φωνής του, ώστε να προσαρμόσει αυτή στο χώρο. Ο υψηλός τόνος της φωνής, όμως, 
κουράζει και ενοχλεί τους πιστούς, ενώ ο χαμηλός αναγκάζει τους ακροατές να επιτείνουν τις ακουστικές 
και διανοητικές τους δυνάμεις, πράγμα που μπορεί να τους αποπροσανατολίσει από τα λεγόμενα.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

112 
 

χώρο των ναών, ενοχλούν τους ανθρώπους, εκουσίους ή ακουσίους ακροατές των 

τελετουργιών, εργαζομένους ή μη228, χριστιανούς ή μη και διαπομπεύουν τα μυ-

στήρια κάνοντας κτήμα όλων των περιοίκων τα λεγόμενα στο άβατο του Ιερού Βή-

ματος229. 

Συχνό φαινόμενο των τελευταίων ετών είναι και η χρήση ηλεκτρονικών μέσων 

από τους ιεροψάλτες στο ιερό αναλόγιο κατά την διάρκεια της Θείας Λατρείας. 

Τέτοιες συσκευές είναι οι λεγόμενοι «ψηφιακοί ή μηχανικοί ισοκράτες», που προ-

σομοιάζουν την ανθρώπινη φωνή και πολλοί ψάλτες χρησιμοποιούν ελλείψει βοη-

θών-ισοκρατών, αλλά και οι φορητοί ψηφιακοί βοηθοί (tablets) ή κινητά τηλέ-

φωνα, που έχουν εγκατεστημένα προγράμματα λειτουργικού Τυπικού σε αντικα-

τάσταση των λειτουργικών βιβλίων. Στην πρώτη περίπτωση το φαινόμενο των ψη-

φιακών ή μηχανικών ισοκρατών έχει διαδοθεί σε τέτοιο βαθμό, που η επίσημη 

Εκκλησία αναγκάστηκε να εκδώσει σχετικές εγκυκλίους με σκοπό τον περιορισμό 

τους. 

 Χαρακτηριστικά αναφέρουμε το Εγκύκλιον Σημείωμα υπ. αριθ. 

1630/726/11.5.1992 με το οποίο η Ιερά Σύνοδος της Εκκλησίας της Ελλάδος κατα-

δίκασε ήδη από το 1992 «την ἐν τοῖς Ἱεροῖς Ναοῖς καινοφανῆ χρῆσιν “μηχανικοῦ 

ἰσοκράτου” ὡς μη συνᾴδουσαν πρός τε την ζῶσαν λατρείαν τοῦ Θεοῦ και την ἔκ 

παλαι καθεστηκυῖαν ἐκκλησιαστικήν παράδοσιν και τάξιν και ὡς ὀλισθηράν ἀπαρ-

χήν εἰσαγωγῆς ὀργάνων ἐν ταῖς ἱεραῖς τῆς Ἐκκλησίας ἀκολουθίαις»230. 

 Παρά τις συστάσεις της Ιεράς Συνόδου της Ιεραρχίας η χρήση των μηχανικών 

ισοκρατών δεν περιορίστηκε, αλλά διαδόθηκε έτι περισσότερο, αναγκάζοντας την 

Εκκλησία της Ελλάδος να εκδώσει νέα σχετική εγκύκλιο στις 14ης Φεβρουαρίου 

2019 με τον αριθμό 5080 και θέμα: «Περί τῆς χρήσεως ἠλεκτρονικῶν μέσων ἐν τῷ 

ἱερῷ ἀναλογίῳ κατά την Θείαν Λατρείαν»231. Μέσω του προαναφερθέντος εγκυ-

κλίου σημειώματος η Ιερά Σύνοδος απαγορεύει εκ νέου την χρήση ψηφιακών ή 

μηχανικών ισοκρατών ως αντιπαραδοσιακή και μη συμβατή με τον ΟΕ΄ Κανόνα της 

 
228Φουντούλης, Ιωάννης. «Τελετουργικά θέματα», σ. 217. 
229Φουντούλης, Ιωάννης. «Τελετουργικά θέματα», σ. 218. 
230Εγκύκλιος 1630/726 της 11ης.5.1992. 
231Εγκύκλιος 5080 της 14ης.2.2019 και αρ. διεκπ. 304. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

113 
 

Πενθέκτης Οικουμενικής Συνόδου232 (691 μ.Χ.), που προέτρεπε: «Τούς ἐπί τῷ ψάλ-

λειν ἐν ταῖς ἐκκλησίαις παραγινομένους, βουλόμεθα... μήτε τι ἐπιλέγειν τῶν μη τῇ 

ἐκκλησίᾳ ἁρμοδίων τε και οἰκείων...»233. Επιπλέον, η Ιερά Σύνοδος αναδεικνύει 

ένα νέο πρόβλημα, αυτό της παρατηρούμενης αύξησης της χρήσεως ηλεκτρονι-

κών υπολογιστών και φορητών ψηφιακών βοηθών (κυρίως smartphones και 

tablets), στο Ιερό Αναλόγιο από πολλούς ψάλτες αντί των λειτουργικών βιβλίων 

κατά τις ιερές ακολουθίες και τη Θεία Λειτουργία. Η Ιερά Σύνοδος τονίζει την ιε-

ρότητα των λειτουργικών βιβλίων και προτρέπει τους ιεροψάλτες να υπάρξει «κατ' 

οἰκονομίαν ἡ λελογισμένη καί μετά φειδοῦς χρῆσις τῶν ἠλεκτρονικῶν μέσων ἐν 

τοῖς ἱεροῖς ἀναλογίοις κατά την Θείαν Λατρείαν, δίχως να ὑποκαθίστανται ἐπ’ 

οὐδενί τά λειτουργικά βιβλία»234. Σε αυστηρότερο ύφος το Οικουμενικό Πατριαρ-

χείο εξέδωσε στις 20 Ιουνίου 2018 την υπ. Αρ. 605 Εγκύκλιο, που συνιστά την α-

πόρριψη χρήσης ψηφιακών μέσων στο Ιερό Αναλόγιο κατά την Θεία Λατρεία προς 

αποφυγή του σκανδαλισμού των πιστών και της εκκοσμίκευσης της Θείας Λα-

τρείας235. Η έκδοση των προαναφερομένων εγκυκλίων, τόσο από το Οικουμενικό 

Πατριαρχείο Κωνσταντινουπόλεως, όσο και από την Ιερά Σύνοδο της Εκκλησίας 

της Ελλάδος φανερώνει την έντονη ανησυχία της επίσημης Εκκλησίας για την εκ-

κοσμίκευση και «αταξία», που παρατηρείται στην Θεία Λατρεία από την κατά-

χρηση των νέων τεχνολογιών στο Ιερό Αναλόγιο. Πρόκειται για ανησυχία, αλλά και 

για φόβο ότι σταδιακώς οι διακονούντες το Ιερό Αναλόγιο θα οδηγηθούν στην ά-

γνοια της ορθής χρήσης του λειτουργικού Τυπικού, αλλά και στον παραγκωνισμό 

της μακράς υμνογραφικής παραδόσεως της Ορθοδόξου Εκκλησίας236. 

Παρόμοια αγωνία εκδήλωσε η επίσημη Εκκλησία για την αλόγιστη προβολή 

της λατρευτικής της ζωής από τα ραδιοτηλεοπτικά μέσα ενημέρωσης, καθώς και 

για την λειτουργία των λεγόμενων «χριστιανικών» ιστοσελίδων, που προβάλουν 

έναν ποιμαντικό και κηρυγματικό λόγο, αλλά αναμεταδίδουν αρκετές φορές 

 
232Εγκύκλιος 5080 της 14ης.2.2019 και αρ. διεκπ. 304. 
233Μπούμης, Παναγιώτης. «Ἡ Οἰκουμενικότητα μιᾶς Συνόδου καὶ συγκεκριμένως τῆς ἐν Τρούλλῳ ἢ Πεν-
θέκτης» στο Θεολογία 80 ,3(2009)37-69.  
234Εγκύκλιος 5080 της 14ης.2.2019 και αρ. διεκπ. 304. 
235Πατριαρχική Εγκύκλιος 605 της 20ης.6.2018. 
236Πατριαρχική Εγκύκλιος 605 της 20ης.6.2018. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

114 
 

ακαίρως την Θεία Λειτουργία και περιστατικές ακολουθίες. Τα τελευταία χρόνια 

παρατηρείται συχνά το φαινόμενο από πολλά Μ.Μ.Ε. και κυρίως ιστοσελίδες να 

μεταδίδονται μαγνητοσκοπημένες ιερές ακολουθίες σε ώρες και ημέρες αντίθετες 

με την ώρα και την ημέρα, που το λειτουργικό Τυπικό προβλέπει (πχ Εσπερινούς 

το μεσημέρι, Προηγιασμένες Θείες Λειτουργίες και ακολουθίες του ασματικού Τυ-

πικού, όπως παννυχίδες, εκτός της Μεγάλης Τεσσαρακοστής κ.τ.λ.), ανατρέποντας 

την φυσική λειτουργική τάξη. Επιπλέον, η μετάδοση της Θείας Λειτουργίας από τα 

Μ.Μ.Ε. και η «παρακολούθησή» της από πολλούς πιστούς έγινε από λύση ανά-

γκης (ειδικά κατά την περίοδο της πανδημίας του Covid-19237) συνήθεια και κανο-

νικότητα δίνοντας τους μια ψευδαίσθηση εκκλησιασμού238. Η Θεία Λειτουργία, ό-

πως ορθώς επισημαίνει ο καθηγητής πρωτοπρεσβύτερος Βασίλειος Καλλιακμά-

νης, δεν συνιστά παρακολούθηση αλλά «συμμετοχή» των πιστών239. Η Θεία Λει-

τουργία αποτελεί για τον πιστό κάθε φορά που κοινωνεί, συμμετοχή στο αναστά-

σιμο βίωμα, όπου το «ἀληθινὸ Πάσχα τῶν χριστιανῶν εἶναι ὁ Χριστὸς ὁ ἐν τοῖς 

μυστηρίοις μεταλαμβανόμενος»240. Δεν μπορεί να είναι η Θεία Λατρεία ακρόαμα 

και θέαμα τηλεοπτικό241, που ο πιστός παρακολουθεί εν είδει ιεράς θεατρικής πα-

ραστάσεως242, αλλά είναι έργο θείο και λατρεία λογική243, που ο κάθε πιστός ως 

«μέλος ἐκ μέρους»244 του σώματος του Χριστού, συμψάλλει, συνδιακονεί, συ-

μπροσεύχεται, αγιάζεται και κοινωνεί μετά των αδελφών του245.  

 
237Κατά την περίοδο της πανδημίας η ματαίωση λατρευτικών τελετών, η άρση λειτουργίας των κατηχητι-
κών και η παύση της λειτουργίας των χώρων λατρείας ακόμη σε περιόδους εορτών, πολλοί ναοί και Ιερές 
Μητροπόλεις προχώρησαν στη μετάδοση της θείας Λειτουργίας και των ιερών ακολουθιών μέσω διαδι-
κτυακών και τηλεοπτικών μέσων. 
238Καλλιακμάνης, Βασίλειος. «Ορθόδοξη χριστιανική λατρεία και ψηφιακή τεχνολογία»(2019)56. 
239Καλλιακμάνης, Βασίλειος. «Ορθόδοξη χριστιανική λατρεία και ψηφιακή τεχνολογία»(2019)56. 
240Νικοδήμος Αγιορείτης. Ἐορτοδρόμιον : ἤτοι ἑρμηνεία εἰς τοὺς ἀσματικοὺς κανόνας τῶν δεσποτικῶν καὶ 
θεομητορικῶν ἑορτῶν. Συνερανισθὲν ἐκ διαφόρων τῆς Ἐκκλησίας Πατέρων, πλουτισθὲν μὲ πολλὰς ση-
μειώσεις, καὶ συντεθὲνεἰς τὴν κοινὴν γλῶσσαν ὑπὸ Νικοδήμου ἐν μοναχοῖς ἐλαχίστου τοῦ Ἁγιορείτου, Ἐν 
Βενετίᾳ: Ἐκτῆς τυπογραφίας Νικολάου Γλυκύ,1836, τόμ. Β΄, σ. 323, υπ. 1. 
241Φουντούλης, Ιωάννης. «Τελετουργικά θέματα», σ. 219. 
242Φουντούλης, Ιωάννης. «Τελετουργικά θέματα», σ. 219. 
243Φουντούλης, Ιωάννης. «Τελετουργικά θέματα», σ. 219. 
244Α΄ Κορ. ΙΒ,27. 
245Α΄ Κορ. ΙΒ,14: καὶ γὰρ τὸ σῶμα οὐκ ἔστιν ἓν μέλος, ἀλλὰ πολλά. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

115 
 

Επίσης, η άκριτη και χωρίς σχεδιασμό ραδιοτηλεοπτική μετάδοση της Θείας 

Λειτουργίας από τα Μ.Μ.Ε. εντός και εκτός του Ιερού Βήματος έχει ως αποτέλεσμα 

τα «άδηλα και τα κρύφια» (50ος Ψαλμός) της Λατρείας μας να γίνουν «θέαμα 

κοινό» σε πιστούς και απίστους246. Φτάσαμε από το «μὴ τὶς τῶν κατηχουμέ-

νων»247, το «τὰς Θύρας, τὰς Θύρας», όπου μέσα στον Ναό έμεναν μόνον οι μυη-

μένοι, και την «απόκρυψη των μυστηρίων»248 τώρα να ακούγεται, να οράται, να 

γνωρίζεται σε όλους η εντός του Αγίου Βήματος μυσταγωγία, κατά την οποία όλοι 

μας, όπως λέγει ο Θεόδωρος Ανδίδων, πρέπει να στεκόμαστε «νηφότως καὶ 

εὐσταθῶς»249. 

 Η επίσημη Εκκλησία και για την περίπτωση της ραδιοτηλεοπτικής κάλυψης 

των τελουμένων στον ναό φρόντισε να επιστήσει τους κινδύνους, ἐπιδιώκουσα 

τήν περιφρούρησιν τῆς ἱερότητος τοῦ Χριστιανικοῦ Ναοῦ καί τῶν ἐν αὐτῷ τε-

λουμένων, ἡ ὁποία ἀπειλεῖται ἀπό τήν ἀλόγιστον προβολήν τῆς Θείας Λατρείας250. 

Με την έκδοση του Εγκυκλίου Σημειώματος με θέμα, «Ἡ Μυστηριακή ζωή τῆς 

Ἐκκλησίας καί τά Ραδιοτηλεοπτικά Μέσα Ἐνημερώσεως (Ρ.Μ.Ε.)»251 η Σύνοδος της 

Εκκλησίας της Ελλάδος δέχεται το αυτονόητο της τηλεοπτικής μετάδοσης της 

Θείας Λειτουργίας σε μια χώρα, όπου η συντριπτική πλειονοψηφία των κατοίκων 

της είναι Χριστιανοί Ορθόδοξοι, ως ανάγκη που σκοπό έχει να εξυπηρετήσει αυ-

τόν, που δέν ἠμπορεῖ (για λόγους ασθενείας, γήρατος κτλ.) νά μετάσχῃ ἐνεργῶς 

εἰς τάς λατρευτικάς συνάξεις252. Παρόλα αυτά τονίζει ότι αυτό πρέπει να γίνεται 

από τους πιστούς πάντοτε με αἴσθησιν «οἰκονομίας», και όχι ὡς ὑποκατάστατο τῆς 

μετοχῆς εἰς τήν Λατρείαν253, καθώς η πραγματική συμμέτοχη στη Θεία Λειτουργία 

και στην κοινωνία των Αχράντων Μυστηρίων δεν μπορεί να υποκατασταθεί από 

καμία τηλεοπτική αναμετάδοση. Είναι ανάγκη να γίνει κατανοητό από τους 

 
246Φουντούλης, Ιωάννης. «Τελετουργικά θέματα», σ. 216. 
247Απόλυση των κατηχουμένων. Θεία Λειτουργία Ιωάννου του Χρυσοστόμου.  
248Φουντούλης, Ιωάννης. «Τελετουργικά θέματα», σ. 217. 
249Θεοδώρος Ανδίδων. Προθεωρία κεφαλαιώδης περὶ τῶν ἐν τῇ Θείᾳ Λειτουργίᾳ γινομένων συμβόλων 
καὶ μυστηρίων , PG 140, 444D. 
250Εγκύκλιος 2792 της 30.6.2004 με θέμα «Ἡ Μυστηριακή ζωή τῆς Ἐκκλησίας καί τά Ραδιοτηλεοπτικά 
Μέσα Ἐνημερώσεως (Ρ.Μ.Ε.)». 
251Εγκύκλιος 2792 της 30.6.2004. 
252Εγκύκλιος 2792 της 30.6.2004. 
253Εγκύκλιος 2792 της 30.6.2004. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

116 
 

πιστούς ότι ο Ορθόδοξος Ναός είναι το κέντρο της λατρείας και της εν Χριστώ ζωής 

και οτι είναι επιβεβλημένη για θεολογικούς - σωτηριολογικούς λόγους η ενεργός 

συμμετοχή του στη λειτουργική ζωή της Εκκλησίας και όχι η απλή παρακολούθηση 

των τελουμένων μέσω μιας οθόνης ή ενός ραδιοφώνου. 

 Επιπλέον, η χωρίς κανένα έλεγχο και περιορισμό λειτουργία δεκάδων χριστια-

νικών ιστοσελίδων, πολλές από τις οποίες έχουν ενσωματώσει λειτουργικά και λα-

τρευτικά στοιχεία στη διαδικτυακή εικονική τους πραγματικότητα ελλοχεύει κιν-

δύνους, καθώς μπορεί να οδηγήσει στην λεγόμενη «on line θρησκεία», που δίνει 

στους πιστούς την ψευδαίσθηση ότι έχουν λειτουργική ζωή, παρακολουθώντας 

και μόνον τα λειτουργικά δρώμενα (δοξολογίες, ακολουθίες, εξομολόγηση ακόμη 

και την Θεία Λειτουργία) μέσω της οθόνης του υπολογιστή τους254, παρακάμπτο-

ντας τον ναό (την τοπική τους ενορία). 

Η χρονική περίοδος, ιδιαιτέρως, της πανδημίας του κορονοϊού SARS-CΟV-2 ε-

νίσχυσε τον ρόλο του διαδικτύου στην καθημερινή ζωή όλων, καθώς καθιερώθηκε 

ως μέσο επικοινωνίας, εργασίας, εκπαίδευσης, ψυχαγωγίας, αλλά πλέον και λα-

τρείας. Την περίοδο της πανδημίας έχουμε την εμφάνιση δεκάδων ιστοσελίδων με 

θρησκευτικό περιεχόμενο, αλλά και ιερών ναών, που προχώρησαν στην μετάδοση 

της Θείας Λειτουργίας και ιερών ακολουθιών μέσω διαδικτυακών και τηλεοπτικών 

μέσων, συνεπεία των περιοριστικών υγειονομικών μέτρων. Τα «ιδιόμορφα» μέ-

τρα255, που επέβαλε η Πολιτεία για την αποφυγή μετάδοσης του ιού, όπως ο πε-

ριορισμός των μετακινήσεων, η κοινωνική αποστασιοποίηση και η απαγόρευση 

κάποιων λατρευτικών εκδηλώσεων, έγιναν αποδεκτά με υπομονή και σκεπτικισμό 

από το εκκλησιαστικό σώμα τις πρώτες εβδομάδες της πανδημίας. Η γενική απα-

γόρευση, όμως, προσέλευσης φυσικών προσώπων στους τόπους λατρείας  και η  

αναστολή όλων των ιερών τελετών όλων των θρησκευτικών κοινοτήτων, που ακο-

λουθήσε τον Απρίλιο του 2020 με την Κοινή Υπουργική Απόφαση Δ1αΓΠ. 

 
254Τσίλης, Νεκτάριος (Μητροπολίτης Χονγκ Κονγκ και Άπω Ανατολής). Θρησκεία και διαδίκτυο, 2013, 
σ.40. Βλ. καιYoung, Glenn. «Reading and Praying Online: The Continuity of Religion Online and Online Re-
ligion in Internet Christianity», στο συλλογικό Religion Online. Finding Faith on the Internet, eds. Lorne L. 
Dawson & Douglas E. Cowan, Routledge: (2004)93. 
255Σαββάτος, Χρυσόστομος (Μητροπολίτης Μεσσηνίας). Η Ορθόδοξη Εκκλησία και η πανδημία του Covid- 
19, Καλαμάτα: Εκδόσεις Ιεράς Μητροπόλεως Μεσσηνίας, 2020, σ. 7. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

117 
 

Οικ.25763 16/4/2020,Β΄1471256 αντιμετωπίστηκε με αρκετό προβληματισμό ως 

προς την χρησιμότητά και την αποτελεσματικότητά της από την Ελλαδική Εκκλη-

σία και συνάντησε έντονες αντιδράσεις κυρίως από παρεκκλησιαστικούς κύ-

κλους257. 

Η πραγματικότητα είναι ότι η επίσημη Εκκλησία βρέθηκε απροετοίμαστη258 ως 

προς την αντιμετώπιση ενός τόσο ξαφνικού και απρόσμενου γεγονότος, όπως η 

ραγδαία εξαπλωνόμενη πανδημία της νόσου του κορονοϊού. Η πανδημία, θα λέ-

γαμε ότι επιτάχυνε την μετάβαση της Εκκλησίας από τα γνωστά και διαδεδομένα 

μέσα μετάδοσης της Θείας Λειτουργίας και των ιερών ακολουθιών (κυρίως ραδιό-

φωνο και τηλεόραση), στις απευθείας και μαγνητοσκοπημένες μεταδόσεις μέσω 

ψηφιακών μέσων (ιστοσελίδες, πλατφόρμες κοινωνικής δικτύωσης και ιστότο-

πους κοινοποίησης, αποθήκευσης, αναζήτησης και αναπαραγωγής ψηφιακών βί-

ντεο), που διακρίνονται για την αλληλεπίδραση και την αμεσότητά τους ως προς 

την πληροφορία. Αν και ο χριστιανισμός εκπροσωπήθηκε στον κυβερνοχώρο αρ-

κετά νωρίς (στις αρχές της δεκαετίας του 1980 εντοπίζονται τα πρώτα φόρουμ συ-

ζητήσεων για θρησκευτικά και ηθικά θέματα στην Αμερική259), με σκοπό κυρίως 

να ενημερώσει και να ποιμάνει τον λαό του Θεού, τα νέα δεδομένα που προέκυ-

ψαν από τις συνέπειες της πανδημίας, θα λέγαμε ότι οδήγησαν σε μια χρήση του 

διαδικτύου ανεξέλεγκτη και καταχρηστική ιδιαιτέρως ως προς την λατρεία. 

Τον Απρίλιο του 2020260, ύστερα από απόφαση της Πολιτείας και με σύμφωνη 

γνώμη της Ελλαδικής Εκκλησίας261, η τέλεση της Θείας Λειτουργίας και των ιερών 
 

256Η Κ.Υ.Α. ορίστηκε να έχει ισχύ μέχρι και την 26η Απρίλιου 2020 (Κυριακή του Θωμά). 
257Σαββάτος, Χρυσόστομος (Μητροπολίτης Μεσσηνίας). Η Ορθόδοξη Εκκλησία και η πανδημία, σ. 13. 
Στην επίσημη Ελλαδική Εκκλησία ασκήθηκε δριμεία κριτική την περίοδο της πανδημίας κυρίως από τα 
μέσα κοινωνικής δικτύωσης και διάφορες χριστιανικές ή μη ιστοσελίδες. Η Ιερά Σύνοδος της Ιεραρχίας 
και διάφορες Ιερές Μητροπόλεις, δέχτηκαν σωρεία υβριστικών μηνυμάτων και επιστολών, που επέκρι-
ναν για την στάση τους αναφορικά με το θέμα των περιορισμών στην Θεία Λατρεία την περίοδο μετά την 
έκδοση της ΚΥΑ 16/4/2020,Β΄1471. 
258Σαββάτος, Χρυσόστομος (Μητροπολίτης Μεσσηνίας). Η Ορθόδοξη Εκκλησία και η πανδημία, σ. 8. 
259Campbell, Heidi. «Religion and the Internet» στο Communication research trends, 25, 1(2006)4. Ο ιστο-
χώρος «net.religion» ήταν το πρώτο διαδικτυακό φόρουμ ανταλλαγής απόψεων για θεολογικά και ηθικά 
θέματα και έκανε την εμφάνισή του στις αρχές της δεκαετίας του 1980. 
260Σαββάτος, Χρυσόστομος (Μητροπολίτης Μεσσηνίας). Η Ορθόδοξη Εκκλησία και η πανδημία, σ. 12. 
261Androutsopoulos, George. «The Right of Religious Freedom in Light of the Coronavirus Pandemic: The 
Greek Case», στο Laws 10, 14(2021)3. Βλ. και Σαββάτος, Χρυσόστομος (Μητροπολίτης Μεσσηνίας). Η 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

118 
 

ακολουθιών της Ορθοδόξου Εκκλησίας, για πρώτη φορά στην δισχιλιετή ιστορία 

της, έγινε χωρίς την παρουσία των πιστών, αλλά με μετάδοση των ιεροπραξιών 

μέσω ψηφιακών και ραδιοτηλεοπτικών μέσων. Αυτές οι μεταδόσεις, σαφώς, βοή-

θησαν τους πιστούς να διατηρήσουν έναν «εικονικό» σύνδεσμο με την λατρευτική 

ζωή και τον ναό και θα λέγαμε ότι ήταν κάτι που θα μπορούσε να γίνει αποδεκτό 

ως μια συνθήκη ειδική και προσωρινή. Όπως ορθά παρατηρεί ο Μητροπολίτης 

Μεσσηνίας και καθηγητής της Θεολογικής Αθηνών Χρυσόστομος Σαββάτος «για 

κάθε τι που δεν αποτελεί απόλυτη επιλογή μας, αλλά για διάφορους λόγους απο-

τελεί αναγκαιότητα, πρόκριμα της Εκκλησίας είναι να εφαρμόζει τη λεγόμενη «εκ-

κλησιαστική οικονομία»262, δηλαδή να αποδέχεται κάποιες παρεκκλίσεις πρό-

σκαιρα και «κατ’ οἰκονομίαν», χωρίς αυτές να συνεπάγονται και κατάργηση της 

κανονικότητας263. 

Ένα σημείο μη κανονικότητας, που παρατηρούμε ακόμη και μετά την περίοδο 

των υγειονομικών απαγορεύσεων, είναι διάφορες χριστιανικές ομολογίες264 και 

πιστοί, να έχουν προσαρμόσει την λατρευτική τους ζωή στον ψηφιακό κόσμο. Πα-

ρατηρείται, λοιπόν, το φαινόμενο της ίδρυσης διαδικτυακών λατρευτικών κοινο-

τήτων265 από ορισμένα χριστιανικά δόγματα και «εκκλησίες», που παρέχουν υπη-

ρεσίες λατρείας μέσω διαδικτύου, με την δικαιολογία ότι διασφαλίζουν έτσι την 

συμμετοχή των πιστών, που δεν μπορούν να παραστούν με φυσική παρουσία σε 

εκκλησιαστικά κτήρια. Αυτό γίνεται με ζωντανές μεταδόσεις της Θείας 

 
Ορθόδοξη Εκκλησία και η πανδημία, σ. 7. Με την Συνοδική Εγκύκλιο αρ. 3018/7-4-2020 και ύστερα από 
τη συνεδρίασή της Ιεράς Συνόδου την 1η Απριλίου 2020, η Ελλαδική Εκκλησία πήρε την απόφαση να 
αποδεχθεί την βούληση της κυβέρνησης για την «επαναλειτουργία» των ιερών ναών, ιδιαίτερα κατά την 
διάρκεια της Μεγάλης Εβδομάδας, «κεκλεισμένων των θυρών», με την παρουσία μόνον ενός ιερέα και 
του απαραίτητου λειτουργικού προσωπικού. Παράλληλα, ειδοποίησε τους Μητροπολίτες να τηρήσουν 
«τις ρυθμίσεις» προκειμένου να αποτραπούν τυχόν «κακόβουλα σχόλια και ενοχοποιήσεις». 
262Σαββάτος, Χρυσόστομος (Μητροπολίτης Μεσσηνίας). Η Ορθόδοξη Εκκλησία και η πανδημία, σ. 17. 
263Σαββάτος, Χρυσόστομος (Μητροπολίτης Μεσσηνίας). Η Ορθόδοξη Εκκλησία και η πανδημία, σ. 17. 
264Klaver, Miranda. «Media Technology Creating “Sermonic Events.” The Hillsong Megachurch Network», 
στο Cross Currents, The University of North Carolina Press, 65, 4 (2015)422. Το φαινόμενο των ψηφιακών 
διαδικτυακών χριστιανικών κοινοτήτων εμφανίστηκε στις λεγόμενες Ευαγγελικές Εκκλησίες και τις Εκ-
κλησίες της Πεντηκοστής στις Η.Π.Α. και στην Ολλανδία.  
265Patrick, Gnana. «Religious Communities in the Digital Era: Dynamics of ‘Believing’ and ‘Belonging’», στο 
Religion and social communication, Vol. 17, No. 1 (2019)38. Πρόκειται για κοινότητες που εφάρμοζαν τις 
συγκεκριμένες τακτικές και πριν την πανδημία του κορονοϊού, αλλά παγίωσαν αυτές κατά την διάρκεια 
της περιόδου των υγειονομικών απαγορεύσεων και της κοινωνικής αποστασιοποίησης. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

119 
 

Λειτουργίας, ηλεκτρονικές εκδηλώσεις και διαδικτυακές προσευχές, ακόμη και ε-

ξομολογήσεις. Παρόμοια φαινόμενα, δυστυχώς, παρουσιάζονται και σε «ορθόδο-

ξες» ιστοσελίδες, όπως εικονικά προσκυνήματα, ψηφιακό άναμμα κεριού με κά-

ποια δωρεά μέσω πιστωτικής κάρτας, φόρουμ παρακολούθησης ιεροπραξιών 

μέσω ιδιωτών κ.ά. 

 Για πολλούς νεωτεριστές της λατρείας o κυβερνοχώρος και η αξιοποίηση των 

δυνατοτήτων του για την κάλυψη λατρευτικών αναγκών κατά τη διάρκεια της παν-

δημίας, αποτέλεσε το ιδανικό εργαλείο και η χρονική περίοδος της πανδημίας και 

η μετά από αυτή εποχή, την ιδανική χρονική συγκυρία για την δημιουργία των λε-

γομένων «on line εκκλησιών»266. Πρόκειται για σημαντική παρεκτροπή, που ελλο-

χεύει τον κίνδυνο της δημιουργίας εικονικών ψηφιακών εκκλησιαστικών κοινοτή-

των νέου τύπου και e-πιστών, καταστρέφει την ψυχοσωματική οντότητα του αν-

θρώπου267 και διαταράσσει την πραγματική σχέση του με τον Θεό και την Εκκλη-

σία. Η Θεία Λειτουργία δεν είναι οπτικοακουστικό θέαμα. Είναι ενεργός συμμε-

τοχή των πιστών στα τελούμενα και μετοχή στο ύψιστο των μυστηρίων της Εκκλη-

σίας, το Μυστήριο των Μυστηρίων, την Θεία Ευχαριστία. Δια της μεταλήψεως των 

Τιμίων Δώρων, οι πιστοί λαμβάνουν το Σώμα και το Αίμα του Χριστού μας, το ο-

ποίο και μεταδίδει ζωή άφθαρτη και αιώνια. Η παρακολούθηση της Θείας Λει-

τουργίας από τα ραδιοτηλεοπτικά μέσα και η ψηφιοποίησή της στερεί από τους 

πιστούς αυτή την μετοχή στην ευχαριστιακή σύναξη ως έκφραση κοινωνίας. Στερεί 

από τους πιστούς την συλλογική πράξη, την ενότητα των πολλών268, το λειτουργικό 

βίωμα και πάνω από όλα την Θεία Κοινωνία. Η «εικονική συμμετοχή» στη Θεία 

Λειτουργία μέσω Μ.Μ .Ε. και διαδικτύου, απουσία συμμέτοχης στην Ευχαριστιακή 

Τράπεζα, δημιουργεί μόνον μια αυταπάτη μετοχής στην λειτουργική ζωή της Εκ-

κλησίας, που σε καμία περίπτωση δεν είναι πραγματική. Η συγκέντρωση των 

 
266Campbell, Heidi. The distanced Church: reflections on doing Church online, Texas A & M University: Dig-
ital Religion Publications, An Imprint of the Network for New Media, Religion & Digital Culture Series, 
www.digitalreligion.tamu.edu, Texas 2020, σσ. 161-164. 
267Σαββάτος, Χρυσόστομος (Μητροπολίτης Μεσσηνίας). Ο άνθρωπος και η ανάπτυξη της σύγχρονης τε-
χνολογίας. Μια πρόκληση για την Ορθόδοξη θεολογία, Καλαμάτα: Εκδόσεις Ιεράς Μητροπόλεως Μεσση-
νίας, 2019, σ. 30. 
268Πουρτσουκλής, Δανιήλ (Μητροπολίτης Καισαριανής, Βύρωνος και Υμηττού). «Εκκλησία και Θεία Λει-
τουργία», στο Θεολογία 4(2009), σ.27.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

120 
 

πιστών στον ίδιο τόπο269, ομοθυμαδόν270 για την Θεία Λειτουργία αποτελεί ύψιστη 

έκφραση της ενότητας της χριστιανικής κοινότητας, καθώς μόνον με την φυσική 

παρουσία τους στην Θεία Λειτουργία οι χριστιανοί καθίστανται ένα Σώμα271, δη-

λαδή Εκκλησία272. Εύστοχα επισημαίνει ο καθηγητής Σταύρος Γιαγκάζογλου ότι «η 

Εκκλησία γίνεται Εκκλησία στη Θεία Ευχαριστία, επειδή δέχεται επικλητικά την ε-

νέργεια του Αγίου Πνεύματος, η οποία και κάνει τον Χριστό εκ νέου παρόντα και 

ενεργούντα στην κτίση και στην ιστορία»273. Άτομο και κοινότητα, που σπάνια συ-

μπορεύονται στην ανθρώπινη ιστορία, συναντώνται στην Θεία Λειτουργία274. Το 

μυστήριο, όμως, της Θείας Ευχαριστίας δεν ερμηνεύεται, όπως παρατηρεί ο κα-

θηγητής Νικόλαος Ξιώνης, «μόνο επί τη βάσει τής «συνάξεως», άλλα στην προο-

πτική τής κοινωνίας-ενότητος Θεού και ανθρώπων εντός τής μυστηριακής ζωής τής 

Εκκλησίας»275, και αυτό μπορεί να γίνει μόνον μέσω της πραγματικής συμμέτοχης 

των πιστών στην μυστηριακή ζωή της Εκκλησίας. Επειδή, η εκκλησιαστική ζωή εί-

ναι μυστηριακή, δεν μπορεί να νοηθεί και Εκκλησία μακριά από τον ναό και τα 

μυστήρια. Οι λεγόμενες ψηφιακές χριστιανικές κοινότητες, που «ανθίζουν» στις 

ΗΠΑ, την Αυστραλία, την Νότιο Αφρική και την Δυτική Ευρώπη ως δημιούργημα 

αρχικώς της επιβολής μέτρων κοινωνικής αποστασιοποίησης εξ’ αιτίας της πανδη-

μίας του κορονοϊού, αποτελούν σαφώς μια εκτροπή προς μία ανορθόδοξη εκκλη-

σιολογία276. 

 
269Πράξεις Β,44. 
270Πράξεις 2Β,46. 
271Γερμανός Κωνσταντινουπόλεως. Εἰς τὰ ἐγκαίνια τοῦ σεβασμίου ναοῦ τῆς Θεοτόκου καὶ εἰς τὰ σπάρ-
γανα τοῦ Κυρίου ἡμῶν, PG 98,384A. 
272Πουρτσουκλής, Δανιήλ (Μητροπολίτης Καισαριανής, Βύρωνος και Υμηττού). «Εκκλησία και Θεία Λει-
τουργία», στο Θεολογία 4(2009), σ.29. 
273Γιαγκάζογλου, Σταύρος. «Η Εκκλησία ως κοινωνία πίστης, λατρείας και ζωής. Εκκλησιολογικές προκλή-
σεις και αντινομίες στον καιρό της πανδημίας και των υγειονομικών μέτρων», στο Πρακτικά Επιστημονι-
κής Διημερίδας:Πίστη, Ελπίδα και Όραμα τον καιρό της Πανδημίας,12 και 13 Μαρτίου 2021, Αθήνα: Θε-
ολογική Σχολή Ε.Κ.Π.Α. (2022),σ.34. 
274Πουρτσουκλής, Δανιήλ (Μητροπολίτης Καισαριανής, Βύρωνος και Υμηττού). «Εκκλησία και Θεία Λει-
τουργία», στο Θεολογία 4(2009),σ.32. 
275Ξιώνης, Νικόλαος. «Ἡ Εκκλησία στην εποχή τής πανδημίας:ενδοιασμοί, αμφισβητήσεις και σωτηρία», 
στο Πρακτικά Επιστημονικής Διημερίδας:Πίστη, Ελπίδα και Όραμα τον καιρό της Πανδημίας,12 και 13 
Μαρτίου 2021, Αθήνα: Θεολογική Σχολή Ε.Κ.Π.Α. (2022), σ.159. 
276Καλλιακμάνης, Βασίλειος. «Ὀρθόδοξη Λατρεία καὶ Kατήχηση στὰ Ψηφιακὰ Μέσα» (2019)78. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

121 
 

Σκοπός της μελέτης μας δεν είναι η δαιμονοποίηση των νέων τεχνολογιών, των 

ψηφιακών επιτευγμάτων και του κυβερνοχώρου, καθώς η συνεισφορά τους ως 

προϊόν του νου, που ο Θεός έδωσε στον άνθρωπο, το «σοφό των χειρών του δη-

μιούργημα»277, στην επιστήμη της Θεολογίας, στο ποιμαντικό έργο ακόμη και στην 

λατρευτική ζωή της Εκκλησίας είναι σημαντικότατη. Χαρακτηριστικά αναφέρουμε, 

την εύκολη προσβασιμότητά στους τόπους λατρείας ατόμων με κινητικές δυσκο-

λίες, την μετάδοση της Θείας Λειτουργίας μέσω διαδικτυακών και ραδιοτηλεοπτι-

κών μέσων για τους πιστούς, που αδυνατούν, όμως, να παραστούν σ’ αυτή για 

σοβαρούς λόγους με φυσική παρουσία, την ψηφιοποίηση χειρόγραφων και πα-

λαιτύπων βιβλίων, καθώς και την δημοσιοποίηση τους στο διαδίκτυο με ελεύθερη 

πρόσβαση για τους ερευνητές, την διάδοση του σωτηριώδους μηνύματος της Εκ-

κλησίας μέσω επίσημων ιστοσελίδων με θρησκευτικό περιεχόμενο, την ενημέ-

ρωση και την πνευματική ενίσχυση των πιστών με ψυχωφελή θεματολογία ιδιαί-

τερα την δύσκολη περίοδο της πανδημίας κ.ά. Η Εκκλησία πάντοτε «προσλάμβανε 

διαρκώς τον κόσμο και την ιστορία»278, και όπως ο απόστολος των εθνών Παύλος 

χρησιμοποίησε στην ιεραποστολική του δράση την τεχνολογία της εποχής του και 

σε πολλά μάλιστα σημεία καινοτόμησε έτσι και στις μέρες, ομοίως, η Εκκλησία 

χρησιμοποιεί τα νέα τεχνολογικά επιτεύγματα και το διαδίκτυο προς όφελος του 

ποιμαντικού, φιλανθρωπικού και σωτηριώδους έργου της. Το πρόβλημα δημιουρ-

γείται όταν περνούμε από την ωφέλιμη χρήση στην κατάχρηση. Η λειτουργική 

ζωή, που αποτελεί και μεγάλη παρακαταθήκη της Εκκλησίας μας, μέσω της άσκο-

πης και άκριτης χρήσης των τεχνολογικών και ψηφιακών μέσων κινδυνεύει να εκ-

κοσμικευτεί και να αλλοτριωθεί. Η λειτουργική αναγέννηση, όπως αναφέρει ο Μη-

τροπολίτης Μεσογαίας & Λαυρεωτικής Νικόλαος, τώρα είναι περισσότερο ανα-

γκαία παρά ποτέ, «όχι όμως με όρους εκσυγχρονισμού και εκκοσμίκευσης, που 

μπορεί να την μεταβάλλουν από μυσταγωγία σε τέχνη ή από μυστήριο και λατρεία 

σε δρώμενο και αναπαράσταση»279. Δεν είναι τυχαία, άλλωστε, η συνεχώς 

 
277Φουντούλης, Ιωάννης. «Τελετουργικά θέματα», σ. 213. 
278Γιαγκάζογλου, Σταύρος. Στο Μεταίχμιο Της Θεολογίας. Δοκίμια για τον διάλογο θεολογίας και πολιτι-
σμού, Αθήνα: Eκδ. Δόμος, 2018, σ. 491. 
279Χατζηνικολάου, Νικόλαος (Μητροπολίτης Μεσογαίας & Λαυρεωτικής).Απόσπασμα από την Ομιλία 
του στην Τακτική Σύνοδο της Ιεραρχίας της Εκκλησίας της Ελλάδος, την 4η Οκτωβρίου 2012. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

122 
 

αυξανόμενη επισκεψιμότητα, που παρουσιάζει τις τελευταίες δεκαετίες το Άγιον 

Όρος, όπου εκατοντάδες προσκυνητές συρρέουν καθημερινά προς τα μοναστήρια 

του Άθωνα, αναζητούντες να βιώσουν τη Λατρεία στην γνήσια και αυθεντική της 

μορφή, διότι η Ορθόδοξη Λατρεία είναι εκτός από ευταξία ουρανού και γης 280, 

κατανόηση και σωστό τυπικό, μέθεξη και μυσταγωγία281. 

 Επισημαίνουμε ότι είναι αναγκαίο η Λατρεία μας να γίνει κατά το δυνατόν 

συμμετοχική282 και τὰ ἄδηλα καὶ τὰ κρύφια283 αυτής να μην γίνονται βορά ακροα-

τών και τηλεθεατών, πιστών και απίστων284. Η είσοδος των διαδικτυακών και των 

ραδιοτηλεοπτικών μέσων στα άδυτα της εκκλησιαστικής ζωής και Λατρείας, με 

προβολή και ακουστική αναμετάδοση των μυστικώς λεγομένων285 ακόμη και της 

στιγμής του καθαγιασμού των Τιμίων Δώρων, ως παραβίαση των ουσιωδών αρ-

χών της εκκλησιαστικής ζωής286, ωφέλιμο θα ήταν να παύσει. Σαφώς, και δεν ομι-

λούμε για πλήρη απαγόρευση αναμετάδοσης της Θείας Λειτουργίας, αλλά για ε-

πιλεκτική μετάδοση αυτής μέχρι ενός σημείου287. Επιπλέον, η χρήση ψηφιακών 

βοηθητικών μέσων στο Ιερό Αναλόγιο καλό θα ήταν να περιοριστεί, σε εφαρμογή 

και των σχετικών Εγκυκλίων Σημειωμάτων της Ελλαδικής Εκκλησίας και του Οικου-

μενικού Πατριαρχείου. Τέλος, προτείνεται διάκριση και φειδώ ως προς την χρήση, 

 
280Ράλλης, Γεώργιος και Ποτλής, Μιχαήλ. Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων τῶν τε ἁγίων καὶ πα-
νευφήμων Ἀποστόλων: καὶ τῶν ἱερῶν οἰκουμενικῶν καὶ τοπικῶν Συνόδων, καὶ τῶν κατὰ μέρος ἁγίων πα-
τέρων. τ. Β΄, Ἐν Ἀθήναις: Ἐκ τοῦ τυπογραφείου τῆς Αὐγῆς, Ἀθῆναι 1852, σ. 46. Τάξις συνέχει πάντα, καὶ 
τὰ ἐπουράνια ἀλλὰ καὶ τὰ ἐπίγεια. 
281Χατζηνικολάου, Νικόλαος (Μητροπολίτης Μεσογαίας & Λαυρεωτικής). Απόσπασμα από την Ομιλία του 
στην Τακτική Σύνοδο της Ιεραρχίας της Εκκλησίας της Ελλάδος, την 4η Οκτωβρίου 2012. 
282Χατζηνικολάου, Νικόλαος (Μητροπολίτης Μεσογαίας & Λαυρεωτικής). Απόσπασμα από την Ομιλία του 
στην Τακτική Σύνοδο της Ιεραρχίας της Εκκλησίας της Ελλάδος, την 4η Οκτωβρίου 2012. 
28350οςΨαλμός του Δαυίδ. 
284Βλ. Καλλιακμάνης, Βασίλειος. «Ὀρθόδοξη Λατρεία καὶ Kατήχηση στὰ Ψηφιακὰ Μέσα» (2019), σ.80. 
«ἀμύητους, ἄθεους καὶ ἀλλόθρησκους». 
285Θεία Λειτουργία Ιωάννου του Χρυσοστόμου. Τούτων λεγομένων, ὁ ἱερεὺς ἀναγινώσκει μυστικῶς τὴν 
ἑξῆς εὐχὴν τῆς Ἐκτενοῦς ἱκεσίας. 
286Καλλιακμάνης, Βασίλειος. «Ὀρθόδοξη Λατρεία καὶ Kατήχηση στὰ Ψηφιακὰ Μέσα» (2019),σ.80. 
287Καλλιακμάνης, Βασίλειος. «Ορθόδοξη χριστιανική λατρεία και ψηφιακή τεχνολογία». (2019),σ.57. Ο 
καθηγητής της Θεολογικής Σχολής του ΑΠΘ πρωτοπρεσβύτερος Βασίλειος Καλλιακμάνης δίδει ως λύση 
την διακοπή μετάδοσης της εικόνας του εσωτερικού του ναού μετά την ανάγνωση του Αποστόλου και 
του Ευαγγελίου και την ανάγνωση του κηρύγματος σύμφωνα και με την αρχαία παράδοση, που προέ-
βλεπε αυτό ως το χρονικό σημείο, που οι κατηχούμενοι αποχωρούσαν από τον ναό. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

123 
 

τόσο του τεχνητού φωτισμού, όσο και των μικροφωνικών εγκαταστάσεων, εσωτε-

ρικών και εξωτερικών χάριν της μυσταγωγίας της Λατρείας.  

Επικουρικά, θα μπορούσαμε να πούμε ότι και η Εκκλησία της Ελλάδος, ποτέ 

δεν θεώρησε τις νέες τεχνολογίες και το διαδίκτυο ως κάτι ανεπιθύμητο και απο-

βλητέο, αλλά παραδέχεται ότι δυνητικά είναι σύγχρονα εργαλεία διάδοσης και ε-

νίσχυσης του ποιμαντικού της έργου. Για το λόγο αυτό, ήδη, από το έτος 1998 ξε-

κίνησε την λειτουργία του, ο επίσημος ιστοχώρος της Εκκλησίας της Ελλάδος επί 

Μακαριστού Αρχιεπισκόπου Χριστοδούλου, με πρώτο Διευθυντή τον συγγραφέα 

και δημοσιογράφο Παν. Δρακόπουλο (είχε προηγηθεί το έτος 1990 η ίδρυση του 

ραδιοφωνικού σταθμού της Εκκλησίας της Ελλάδος)288. 

Παρόλα αυτά η Ιερά Σύνοδος δεν παραθεωρεί ότι η χρήση, ιδιαιτέρως, του 

διαδικτύου εγκυμονεί κινδύνους για αυτό ήδη από το 2015 με σχετική εγκύκλιο 

είχε επιστήσει την προσοχή για την λειτουργία μέσων κοινωνικής δικτύωσης ή και 

αυτοτελών ιστοσελίδων υπό διάφορες μορφές εκ μέρους εκκλησιαστικών παρα-

γόντων289. Η Ελλαδική Εκκλησία φρόντισε να ενημερώσει τους πιστούς, ότι η επί-

σκεψη σε ιστοσελίδες τού προαναφερόμενου είδους δεν αναπληροί τη συμμετοχή 

τους στην λειτουργική ζωή, ούτε αποτελεί είδος ή εκδήλωση πίστεως290. Επίσης, 

ορίζει τον τρόπο ορθής λειτουργίας των ενοριακών ιστοσελίδων, που πρέπει να 

λειτουργούν ύστερα από σχετική απόφαση τού Εκκλησιαστικού Συμβουλίου τής 

Ενορίας, η οποία περαιτέρω έχει εγκριθεί από το Μητροπολιτικό Συμβούλιο. Ανα-

φέρει ότι σκοπός τους είναι η ενημέρωση του κοινού για την λειτουργική ζωή τής 

Ενορίας (π.χ. πρόγραμμα ακολουθιών κ.τ.λ.), την πνευματική ζωή και φιλανθρω-

πική δράση της και όχι η προσωπική προβολή λαϊκού ή κληρικού, ούτε η προσβολή 

της τιμής και της υπολήψεως ουδενός προσώπου, λαϊκού ή κληρικού291. Η Ιερά 

 
288Αναφέρουμε και το Εγκύκλιο Σημείωμα υπ. αρ. πρωτ. 4440/2016, που μας πληροφορεί ότι η Ιερά Σύ-
νοδος της Ελλαδικής Εκκλησίας στηρίζει ενθέρμως την πρόταση του ομότιμου καθηγητή του Τμήματος 
Κοινωνικής Θεολογίας και Θρησκειολογίας της Θεολογικής Σχολή του Ε.Κ.Π.Α. Αλέξανδρου Σταυροπού-
λου και συναινεί στην έναρξη λειτουργίας ιστοτόπου ποιμαντικού περιεχομένου, καθώς και διαδικτυα-
κού περιοδικού  με παρόμοια θεματογραφία. 
289Εγκύκλιος 187/2015 της 15.1.2015 με θέμα: «Λειτουργία ἱστοσελίδων ἐκ μέρους ἐκκλησιαστικῶν φο-
ρέων και ἐκ μέρους κληρικῶν και μοναχῶν». 
290Εγκύκλιος 187/2015 της 15.1.2015.  
291Εγκύκλιος 187/2015 της 15.1.2015. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

124 
 

Σύνοδος με την ίδια εγκύκλιο δεν καθορίζει μόνον το πλαίσιο λειτουργίας των ε-

νοριακών ιστοσελίδων, αλλά αναφέρεται και στο εξόχως σημαντικό ζήτημα τής 

λειτουργίας προσωπικών σελίδων σέ διαδικτυακά μέσα κοινωνικής δικτύωσης και 

ιστοσελίδων από κληρικούς παντός βαθμού και μοναχούς292. Τονίζει ιδιαιτέρως 

στους μοναχούς ότι δεν επιτρέπεται εξ’ αιτίας της ιδιότητάς τους να εκφράζονται, 

ακόμη και διά του διαδικτύου, με τρόπο που τούς οδηγεί στην αλλοτρίωση τής 

ασκητικής τους υποσχέσεως και τους εμπλέκει σέ εγκόσμιες μέριμνες, γεγονός 

πού πλήττει την φύση τού Μοναχισμού293. Επισημαίνει, τέλος, ότι η παρακολού-

θηση και επίβλεψη της τηρήσεως των ως άνω όρων, όπως και η λήψη καταλλήλων 

μέτρων προς παύση τυχόν φαινομένων εκτροπής αποτελεί περιεχόμενο ποιμαντι-

κής ευθύνης εκάστου Επισκόπου294. 

Κατακλείοντας, θα λέγαμε ότι οι νέες τεχνολογίες και το διαδίκτυο δεν απει-

λούν την Λατρεία και την  πίστη μας, είναι ευλογία και δώρο τού Θεού, αναπόσπα-

στο τμήμα της Σοφίας Του, που ο ίδιος ο Θεός χορηγεί στον «κατ’ εἰκόνα Αὐτοῦ» 

πλασθέντα άνθρωπο295. Η Ορθοδοξία προτείνει την κατ’ οικονομία και με διάκριση 

χρήση της τεχνολογίας και όχι την κατάργηση και την κατάχρησή της, εντός και 

εκτός του χριστιανικού ναού. Όσο η πίστη στον Θεό είναι κυρίαρχο στοιχείο και ο 

ναός κέντρο της λατρευτικής ζωής των χριστιανών, η τεχνολογική πρόοδος και η 

τεχνολογική χρήση δεν θα μπορέσουν να οδηγήσουν σε μια παράτυπη ψηφιακή 

εκκλησιολογία, υποκατάστατο του εκκλησιαστικού γεγονότος. Ο Ορθόδοξος ναός, 

πυρήνας της λειτουργικής ζωή της Εκκλησίας μας, αποτελεί τον Κυριακό τόπο του 

ευχαριστιακού τρόπου μετοχής των πιστών στο μυστικό δείπνο της αθανασίας, στο 

πλαίσιο της κοινής ομοθύμου συνάξεως και λατρείας των αναγεννημένων πνευμα-

τικά τέκνων του Θεού296. Η Εκκλησία ως σώμα Χριστού, «σημαίνεται ἐν τοῖς μυ-

στηρίοις»297 και χαρακτηρίζεται από την κοινή σύναξη, την κοινή προσευχή και την 

 
292Εγκύκλιος 187/2015 της 15.1.2015. 
293Εγκύκλιος 187/2015 της 15.1.2015. 
294Εγκύκλιος 187/2015 της 15.1.2015. 
295Παϊβανάς, Αθανάσιος. Οι τεχνολογίες για τον ορθόδοξο χριστιανό αναπόσπαστο τμήμα της Σοφίας του 
Θεού, 2006,σ.16. 
296Σκρέττας, Νικόδημος. «Η θεία Ευχαριστία και τα προνόμια της Κυριακής κατά τη διδασκαλία των Κολ-
λυβάδων», στη σειρά Κανονικά και Λειτουργικά 7, εκδ. Μυγδονία, Θεσσαλονίκη 2008, σ.51. 
297Καβάσιλας, Νικόλαος. Ερμηνεία της Θείας Λειτουργίας, ΛΗ’, 1, S.C. 4BIS, σ. 230. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

125 
 

κοινή μετοχή στο μυστήριο των Μυστηρίων, η οποία καθίσταται αγιαστική298 και 

δυνατή μόνο με την δια ζωής παρουσία των πιστών στη Θεία Λειτουργία και αδύ-

νατη σε οποιαδήποτε τηλεοπτική, ραδιοφωνική και διαδικτυακή μετάδοση αυτής. 

 

 

Βιβλιογραφία 

 

Πηγές  

 

Ἀποστολικαὶ Διαταγαί. PG 1, 509-1156. 

Βασίλειος ο Μέγας. Περί τοῦ Ἁγίου Πνεύματος, PG 32,67-218. 

Βασίλειος ο Μέγας. Περί τοῦ Ἁγίου Πνεύματος, ΕΠΕ 10, Πατερικαί εκδόσεις «Γρη-

γόριος ὁ Παλαμάς», Θεσσαλονίκη 1974. 

Γερμανός Κωνσταντινουπόλεως. Εἰς τὰ ἐγκαίνια τοῦ σεβασμίου ναοῦ τῆς Θεοτό-

κου καὶ εἰς τὰ σπάργανα τοῦ Κυρίου ἡμῶν, PG 98,372-384. 

Θεόδωρος Ανδίδων. Προθεωρία κεφαλαιώδης περὶ τῶν ἐν τῇ Θείᾳ Λειτουργίᾳ γι-

νομένων συμβόλων καὶ μυστηρίων, PG 140,417-466. 

Ιουστίνος φιλόσοφος και μάρτυς, Πρὸς Διόγνητον Ἐπιστολή, PG 2,1167-1186. 

Καβάσιλας, Νικόλαος. Ἑρμηνεία τῆς Θείας Λειτουργίας, PG 150,363-490. 

Νικοδήμος Αγιορείτης. Ἐορτοδρόμιον : ἤτοι ἑρμηνεία εἰς τοὺς ἀσματικοὺς κανόνας 

τῶν δεσποτικῶν καὶ θεομητορικῶν ἑορτῶν. Συνερανισθὲν ἐκ διαφόρων τῆς Ἐκκλη-

σίας Πατέρων, πλουτισθὲν μὲ πολλὰς σημειώσεις, καὶ συντεθὲν εἰς τὴν κοινὴν 

 
298Βλ. Καβάσιλας, Νικόλαος. Ερμηνεία της Θείας Λειτουργίας, PG 150, 449Α. «ἅγιοι γὰρ καλοῦνται διὰ τὸν 
ἅγιον οὗ μετέχουσι καὶ ᾧ σώματος καὶ αἵματος κοινωνοῦσι». 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

126 
 

γλῶσσαν ὑπὸ Νικοδήμου ἐν μοναχοῖς ἐλαχίστου τοῦ Ἁγιορείτου, Ἐν Βενετίᾳ: Ἐκτῆς 

τυπογραφίας Νικολάου Γλυκύ,1836. 

Συμεών Θεσσαλονίκης. Διάλογος ἐν Χριστῷ κατὰ πασῶν τῶν αἱρέσεων καὶ περὶ τῆς 

μόνης πίστεως τοῦ Κυρίου καὶ Θεοῦ καὶ Σωτήρος ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, τῶν Ἱερῶν 

τελετῶν τε καὶ μυστηρίων πάντων τῆς Ἐκκλησίας, PG 155,32-174. 

Σωφρόνιος Ιεροσολύμων. Λόγος περιέχων τὴν ἐκκλησιαστικὴν ἅπασαν ἱστορίαν 

καὶ λεπτομερῆ ἀφήγησιν πάντων τῶν ἐν τῇ θείᾳ ἱερουργίᾳ τελουμένων, PG 

87,3981-4001. 

 

Ελληνική Βιβλιογραφία  

 

Γαβριήλ, (Μητροπολίτης Νοβογροδίας και Αγιοπετρουπόλεως). Τελετουργία Ἱερὰ 

ἤτοι διατύπωσις σύντομος τῶν ἱεροτελεστιῶν των ἐν τῇ Ὀρθοδόξῳ Γραικο-Ρωσ-

σιακὴ Ἐκκλησία ἄνωθεν ἐς γὲ καὶ καθ' ἡμᾶς, Αγία Πετρούπολη [Εν Πετρουπόλει], 

1799. 

Γιαγκάζογλου, Σταύρος. «Η Εκκλησία ως κοινωνία πίστης, λατρείας και ζωής. Εκ-

κλησιολογικές προκλήσεις και αντινομίες στον καιρό της πανδημίας και των υγειο-

νομικών μέτρων», στο Πρακτικά Επιστημονικής Διημερίδας: Πίστη, Ελπίδα και Ό-

ραμα τον καιρό της Πανδημίας,12 και 13 Μαρτίου 2021, Αθήνα: Θεολογική Σχολή 

Ε.Κ.Π.Α. (2022)34-54. 

Γιαγκάζογλου, Σταύρος. Στο Μεταίχμιο της Θεολογίας. Δοκίμια για τον διάλογο θε-

ολογίας και πολιτισμού, Αθήνα: Eκδ. Δόμος, 2018. 

Καλλιακμάνης, Βασίλειος. «Ορθόδοξη χριστιανική λατρεία και ψηφιακή τεχνολο-

γία», στο Σύνθεσις 6, 2 (2019)51-58. 

Καλλιακμάνης, Βασίλειος. «Ὀρθόδοξη Λατρεία καὶ Kατήχηση στὰ Ψηφιακὰ Μέσα 

Ἐκκλησιολογικὲς ἀρχὲς καὶ σύγχρονη πραγματικότητα», στο Θεολογία 90, 

3(2019)77-99. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

127 
 

Μπούμης, Παναγιώτης. «Ἡ Οἰκουμενικότητα μιᾶς Συνόδου καὶ συγκεκριμένως τῆς 

ἐν Τρούλλῳ ἢ Πενθέκτης» στο Θεολογία 80, 3(2009)37-69. 

Ξιώνης, Νικόλαος. «Ἡ Εκκλησία στην εποχή τής πανδημίας: ενδοιασμοί, αμφισβη-

τήσεις και σωτηρία», στο Πρακτικά Επιστημονικής Διημερίδας: Πίστη, Ελπίδα και 

Όραμα τον καιρό της Πανδημίας,12 και 13 Μαρτίου 2021, Αθήνα: Θεολογική Σχολή 

Ε.Κ.Π.Α. (2022)155-164. 

Παϊβανάς, Αθανάσιος. Οι τεχνολογίες για τον ορθόδοξο χριστιανό αναπόσπαστο 

τμήμα της Σοφίας του Θεού, 2006. 

Πουρτσουκλής, Δανιήλ (Μητροπολίτης Καισαριανής, Βύρωνος και Υμηττού). «Εκ-

κλησία και Θεία Λειτουργία», στο Θεολογία 4 (2009)27-44. 

Ράλλης, Γεώργιος και Ποτλής, Μιχαήλ. Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων τῶν 

τε ἁγίων καὶ πανευφήμων Ἀποστόλων: καὶ τῶν ἱερῶν οἰκουμενικῶν καὶ τοπικῶν 

Συνόδων, καὶ τῶν κατὰ μέρος ἁγίων πατέρων. τ. Β΄, Ἐν Ἀθήναις: Ἐκ τοῦ τυπογρα-

φείου τῆς Αὐγῆς, Ἀθῆναι 1852. 

Σαββάτος, Χρυσόστομος (Μητροπολίτης Μεσσηνίας). Ο άνθρωπος και η ανάπτυξη 

της σύγχρονης τεχνολογίας. Μια πρόκληση για την Ορθόδοξη θεολογία, Καλα-

μάτα: Εκδόσεις Ιεράς Μητροπόλεως Μεσσηνίας, 2019. 

Σαββάτος, Χρυσόστομος (Μητροπολίτης Μεσσηνίας). Η Ορθόδοξη Εκκλησία και η 

πανδημία του Covid- 19, Καλαμάτα: Εκδόσεις Ιεράς Μητροπόλεως Μεσσηνίας, 

2020. 

Σκαλτσής, Παναγιώτης. «Ὁ φωτισμὸς τοῦ Ναοῦ στὴ λειτουργική μας παράδοση», 

στο Εκκλησία 90,7 (2013)485-495. 

Σκρέττας, Νικόδημος. «Η θεία Ευχαριστία και τα προνόμια της Κυριακής κατά τη 

διδασκαλία των Κολλυβάδων» στη σειρά Κανονικά και Λειτουργικά 7,Θεσσαλο-

νίκη:εκδ. Μυγδονία, 2008. 

Τσίλης, Νεκτάριος (Μητροπολίτης Χονγκ Κονγκ και Άπω Ανατολής). Θρησκεία και 

διαδίκτυο, 2013. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

128 
 

Φίλιας Γεώργιος. Εκκλησιαστική ρητορική και εκφορά του σύγχρονου θεολογικού 

λόγου,Αθήνα: εκδ. Γρηγόρη, 2008. 

Φουντούλης, Ιωάννης. «Τελετουργικά θέματα», στη σειρά Λογική Λατρεία 12, Α-

θήνα: εκδ. Απ. Διακονίας, 2002. 

Χατζηνικολάου, Νικόλαος (Μητροπολίτης Μεσογαίας & Λαυρεωτικής). Απόσπα-

σμα από την Ομιλία του στην Τακτική Σύνοδο της Ιεραρχίας της Εκκλησίας της Ελ-

λάδος, την 4η Οκτωβρίου 2012. 

 

Ξενόγλωσση βιβλιογραφία 

 

Androutsopoulos, George. «The Right of Religious Freedom in Light of the Corona-

virus Pandemic: The Greek Case», στο Laws 10, 14(2021)2-9. 

Campbell, Heidi. The distanced Church: reflections on doing Church online, Texas A 

& M University: Digital Religion Publications, An Imprint of the Network for New 

Media, Religion & Digital Culture Series, www.digitalreligion.tamu.edu, Texas 2020. 

Campbell, Heidi. ”Religion and the Internet” στο Communication research trends, 

25,1 (2006)3-24. 

Klaver, Miranda. «Media Technology Creating “Sermonic Events.” The Hillsong 

Megachurch Network», στο Cross Currents, The University of North Carolina Press, 

65, 4 (2015)422-433. 

Young, Glenn. «Reading and Praying Online: The Continuity of Religion Online and 

Online Religion in Internet Christianity», στο συλλογικό Religion Online. Finding 

Faithon the Internet, eds. Lorne L. Dawson & Douglas E. Cowan, Routledge: (2004) 

93-106. 

Patrick, Gnana. «Religious Communities in the Digital Era: Dynamics of ‘Believing’ 

and ‘Belonging’», στο Religion and social communication, vol. 17, No. 1 (2019) 38-

50. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

129 
 

 

Χριστιανές γυναίκες με σημαίνουσα δράση στις πρώτες Εκκλησίες: οι επιστολές 

του Αποστόλου Παύλου και το ρωμαϊκό πλαίσιο 

Γεωργακοπούλου Σοφίας299 

 

Λεόντων γὰρ θερμότεραι αἱ τότε γυναῖκες ἦσαν, διανεμόμεναι πρὸς τοὺς ἀπο-

στόλους τοὺς ὑπὲρ τοῦ κηρύγματος πόνους· διὰ τοῦτο καὶ συναπεδήμουν αὐτοῖς, 

καὶ τὰ ἄλλα πάντα διηκονοῦντο. 

(Ιωάννης Χρυσόστομος, Ερμηνεία της Προς Ρωμ. Επιστολής Ομιλία ΛΑ΄) 

 

 Η διερεύνηση της ταυτότητας των γυναικών που έχουν κύρος και επιρροή 

στις πρώτες χριστιανικές Εκκλησίες, όπως μαρτυρείται στις Επιστολές του Αποστό-

λου Παύλου, καθώς και το ερώτημα εάν πρόκειται για συμβατό με την εποχή sta-

tus ή για ρηξικέλευθη πολιτισμική συνθήκη αποτελούν το θέμα του άρθρου της 

Wendy Cotter (1994)300. Θα γίνει αναλυτική και κριτική παρουσίαση αυτής της με-

λέτης, η οποία δομείται σε τρία βασικά μέρη. Το πρώτο μέρος απαριθμεί τις γυ-

ναίκες που διαδραματίζουν σημαντικό ρόλο στις πρώτες χριστιανικές κοινότητες, 

αναλύοντας τα σχετικά εδάφια από τις Επιστολές του Αποστόλου Παύλου. Το δεύ-

τερο μέρος περιλαμβάνει σύντομη επισκόπηση των γεωγραφικών στοιχείων, 

 
299 Καθηγήτρια Λατινικής Φιλολογίας, Τμήμα Φιλολογίας, Ε.Κ.Π.Α. 
300 Η μελέτη αυτή αποτελεί εμπλουτισμένη εκδοχή της ομιλίας που εκφώνησα στις 29 Ιουνίου 2023, κατά 
τον εορτασμό του Αποστόλου Παύλου στις Οινούσσες. Ευχαριστώ θερμά για την πρόσκληση και τη φιλο-
ξενία τον δήμαρχο Οινουσσών κ. Γεώργιο Δανιήλ, καθώς και τον Μητροπολίτη Χίου, Ψαρών και Οινουσ-
σών, κ. Μάρκο, για την αδιάλειπτη αρωγή του. Η εργασία πηγάζει πρωτίστως από το άρθρο της Cotter 
(1994) και είναι εμπλουτισμένη με πηγές από το πρωτότυπο, διορθώσεις και προσθήκες, βιβλιογραφία 
(στις υποσημειώσεις) και συνοπτικό πίνακα. Λιγοστές σχετικές με το θέμα νύξεις κάνει το άρθρο του Stark 
(1995), 238-239, που είναι σημαντικό για τις δημογραφικές αναλύσεις και στατιστικές με βάση το φύλο 
στις πρώτες Εκκλησίες, όπου υπερτερούν οι γυναίκες (κυρίως των ανωτέρων τάξεων), καθώς και για τον 
καίριο ρόλο τους στη ραγδαία εξάπλωση του Χριστιανισμού. Γενικότερα για τις Χριστιανές γυναίκες κατά 
την πρώιμη και ύστερη ρωμαϊκή αυτοκρατορία, βλ. ενδεικτικά Gryson (1972), MacDonald (1994), Kra-
emer και D’Angelo (1999), Winter (2003), Osiek και MacDonald (2005), Πέππα (2007), Cohick (2009), Kra-
emer (2012), Tervahauta et al. (2017).  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

130 
 

ειδικότερα των πολιτισμικών στοιχείων για τις πόλεις στις οποίες έδρασαν και ε-

πέδρασαν αυτές οι Χριστιανές, καθώς και βασικές πληροφορίες για τη θέση της 

ελεύθερης Ρωμαίας γυναίκας τον 1ο αι. μ.Χ. Η τρίτη ενότητα εστιάζει στο καίριο 

ζήτημα της σχέσης της σημαίνουσας και σπουδαίας θέσης Χριστιανών γυναικών 

στις παύλειες Εκκλησίες με το ισχύον νομικό και κοινωνικό ρωμαϊκό πλαίσιο.  

 

Α. Οι αναφορές σε Χριστιανές γυναίκες με σημαίνοντα ρόλο στις Επιστολές του 

Παύλου 

 

 Στις Επιστολές του Αποστ. Παύλου γίνονται δεκατρείς ονομαστικές αναφο-

ρές σε γυναίκες εντός των πρώτων χριστιανικών κοινοτήτων: 

η Απφία (Φιλήμ. 2), η Χλόη (Α Κορ. 1:11), η Πρίσκα (Ρωμ. 16:3-4, Α Κορ. 16:19), η 

Ευοδία και η Συντύχη (Φιλ. 4:2), η Φοίβη (Ρωμ. 16:1), και η Ιουνία (Ρωμ. 16:7)301, 

οι οποίες έχουν προεξάρχοντα ρόλο,  

 
301 Η Ιουνία αποσιωπάται στη μελέτη της Cotter (1994), μολονότι στην Επιστολή προς Ρωμ. 16:7, η Ιουνία 
και ο Ανδρόνικος χαρακτηρίζονται «ἐπίσημοι ἐν τοῖς ἀποστόλοις», διακεκριμένοι απόστολοι, καθώς και 
συμπατριώτες και συναιχμάλωτοι του Αποστ. Παύλου. Μετά από δώδεκα αιώνες, ο καθολικός αρχιεπί-
σκοπος και θεολόγος Αιγίδιος της Ρώμης (Aegidius Romanus ή Egidio Colonna, 1247-1316) είναι αναμφι-
σβήτητα ο πρώτος που παρερμηνεύει την αιτιατική Ιουν/λ-ίαν, πιστεύοντας ότι δηλώνει άνδρα, αν και το 
αναμενόμενο ανδρικό όνομα είναι Ιούνιος (Iunius) ή Ιούλιος (Iulius). Είναι απίθανο να είναι σύμπτυξη 
του Ιουνιανός, σύμφωνα με μια ευφάνταστη υπόθεση. Στις Διατάξεις Αποστόλων (στα λατινικά αποδίδε-
ται ως Indices apostolorum), αναξιόπιστο έργο που αποδίδεται στον Επιφάνιο (4ος αι.), αλλά πιθανότατα 
είναι ψευδώνυμο και χρονολογείται τον 9ο αι., καταγράφονται τα ονόματα Πρίσκας και Ιουνίας, δηλ. αρ-
σενικού γένους, αντί των θηλυκών Πρίσκα και Ιουνία. Σε αντίθεση, αρχαίες λατινικές, συριακές, κοπτικές 
μεταφράσεις, καθώς και Πατέρες της Εκκλησίας και Θεολόγοι, μεταξύ άλλων, ο Ωριγένης (PG 14.1280, 
και όχι η εσφαλμένη μετάφραση ενός χωρίου του από τον Ρουφίνο, PG 14.1289), o Ιωάννης ο Χρυσόστο-
μος (PG 60.669-670), o Άγιος Ιερώνυμος (CCLat 72.150, PL 30.744), ο Ιωάννης Δαμασκηνός (PG 95.565), 
ο Γάλλος φιλόσοφος και θεολόγος Πέτρος Αβελάρδος (CCConMed 11.330), δεν αμφισβητούν ότι πρόκει-
ται για γυναίκα, την Ιουνία (ή Ιουλία). Για μια διερεύνηση των παλαιογραφικών, θεολογικών και κοινωνι-
κών πολιτισμικών παραμέτρων που συμβάλλουν στην επιλογή υπέρ της γυναίκας «Ιουνίας» αντί του άν-
δρα «Ιουνία», βλ. Epp (2005). Στα ελληνικά, βλ. Καραβιδόπουλος (2007): για τη σχετική ενημέρωση ευ-
χαριστώ τον Σεβασμιώτατο Μητροπολίτη Χίου, κ. Μάρκο. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

131 
 

ενώ οι ακόλουθες επτά γυναίκες (εκ των οποίων πέντε αναφέρονται ονομαστικά 

και δύο ανώνυμα) δεν φαίνεται ότι πρωτοστατούν στην Εκκλησία της Ρώμης, όταν 

χαιρετίζονται θερμά από τον Απόστ. Παύλο στην Προς Ρωμαίους επιστολή 16302: 

η Μαρία (Ρωμ. 16:6, SBL 2010 ἀσπάσασθε Μαριάμ, ἥτις πολλὰ ἐκοπίασεν εἰς ὑμᾶς, 

] ἡμᾶς ST 1550),  

η Τρύφαινα και η Τρυφώσα, η Περσίδα303 (Ρωμ. 16:12 SBL 2010 ἀσπάσασθε Τρύ-

φαιναν καὶ Τρυφῶσαν τὰς κοπιώσας ἐν Κυρίῳ. ἀσπάσασθε Περσίδα τὴν ἀγαπητήν, 

ἥτις πολλὰ ἐκοπίασεν ἐν Κυρίῳ),  

η μητέρα του Ρούφου, που δεν αναφέρεται με το όνομά της (Ρωμ. 16:13 SBL 2010 

ἀσπάσασθε Ῥοῦφον τὸν ἐκλεκτὸν ἐν Κυρίῳ καὶ τὴν μητέρα αὐτοῦ καὶ ἐμοῦ),  

η Ιουλία και η αδελφή του Νηρέα (Ρωμ. 16:15 SBL 2010 ἀσπάσασθε Φιλόλογον καὶ 

Ἰουλίαν, Νηρέα καὶ τὴν ἀδελφὴν αὐτοῦ, καὶ Ὀλυμπᾶν καὶ τοὺς σὺν αὐτοῖς πάντας 

ἁγίους, «TGV: Χαιρετισμούς επίσης στο Φιλόλογο και στην Ιουλία, στο Νηρέα και 

στην αδερφή του, στον Ολυμπά και σ’όλους τους χριστιανούς της συντροφιάς 

τους»)304.  

 Η Μαρία έχει εργαστεί σκληρά στους κόλπους της Εκκλησίας305, όπως η Τρύ-

φαινα, η Τρυφώσα και η Περσίδα έχουν πολλά προσφέρει στο έργο του Κυρίου. 

 
302 Για τις αμοιβαίες σχέσεις μεταξύ του Αποστ. Παύλου και των Χριστιανών γυναικών με σπουδαία ε-
νεργό εκκλησιαστική δράση στην Προς Ρωμαίους 16, βλ. Mathew (2013).  
303 Όπως η Ιουνία, η Περσίδα και η Κλαυδία παραλείπονται από τον κατάλογο της Cotter (1994), 350, σημ. 
2. 
304 Η Cotter (1994) 350, σημ. 2, λανθασμένα συγκαταλέγει στις ονομαστικές αναφορές γυναικών και τον 
Ολυμπά, ο οποίος μαρτύρησε στη Ρώμη περίπου το 64.  
305 Ο Ιωάννης Χρυσόστομος (περ. 349-407) εξηγεί τη φράση του Αποστ. Παύλου «πολλὰ ἐκοπίασεν εἰς 
ἡμᾶς» ως εξής: οὐκ εἰς ἑαυτὴν μόνον οὐδὲ εἰς τὴν οἰκείαν ἀρετὴν, ὃ πολλαὶ καὶ νῦν ποιοῦσι γυναῖκες 
νηστεύουσαι, χαμευνοῦσαι, ἀλλὰ καὶ εἰς ἑτέρους, ἀποστόλων καὶ εὐαγγελιστῶν ἀναδεξάμεναι δρόμους. 
Και λίγο προηγουμένως, όπου παραθέτει την παύλεια φράση «Ἀσπάσασθε Μαριὰμ, ἥτις πολλὰ ἐκοπία-
σεν εἰς ὑμᾶς» αναφωνεί, διαπιστώνοντας την ανωτερότητα των γυναικών: Τί τοῦτο; Πάλιν γυνὴ στεφα-
νοῦται καὶ ἀνακηρύττεται, πάλιν ἡμεῖς αἰσχυνόμεθα οἱ ἄνδρες· μᾶλλον δὲ οὐκ αἰσχυνόμεθα μόνον, ἀλλὰ 
καὶ σεμνυνόμεθα. Σεμνυνόμεθα μὲν γὰρ, ὅτι τοιαῦται παρ’ἡμῖν γυναῖκες· αἰσχυνόμεθα δὲ, ὅτι σφόδρα 
αὐτῶν ἀπολιμπανόμεθα οἱ ἄνδρες. (Προς Ρωμ. Ομιλία ΛΑ΄). Τα σχόλια του Ιωάννη Χρυσοστόμου στις 
Επιστολές του Παύλου (In Epistulam ad Romanos, ad Philemonem κλπ) από την Πατρολογία του Migne 
αντλήθηκαν από την ψηφιοποιημένη έκδοση του Παν/μίου του Αιγαίου: 
http://khazarzar.skeptik.net/pgm/PG_Migne/John%20Chrysostom_PG%2047-64/ 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

132 
 

Στον χαιρετισμό προς τη μητέρα του Ρούφου ο Απόστ. Παύλος δηλώνει ότι του 

στάθηκε και δική του μητέρα. Η Ιουλία και η αδελφή του Νηρέα χαιρετίζονται, 

χωρίς άλλη μνεία για τον ρόλο τους μέσα στις χριστιανικές κοινότητες.  

 Η έκτη κατά σειρά ονομαστική αναφορά αφορά την Κλαυδία στην Β΄ Επι-

στολή προς Τιμόθεον 4:21, Ἀσπάζεταί σε Εὔβουλος καὶ Πούδης καὶ Λίνος καὶ Κλαυ-

δία καὶ οἱ ἀδελφοὶ πάντες SBL 2010.  

 Ας σημειωθεί ότι όλες οι αναφορές για την ιστορική παρουσία των γυναικών 

στις πρωτοχριστιανικές κοινότητες που ιδρύει ο απόστολος Παύλος αποκαλύπτο-

νται ευκαιριακά και περιστασιακά μέσα στις επιστολές του306. Ακολούθως θα ε-

στιάσουμε στις αναφορές στις επτά γυναίκες που πρωτοστατούν στις πρώτες Εκ-

κλησίες, όπως μαρτυρείται στις παύλειες επιστολές307. 

Απφία (Φιλήμ. 2) 

Φιλήμ. 1:1-2 Παῦλος, δέσμιος Χριστοῦ Ἰησοῦ, καὶ Τιμόθεος ὁ ἀδελφός, Φιλήμονι 

τῷ ἀγαπητῷ καὶ συνεργῷ ἡμῶν / καὶ Ἀπφίᾳ τῇ ἀδελφῇ καὶ Ἀρχίππῳ τῷ συστρα-

τιώτῃ ἡμῶν καὶ τῇ κατ᾿ οἶκόν σου ἐκκλησίᾳ· (SBL 2010, με διαφορετική γραφή: 

ἀγαπητῇ, ST 1550) 

 Η επιστολή προς τον Φιλήμονα χρονολογείται την εποχή του Νέρωνα, περ. 

το 54 μ.Χ. και είναι μια αδελφική παράκληση υπέρ του Ονησίμου, πρώην δούλου 

του Φιλήμονα και πλέον πνευματικού τέκνου του φυλακισμένου Παύλου. Επειδή 

το όνομά της Απφίας ακολουθεί το όνομα του Φιλήμονα, υπάρχει η εικασία ότι 

ίσως ήταν η σύζυγός του. Όμως μετά την Απφία, ο Απόστ. Παύλος απευθύνεται 

και σε τρίτο άτομο, τον Άρχιππο, και μάλιστα με ξεχωριστή προσφώνηση για τον 

καθένα από τους τρεις. Είναι μάλλον πιθανότερο η Απφία να μη συνδέεται με 

 
306 Αδαμτζίλογλου (1989), 29 (όπου λανθασμένα συγκαταλέγεται και η Νύμφα με την κατ’οίκον εκκλησία 
της, ενώ πρόκειται για ανδρικό όνομα, Προς Κολ. 4:15). 
307 Το κείμενο των παύλειων επιστολών προέρχεται από τον ιστότοπο https://ebible.gr/blog/, και συγκε-
κριμένα από την Αντιπαραβολή κειμένων της Καινής Διαθήκης, https://www.ebible.gr/collate/, όπου πα-
ρατίθενται σε αντιπαραβαλλόμενη μορφή οι εκδόσεις των κειμένων της Καινής Διαθήκης και οι μετα-
φράσεις TGV 1997 (η σύγχρονη μετάφραση της Ελληνικής Βιβλικής Εταιρίας) και MNB 1850 (η μετά-
φραση του Νεόφυτου Βάμβα). Από τις αντιπαραβαλλόμενες εκδόσεις προτιμήθηκε η έκδοση της Καινής 
Διαθήκης SBL 2010: Holmes, Michael W. (2010), The Greek New Testament, SBL Edition, Society of Biblical 
Literature: Atlanta. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

133 
 

γάμο με τον Φιλήμονα. Η Απφία αποκαλείται «αδελφή», όπως και ο Τιμόθεος α-

ποκαλείται «αδελφός». Σε σύγκριση με τους χαρακτηρισμούς των άλλων δύο, «α-

γαπητός και συνεργός» για τον Φιλήμονα και «συστρατιώτης» για τον Άρχιππο, η 

Απφία φέρει το πιο βαρύτιμο διακριτικό γνώρισμα, όπως συμβαίνει και με την 

Πρίσκα από τις Κεγχρεές, την οποία ο Απόστ. Παύλος αποκαλεί επίσης «αδελφή» 

και είναι η διάκονος και η προστάτις πολλών και αυτού του ιδίου (Ρωμ. 16:1-2). 

 Στην κατ’οίκον του Φιλήμονα «Εκκλησία», στις Κολοσσές της Μ. Ασίας, η 

Απφία και ο Άρχιππος ξεχωρίζουν ως οι πρωτεργάτες, αυτοί που ηγούνται κατά 

κάποιον τρόπο των συναθροισμένων ανώνυμων πιστών, και μάλλον δεν ισχύει η 

εικασία ότι πρόκειται για τη σύζυγο και τον υιό αντίστοιχα του οικοδεσπότη308. Και 

οι τρεις μαθητές του Αποστ. Παύλου μαζί με τον Ονήσιμο, πρώην υπηρέτη του 

Φιλήμονα, μαρτύρησαν για τη διάδοση του Ευαγγελίου: εορτάζονται «ως τετράς 

η θεοσύλλεκτος» στις 22 Νοεμβρίου. 

 

Χλόη (Α Κορ. 1:11) 

ἐδηλώθη γάρ μοι περὶ ὑμῶν, ἀδελφοί μου, ὑπὸ τῶν Χλόης ὅτι ἔριδες ἐν ὑμῖν 

εἰσι. MNB «Διότι μου ανεφέρθη από τους οικιακούς και συγγενείς της Χλόης για 

σας, αδελφοί μου, ότι υπάρχουν μεταξύ σας αντιθέσεις και φιλονεικίαι». TGV 

«Αυτό το γράφω, αδερφοί μου, γιατί με πληροφόρησαν για σας άνθρωποι της 

Χλόης ότι έρχεστε σε προστριβές μεταξύ σας». 

 Η φράση «ὑπὸ τῶν Χλόης» μπορεί να σημαίνει «από την οικογένεια της 

Χλόης», αλλά μπορεί να δηλώνει γενικότερα «τον οίκο της Χλόης». Είναι εύλογο 

να υποθέσουμε ότι η Χλόη ήταν μια εξέχουσα προσωπικότητα στην Κόρινθο και 

κυρίως με σημαντικό ρόλο στη χριστιανική κοινότητα της πόλης, έτσι ώστε οι πλη-

ροφοριοδότες, που είναι «άνθρωποι της Χλόης», να έχουν το ανάλογο κύρος και 

 
308 Ο Ιωάννης Χρυσόστομος στην ερμηνεία της Επιστολής προς Φιλήμονα, όπου παραδίδει τη γραφή «α-
γαπητή» και όχι «αδελφή» για την Απφία, εικάζει ότι είναι συμβία του Τιμόθεου, και υπογραμμίζει την 
ισότιμη παράκληση του Παύλου και στον άνδρα και στη γυναίκα: Καὶ Ἀπφίᾳ τῇ ἀγαπητῇ. Ἐμοὶ δοκεῖ 
σύμβιον εἶναι τούτου. Ὅρα Παύλου τὸ ταπεινόν· καὶ Τιμόθεον παραλαμβάνει πρὸς τὴν ἀξίωσιν, καὶ οὐ 
τὸν ἄνδρα μόνον ἀξιοῖ, ἀλλὰ καὶ τὴν γυναῖκα, καὶ ἕτερόν τινα ἴσως φίλον. (Προς Φιλήμ. Ομιλία Α΄). 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

134 
 

την αναγνωρισιμότητα μεταξύ των πιστών. Ειδάλλως ο Απόστ. Παύλος δεν θα χρη-

σιμοποιούσε το όνομά της ως εχέγγυο για την είδηση, την οποία πιστεύει και δεν 

αμφισβητεί309. 

 

Πρίσκα (Α Κορ. 16:19, Ρωμ. 16:3-4) 

A Κορ. 16:19 Ἀσπάζονται ὑμᾶς αἱ ἐκκλησίαι τῆς Ἀσίας. ἀσπάζεται ὑμᾶς ἐν Κυρίῳ 

πολλὰ Ἀκύλας καὶ Πρίσκα σὺν τῇ κατ’ οἶκον αὐτῶν ἐκκλησίᾳ. (SBL 2010 ] Πρί-

σκιλλα ST 1550) 

Ρωμ. 16:3-5 Ἀσπάσασθε Πρίσκαν καὶ Ἀκύλαν τοὺς συνεργούς μου ἐν Χριστῷ Ἰη-

σοῦ / (οἵτινες ὑπὲρ τῆς ψυχῆς μου τὸν ἑαυτῶν τράχηΦλον ὑπέθηκαν, οἷς οὐκ ἐγὼ 

μόνος εὐχαριστῶ, ἀλλὰ καὶ πᾶσαι αἱ  ἐκκλησίαι τῶν  ἐθνῶν,) / καὶ τὴν 

κατʼοἶκον αὐτῶν ἐκκλησίαν. (SBL 2010 ] Πρίσκιλλαν ST 1550) 

 Η Πρίσκα (ή το υποκοριστικό, Πρίσκιλλα) είναι το θηλυκό ισοδύναμο του 

ρωμαϊκού παρωνυμίου (cognomen) Priscus, «αρχαίος, παλαιός» (π.χ. ο βασιλιάς 

Ταρκύνιος ο πρεσβύτερος, 6ος αι. π.Χ. έχει ως πλήρες όνομα Lucius Tarquinius 

Priscus). Πρίσκα θα ονομαστεί η σύζυγος του Διοκλητιανού. Στην Έφεσο η οικία 

της Πρίσκας και του συζύγου της Ακύλα φιλοξενούσε χριστιανική κοινότητα. Ο Α-

πόστ. Παύλος στέλνει χαιρετισμούς στους Κορίνθιους Χριστιανούς από την Πρίσκα 

και τον Ακύλα που είχαν ηγετικό ρόλο στην εν Εφέσω Εκκλησία. Τους χαρακτηρίζει, 

προτάσσοντας το όνομα της Πρίσκας, «συνεργούς του εν Χριστώ» (Ρωμ. 16:3). 

Στην Προς Ρωμαίους Επιστολή (16:4-5), αναφέρει σαφώς ότι  

«TGV: Διακινδύνεψαν τη ζωή τους για χάρη μου και τους ευχαριστώ, όχι μόνο εγώ, 

αλλά κι όλες οι εκκλησίες του μη ιουδαϊκού κόσμου. Να δώσετε χαιρετισμούς και 

στην εκκλησία που συναθροίζεται στο σπίτι τους».  

 Ας παραθέσουμε και το σχόλιο του Ιωάννη Χρυσοστόμου για τους σπουδαί-

ους και εγκωμιαστικούς χαρακτηρισμούς που αποδίδει ο Απόστ. Παύλος στην Πρί-

σκα και τον Ακύλα: Οὐδὲ γὰρ ἔχοι τις ἂν εἰπεῖν, ὅτι ἐν κινδύνοις μὲν ἦσαν τοιοῦτοι, 

 
309 Βλ. και την ανάλογη ερμηνεία του Ιωάννη Χρυσοστόμου σε αυτό το χωρίο: Ἐδηλώθη μοι παρά τινων, 
ἀλλὰ καὶ τὴν οἰκίαν δήλην ἐποίησεν, ὥστε μὴ νομίζεσθαι πλάττειν (Προς Κορ. Ομιλία Γ΄). 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

135 
 

καὶ ἐν χρήμασι δαψιλεῖς, τοῦ κηρύγματος δὲ ἠμέλουν· καὶ γὰρ συνεργοὺς αὐτοὺς 

καὶ συλλειτουργοὺς διὰ τοῦτο καλεῖ. Καὶ οὐκ αἰσχύνεται γυναῖκα συλλειτουργὸν 

καλῶν, τὸ σκεῦος τῆς ἐκλογῆς, ἀλλὰ καὶ ἐγκαλλωπίζεται τούτῳ· οὐ γὰρ τῇ φύσει 

προσέχει, ἀλλὰ τὴν προαίρεσιν στεφανοῖ. (Προς Ρωμ. Ομιλία Λ΄), καθώς και την 

εξήγηση που δίδει στο γιατί η Πρίσκα προτάσσεται του Ακύλα (Ρωμ.16:3, 

Πράξ.18,8, Β ́, Τιμ. 4:19): προτίθησι δὲ τὴν γυναῖκα, ἐμοὶ δοκεῖν, ἅτε σπουδαιοτέ-

ραν οὖσαν καὶ πιστοτέραν· καὶ γὰρ καὶ αὕτη τότε προσελάβετο τὸν Ἀπολλὼ ἢ καὶ 

ἀδιαφόρως τοῦτο ποιεῖ (Προς Τιμ. Β΄ Ομιλία Ι΄ =PG 62, 657-658). 

 Γνωρίζουμε ότι κατά τον διωγμό των Εβραίων από τον Κλαύδιο (41-54), η 

Πρίσκα και ο Ακύλας αναγκάστηκαν να φύγουν από τη Ρώμη, όπου έμεναν, και να 

καταφύγουν στην Κόρινθο, όπου ασκούσαν το επάγγελμα του σκηνοποιού. Εκεί 

μυήθηκαν από τον Απόστολο Παύλο στον Χριστιανισμό, τον ακολούθησαν στις πε-

ριοδείες του και τέλος εγκαταστάθηκαν στην Έφεσο (Πράξεις 18:26). Η μνήμη τους 

εορτάζεται στις 13 Φεβρουαρίου. 

 

Ευοδία και Συντύχη (Φιλιππησίους 4:2) 

Εὐοδίαν παρακαλῶ καὶ Συντύχην παρακαλῶ τὸ αὐτὸ φρονεῖν ἐν Κυρίῳ. (SBL 

2010 ] Εὐωδίαν ST 1550) «TGV: Προτρέπω την Ευοδία, προτρέπω και τη Συντύχη 

να μονοιάσουν, αφού έχουν την ίδια πίστη στον Κύριο.» 

 Ο Απόστ. Παύλος ακριβώς πριν από τον επίλογο της επιστολής προς τους 

Χριστιανούς των Φιλίππων (περ. 62 μ.Χ.)310 προσφωνεί ξεχωριστά και ισότιμα τις 

δύο αυτές Χριστιανές που είναι σε διαφωνία. Ζητά από έναν «γνήσιον σύζυγον», 

έναν ανώνυμο πιστό σύντροφό του, να μεσολαβήσει ώστε να ομονοήσουν:  

 
310 Ρητορική ανάλυση της επιστολής Προς Φιλιππησίους με μοτίβα ευχαριστήριων επιστολών ελληνιστι-
κής περιόδου υιοθετεί και προτείνει η Whelan (1989), 152-160. Ιδιαίτερη έμφαση δίνει (σελ. 156-157) 
στη σκόπιμη χρήση του ρήματος φρονεῖν (11 φορές στην επιστολή): σημαντική απειλή στην Εκκλησία 
των Φιλίππων είναι η έλλειψη ομοφροσύνης (Προς Φιλιππ. 4:2-3). Αποκορύφωμα της κλίμακας αυτής 
της έννοιας είναι η έκκληση σε δύο προεξάρχουσες προσωπικότητες της κοινότητας, την Ευοδία και τη 
Συντύχη, να συμφιλιωθούν. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

136 
 

ναὶ ἐρωτῶ καὶ σέ, γνήσιε σύζυγε, συλλαμβάνου αὐταῖς, αἵτινες ἐν τῷ εὐαγγελίῳ 

συνήθλησάν μοι μετὰ καὶ Κλήμεντος καὶ τῶν λοιπῶν συνεργῶν μου, ὧν τὰ ὀνόματα 

ἐν βίβλῳ ζωῆς. (Φιλιπ. 4:3, SBL 2010) «TGV: Ναι, παρακαλώ κι εσένα, πιστέ μου 

σύντροφε, να τους συμπαρασταθείς· αυτές αγωνίστηκαν μαζί μου για τη διάδοση 

του ευαγγελίου, όπως και ο Κλήμης και οι άλλοι συνεργάτες μου, που τα ονόματά 

τους είναι γραμμένα στο βιβλίο της ζωής.»  

 Η Ευοδία και η Συντύχη ανήκαν σε δραστήρια ομάδα ιεραποστόλων, ήταν 

«συναθλήτριες» του Παύλου, όπως δηλώνει επαινετικά ο ίδιος. Η αιτία διαφωνίας 

τους δεν φαίνεται να είναι πολύ σοβαρή, ώστε να χρειάζεται την παρέμβαση του 

ίδιου του Αποστόλου. Η έκκλησή του να λύσουν τις διαφορές τους δείχνει ότι οι 

δύο Χριστιανές κατείχαν σημαίνουσα θέση στην Εκκλησία των Φιλίππων. Επίσης 

είναι τα μόνα μέλη της, που ονομάζονται από τον Απόστ. Παύλο. Ας προσθέσουμε 

και το σχόλιο που κάνει ο Ιωάννης Χρυσόστομος σε αυτό το εδάφιο: ∆οκοῦσι δέ 

μοι αὗται αἱ γυναῖκες τὸ κεφάλαιον εἶναι τῆς Ἐκκλησίας τῆς ἐκεῖ (Προς Φιλ. Ομιλία 

ΙΓ΄). 

 

Φοίβη (Ρωμ. 16:1-2) 

Συνίστημι δὲ ὑμῖν Φοίβην τὴν ἀδελφὴν ἡμῶν, οὖσαν καὶ διάκονον τῆς ἐκκλησίας 

τῆς ἐν Κεγχρεαῖς, / ἵνα αὐτὴν προσδέξησθε ἐν Κυρίῳ ἀξίως τῶν ἁγίων, καὶ πα-

ραστῆτε αὐτῇ ἐν ᾧ ἂν ὑμῶν χρῄζῃ πράγματι, καὶ γὰρ  αὐτὴ προστάτις πολλῶν 

ἐγενήθη καὶ ἐμοῦ αὐτοῦ (SBL 2010, «TGV: Σας συστήνω την αδερφή μας τη Φοίβη, 

που είναι διάκονος της εκκλησίας στις Κεγχρεές. / Σας παρακαλώ να τη δεχτείτε 

στο όνομα του Κυρίου, όπως αρμόζει σε χριστιανούς, και να της παρασταθείτε 

σ’ό,τι σας έχει ανάγκη. Γιατί κι αυτή έχει βοηθήσει πολλούς, κι εμένα τον ίδιο.» 

 Δεν είναι σαφές εάν η επιστολή Προς Ρωμ. 16 απευθύνεται στην Εκκλησία 

της Εφέσου ή της Ρώμης. Αυτό το εδάφιο θεωρείται ότι είναι συστατική επιστολή, 

που ενσωματώθηκε στο τέλος της επιστολής προς Ρωμαίους. Η Φοίβη αναφέρεται 

ως η διάκονος της Εκκλησίας στις Κεγχρεές. Χαρακτηρίζεται «αδελφή», καθώς και 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

137 
 

«προστάτις» με την έννοια της ευεργέτιδος311. Η προστασία της Φοίβης δεν ήταν 

μια απλή βοήθεια, αλλά περιελάμβανε και σημαντική οικονομική αρωγή και κάθε 

άλλου είδους επιρροή χάρη σε ένα ισχυρό δίκτυο οικογενειακών και φιλικών σχέ-

σεων. Ο Απόστ. Παύλος αναγνωρίζει την προσφορά της στον ίδιο και σε πολλούς 

άλλους. 

 Όπως παρατηρεί η Cotter (1994) η Απφία και η Φοίβη χαρακτηρίζονται «α-

δελφές», όπως ο Τιμόθεος αποκαλείται «αδελφός». Με όρους ισοτιμίας τόσο άν-

δρες όσο και γυναίκες χαρακτηρίζονται ως «διάκονοι» (λειτουργοί της Εκκλη-

σίας)312 και «προστάτες». Επίσης ο Απόστ. Παύλος δεν αναφέρει σχέση συγγένειας 

των γυναικών που πρωτοστατούν στις πρώτες χριστιανικές κοινότητες, δηλ. απου-

σιάζει μνεία σχέσης τους με άνδρα, είτε είναι πατέρας, αδελφός, είτε σύζυγος ή 

υιός. Σε μια ανδροκεντρική εποχή και περιοχή, όπως είναι οι κοινωνίες της Μεσο-

γείου του 1ου μ.Χ., φαίνεται ότι ο Απόστ. Παύλος ενθάρρυνε και επαίνεσε Χριστια-

νές γυναίκες να είναι πρωτεργάτριες στις Εκκλησίες που ιδρύονταν.  

 

Ιουνία (Ρωμ. 16:7)313 

ἀσπάσασθε Ἀνδρόνικον καὶ Ἰουνίαν τοὺς συγγενεῖς μου καὶ συναιχμαλώτους 

μου, οἵτινές εἰσιν ἐπίσημοι ἐν τοῖς ἀποστόλοις, οἳ καὶ πρὸ ἐμοῦ γέγοναν, SBL 

2010, «TGV: Να μου χαιρετήσετε ακόμη τους ομοεθνείς μου και συντρόφους μου 

στη φυλακή, τον Ανδρόνικο και την Ιουνία. Ο κύκλος των αποστόλων τούς έχει σε 

μεγάλη εκτίμηση, κι έχουν γίνει χριστιανοί πριν από μένα»)  

 
311 Για τον όρο «προστάτις» με τη σημασία “protrectress”, “patroness” στην περίπτωση της Φοίβης και το 
συγγενές λατινικό ισοδύναμο patrona, βλ. Whelan (1989), 18-32. Η δαψιλής χορηγεία της Φοίβης στην 
Εκκλησία δηλώνεται με τον όρο «προστάτις», που της προσδίδει προεξάρχοντα ρόλο.  
312 Οι γυναίκες διάκονοι είναι ισότιμες των ανδρών διακόνων και οφείλουν να έχουν τις ίδιες αρετές: βλ. 
την Επιστολή προς A Τιμόθεον 3:11 γυναῖκας ὡσαύτως σεμνάς, μὴ διαβόλους, νηφαλίους, πιστὰς ἐν πᾶσιν 
(SBL 2010). TGV: «Το ίδιο κι οι γυναίκες πρέπει να είναι σεμνές, να μην κακολογούν, να είναι προσεκτικές, 
άξιες εμπιστοσύνης σε όλα.» Βλ. Gryson (1976), 134, Wijngaards (2006). Για το εκκλησιαστικό αξίωμα-
λειτούργημα της διακόνου μετά τον 1ο αι. μ.Χ., βλ. ενδεικτικά Πέππα (2007), 534-537. 
313 Η Ιουνία δεν αναφέρεται, όπως σημειώθηκε προηγουμένως, στη μελέτη της Cotter (1994), αλλά ούτε 
και στη διατριβή της Whelan (1989).  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

138 
 

 Η Ιουνία αναφέρεται ότι μαζί με τον Ανδρόνικο είναι εκχριστιανισμένοι Ιου-

δαίοι και μάλιστα πριν από τον Παύλο, οι οποίοι χαίρουν μεγάλης εκτίμησης από 

τον κύκλο των Αποστόλων. Δεν γνωρίζουμε εάν υπάρχει συγγενική σχέση μεταξύ 

τους (εάν π.χ. είναι σύζυγοι, όπως τους θεωρεί η Ορθόδοξη Εκκλησία ή αδέλφια). 

Όπως επισημαίνει η Πέππα (2007), 534, «ο χαρακτηρισμός μιας γυναίκας, της Ιου-

νίας, ως διακεκριμένης αποστόλου δεν φαίνεται να ξενίζει ή να προκαλεί αντί-

δραση στην πρώιμη χριστιανική και την πατερική γραμματεία». Είναι το μοναδικό 

χωρίο της Καινής Διαθήκης, όπου μια γυναίκα χαρακτηρίζεται ως απόστολος (σελ. 

530). Ο Απόστ. Παύλος αποδίδει τόσο στην Ιουνία όσο και στον Ανδρόνικο μέγι-

στους επαίνους, σύμφωνα και με την ερμηνεία του Ιωάννη Χρυσοστόμου314. Όπως 

η Πρίσκα, η Φοίβη, η Ευοδία και η Συντύχη, η Ιουνία έλαβε ενεργό δράση στη διά-

δοση του Ευαγγελίου και την κατήχηση και μάλιστα συγκαταλέγεται στους εβδο-

μήντα αποστόλους που έχρισε ο ίδιος ο Χριστός, εκτός από τους δώδεκα Αποστό-

λους-μαθητές του315. Η μνήμη των αποστόλων και κηρύκων του Χριστού, Ανδρονί-

κου και Ιουνίας («δυάς φωτοειδής») τιμάται στις 17 Μαΐου. 

 

B. Γεωγραφικά, κοινωνικά και νομικά δεδομένα του ρωμαϊκού κόσμου του 1ου 

αι. μ.Χ. 

 

 Οι πόλεις όπου δρουν και επιδρούν οι επτά γυναίκες στις χριστιανικές κοι-

νότητες είναι οι εξής: Κολοσσές, Κόρινθος, Κεγχρεές, Φίλιπποι, Έφεσος και Ρώμη. 

Εκτός από τη Ρώμη, οι υπόλοιπες πόλεις που βρίσκονται στην Ανατολική Μεσόγειο 

 
314 Τον 4ο αι. σε διαφορετικό έντονα ανδροκεντρικό ιδεολογικό πλαίσιο ο Ιωάννης Χρυσόστομος υπο-
γραμμίζει τη διαφορά φύλου στην περίπτωση της Ιουνίας «που αξιώθηκε» τόσο εγκωμιαστικές προσφω-
νήσεις από τον Απόστ. Παύλο. Βλ. Ιω. Χρυσοστ. Προς Ρωμ. Ομιλία ΛΑ΄: Ἀσπάσασθε Ἀνδρόνικον καὶ 
Ἰουνίαν τοὺς συγγενεῖς μου. ∆οκεῖ μὲν καὶ τοῦτο ἐγκώμιον εἶναι· τὸ δὲ ἐφεξῆς πολλῷ μεῖζον. Ποῖον δὲ 
τοῦτο; Καὶ συναιχμαλώτους μου. Τοῦτο γὰρ ὁ μέγιστος στέφανος, ἡ μεγάλη ἀνακήρυξις. […] ἐπίσημοι δὲ 
ἦσαν ἀπὸ τῶν ἔργων, ἀπὸ τῶν κατορθωμάτων. Βαβαὶ, πόση τῆς γυναικὸς ταύτης ἡ φιλοσοφία, ὡς καὶ τῆς 
τῶν ἀποστόλων ἀξιωθῆναι προσηγορίας. Καὶ οὐδὲ ἐνταῦθα ἵσταται, ἀλλ’ἕτερον πάλιν ἐγκώμιον προ-
στίθησι, λέγων· Οἳ καὶ πρὸ ἐμοῦ γεγόνασιν ἐν Χριστῷ. Καὶ γὰρ καὶ τοῦτο ἔπαινος μέγιστος, τὸ προπηδῆσαι 
καὶ πρὸ τῶν ἄλλων ἐλθεῖν. 
315 Η Πέππα (2007) 531 αναφέρεται και στην ισαπόστολο και πρωτομάρτυρα Θέκλα, την οποία μαρτυρεί 
ένα απόκρυφο έργο, οι Πράξεις Παύλου (και Θέκλης).  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

139 
 

(ηπειρωτική Ελλάδα και Μ. Ασία) έχουν σε αρκετό βαθμό εκρωμαϊσθεί την εποχή 

του Αποστ. Παύλου. Για τις πόλεις αυτές επισημαίνει η Cotter (1994) τα εξής δε-

δομένα: 

 Οι Κολοσσές στη Φρυγία της Μ. Ασίας (περ. 160 χιλ. ανατολικά της Εφέσου) 

είναι η πόλη όπου κατοικεί και δρα η Απφία (Φιλήμ. 1-2) μαζί με τρία άλλα σημα-

ντικά μέλη της Εκκλησίας, τον Άρχιππο (Κολ. 4:17), τον Φιλήμονα (Φιλήμ. 1) και 

τον Ονήσιμο (Κολ. 4:9, Φιλήμ. 10). Οι ειδικοί ερίζουν για τη γνησιότητα και τη χρο-

νολόγηση της Επιστολής προς Κολοσσαείς. Έως τον 19ο αι. θεωρείτο ως παύλεια 

επιστολή. Δεν είναι σίγουρο ότι η πόλη αυτή είχε εκρωμαϊστεί, διότι ήταν ήσσονος 

σημασίας σε σχέση με τη γειτονική της Λαοδίκεια και είχε καταστραφεί από σει-

σμό την εποχή του Νέρωνα.  

 Η Κόρινθος είναι η πόλη της Χλόης, ενώ το επίνειό της οι Κεγχρεές είναι η 

πόλη της Φοίβης. Η Ευοδία και η Συντύχη ζουν στους Φιλίππους. Η Πρίσκα και ο 

σύζυγός της είναι στην Έφεσο. Υπάρχει η άποψη ότι η Πρίσκα και ο Ακύλας επέ-

στρεψαν στη Ρώμη μετά τον θάνατο του Κλαυδίου και επομένως, η επιστολή προς 

Ρωμαίους 16 τούς απευθύνεται, όταν ήταν στη Ρώμη και όχι στην Έφεσο.  

 Από αυτές τις πόλεις, η Κόρινθος επανιδρύθηκε από τον Ιούλιο Καίσαρα το 

44 π.Χ. και οι Φίλιπποι από τον Μάρκο Αντώνιο και με τη νίκη του Αυγούστου με-

τονομάστηκε σε Colonia Iulia Augusta Philippensium. Έκοβαν νομίσματα και στην 

ελληνική και λατινική, ενώ κατοικούνταν από αρκετούς Ρωμαίους απόστρατους 

(‘βετεράνους’). Η Έφεσος κατακτήθηκε από τους Ρωμαίουs το 133 π.Χ. και είχε γί-

νει η έδρα του proconsul (του Ρωμαίου επάρχου). Μετά από αυτή τη σύντομη επι-

σκόπηση του βαθμού εκρωμαϊσμού των πόλεων, όπου έδρασαν οι επτά αυτές Χρι-

στιανές γυναίκες, θα δοθούν στοιχεία για την κοινωνική και νομική θέση της Ρω-

μαίας γυναίκας, ελεύθερης ή απελεύθερης, κατά την πρώιμη αυτοκρατορική πε-

ρίοδο, ώστε να υπάρχουν συγκεκριμένα κριτήρια σύγκρισης με το status των επτά 

γυναικών που πρωτοστατούν στις πρώτες Εκκλησίες, σύμφωνα με τις Επιστολές 

του Αποστ. Παύλου. 

 

Η θέση της Ρωμαίας γυναίκας 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

140 
 

 Σε σχέση με τη θέση της γυναίκας στην αρχαία Ελλάδα, η Ρωμαία γυναίκα 

είχε περισσότερα δικαιώματα και προνόμια. Μεγάλη διαφορά ήταν το γεγονός ότι 

όταν παντρευόταν αποκτούσε την ιδιότητα της matrona και της mater familias. Ο 

σημαντικός ρόλος της δηλωνόταν με τον όρο custos, «φρουρός, φύλακας» του οί-

κου. Στη ρωμαϊκή οικία, δεν υπάρχουν ανδρώνες, όπου αποκλείονται οι γυναίκες, 

ούτε γυναικωνίτες316. Σε αμιγές ελληνικό πολιτισμικό πλαίσιο ήταν ανάρμοστο οι 

γυναίκες να συμποσιάζονται μαζί με τους άνδρες, ενώ αυτό δεν ίσχυε στα ρωμα-

ϊκά συμπόσια. Στον ρωμαϊκό γάμο, όπως αναφέρει και η Cotter (1994, σελ. 360), 

δίνεται έμφαση στην έννοια της concordia (ομόνοιας, ‘συγ-καρδίας’), της αρμονι-

κής συμβίωσης, της mutua caritas μεταξύ των δύο συζύγων (όπως δηλώνεται και 

στα επιτύμβια επιγράμματα ή στα εγκώμια, βλ. και Κικ. Att. 1.18.1, ad fam. 14,1-

4, Οβ. Tristia 3.3, Τάκ. Annales 3.34 και Agricola 6.1, Δίων Κάσσιος 56.8.2). Ήταν 

αποδεκτό το αίσθημα αμοιβαίας αγάπης μεταξύ των συζύγων, ακόμα και ένα εί-

δος ρομαντικού έρωτα μεταξύ τους317. Ο νομικός Modestinus, τον 3ο αι.μ.Χ. ορίζει 

τον γάμο με βάση τη συντροφικότητα, ως εξής:  

Nuptiae sunt coniunctio maris et feminae et consortium omnis vitae, divini et hu-

mani iuris communicatio (Dig. 23.2.1) («Γάμος είναι η ένωση ανδρός και γυναικός, 

και συνύπαρξη (‘κοινωνία’) καθ’όλον τον βίο, κοινή συμμετοχή στον θείο και αν-

θρώπινο νόμο»).  

 Η Ρωμαία ματρώνα είχε κύρος ενώπιον του άνδρα της και των υπολοίπων 

μελών του οίκου της, είχε δικαίωμα έκφρασης της γνώμης της και των αντιρρή-

σεών της. Ο γάμος sine manu ήταν συχνός και έδινε το δικαίωμα στις πλούσιες 

Ρωμαίες να παραμένουν νόμιμο μέλος της πατρικής οικογένειάς τους, διατηρώ-

ντας έτσι την περιουσία τους, το δικαίωμα γαιοκτημοσύνης και σύνταξης διαθή-

κης318. Με νόμο του Αυγούστου, το λεγόμενο ius (trium) liberorum, η ελεύθερη 

Ρωμαία γυναίκα που είχε τρία τέκνα ή η απελεύθερη Ρωμαία που είχε τέσσερα 

αποκτούσε πλήρη οικονομική αυτονομία και χειραφέτηση (Gaius Inst. 1.145)319. 

 
316 Βιτρ. De Arch. 2.2-4.  
317 Dixon (1991). 
318 Για το ρωμαϊκό γάμο, βασική η μελέτη Treggiari (1991). 
319 Σχετικά με τους νόμους του Αυγούστου και τη χειραφέτηση των Ρωμαίων γυναικών, βλ. Morrell (2020). 
Για τη θέση της γυναίκας στην αρχαία Ρώμη, βλ. ενδεικτικά Perry (2014), Saller (2007).  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

141 
 

Στις Πράξεις των Αποστόλων έχουμε την εξής μαρτυρία για τη Λυδία, μια χειραφε-

τημένη, εκρωμαϊσμένη γυναίκα (Πράξεις 16:14-15):  

και τις γυνὴ ὀνόματι Λυδία, πορφυρόπωλις πόλεως Θυατείρων σεβομένη τὸν 

Θεόν, ἤκουεν, ἧς ὁ κύριος διήνοιξεν τὴν καρδίαν προσέχειν τοῖς λαλουμένοις ὑπὸ 

τοῦ Παύλου. Ὡς δὲ ἐβαπτίσθη καὶ ὁ οἶκος αὐτῆς, παρεκάλεσεν λέγουσα·‘Εἰ κεκρί-

κατέ με πιστὴν τῷ Κυρίῳ εἶναι, εἰσελθόντες εἰς τὸν οἶκόν μου μένετε’. Καὶ παρε-

βιάσατο ἡμᾶς SBL 2010, «TGV: Μια γυναίκα από τα Θυάτειρα που ονομαζόταν Λυ-

δία, έμπορος πορφυρών υφασμάτων (πορφυρόπωλις), προσήλυτη, άκουγε, και ο 

Κύριος άνοιξε την καρδιά της ώστε να δίνει προσοχή σ’αυτά που έλεγε ο Παύλος. 

Αφού βαφτίστηκε αυτή και όλη η οικογένειά της, μας παρακαλούσε: «Αν με κρί-

νετε πιστή στον Κύριο, ελάτε να μείνετε στο σπίτι μου»· και μας το ζητούσε με 

πολλή επιμονή.»  

 Δεν θεωρήθηκε ανάρμοστο ή παράξενο μια γυναίκα με οικονομική ανεξαρ-

τησία και κυρία του οίκου της να πάρει την πρωτοβουλία και να προσκαλέσει τον 

Παύλο και τους συν αυτώ στην οικία της, χωρίς την άδεια κάποιου άνδρα (συζύ-

γου, αδελφού ή υιού).  

 Η Cotter (1994, σελ. 364 κ.ε.) επισημαίνει επίσης ότι αρκετές εύπορες Ρω-

μαίες, θέλοντας να ασκήσουν εξουσία και να αυξήσουν την κοινωνική επιρροή 

τους, γίνονται χορηγοί λατρευτικών οργανώσεων ή επαγγελματικών σωματείων 

(collegia) στην Ιταλική χερσόνησο, και αναγράφονται στις επιγραφές με τους ό-

ρους patrona ή mater, μόνο με τη δική τους ταυτότητα, δίχως αναφορά σε τυχόν 

σχέση τους με ανδρικό πρόσωπο320. Η συγγραφέας του άρθρου αναφέρει εύστοχα 

και τη Laudatio Turiae, μία επιγραφή της αυγούστειας περιόδου (ILS 8393), η 

 
320 Για την πατρωνεία στα ρωμαϊκά σωματεία της αυτοκρατορικής περιόδου με βάση 147 επιγραφές της 
Ιταλικής χερσονήσου, βλ. Clemente (1972). Η αντιστοιχία ρωμαϊκών (θρησκευτικών) οργανώσεων και ε-
παγγελματικών σωματείων (collegia) με τις παύλειες χριστιανικές κοινότητες ερευνάται από την Whelan 
(1989), 90-109. Ανάλογες επισημάνσεις για τις Ρωμαίες ‘πάτρωνες’ και τη σύνδεση με τον ευεργετισμό 
την εποχή της Καινής Διαθήκης κάνει η Αργυριάδου (2021), 111 κ.ε., για να καταλήξει σελ. 114): «η [ρω-
μαϊκή] σχέση πάτρωνα–πελάτη αποτελούσε ένα κοινωνικό δίκτυο που ενίσχυε τη θέση του προστάτη και 
καθιστούσε τον οίκο χώρο αλληλεξάρτησης ανθρώπων με διαφορετική κοινωνική προέλευση. Αν ο πά-
τρωνας ασπάζονταν μία νέα θρησκεία, όπως ο χριστιανισμός, αυτό επηρέαζε προφανώς και τους προ-
στατευόμενούς του, που εξαρτιόταν από αυτόν. Έτσι, ο ρωμαϊκός οίκος και η δομή του έπαιξαν σημαντι-
κότατο ρόλο για την κοινωνική συγκρότηση και οργάνωση της αρχέγονης Εκκλησίας.» 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

142 
 

οποία παραδίδει το επιμνημόσυνο εγκώμιο ενός άνδρα προς τιμήν της νεκρής συ-

ζύγου του Τυρίας, όπου εξαίρονται οι αρετές της, η δυναμικότητά της στη διεκδί-

κηση της κληρονομιάς του πατέρα της από τους άρρενες συγγενείς της, η γενναι-

οδωρία της (liberalitas), η τόλμη και η αυταπάρνησή της κατά τη διεκδίκηση της 

επιστροφής του εξόριστου άνδρα της, κατά τις προγραφές του 43 π.Χ.321:  

στήλη ΙΙ (6a) Vitam tutata apsentis, quod ut conarere / uirtus túa te hortabatur, 

(7a) pietas tua me/ múníbat clementiá eorum contra quos ea parabas;/ (8a) semper 

tamen uóx tua est firmitate animí / émissa. («Έχοντας διαφυλάξει τη ζωή μου όσο 

απουσίαζα, κάτι που η αρετή (το κουράγιο) σου σε παρακινούσε να επιχειρήσεις, 

ο συζυγικός σεβασμός σου με οχύρωνε ώστε να γίνονται επιεικείς εκείνοι, ενάντια 

στους οποίους ετοίμαζες τον λόγο υπεράσπισής μου· πάντα η φωνή σου έβγαινε 

με σταθερότητα ψυχής (ό,τι έλεγες, το έλεγες με κουράγιο.») 

Φυσικά οι Ρωμαίες αποκλείονταν από τις νομοθετικές και δικαστικές αρμοδιότη-

τες και τις αντίστοιχες συνελεύσεις και δεν έπαιρναν συχνά τον λόγο στο δημόσιο 

βήμα, όπως συνέβαινε και στις υπόλοιπες κοινωνίες κατά τους ρωμαϊκούς χρό-

νους322. 

 

Γ. Συμβατική ή καινοτόμος η σημαίνουσα θέση γυναικών στις πρώτες Εκκλησίες; 

 

 Με βάση τις κοινωνικές συμβάσεις και τη νομική ισχύ στις εκρωμαϊσμένες 

περιοχές του 1ου αι. μ.Χ., όπου έδρασαν οι γυναίκες στις πρώτες χριστιανικές κοι-

νότητες και μνημονεύονται με βαρύνουσα σημασία στις επιστολές του Αποστ. 

Παύλου, φαίνεται ότι η ξεχωριστή θέση τους δεν είναι ρηξικέλευθη ή παράδοξη, 

αλλά συμβατή με το ρωμαϊκό πλαίσιο. Η προεξάρχουσα και αξιοσέβαστη θέση 

 
321 Βλ. κείμενο με ελληνική μετάφραση και σύντομη εισαγωγή, Μαντζίλας (2019), 425-436, γερμανική 
μετάφραση και σχόλια, Flach (1991). Ενδεικτικά, βλ. για έμφυλη προσέγγιση από την Pepe (2015). 
322 Για τη θέση της Ρωμαίας γυναίκας βλ. ενδεικτικά και Pomeroy (2008), κεφ. 8, «Η Ρωμαία δέσποινα της 
ύστερης δημοκρατίας και των αρχών της αυτοκρατορίας». Βλ. επίσης Ascough (2020) για μια πλήρη διε-
ρεύνηση του κοινωνικού πλαισίου και των οικονομικών συνθηκών την εποχή των πρώτων παύλειων εκ-
κλησιών. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

143 
 

που είχε η Χλόη με τα βαπτισμένα μέλη του οίκου της στην Εκκλησία της Κορίνθου, 

συνάδει με τα ήθη της πόλης που είχαν έντονη ρωμαϊκή επιρροή. Η ισότιμη σχέση 

της Πρίσκας στην Έφεσο με τον σύζυγό της Ακύλα παραπέμπει στον ιδεώδη καλό 

ρωμαϊκό γάμο. Η σύναξη πιστών στην οικία της δείχνει ότι η οικοδέσποινα Πρίσκα 

έχει τον ρόλο μιας matrona. Αυτό δεν σημαίνει ότι και προΐστατο της χριστιανικής 

κοινότητας, αλλά ότι κατείχε σίγουρα εξέχουσα θέση εντός της. Η Πέππα (2007) 

529 επισημαίνει, επαναλαμβάνοντας την εξήγηση του Ιωάννη Χρυσοστόμου (που 

προαναφέραμε) ότι «η Πρίσκα (ή Πρίσκιλλα) αναφέρεται πάντα ονομαστικά δίπλα 

στο σύζυγό της Ακύλα, συνήθως δε πριν από αυτόν (Πράξεις 18:18, 18:26, Ρωμ. 

16:3, Β Τιμ. 4:19), γεγονός που υποδηλώνει τον σπουδαιότερο ρόλο της». Στις Πρά-

ξεις 18:26, η Πρίσκα καθοδηγεί και διδάσκει τον Απολλώ μαζί με τον σύζυγό της 

(οὗτός τε ἤρξατο παρρησιάζεσθαι ἐν τῇ συναγωγῇ. ἀκούσαντες δὲ αὐτοῦ 

Πρίσκιλλα καὶ Ἀκύλας προσελάβοντο αὐτὸν καὶ ἀκριβέστερον αὐτῷ ἐξέθεντο τὴν 

ὁδὸν [τοῦ θεοῦ]).  

 Ας επανέλθουμε στο άρθρο της Cotter (1994), η οποία υπογραμμίζει ότι το 

ιεραποστολικό έργο της Ευοδίας και της Συντύχης μαζί με άνδρες κήρυκες του 

Ευαγγελίου (τον ίδιο τον Απόστ. Παύλο, τον Κλήμεντα και άλλους) φανερώνουν 

την κινητικότητα και τον ευρύ κύκλο γνωριμιών, που μπορούσαν να έχουν γυναί-

κες, σε μια πόλη, όπως οι Φίλιπποι με στοιχεία ρωμαϊκής κουλτούρας. Ας προσθέ-

σουμε ότι η Whelan (1989), 161, υποστηρίζει ότι η χριστιανική κοινότητα των Φι-

λίππων, όπως και άλλες στον ρωμαϊκό μεσογειακό κόσμο του 1ου αι. μ.Χ., είχε 

κοινά οργανωτικά στοιχεία με τα μη επαγγελματικά ρωμαϊκά σωματεία (collegia), 

όπου δεν είχε σημασία εάν οι πρωτεργάτες τους ήταν αριστοκρατικής ή ταπεινής 

καταγωγής, άνδρες ή γυναίκες, και επομένως, οι «συναθλήτριες» Ευοδία και η Συ-

ντύχη διαδραμάτιζαν ανάλογο καθοδηγητικό ρόλο. Ας προσθέσουμε και τη σπου-

δαία δράση της Ιουνίας και του Ανδρόνικου, διακεκριμένων αποστόλων, που 

προηγήθηκαν του Αποστ. Παύλου. Όπως επισημαίνει η Cotter (1994), η άσκηση 

των καθηκόντων της Φοίβης στην Εκκλησία των Κεγχρεών δεν γινόταν σε δημόσιο 

χώρο, αφού ο τόπος σύναξης των πιστών ήταν ιδιωτικές οικίες και έτσι θεωρείτο 

ευκολότερα αποδεκτή. Η φιλανθρωπική δράση της προστάτιδος Φοίβης, 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

144 
 

διακόνου στις Κεγχρεές, δηλώνει την οικονομική ανεξαρτησία της, όπως είχαν 

πολλές γυναίκες των αυτοκρατορικών χρόνων.  

 Ας υπενθυμίσουμε ότι η οικονομική ευμάρεια και η επιρροή που ασκεί η 

Φοίβη έχει παραλληλιστεί με το ανάλογο κύρος και δυναμική πολιτική και εμπο-

ρική δραστηριότητα που έχει η πλούσια ισχυρή Ρωμαία Ιουνία Θεοδώρα, κάτοικος 

Κορίνθου, την ίδια εποχή (40-57 μ.Χ.), όπως μαρτυρεί λεπτομερώς στήλη με πέντε 

επιγραφές, συνολικά 85 σειρών (SEG XVIII.143)323. Είναι αξιοπρόσεκτο ότι δεν α-

ναφέρεται κάποιος άνδρας συγγενής της (σύζυγος, αδελφός, υιός), παρά μόνο το 

όνομα του πατέρα της (Λεύκιος). Ας προσθέσουμε ως φόρο τιμής στον Νομό της 

Χίου, όπου εκφωνήθηκε αυτή η εργασία, ότι αντίστοιχα με την Ιουνία Θεοδώρα 

έδρασε στο νησί η Κλαυδία Μητροδώρα, ἱερεὶα δ[ιὰ βίου τῆς Σεβαστ]ῆς θεᾶς 

Ἀφροδίτης Λιβίας (Graf 1985, I. Chios, 79). Υπήρξε μεγάλη ευεργέτις της Χίου, την 

εποχή του Κλαυδίου και του Νέρωνα324. 

 Οι περιπτώσεις Χριστιανών γυναικών με σπουδαία δράση δεν παρεκκλίνουν 

από ρωμαϊκές συνήθειες, αλλά κατά την Cotter (1994), εξαίρεση αποτελεί η περί-

πτωση της Απφίας στην αμφισβητούμενη επιστολή προς Κολοσσαείς, διότι οι πλη-

ροφορίες είναι ασαφείς και οι Κολοσσές ήταν πόλη με πιο έντονες ελληνιστικές 

επιρροές. Εάν η Απφία είχε μαζί με τον Φιλήμονα και τον Άρχιππο πρωταγωνιστικό 

ρόλο στη χριστιανική κοινότητα, θα επρόκειτο για ένα αντισυμβατικό παράδειγμα. 

Γι’αυτό αρκετοί ερευνητές, που είναι εξοικειωμένοι περισσότερο με την ελληνική 

ιστορία, υποθέτουν με ευκολία ότι η Απφία ήταν σύζυγος ή συγγενής με αυτούς 

τους άνδρες. 

 Ας προσθέσουμε ότι υπάρχει και άλλη γενική μαρτυρία για ισχυρές γυναίκες 

με κοινωνική επιρροή που ασπάζονται τον Χριστιανισμό στις Πράξεις των Αποστό-

λων 17:4, αφού κατά τη δράση του Αποστ. Παύλου στη Θεσσαλονίκη,  

«TGV: Μερικοί απ’ αυτούς [ενν. τους Ιουδαίους] πείστηκαν και έγιναν μαθητές του 

Παύλου και του Σίλα. Από τους Έλληνες που ήταν προσήλυτοι πίστεψε πλήθος 

 
323 Βλ. Whelan (1989) 99-101, Kearsley (1999), Klauck (2000), Friesen (2014) 220. 
324 Για τις επιγραφές και τη γενεαλογία της Κλαυδίας Μητροδώρας, βλ. Σαρικάκης (1989), 267 (αρ. 96), 
Kearsley (1999), Herrmann (2000). 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

145 
 

πολύ· επίσης πίστεψαν όχι και λίγες από τις γυναίκες που είχαν επιρροή στην κοι-

νωνία (SBL 2010 γυναικῶν τε τῶν πρώτων οὐκ ὀλίγαι).» 

 Η Εκκλησία, ως επίσημη κοινότητα πιστών Χριστιανών, ενέχει κατά τον Α-

πόστ. Παύλο την έννοια της ισοτιμίας ανδρών και γυναικών, που αποκαλούνται 

αδελφοί και αδελφές στον οίκο του Θεού (Ρωμ. 8:14, 19, 29 και 9:26, Β Κορ. 6:18, 

Γαλ. 3:26, 4:6, 7, 31). Επειδή όμως ο όρος «εκκλησία» παραπέμπει και σε συνέ-

λευση πολιτών, η προεξάρχουσα ή ισότιμη με άνδρες θέση, την οποία αποδίδει σε 

γυναίκες εντός της χριστιανικής κοινότητας στις επιστολές του ο Απόστ. Παύλος, 

δύναται να θεωρηθεί ως καινοτόμος για τα μέτρα της εποχής. Εξάλλου, όπως εύ-

στοχα παρατηρεί στο τέλος του άρθρου της η Cotter (1994), ας έχουμε υπόψη ότι 

ελληνορωμαϊκή πολιτισμική ομοιογένεια σε όλη την έκταση της Μεσογείου δεν 

υπήρχε και ότι ο όρος «εκκλησία» τον 1ο αι. μ.Χ. δεν είχε την αυστηρή χριστιανική 

έννοια που απέκτησε από τον 3ο αι. κ.ε. με κυρίαρχη την ανδρική ιεραρχία.  

 Όπως επισημαίνει ο Kraemer (2012), 537, ο εκχριστιανισμός των γυναικών 

απελευθερώνει αρκετές γυναίκες από τους περιορισμούς του φύλου τους, που υ-

πήρχαν εκείνη την εποχή στην ιουδαϊκή ή τη ρωμαϊκή κοινωνία: λόγου χάριν, οι 

Χριστιανές γυναίκες είχαν τη δυνατότητα να ταξιδεύουν, να παραμένουν άγαμες 

και άτεκνες, να μην είναι κάτω από τη δικαιοδοσία ενός πατέρα ή ενός συζύγου, 

να παντρεύονται μετά την ηλικία των 18 ετών325. Επίσης η ισοτιμία με την οποία ο 

Απόστ. Παύλος αντιμετωπίζει τα δύο φύλα φαίνεται και όταν προτρέπει τη Χρι-

στιανή σύζυγο να μη χωρίσει τον άνδρα της, εάν δεν είναι Χριστιανός, αφού αυτός 

«αγιάζει», κοινωνεί με τον Χριστό, χάρη σε αυτή:  

Α Κορ. 7:13-14 καὶ γυνὴ εἴ τις ἔχει ἄνδρα ἄπιστον, καὶ οὗτος συνευδοκεῖ οἰκεῖν 

μετʼαὐτῆς, μὴ ἀφιέτω τὸν ἄνδρα. / ἡγίασται γὰρ ὁ ἀνὴρ ὁ ἄπιστος ἐν τῇ γυναικί, 

καὶ ἡγίασται ἡ γυνὴ ἡ ἄπιστος ἐν τῷ ἀδελφῷ, SBL 2010 (TGV: «Κι αν μια γυναίκα 

έχει σύζυγο μη χριστιανό, που συγκατατίθεται να μένει μαζί της, να μην τον χωρί-

σει. Γιατί ο μη χριστιανός άντρας, χάρη στην ένωση με τη γυναίκα του, μπήκε στο 

 
325 Κατά τον Stark (1995), 237, οι δημογραφικές μελέτες δείχνουν ότι ο μέσος όρος ηλικίας γάμου για μια 
Ρωμαία ήταν τα 12 ή 13 έτη, ότι το τριπλάσιο ποσοστό στις ειδωλολάτριδες σε σύκριση με αυτό των 
Χριστιανών θήλεων παντρεύονταν πριν από τα 13 έτη και ότι το 48% των Χριστιανών θήλεων δεν πα-
ντρεύονταν πριν από τα 18 έτη, σε σύγκριση με το 37% των ειδωλολατρών. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

146 
 

χώρο του Θεού· και η μη χριστιανή γυναίκα μπήκε στο χώρο του Θεού χάρη στην 

ένωση με το χριστιανό»).  

 Συμπερασματικά, είναι ενδιαφέρον να προσδιορισθούν και να επανεκτιμη-

θούν με περαιτέρω εμβάθυνση η προεξάρχουσα θέση και η ενεργός συμμετοχή 

και επιρροή που έχουν Χριστιανές στις πρώτες παύλειες Εκκλησίες, οι οποίες 

πραγμάτωσαν την ενιαία αγαπητική ζωή ελεύθερων εν Χριστώ αγαπωμένων αν-

θρώπων, σύμφωνα με το γνωστό εδάφιο από την Επιστολή προς Γαλάτας, 3:28, 

όπου ο Απόστ. Παύλος, ο Ευαγγελιστής των Εθνών, διακηρύσσει την κατάργηση 

των διαφορών (και δεσμών) καταγωγής, κοινωνικής θέσης και φύλου, μέσα στην 

κοινή εν Χριστώ ζωή, η οποία αποτελεί μια βασική αρχή της Χριστιανικής ανθρω-

πολογίας και σωτηριολογίας: 

οὐκ ἔνι Ἰουδαῖος οὐδὲ Ἕλλην, οὐκ ἔνι δοῦλος οὐδὲ ἐλεύθερος, οὐκ ἔνι ἄρσεν καὶ 

θῆλυ· πάντες γὰρ ὑμεῖς εἷς ἐστε ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ (SBL 2010). «TGV: Δεν υπάρχει 

πια Ιουδαίος και ειδωλολάτρης, δεν υπάρχει δούλος και ελεύθερος, δεν υπάρχει 

άντρας και γυναίκα· όλοι σας είστε ένας, χάρη στον Ιησού Χριστό.» 

 Όπως ορθώς επισημαίνει ο Barclay (2020), 311, «η θεολογία περί φύλων του 

Αποστ. Παύλου δεν φαίνεται να περιορίζεται σε ζητήματα ισότητας ή στατικής ιε-

ραρχίας, επειδή απόλυτη προτεραιότητα δεν έχουν οι ανθρώπινες κοινωνικές δο-

μές, αλλά η ενεργοποίηση κάθε ανθρώπινου δυναμικού στην εν Χριστώ ζωή». Θα 

τελειώσουμε με την ερμηνεία που δίνει ο Ιωάννης Χρυσόστομος με αφορμή τη 

μνεία της Πρίσκας και του Ακύλλα στην Επιστολή Προς Ρωμαίους και η οποία συ-

νάδει με την παραπάνω διακήρυξη του κορυφαίου Αποστόλου:  

Εἶδες γυναῖκας γενναίας, οὐδὲν ἀπὸ τῆς φύσεως ἐμποδισθείσας εἰς τὸν τῆς ἀρετῆς 

δρόμον; Καὶ μάλα εἰκότως· Ἐν Χριστῷ γὰρ Ἰησοῦ οὐκ ἄρσεν, οὐ θῆλυ. (Προς Ρωμ. 

Ομιλία Λ΄) 

 

 

 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

147 
 

Βιβλιογραφία 

Αδαμτζίλογλου, Ευανθία (1989), Η γυναίκα στη θεολογία του Αποστόλου Παύλου. 

Ερμηνευτική ανάλυση του Α΄Κορ. 11,2-16, Διδακτ. διατρ. Θεσσαλονίκη (ΑΠΘ). 

Αργυριάδου A.A. (2021), Πολιτισμικοί κατάλογοι στην Παύλεια γραμματεία με α-

ναφορά στα κείμενα του ελληνορωμαϊκού κόσμου. Φιλολογική και θεολογική με-

λέτη, Διδακτ. διατρ. Θεσσαλονίκη (ΑΠΘ). 

Ascough R. S. (2020), “What Kind of World Did Paul’s Communities Live In?”, in Br. 

W. Longenecker (ed.), The New Cambridge Companion to St Paul, Cambridge, 48-

66. 

Barclay J.M.G. (2020), “What Makes Paul Challenging Today?”, in Br. W. Longe-

necker (ed.), The New Cambridge Companion to St Paul, Cambridge, 299-335. 

Clemente G. (1972), “II patronato nei collegia dell’impero romano”, Studi classici e 

orientali 21, 142-229. 

Cohick Lynn H. (2009), Women in the world of the earliest Christians: Illuminating 

Ancient Ways of Life, Mich. Baker Academic. 

Cotter Wendy (1994), “Women’s Authority Roles in Paul’s Churches: Countercul-

tural or Conventional?”, Novum Testamentum, 36, 350-372. 

Dixon Suzanne (1991), “The Sentimental Ideal of the Roman Family”, in B. Rawson 

(ed.), Marriage, Divorce, and Children in Ancient Rome, Oxford, 99-113. 

Epp E. J. (2014), Junia, the first Woman Apostle, Augsburg Fortress 2005. 

Flach D. (1991), Die sogenannte Laudatio Turiae: Einleitung, Text, Übersetzung und 

Kommentar, Darmstadt.  

Friesen St. J. (2014), “Junia Theodora of Corinth: Gendered Inequalities in the Early 

Empire”, in Friesen St.J., James Sarah A. και Schowalter D.N. (eds), Corinth in Con-

trast. Studies in Inequality, Leiden-Boston, 203-226. 

Gerber D. (2013), “1 Corinthiens et l’archéologie: douze dossiers-test”, Théolo-

giques 21, 213-245. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

148 
 

Graf Fr. (1985), Nordionische Kulte : religionsgeschichtliche und epigraphische Un-

tersuchungen zu den Kulten von Chios, Erythrai, Klazomenai und Phokaia, Rom, 

Schweizerisches Institut in Rom. 

Gryson R. (1972), Le ministère des femmes dans l’Église ancienne, Gembloux. 

Herrmann P. (2000), “Eine berühmte Familie in Teos”, in C. Işik (ed.), Studien zur 

Religion und Kultur Kleinasiens und des ägäischen Bereiches. Festschrift für Baki 

Öğün zum 75. Geburtstag, Bonn, 87-97. 

Καραβιδόπουλος Ι. (2007), “Ιουνίας ή Ιουνία; Κριτική του κειμένου και Ερμηνευ-

τική προσέγγιση του Ρωμ. 16,7”, in Εκκλησία – Οικουμένη – Πολιτική. Χαριστήρια 

στον Μητροπολίτη Αδριανουπόλεως Δαμασκηνό, Αθήνα, 309-324. 

Kearsley R. A. (1999), “Woman in Public Life in the Roman East: Iunia Theodora, 

Claudia Metrodora and Phoebe, Benefactress of Paul”, Tyndale Bulletin, 50, 189-

211. 

Klauck H.-J. (2000), The Religious Context of Early Christianity: A Guide to Graeco-

Roman Religions, Edinburgh. 

Kraemer R. S. και D’Angelo M. R. (1999) (eds), Women and Christian Origins, Ox-

ford. 

Kraemer R. S. (2012), “Becoming Christian”, in Sharon L. James, και Sheila Dillon 

(eds), A Companion to Women in the Ancient World, Malden-Oxford, 524-538. 

MacDonald Μ.Y. (1994), Early Christian Women and Pagan Opinion, Cambridge. 

Μαντζίλας Δ. et al. (2019), Ανθολόγιο Ρωμαϊκής Ποίησης. Από τις απαρχές μέχρι το 

τέλος του χρυσού αιώνα, τόμ. B΄: Αυγούστεια εποχή / Χρυσή περίοδος, Αθήνα. 

Mathew Susan (2013), Women in the greetings of Romans 16,1-16. A study of mu-

tuality and women’s ministry in the letter to the Romans, London. 

Morrell Κit (2020), “Tutela mulierum and the Augustan marriage laws”, Eugesta 10 

89-116.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

149 
 

Osiek C. και MacDonald M.Y. (2005) (eds), A Woman’s Place: House Churches in 

Earliest Christianity, Minneapolis. 

Pepe Cristina (2015), Morire da donna: ritratti esemplari di ‘bonae feminae’ nella 

‘laudatio funebris’ romana, Pisa. 

Πέππα Κωνσταντίνα (2007), “Γυναίκα και Εκκλησία. Συμβολή στον οικουμενικό 

διάλογο ως προς το ζήτημα της χειροτονίας των γυναικών”, in Εκκλησία - Οικου-

μένη - Πολιτική. Χαριστήρια στον Μητροπολίτη Αδριανουπόλεως Δαμασκηνό, Α-

θήνα, 527-538. 

Perry M. J., (2014), Gender, Manumission, and the Roman Freedwoman, Cam-

bridge.  

Pomeroy Sarah B. (2008), Θεές, πόρνες, σύζυγοι και δούλες. Οι γυναίκες στην κλα-

σική Αρχαιότητα, μτφρ Μ. Μπλέτας, Αθήνα (= Goddesses, Whores, Wives, and 

Slaves, New York, 1975) 

Saller R. P., (2007), “Household and gender”, in W. Scheidel, I. Morris και R. P. Saller 

(eds), The Cambridge Economic History of the Greco-Roman World, Cambridge, 87-

112.  

Σαρικάκης Θ. (1989), Χιακή προσωπογραφία, Αθήνα. 

Stark R. (1995), “Reconstructing the Rise of Christianity: The Role of Women”, So-

ciology of Religion 56, 229–244. 

Tervahauta Ulla, Miroshnikov I., Lehtip O. (2017) (eds), Women and knowledge in 

early Christianity, Leiden-Boston. 

Treggiari Susan (1991), Roman Marriage: Iusti Coniuges from the Time of Cicero to 

the Time of Ulpian, New York. 

Whelan Caroline Frances (1989), Women Patrons in Pauline Churches, Diss. Univer-

sity of Windsor, Canada. 

Wijngaards J. (2006), Women Deacons in the Early Church: Historical Texts and Con-

temporary Debates, New York. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

150 
 

Winter Br. W. (2003), Roman Wives, Roman Widows : The Appearance of New 

Women and the Pauline Communities, Michigan. 

 

ΣΥΝΟΠΤΙΚΟΣ ΠΙΝΑΚΑΣ 

 

 

Επιστολές Απο-

στόλου Παύλου 

 

 

Ονόματα Χριστιανών 

γυναικών με σημαίνο-

ντα ρόλο 

(πόλεις) 

 

 

Χαρακτηρισμοί 

Φιλήμ. 2  

(Έφεσος, περ. 52-

55 μ.Χ. ή Ρώμη 

60-62 μ.Χ.) 

Απφία (Κολοσσές Μ. 

Ασίας) 

αδελφή 

Α Κορ. 1:11 

(Έφεσος 55-57 

μ.Χ.) 

Χλόη (Κόρινθος) ὑπὸ τῶν Χλόης 

Α Κορ. 16:19 

(Έφεσος 55-57 

μ.Χ.) 

Ρωμ. 16:3-4 

(Κόρινθος 57 

μ.Χ.) 

Πρίσκα ή Πρίσκιλλα 

(Έφεσος ή Ρώμη) 

Πρίσκαν καὶ Ἀκύλαν 

τοὺς συνεργούς μου 

ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ, 

καὶ τὴν κατʼοἶκον 

αὐτῶν ἐκκλησίαν 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

151 
 

Φιλ. 4:2 

(Έφεσος περ. 52-

56 μ.Χ. ή Ρώμη 

60-62 μ.Χ.) 

Ευοδία και Συντύχη 

(Φίλιπποι Μακεδο-

νίας) 

αἵτινες ἐν τῷ εὐαγγε-

λίῳ συνήθλησάν μοι 

Ρωμ. 16:1-2 Φοίβη (Κεγχρεές Κο-

ρινθίας, Έφεσος ή 

Ρώμη) 

αδελφή ἡμῶν,  

διάκονος τῆς ἐκκλη-

σίας τῆς ἐν Κεγ-

χρεαῖς, προστάτις 

πολλῶν … καὶ ἐμοῦ 

αὐτοῦ 

Ρωμ. 16:7 Ιουνία (Ρώμη) Ἀνδρόνικον καὶ Ἰου-

νίαν… ἐπίσημοι ἐν 

τοῖς ἀποστόλοις, οἳ 

καὶ πρὸ ἐμοῦ γέγο-

ναν 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

152 
 

 

Τα βασικά χαρακτηριστικά της ησυχαστικής θεολογίας 

Γκρέκα Αριστάρχου Αρχιμ.326 

 

Title: Basic characteristics of hesychastic theology 

Hesychasm since the fourth century as a practice is practiced by monks and then 

applied as a spiritual method to this day involving beyond the monks and the entire 

crew of the Church. 

Hesychastic theology was clearly articulated mainly through the theological ex-

tensions of the Hesychastic dispute during the fourteenth century. 

The basic characteristics of hesychastic theology hesychastic theology are re-

flected in the decisions of the Synod of the Blachernas in 1351. The decisions of the 

Tomos/Synod of 1351, constituted the special Volume, known as the Synodal Vol-

ume of 1351. 

In the presentation/paper will be developed based on the Synodal Volume of 

1351, the basic characteristics of hesychastic theology. Characteristics of palmist 

theology and the contribution of Philotheos Kokkinos and other Fathers of the pe-

riod will be identified. The theological analysis of the basic characteristics of hesy-

chastic theology comes to answer the understandings of Latin theology concerning 

the relationship of man with God. 

Hesychastic theology restates orthodox theology on the distinction between es-

sence and energy, the indivisibility of the divine essence and the participle of the 

divine energy. 

Through the development of hesychastic theology, the relationship of the cre-

ated man with the uncreated God is highlighted through the participation of the 

 
326 Επίκουρος Καθηγητής του Τμήματος Θεολογίας της Θεολογικής Σχολής του Εθνικού και Καποδιστρια-
κού Πανεπιστημίου Αθηνών. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

153 
 

divine uncreated energies. The transfiguration of the Lord on Thabor in front of the 

three Apostles is a typical example of the enlightenment of man by uncreated light. 

Thus, through the development of the basic characteristics of hesychastic the-

ology, it is understood and interpreted how man is deified with the corresponding 

theological documentation. The contribution of hesychastic theology based on the 

earlier patristic tradition comes in addition to answering clearly how man com-

munes with God and participates in his divine energy with the perspective of deifi-

cation and salvation. 

 

Εισαγωγικά 

 

Ο ησυχασμός από τον τέταρτο αιώνα ως πρακτική ασκείται από μοναχούς και 

στη συνέχεια εφαρμόζεται ως πνευματική μέθοδος μέχρι σήμερα, που περιλαμ-

βάνει πέρα από τους μοναχούς και ολόκληρο το πλήρωμα της Εκκλησίας. Η ησυ-

χαστική θεολογία διατυπώθηκε ξεκάθαρα κυρίως μέσα από τις θεολογικές προε-

κτάσεις της ησυχαστικής διαμάχης κατά τον δέκατο τέταρτο αιώνα. 

Τα βασικά χαρακτηριστικά της ησυχαστικής θεολογίας αποτυπώνονται στις α-

ποφάσεις της Συνόδου των Βλαχερνών το 1351. Οι αποφάσεις της Τόμου/Συνόδου 

του 1351, αποτέλεσαν τον γνωστό ως Συνοδικό Τόμο του 1351. 

Στην παρούσα εισήγηση, θα αναπτυχθούν τα βασικά χαρακτηριστικά της ησυ-

χαστικής θεολογίας, με βάση τον Συνοδικό Τόμο του 1351. Θα εντοπιστούν χαρα-

κτηριστικά της παλαμικής θεολογίας και η συμβολή του Φιλόθεου Κόκκινου και 

άλλων Πατέρων της περιόδου. Η θεολογική ανάλυση των βασικών χαρακτηριστι-

κών της ησυχαστικής θεολογίας έρχεται να απαντήσει στις αντιλήψεις της λατινι-

κής θεολογίας σχετικά με τη σχέση του ανθρώπου με τον Θεό. 

Η ησυχαστική θεολογία επαναδιατυπώνει την ορθόδοξη διδασκαλία σχετικά 

με τη διάκριση μεταξύ ουσίας και ενέργειας, το αδιαίρετο της θείας ουσίας και τη 

μετοχή της θείας ενέργειας. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

154 
 

Μέσα από την ανάπτυξη της ησυχαστικής θεολογίας αναδεικνύεται η σχέση 

του κτιστού ανθρώπου με τον άκτιστο Θεό μέσω της μετοχής των θείων ακτίστων 

ενεργειών. Η μεταμόρφωση του Κυρίου στο Θαβώρ μπροστά στους τρεις Αποστό-

λους αποτελεί χαρακτηριστικό παράδειγμα φωτισμού του ανθρώπου από το άκτι-

στο φως. 

 

1. Ησυχαστική έριδα 

 

Η ησυχαστική έριδα ξεκίνησε με την παρουσία του Βαρλαὰμ του Καλαβρού 

(1290 - 1350)  στην Θεσσαλονίκη και στην Κωνσταντινούπολη περί το 1330 και την 

κριτική που άσκησε αρχικά στην μέθοδο προσευχής των ησυχαστών. Κατηγόρησε 

τους ησυχαστές ως Μεσσαλιανούς και Βογομίλους, προέβαλε τη διαλεκτική μέ-

θοδο των ορθολογιστικών συλλογισμών σε θέματα πίστης, και δεν αποδεχόταν τη 

θεολογική διάκριση ουσίας και ενέργειας, με την προοπτική μετοχής της άκτιστης 

ενέργειας από τον άνθρωπο,  ενώ αμφισβητούσε το θείο φως ως άκτιστη ενέργεια 

του Θεού. Ο Γρηγόριος Παλαμάς αντέδρασε με το έργο του Υπέρ των ιερώς ησυ-

χαζόντων, από την Πρώτη έως την Τρίτη Τριάδα,  «Αγιορείτικο τόμο Υπέρ των ιε-

ρώς ησυχαζόντων», που εγκρίθηκε και υπογράφηκε από τους Αγιορείτες και τον 

επίσκοπο Ιερισσού, απαντώντας με τον τρόπο αυτό στις παρεκτροπές του Βαρ-

λαάμ. Τον Ιούνιο του 1341 συγκλήθηκε Σύνοδος με τη συμμετοχή του αυτοκρά-

τορα Ανδρονίκου Γ, του Πατριάρχη Κωνσταντινουπόλεως Ιωάννη Καλέκα, του 

Μέγα Δομέστιχου Ιωάννη Καντακουζηνού και λοιπούς επισκόπους και αξιωματού-

χους. Η Σύνοδος δικαίωσε τους ησυχαστές και απαγόρευσε την αναπαραγωγή των 

έργων του Βαρλαάμ,  υποχρεώνοντάς τον να ζητήσει συγνώμη και να άρει τις κα-

τηγορίες προς τους ησυχαστές327. 

 
327 Φειδά Βλασίου, Εκκλησιαστική Ιστορία Β, β εκδ. Αθήνα 1993, σσ.505-515.  Ιωαννίδη Νικολάου Αρχιμ., 
Θεολογία και Γραμματεία από τον Θ΄ αιώνα και εξής, εκδ.Κυριακίδη, Αθήνα 2009, σσ.19-25. Χριστοφο-
ρίδη Βενιζέλου, Οι ησυχαστικές έριδες κατὰ το ΙΔ΄ αιώνα, β έκδ. Παρατηρητής, Θεσσαλονίκη 1993, σσ.49-
59.  
Clucas Lowell, The hesychast controversy in Byzantium in the fourteenth century: a consideration of the 
basic evidence, PhD thesis, University of California, 1975, p. 138 - 187. Ευαγγέλου Ηλία, Ο ησυχασμός στον 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

155 
 

Στη συνέχεια τη σκυτάλη των αντιησυχαστών ανάλαβε ο  Γρηγόριος  Ακίνδυνος 

(1310 - 1350), προσπαθώντας να αναιρέσει την περί διάκρισης ουσίας και ενέρ-

γειας διδασκαλίας του Παλαμά και των ησυχαστών328. 

Τον Αύγουστο του 1341 συγκλήθηκε νέα Σύνοδος στο Ναό της Αγίας Σοφίας, 

υπό την προεδρία του μεγάλου δομέστικου Ιωάννη Καντακουζηνού. Στη Σύνοδο 

εκδόθηκε Συνοδικός Τόμος,  με τον οποίο καταδικαζόταν ο Βαρλαάμ και όσοι ακο-

λουθούσαν τις απόψεις του, ενώ ο Ακίνδυνος αποδέχθηκε τις αποφάσεις της συ-

νόδου του Ιουνίου και απέφυγε την καταδίκη329.  

Οι πολιτικές αντιπαραθέσεις οδήγησαν σε εμφύλιο πόλεμο. Ο Παλαμάς με 

τους οπαδούς του ησυχαστές ήταν με το μέρος του Ιωάννη Καντακουζηνού. Αντί-

θετα, οι αντιησυχαστὲς υποστήριξαν την αυτοκράτειρα Άννα  και  τον πατριάρχη 

Ιωάννη Καλέκα. Ο πατριάρχης Καλέκας κατηγόρησε τον Παλαμά ότι ανακινούσε 

την έριδα και ότι η Σύνοδος του 1341 είχε δικαιώσει τον Παλαμά στην περί νοεράς 

προσευχής μέθοδο και περί θείου φωτός διδασκαλία και όχι περί της διακρίσεως 

θείας ουσίας και ενεργειών. Στην ενδημούσα Σύνοδο της 4ης Νοεμβρίου 1344 κα-

ταδίκασε και αποκήρυξε τον Παλαμά και τους ομόφρονές του ως καινοτόμους της 

πίστεως και έτσι μεθοδεύτηκε η δίωξή του330. 

 
κόσμο των νοτίων Σλάβων τον ΙΔ΄ αιώνα. Επιδράσεις στον Πνευματικό, Εκκλησιαστικό και Πολιτικό τους 
βίο, εκδ. Πουρνάρας, Θεσσαλονίκη 2010, σ.30,31. Καρμίρη Ιωάννη, Τα Δογματικά και Συμβολικά Μνημεία 
της Ορθοδόξου Καθολικής Εκκλησίας (ΔΣΜ),  τόμ. Ι, εκδ.β, Αθήνα 1960, σ.351. 
328 Ιωαννίδη Ν., Θεολογία και Γραμματεία από τον Θ΄ αιώνα και εξής, σ.25. Χριστοφορίδη Β., Οι ησυχα-
στικές έριδες κατὰ το ΙΔ΄ αιώνα, σσ.55-58. Clucas L., The hesychast controversy in Byzantium in the four-
teenth century, p.201. Ευαγγέλου Η., Ο ησυχασμός στον κόσμο των νοτίων Σλάβων τον ΙΔ΄ αιώνα, σ.31,32. 
329 Καλέκα Ιωάννου, Εξήγησις του Τόμου, PG150,901A. Ιωαννίδη Ν., Θεολογία και Γραμματεία από τον Θ΄ 
αιώνα και εξής, σ.25,26. Καρμίρη Ι., Τα Δογματικά και Συμβολικά Μνημεία της Ορθοδόξου Καθολικής 
Εκκλησίας, σ.351. Ευαγγέλου Η., Ο ησυχασμός στον κόσμο των νοτίων Σλάβων τον ΙΔ΄ αιώνα, σ.32. Clucas 
L., The hesychast controversy in Byzantium in the fourteenth century, p.219-231. Χριστοφορίδη Β., Οι ησυ-
χαστικές έριδες κατὰ το ΙΔ΄ αιώνα, σ.32. Φειδά Βλ., Εκκλησιαστική Ιστορία Β, σ.516. Γρηγορίου Παλαμά, 
Αντιρρητικός 6 πρός Ακίνδυνον, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ. 3, επιμ. Χρήστου Παναγιώτης, 
εκδ.  Κοντογιάννης-Φανουργάκης, Θεσσαλονίκη 1970, σ.381. 
330 Χριστοφορίδη Β., Οι ησυχαστικές έριδες κατὰ το ΙΔ΄ αιώνα, σ.69. Φειδά Βλ., Εκκλησιαστική Ιστορία Β, 
σσ.521-522. Ιωαννίδη Νικολάου Αρχιμ., Θεολογία και Γραμματεία από τον Θ΄ αιώνα και εξής, σ.26,27. 
Clucas L., The hesychast controversy in Byzantium in the fourteenth century, p.236,264.  Ευαγγέλου Η., Ο 
ησυχασμός στον κόσμο των νοτίων Σλάβων τον ΙΔ΄ αιώνα, σ.32,33.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

156 
 

Μετά από πιέσεις και αδιέξοδα, η αυτοκράτειρα Άννα συγκάλεσε νέα Σύνοδο 

στα ανάκτορα στις 2 Φεβρουαρίου του 1347, προκειμένου να αντιμετωπιστούν οι 

παρερμηνείες του Πατριάρχη Καλέκα για τη Σύνοδο του 1341 και τον σχετικό Τόμο, 

καθώς και οι αντιδράσεις των ησυχαστών σε αυτές τις εσφαλμένες ερμηνευτικές. 

Στη νέα Σύνοδο δεν συμμετείχε ο Πατριάρχης Καλέκας. Η Σύνοδος επιβεβαίωσε το 

Τόμο του 1341, καθαίρεσε τον Ιωάννη Καλέκα από τον πατριαρχικό θρόνο, κατα-

δίκασε τον Ακίνδυνο, εισηγήθηκε και ψηφίστηκε η άρση του αναθεματισμού του 

Παλαμά και των ησυχαστών και συνέταξε νέο Τόμο, συμπληρωματικό του Τόμου 

του 1341331. Το ίδιο βράδυ ο Καντακουζηνός εισήλθε στην Κωνσταντινούπολη, ε-

πήλθε συμφιλίωση και σε δύο επόμενες  συνοδικές συνεδρίες συμμετείχε και ο 

Καντακουζηνός. Ο Πατριάρχης Καλέκας εξορίστηκε και νέος Πατριάρχης εξελέγη ο 

ησυχαστής Ισίδωρος  Βουχεράς (1347 - 1349). Ο Παλαμάς εκλέχθηκε και χειροτο-

νήθηκε μητροπολίτης Θεσσαλονίκης. Επίσης, χειροτονήθηκαν και άλλοι τριάντα 

δύο ησυχαστές332. 

Παρόλα αυτά, οι αντιησυχαστές συσπειρώθηκαν γύρω από τον λόγιο Νικη-

φόρο Γρηγορά (1295 - 1360), μαζί με αντίπαλους του ησυχασμού μητροπολίτες, 

όπως οι   Εφέσου Ματθαίο και Γάνου Ιωσήφ, Μακάριος Σερρών, Νεόφυτος Φιλίπ-

πων, Μητροφάνης παλαιών Πατρών, Ματθαίο Εφέσου κ.α. και τον έναντι του πα-

τριάρχη Ισιδώρου αντιησυχαστή Θεόδωρο Δεξιό333. 

Τον πατριάρχη Κωνσταντινουπόλεως Ισίδωρο τον διαδέχθηκε ο Κάλλιστος Α΄ 

το 1350. Ο Πατριάρχης Κάλλιστος συνεκάλεσε το 1351 Σύνοδο που συγκλήθηκε 

στα ανάκτορα των Βλαχερνών με τη συμμετοχή του αυτοκράτορα Ιωάννη Καντα-

κουζηνού, επίσης με την συμμετοχή του Γρηγορίου Παλαμά και άλλων 

 
331 Καρμίρη Ι., Τα Δογματικά και Συμβολικά Μνημεία της Ορθοδόξου Καθολικής Εκκλησίας, σ.351. Φειδά 
Βλ., Εκκλησιαστική Ιστορία Β, σ.523,524 Ιωαννίδη Ν., Θεολογία και Γραμματεία από τον Θ΄ αιώνα και 
εξής, σ.27,28. Ευαγγέλου Η., Ο ησυχασμός στον κόσμο των νοτίων Σλάβων τον ΙΔ΄ αιώνα, σ.33,34. 
Χριστοφορίδη Β., Οι ησυχαστικές έριδες κατὰ το ΙΔ΄ αιώνα, σ.77. 
332 Clucas L., The hesychast controversy in Byzantium in the fourteenth century, p. 336. Φειδά Βλ., Εκκλη-
σιαστική Ιστορία Β, σ.524. Ιωαννίδη Ν., Θεολογία και Γραμματεία από τον Θ΄ αιώνα και εξής, σ.28,29. 
Ευαγγέλου Η., Ο ησυχασμός στον κόσμο των νοτίων Σλάβων τον ΙΔ΄ αιώνα, σ.34,35. Χριστοφορίδη Β., Οι 
ησυχαστικές έριδες κατὰ το ΙΔ΄ αιώνα, σ.78,79. 
333 Ευαγγέλου Η., Ο ησυχασμός στον κόσμο των νοτίων Σλάβων τον ΙΔ΄ αιώνα, σ.35,36. Φειδά Βλ., Εκκλη-
σιαστική Ιστορία Β,  σ.530,531. Χριστοφορίδη Β., Οι ησυχαστικές έριδες κατὰ το ΙΔ΄ αιώνα, σ.83,84.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

157 
 

μητροπολιτών, επισκόπων και αξιωματούχων334. Κύριοι εκφραστές των αντιησυ-

χαστών ήταν οι μητροπολίτες Εφέσου Ματθαίος και Γάνου Ιωσήφ, ο Νικηφόρος 

Γρηγοράς και ο Θεόδωρος Δεξιός335. 

Η Σύνοδος συνήλθε σε πέντε συνεδρίες μεταξύ Μαΐου και Ιουλίου του 1351336. 

Η Σύνοδος μετά από εξέταση των επιχειρημάτων των ησυχαστών και των αντιησυ-

χαστών αποφάσισε την  επαναβεβαίωση των αποφάσεων των Συνόδων του 1341 

και του 1347, αναγνώρισε και επικύρωσε την ησυχαστική θεολογία του Γρηγορίου 

Παλαμά και των ησυχαστών ως διδασκαλίας της Ορθόδοξης Εκκλησίας, καταδί-

κασε τις απόψεις των αντιησυχαστών και καθαίρεσε τους μητροπολίτες Εφέσου 

Ματθαίο και Γάνου Ιωσήφ, που παρέμειναν στις απόψεις τους337. 

Το 1368 συγκλήθηκε μία  ακόμη Σύνοδος σχετικά με τον ησυχασμό και με την 

ένταση  στο Άγιον Όρος, εξαιτίας του μοναχού Πρόχορου Κυδώνη. Η Σύνοδος του 

1368 καταδίκασε τον Πρόχορο, επικύρωσε την ησυχαστική θεολογία και έγινε η 

αγιοκατάταξη Παλαμά338. 

 

2. Τα βασικά χαρακτηριστικά της ησυχαστικής θεολογίας 

 

 
334  Χριστοφορίδη Β., Οι ησυχαστικές έριδες κατὰ το ΙΔ΄ αιώνα, σ.86. Ευαγγέλου Η., Ο ησυχασμός στον 
κόσμο των νοτίων Σλάβων τον ΙΔ΄ αιώνα, σ.36,37. Φειδά Βλ., Εκκλησιαστική Ιστορία Β,  σ.531.  
335 Φειδά Βλ., Εκκλησιαστική Ιστορία Β, σ.529,530. Clucas L., The hesychast controversy in Byzantium in 
the fourteenth century, p.441,442. Χριστοφορίδη Β., Οι ησυχαστικές έριδες κατὰ το ΙΔ΄ αιώνα, σ.86. Ευαγ-
γέλου Η., Ο ησυχασμός στον κόσμο των νοτίων Σλάβων τον ΙΔ΄ αιώνα, σ.37. 
336 Ιωαννίδη Ν., Θεολογία και Γραμματεία από τον Θ΄ αιώνα και εξής, σ.29. Ευαγγέλου Η., Ο ησυχασμός 
στον κόσμο των νοτίων Σλάβων τον ΙΔ΄ αιώνα, σ.37. Χριστοφορίδη Β., Οι ησυχαστικές έριδες κατά το ΙΔ΄ 
αιώνα, σ.83,84. 
337 Φειδά Βλασίου, Εκκλησιαστική Ιστορία Β, σ.529-533 Ιωαννίδη Νικολάου Αρχιμ., Θεολογία και Γραμ-
ματεία από τον Θ΄ αιώνα και εξής, σσ.29-31. Καρμίρη Ι., Τα Δογματικά και Συμβολικά Μνημεία της Ορθο-
δόξου Καθολικής Εκκλησίας, σ.351,352. Ευαγγέλου Η., Ο ησυχασμός στον κόσμο των νοτίων Σλάβων τον 
ΙΔ΄ αιώνα, σ.37,38. Clucas L., The hesychast controversy in Byzantium in the fourteenth century, p.440-534. 
Χριστοφορίδη Β., Οι ησυχαστικές έριδες κατὰ το ΙΔ΄ αιώνα, σ.92. 
338 Καρμίρη Ι., Τα Δογματικά και Συμβολικά Μνημεία της Ορθοδόξου Καθολικής Εκκλησίας, σ.353. Ευαγ-
γέλου Η., Ο ησυχασμός στον κόσμο των νοτίων Σλάβων τον ΙΔ΄ αιώνα, σ.38. Χριστοφορίδη Β., Οι ησυχα-
στικές έριδες κατά το ΙΔ΄ αιώνα, σ.110. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

158 
 

Σύμφωνα με τον Συνοδικό Τόμο του 1351 είναι σαφής η Ορθόδοξη αποτύπωση 

της ησυχαστικής θεολογίας, αναφορικά με τα ερωτήματα που είχαν τεθεί μέσα 

από την αντιπαράθεση με τους αντιησυχαστές. Ο Συνοδικός Τόμος του 1351 συγ-

γράφτηκε κυρίως από τον Φιλόθεο Κόκκινο και τον Νείλο Καβάσιλα και συμπερι-

λάμβανε την ησυχαστική θεολογία του Παλαμά και των λοιπών ησυχαστών με ε-

κτεταμένες αναφορές στους Πατέρες της Εκκλησίας κατά των δοξασιών του αντι-

ησυχαστή Νικηφόρου Γρηγορά και των ομοφρόνων του339. Τον Συνοδικό Τόμο υ-

πέγραψαν ο Πατριάρχης Κάλλιστος και τα μέλη της Συνόδου, ο αυτοκράτορας Ιω-

άννης Καντακουζηνός και αργότερα ο Ιωάννης Παλαιολόγος και ο Ματθαίος Κα-

ντακουζηνός. Η θεολογία των ησυχαστών προστέθηκε στο Συνοδικό της Κυριακής 

της Ορθοδοξίας με απόφαση της Συνόδου340.  

Κυρίως σε επτά σημεία αποτυπώνεται η ησυχαστική θεολογία, αρχικά α) ότι 

υφίσταται η διάκριση ουσίας και ενέργειας, β) δεν συνεπάγεται σύνθεση στον Θεό 

με τη διάκριση ουσίας και ενέργειας, γ) άκτιστη είναι η θεία ενέργεια, δ) η θεία 

και άκτιστη ενέργεια θεότης παρά των αγίων ονομάζεται, ε) η θεία ουσία υπέρκει-

ται της θείας ενέργειας, στ) η θεία ουσία είναι αχώριστη από τη θεία ενέργεια, η 

θεία ουσία είναι αμέθεκτη ενώ η θεία ενέργεια είναι μεθεκτή από τον άνθρωπο, 

και ζ) ότι άκτιστο είναι το φως της Μεταμορφώσεως του Κυρίου341.  

Κατά τον Παλαμά ο Θεός κατανοείται με βάση τρία κατηγορήματα, τις θείες 

ενέργειες, τις θείες υποστάσεις και την θεία ουσία342. Αυτά τα κατηγορήματα με-

ταξύ τους κατανοούνται κατά την ένωση, ως διακεκριμένων ένωση, και κατά την 

 
339 Τσεντικόπουλου Διονυσίου, Φιλόθεος Κόκκινος, Βίος και Έργο, Διδακτορική Διατριβή, Σχολή Θεολο-
γική, Τμήμα Ποιμαντικής και Κοινωνικής Θεολογίας,  Αριστοτέλειο Πανεπιστήμιο Θεσσαλονίκης (ΑΠΘ), 
Θεσσαλονίκη 2001, σσ.161-181. 
340 Ιωαννίδη Νικολάου Αρχιμ., Θεολογία και Γραμματεία από τον Θ΄ αιώνα και εξής, εκδ.Κυριακίδη, Αθήνα 
2009, σ.32,33. Τριώδιο, Συνοδικό της Κυριακής της Ορθοδοξίας. Gouillard Jean, “Le Synodicon de I 
Ortodoxie, edition et commentaire”, Travaux et Memoires II, Paris 1967, pp. 10-316. 
341 Καρμίρη Ιωάννη, Τα Δογματικά και Συμβολικά Μνημεία της Ορθοδόξου Καθολικής Εκκλη-
σίας (ΔΣΜ),  τόμ. Ι, εκδ.β, Αθήνα 1960, σ.352. Παπαμιχαήλ Γρηγόριος, Ο άγιος Γρηγόριος ο Παλαμάς, αρ-
χιεπίσκοπος Θεσσαλονίκης, Πετρούπολις-Αλεξάνδρεια  1911, σ.139. Ιωαννίδη Νικολάου Αρχιμ., Θεολο-
γία και Γραμματεία από τον Θ΄ αιώνα και εξής, σ.32. Τόμος Συνοδικός 1351, εκδ. Καρμίρη, Τα Δογματικά 
και Συμβολικά Μνημεία της Ορθοδόξου Καθολικής Εκκλησίας (ΔΣΜ),  τόμ. Ι, εκδ.β, Αθήνα 1960, σ.385. 
342 Γρηγορίου Παλαμά, Κεφάλαια εκατονπεντήκοντα, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ. 5, εκδ. 
Χρήστου Παναγιώτης. Κυρομάνος, Θεσσαλονίκη 1992, σ.77,78. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

159 
 

διάκριση, ενωμένων διάκριση343. Όπως άκτιστες είναι οι ενώσεις έτσι άκτιστες και 

άρρητες είναι και οι διακρίσεις344. 

Το πρώτο χαρακτηριστικό της ησυχαστικής θεολογίας αφορά στο ότι υφίσταται 

η διάκριση ουσίας και ενέργειας345.  

Οι αντιησυχαστές υποστήριζαν την ταύτιση της θείας ενέργειας με τη θεία ου-

σία και την θεώρηση ως κτιστών των ακτίστων ενεργειών και δωρεών του Θεού 

προς τον άνθρωπο346. Αυτό είχε ως συνέπεια την μη παραδοχή της δυνατότητας 

θέωσης του ανθρώπου, που καθίσταται δυνατή με την μετοχή των θείων ακτίστων 

ενεργειών. 

Ο Βαρλαάμ ο Καλαβρός ακολουθώντας την Ακινάτεια θεολογία ταύτιζε τις ε-

νέργειες με την ουσία, απέρριπτε τη διάκριση μεταξύ της θείας ουσίας και των 

θείων ενεργειών και υποστήριζε ότι ο Θεός είναι απλή ουσία.  O Γρηγόριος Παλα-

μάς υποστήριζε ότι η ταύτιση της θείας ουσίας με την άκτιστη ενέργεια και η αμ-

φισβήτηση των θείων ενεργειών ως κτιστών οδηγεί σε αιρετικές αποκλίσεις347. Θε-

ωρεί ότι άλλο είναι η ουσία του Θεού και άλλο η ουσιώδης ενέργειά του348. Η ά-

κτιστη ενέργεια προέρχεται από την ουσία, όμως διακρίνονται μεταξύ τους όπως 

διακρίνονται και οι υποστάσεις από την ουσία349. Αναφέρει ότι οι θείες ενέργειες 

βρίσκονται γύρω από την ουσία και προέχονται και πηγάζουν από αυτή και δεν 

 
343 Γρηγορίου Παλαμά, Περί ενώσεως και διακρίσεως, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ. 2, εκδ.   
Χρήστου Π., Μαντζαρίδης Γ., Ματσούκας Ν., Ψευτογκάς Β., Κυρομάνος, Θεσσαλονίκη 1994, σσ.49-73,87. 
Διονυσίου Αρεοπαγίτου, Περί θείων ονομάτων, 2,6 PG 3, 644CD.  Μαξίμου Ομολογητού, Σχόλια εις Διο-
νύσιο 2,5, PG 4,221A. 
344 Διονυσίου Αρεοπαγίτου, Περί θείων ονομάτων, 2,7 PG 3, 644D.   
345 Τόμος Συνοδικός 1351, εκδ. Καρμίρη, ΔΣΜ,  σ.385. 
346 Ιωαννίδη Νικολάου Αρχιμ., Θεολογία και Γραμματεία από τον Θ΄ αιώνα και εξής, σ.83. Τσάμη Δημη-
τρίου, Ιωσήφ Καλόθετου Συγγράμματα, εκδ. Κέντρον Βυζαντινών Έρευνών, Θεσσαλονίκη 1980, σ.138. 
347 Γρηγορίου Παλαμά, Αντιρρητικός 1 πρός Ακίνδυνον, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ. 3, επιμ. 
Χρήστου Παναγιώτης, εκδ.  Κοντογιάννης-Φανουργάκης, Θεσσαλονίκη 1970, σσ.49-71. Ostrogorsky 
George, Ιστορία του βυζαντινού κράτους, Τόμος 3, μετάφρ. Ι. Παναγόπουλου, εκδ. Ιστορικές εκδόσεις 
Στέφανος Βασιλόπουλος, Αθήνα 1981, σσ.210-225. 
348 Γρηγορίου Παλαμά, Προς Ακίνδυνον  3, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ. 1, εκδ.Χρήστου Π., 
Παπαευαγγέλου Π., Bobrinsky B., Meyendorf J., Θεσσαλονίκη 1988, σ.298. 
349 Γρηγορίου Παλαμά, Περί ενώσεως και διακρίσεως, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ. 2, 
σ.98,99. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

160 
 

ταυτίζονται με την ουσία του Θεού350. Καθώς η ενέργεια θεωρείται ότι παράγεται 

από την ουσία, γίνεται λόγος για κίνηση ή πρόοδο ή ενέργημα. Η διάκριση ουσίας 

και ενέργειας στοιχειοθετείται σύμφωνα με την προγενέστερη πατερική παρά-

δοση που παραθέτει στο έργο του ο Παλαμάς, δηλαδή από αναφορές στον Ιωάννη 

τον Δαμασκηνό, τον Μάξιμο τον Ομολογητή, τον Γρηγόριο Θεολόγο351. 

Επίσης, η διάκριση ουσίας και ενέργειας βεβαιώνεται και κατά τη θέωση του 

ανθρώπου, όπου οι θεωμένοι μετέχουν των ακτίστων ενεργειών και όχι της  θείας 

ουσίας352. 

 Το δεύτερο χαρακτηριστικό της ησυχαστικής θεολογίας αφορά στο ότι, δεν 

συνεπάγεται σύνθεση στον Θεό με τη διάκριση ουσίας και ενέργειας353, αντίθετα 

ο Θεός παραμένει ασύνθετος και απλός354.  

Εφόσον οι θείες ενέργειες απορρέουν και πηγάζουν από τη θεία ουσία ως μια 

αΐδια κίνηση της τρισυπόστατης ουσίας και όχι από κάτι ετερούσιο, άρα δεν κατα-

νοείται σύνθεση ή διχοτόμηση της απλότητας του Θεού355. Σε αντίθετη περίπτωση, 

εάν δηλαδή ήταν κτιστές οι ενέργειες, θα καταργείτο η θεία απλότητα356. 

Σύμφωνα με τον Παλαμά, η διάκριση της άκτιστης ουσίας με την άκτιστη ενέρ-

γεια ενισχύει το γεγονός της ενιαίας θεότητας και αποτρέπει την διθεΐα. Θα εθε-

ωρούντο ως δεύτερη θεότητα οι ενέργειες, εάν ήταν αυθυπόστατες και απόρρεαν 

 
350 Γρηγορίου Παλαμά, Προς Βαρλαάμ 2,33, , «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ. 1, σ.279. Γρηγο-
ρίου Παλαμά, Αναίρεσις εξηγήσεως τόμου Καλέκα 27, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ. 2, 
σ.668,669. Γρηγορίου Παλαμά, Διάλογος ορθοδόξου μετά βαρλααμίτου 4, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμ-
ματα», τόμ. 2, σ.166,167. 
351 Βασιλείου Μεγάλου, Επιστολή 234, 1 PG 32,869A. Γρηγορίου Θεολόγου, Λόγος 29,6, PG 36, 81Β. Μα-
ξίμου Ομολογητού, Σχόλια εις Διονύσιον 9,9, PG4,381CD. Ιωάννου Δαμασκηνού, Έκδοσης ορθοδόξου πί-
στεως 3,15,  PG94,1048Α. Τόμος Συνοδικός 1351, εκδ. Καρμίρη, ΔΣΜ,  σσ.383-387. 
352 Μαξίμου Ομολογητού Περί διαφόρων αποριών, PG91,1076C. 
353 Συνοδικός Τόμος 1351, Καρμίρη, ΔΣΜ, σ.392. 
354 Γρηγορίου Παλαμά, Διάλογος ορθοδόξου μετά βαρλααμίτου 50-55, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμ-
ματα», τόμ. 2, σ.212-217. Τόμος Συνοδικός 1351, εκδ. Καρμίρη, ΔΣΜ,  σ.385. 
355 Γρηγορίου Παλαμά, Διάλογος ορθοδόξου μετά βαρλααμίτου 19, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», 
τόμ. 2, σ.181-182. Γρηγορίου Παλαμά, Περί θείων ενεργειών 5, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ. 
2, σ.100. Ράντοβιτς Αμφιλοχίου Σεβασμ., Το μυστήριο της αγίας Τριάδας κατά τον άγιο Γρηγόριο Παλαμά, 
εκδ. Πατριαρχικό Ίδρυμα Πατερικών Μελετών, Θεσσαλονίκη  1991, σ,123,124. 
356 Κυρίλλου Αλεξανδρείας, Θυσαυροί, 7, PG 75, 100ΑΒ. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

161 
 

από διαφορετική ουσία και όχι από την άκτιστη ουσία357. Άλλο η ενέργεια και άλλο 

το ενεργητικό (= η φύση από την οποία πηγάζει η ενέργεια),  καθώς κίνηση ουσιώ-

δης και δραστική της φύσεως είναι η ενέργεια και εκ της φύσεως η ενέργεια «πρό-

εισιν»358. 

Ο Παλαμάς αναφερόμενος στον Μέγα Βασίλειο, τονίζει ότι τα διαφορετικά 

θεία ονόματα δεν παραπέμπουν σε διαφορετικές υπάρξεις αλλά στον ένα Θεό, 

έτσι και οι θείες ενέργειες δεν υπονοούν πολυθεΐα  αλλά ενότητα και άρα ανα-

φορά στον ένα Θεό359 που πηγάζει η ενέργεια με τις διαφορετικές εκφάνσεις της. 

H διάκριση ουσίας και ενέργειας δεν προβάλλει σύνθεση ή πολυθεΐα αλλά διατη-

ρεί την απλότητα και μοναδικότητα του Θεού, εφόσον οι ενέργειες απορρέουν 

από την ουσία.  

Το τρίτο χαρακτηριστικό της ησυχαστικής θεολογίας αφορά στο ότι η θεία ε-

νέργεια είναι άκτιστη360.  

Σύμφωνα με τον Παλαμά, οι θείες ενέργειες εάν και διακρίνονται από την θεία 

ουσία είναι άκτιστες, όπως και τα θεία πρόσωπα διακρίνονται από την ουσία, 

αλλά είναι άκτιστα361 και τα τρία κατηγορήματα έχουν συγχρόνως διακεκριμένη 

ένωση. 

Η ουσιώδης και φυσική ενέργεια είναι κίνηση της θείας ουσίας, που πηγάζει 

από αυτή και διαμένει και συνυπάρχει αϊδίως, αδιαίρετη, ενωμένη και αχώριστη 

της θείας ουσίας. Είναι η  φυσική δύναμη και ενέργεια της θείας φύσεως, δηλαδή 

ουσιώδης πρόοδος και ενέργεια της θείας φύσεως362 άρα και άκτιστη εφόσον ά-

κτιστη είναι η ουσία. 

 
357 Γρηγορίου Παλαμά, Περί θείων ενεργειών, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ. 2, σ.122,119.  
358 Iωάννου Δαμασκηνού, Έκδοσης ορθοδόξου πίστεως, PG94,813Α. Φιλόθεου Κόκκινου, «Αντιρρητικός 
Λόγος 7 προς Γρηγοράν», Καϊμάκη Δ., σ.252. 
359 Βασιλείου Μεγάλου, Επιστολή 189, 5 PG 32, 689BC. 
360 Συνοδικός Τόμος 1351,26, Καρμίρη, ΔΣΜ, σ.391. 
361 Γρηγορίου Παλαμά, Περί ενώσεως και διακρίσεως, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ. 2, σ.86. 
362 Συνοδικός Τόμος 1351,26, Καρμίρη, ΔΣΜ, σ.388. Φιλόθεου Κόκκινου,  «Αντιρρητικός Λόγος 4 προς 
Γρηγοράν», Καϊμάκη Δ., σ.89. Μάρκου Κυρτού, Προς πατριάρχην κατά του Ακινδύνου, Coislin Gr.288, 
φ.304. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

162 
 

Κατά τον Φιλόθεο Κόκκινο ο Θεός είναι άκτιστος κατά την ουσία, τις τρείς υπο-

στάσεις και κατά τις θείες ενέργειες363 και άκτιστες είναι οι κοινές και φυσικές της 

τρισυποστάτου φύσεως ενέργειες364. Οι θείες ενέργειες είναι κοινές σε όλα τα 

πρόσωπα της Αγίας Τριάδας, έτσι οι ενέργειες είναι άκτιστες είναι ουσιώδεις και 

φυσικές ιδιότητες που απορρέουν από την θεία ουσία365. 

Όπως η ουσία είναι απλή και ασύνθετη έτσι και αυτή η φυσική ενέργεια είναι 

ασύνθετη και απλή και όπως η ουσία είναι άκτιστη έτσι και η ενέργειά της είναι 

άκτιστη366. Ο Φιλόθεος Κόκκινος θεωρούσε ότι, η μια ενέργεια ταυτίζεται με τις 

πολλές ενέργειες καθώς αποτελούν εκφάνσεις και προεκτάσεις της μίας άκτιστης 

ενέργειας367. 

Στο Τόμο του 1351, στο κεφάλαιο 16 αναφέρεται περί της ηνωμένης και διακε-

κριμένης θεολογίας, και της διαφοράς μεταξύ θείας ενέργειας και ουσίας, καθώς 

οι θεολόγοι ομολόγησαν το άκτιστο της θείας ενέργειας, όπως είναι άκτιστη και η 

θεία ουσία, και επίσης και ότι θεότητα την θεία ενέργεια ονόμαζαν368. 

Το τέταρτο χαρακτηριστικό της ησυχαστικής θεολογίας αφορά στο ότι, η θεία 

και άκτιστη ενέργεια θεότης παρά των αγίων ονομάζεται369. 

O Γρηγόριος Παλαμάς παραπέμπει στον Γρηγόριο Νύσσης για τον όρο θεότητα, 

καθώς ο όρος αφορά τη θεία ενέργεια και την διακρίνει από την ουσία του 

 
363 Συνοδικός Τόμος 1351,30-31, Καρμίρη Ι. ΔΣΜ, σ.391,392, 397. Φιλοθέου Κοκκίνου, Λόγος Δογματικός 
2 προς Ακίνδυνον, Marcianus gr. 582, φ.178. Φιλόθεου Κόκκινου,  «Αντιρρητικός Λόγος 13 προς Γρηγο-
ράν», Καϊμάκη Δ., σ.527. 
364  Φιλόθεου Κόκκινου,  «Αντιρρητικός Λόγος 7 προς Γρηγοράν», Καϊμάκη Δ., σ.229. 
365 Γρηγορίου Παλαμά, Κεφάλαια φυσικά θεολογικά, PG150,1197D. Γρηγορίου Παλαμά, Περί θείων ενερ-
γειών 9, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ. 2, σ.103. Iωάννου Δαμασκηνού, Έκδοσης ορθοδόξου 
πίστεως, 3,15 PG94,1056BC. 
366 Φιλόθεου Κόκκινου,  «Αντιρρητικός Λόγος 7 προς Γρηγοράν», Καϊμάκη Δ., σ.243. 
367 Φιλόθεου Κόκκινου,  «Αντιρρητικός Λόγος 7 προς Γρηγοράν», Καϊμάκη Δημητρίου,  Φιλοθέου Κοκκί-
νου Δογματικά  Έργα. Μέρος Α΄ Θεσσαλονικείς Βυζαντινοί Συγγραφείς 3, εκδ. Κέντρο Βυζαντινών Ερευ-
νών, Θεσσαλονίκη 1983, σ.239. Λιάκουρα Κωνσταντίνου, Η περί των ακτίστων θείων ενεργειών διδαχές 
του Αγ. Φιλόθεου Κόκκινου Πατριάρχου Κωνσταντινουπόλεως, εκδ .Συμμετρία, Αθήνα 1999, σ.36. Μπού-
λοβιτς Ειρηναίου, Το μυστήριον της εν τη Αγία Τριάδα διακρίσεως της θείας ουσίας και ενέργειας κατά 
τον άγιον Μάρκον Εφέσου τον Ευγενικόν, Αθήνα 1980, σσ.153-169. 
368 Τόμος Συνοδικός 1351, Καρμίρη Ι., ΔΣΜ,  σ.384. 
369 Συνοδικός Τόμος 1351, Καρμίρη Ι., ΔΣΜ, σ.392. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

163 
 

Θεού370. Τα ονόματα αναφέρονται στις θείες ενέργειες, καθώς η θεία ουσία και 

φύση παραμένει ανώνυμη και «ανεκφώνητος»371. Επίσης αναφερόμενος στον Κύ-

ριλλο Αλεξανδρείας επισημαίνει ότι, τα θεία ονόματα δεν αναφέρονται στην ανώ-

νυμη και υπερβατική θεία ουσία, αλλά τα θεία ονόματα  νοηματοδοτούν τις θείες 

ενέργειες, καθώς κάθε ονοματοδοσία στη θεία φύση έχει αποφατικό αφαιρετικό 

χαρακτήρα, ενώ σχετικά με τη θεία ενέργεια και δύναμη έχει καταφατικό χαρα-

κτήρα και αφορά τον όρο της θεότητας372.  

Σύμφωνα με τον Διονύσιο Αρεοπαγίτη, όπως αναφέρει ο Παλαμάς, εφόσον η 

θεία ουσία είναι ανώνυμη, τα θεία ονόματα αφορούν τις θείες ενέργειες και ανα-

λόγως περιγράφονται, καθώς δεν καθορίζουν την άρρητη φύση373. Επίσης, στον 

Συνοδικό Τόμο του 1351 αναφέρεται ότι το όνομα ''Θεός'' δεν αναφέρεται στην 

ουσία, γιατί ο Θεός ως ουσία είναι ακατάληπτος και ανώνυμος, ενώ το όνομα θε-

ότης αφορά την μια ενέργεια του Πατρός και Υιού και Αγίου Πνεύματος374. Στην 

περίπτωση που τα θεία ονόματα είχαν αναφορά ορισμών στη θεία φύση ή ουσία 

τα πολυάριθμα και διαφορετικά ονόματα του Θεού θα υπονοούσαν την πολυθεΐα.  

Το πέμπτο χαρακτηριστικό της ησυχαστικής θεολογίας αφορά στο ότι η θεία 

ουσία υπέρκειται  της θείας ενέργειας375. 

Σύμφωνα με τον Παλαμά, η ουσία του Θεού υπέρκειται των ενεργειών, η δε 

ουσία είναι αμέθεκτη, ενώ οι ενέργειες μεθεκτές. Η ουσία είναι το αίτιο και το 

απρόσιτο, αλλά δεν υφίσταται διάκριση κατά το άκτιστο. Δηλαδή, η υπεροχή της 

ουσίας ως αίτιο δεν υποβιβάζει τις ενέργειες σε κτίσμα, αλλά συνεπάγεται 

 
370 Γρηγορίου Νύσσης, Προς Αβλάβιον, PG45,124D-125A. 
371 Γρηγορίου Νύσσης, Προς Αβλάβιον,PG45,124D-128Β. Γρηγορίου Νύσσης, Περί θεότητος, PG45,573D. 
Γρηγορίου Νύσσης, Κατά Ευνομίου,12, PG45,960 CD. 
372 Κυρίλλου Αλεξανδρείας, Περί Αγίας Τριάδας, 11, PG 77,1145BC. Κυρίλλου Αλεξανδρείας, Θησαυροί, 
31, PG 75, 448D, 444Β. 
373 Διονυσίου Αρεοπαγίτου, Περί θείων ονομάτων, 11,6 PG 3, 953D-956A, 704D. Γρηγορίου Παλαμά, Υπέρ 
των ιερώς ησυχαζόντων 3, 2,9, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ. 1, σ.664. Larchet Jean-Claude, 
“Nature et function de la theologie negative selon Denys L’ Areopagite” Le messager orthodoxe 116, (1991) 
3-34. Scazzoso Pietro, “Lo Pseudo-Dionigi nell’ interpretazione de Gregorio Palama”, Revista di filosophia 
neo-scolastica 59 (1967) 671-699.  Semmelroth Otto, “Gottes geeinte Vielheit. Zur Gotteslehre des Pseudo-
D.A.”, Sholastik 25 (1950) 389-403. 
374 Συνοδικός Τόμος 1351, Καρμίρη, ΔΣΜ, σ.393. 
375 Τόμος Συνοδικός 1351, Καρμίρη, ΔΣΜ,  σ.385,395. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

164 
 

ομοτιμία κατά το άκτιστο, όπως στην αντιστοιχία ο Πατήρ είναι ο αίτιος του 

Υιού376.  Γι’ αυτό το λόγο ο Παλαμάς αναφερόμενος στην υφειμένη και υπερκεί-

μενη θεότητα, τονίζει τη διάκριση μεταξύ αιτίου και αιτιατού και όχι τη διαφορά 

κτιστού και ακτίστου377. 

H ουσία είναι άναρχη, απρόσιτη και απροσπέλαστη είναι αναίτια, ενώ η ενέρ-

γεια πηγάζει από την ουσία. Άρα, η ουσία υπέρκειται της θείας ενέργειας λόγω 

του αιτιατού και όχι του ακτίστου378. Κατά τον Διονύσιο Αρεοπαγίτη η ουσία είναι 

ανώτερη από τις ενέργειες λόγω του ακατάληπτου, καθώς η ανθρώπινη γλώσσα 

αδυνατεί να την εκφράσει, ώστε η θεία φύση ως αίτιο «πάσης αρχής υπεράρχιος 

εστίν επέκεινα» των ενεργειών και εξ’ αιτίας του ότι οι θείες ενέργειες προχέονται 

από την υπερέχουσα και υπερκείμενη θεία ουσία379. 

Στον Τόμο του 1351 με πλειάδα πατερικών χωρίων τονίζεται ότι η θεία ουσία 

υπέρκειται  των θείων ενεργειών, απαντώντας σε όσους παραπέμπουν σε πολυ-

θεΐα, καθώς με την «υπερβατικότητα» και το «υπέρκειται» της θείας ουσίας, δια-

σώζεται η μία αρχή και το ένα αίτιο380. 

Το έκτο χαρακτηριστικό της ησυχαστικής θεολογίας αφορά στο ότι, η θεία ου-

σία είναι αχώριστη από τη θεία ενέργεια, η θεία ουσία είναι αμέθεκτη ενώ η θεία 

ενέργεια είναι μεθεκτή από τον άνθρωπο. 

Η θεία ενέργεια είναι ουσιώδης και φυσική κίνηση της θείας ουσίας που προ-

έρχεται και πηγάζει ως εκ πηγής αϊδίως και αχωρίστως, αχρόνως και προαιωνίως 

και αδιασπάστως «συνούσαν»381. Οι θείες ενέργειες είναι εκφάνσεις της μίας ε-

νέργειας, σύμφωνα με τον Φιλόθεο Κόκκινο, και δηλώνουν την ποικιλία της 

 
376 Γρηγορίου Παλαμά, Περί θείων ενεργειών, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ. 2, σ.111,118.  
377 Γρηγορίου Παλαμά, Λόγος Αντιρρητικός 2,9,36, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ.3, σ.110,111. 
Ράντοβιτς Αμφιλοχίου Σεβασμ., Το μυστήριο της αγίας Τριάδας κατά τον άγιο Γρηγόριο Παλαμά, σσ.176-
201. 
378 Μαξίμου Ομολογητού, Περί διαφόρων αποριών, PG91,1308Β. Μαξίμου Ομολογητού, Κεφάλαια θεο-
λογικά, 1,7, PG90,1085Β. Μαξίμου Ομολογητού, Επιστολή 1, PG91, 376ΑΒ. 
379 Διονυσίου Αρεοπαγίτου, Περί θείων ονομάτων, 5,1 PG 3, 816Β, 2,10, PG3, 648D. 2,3 PG3,645C. 112,3 
PG3,972A, 12,4, PG3,972A. Διονυσίου Αρεοπαγίτου, Περί Μυστικής θεολογίας 1,2, PG3, 1048Β.   
380 Συνοδικός Τόμος 1351,26, Καρμίρη, ΔΣΜ, σ.395,396. 
381 Συνοδικός Τόμος 1351,26, Καρμίρη, ΔΣΜ, σ.388. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

165 
 

μέθεξης από τους ανθρώπους382. Η θεία ενέργεια μερίζεται και μετέχεται η δε ου-

σία ούτε μερίζεται ούτε μετέχεται383. 

H ουσία και η ενέργεια είναι αχώριστες, εφόσον οι ενέργειες προέρχονται από 

την ουσία. Η θεία ουσία είναι αμέθεκτη και απρόσιτη. Η θεότητα όμως μετέχεται 

δια των ακτίστων ενεργειών, κατά χάριν και όχι κατά την ουσία384. Η θεία ενέργεια 

μετέχεται και μερίζεται αμερίστως, ενώ η ουσία είναι αμέθεκτη ανώνυμη και αμέ-

ριστη ως υπερώνυμος και απερινόητη385.  

Oι θείες ενέργειες είναι μεθεκτές μέσω των θείων ελλάμψεων, ενώ υπάρχει 

διάκριση από την αμέθεκτη θεία ουσία386. Η ησυχαστική προσέγγιση παραπέμπει 

στον Μέγα Αθανάσιο, όπου επισημαίνεται ότι είναι μεθεκτή η θεότητα, εφόσον ο 

άνθρωπος γίνεται μιμητής του Θεού, όμως δεν δύναται να μετέχει της φύσεως του 

Θεού γιατί είναι αμέθεκτη387. 

Οι άγιοι, κατά την προς Θεό ένωση, δεν μετέχουν της θείας ουσίας αλλά των 

ακτίστων θείων ενεργειών388. Η δωρεά του Πνεύματος και η θεία ενέργεια, που οι 

άγιοι καταξιώνονται κατά την εμπειρία της θέωσης, δηλώνει ότι μετέχουν της θε-

ότητας δια των ακτίστων ενεργειών389. Η θεώρηση των ενεργειών ως κτιστών συ-

νεπάγεται την μη δυνατότητα μέθεξης της θεότητας με την κτίση και τον άνθρωπο, 

ώστε να μην υπάρχει δυνατότητα κοινωνίας και επαφής με τον Τριαδικό Θεό390. 

Το έβδομο χαρακτηριστικό της ησυχαστικής θεολογίας αφορά στο ότι το φως 

της Μεταμορφώσεως του Κυρίου είναι άκτιστο «και ότι ουκ εστι τούτο η ουσία 

 
382 Φιλόθεου Κόκκινου, «Αντιρρητικός Λόγος 6 προς Γρηγοράν», Καϊμάκη Δ., σ.212. Φιλόθεου Κόκκινου,  
«Αντιρρητικός Λόγος 7 προς Γρηγοράν», Καϊμάκη Δ., σ.239. 
383 Φιλόθεου Κόκκινου, «Αντιρρητικός Λόγος 5 προς Γρηγοράν», Καϊμάκη Δ., σ.161-163. Συνοδικός Τόμος 
1351,26, Καρμίρη Ι. ΔΣΜ, σ.374-407. 
384 Ιωαννίδη Νικολάου Αρχιμ., Θεολογία και Γραμματεία από τον Θ΄ αιώνα και εξής, σ.46,47. Γρηγορίου 
Παλαμά, Κεφάλαια φυσικά θεολογικά, PG150,1196CD. 
385 Συνοδικός Τόμος 1351,26, Καρμίρη, ΔΣΜ, σ.391. 
386 Διονυσίου Αρεοπαγίτου, Περί θείων ονομάτων, 4,8 PG 3, 704D. 
387 Αθανασίου Μεγάλου, Διάλεξις μετά Μακεδονίου, 1,14, PG 28,1313A. Αθανασίου Μεγάλου, Κατά Α-
ρειανών, 2,2, PGPG6,149C. 
388 Συνοδικός Τόμος 1351, Καρμίρη, ΔΣΜ, σ.397. 
389 Συνοδικός Τόμος 1351, Καρμίρη, ΔΣΜ, σ.394. 
390 Γρηγορίου Παλαμά, Υπέρ των ιερώς ησυχαζόντων , 3,2,24, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ. 
1, σ.675,676. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

166 
 

του Θεού»391. Η διδασκαλία αυτή έρχεται σε αντίθεση προς τις θέσεις των αντιη-

συχαστών, αφού κατά τον Βαρλαάμ το φως που έλαμψε στο όρος Θαβώρ συμβό-

λιζε τη θεότητα, ήταν ένα κτιστό αισθητό φαινόμενο και δεν αποτελούσε την θέα 

του ακτίστου Θεού392. Σύμφωνα όμως με τον Συνοδικό Τόμο του 1351, το φως της 

Μεταμορφώσεως, που έλαμψε στο όρος Θαβώρ και περιέστραψε τους μαθητές, 

είναι άκτιστο φυσικό ιδίωμα του Τριαδικού Θεού και ταυτίζεται με την άκτιστη και 

αΐδια θεία ενέργεια393. Το φως της Μεταμορφώσεως είναι άυλο υπερφυές και 

θείο που εκδηλώνεται ως αΐδια φυσική δόξα της τρισυποστάτου θεότητας, και συ-

νιστά άχρονο και άκτιστο ιδίωμα του Τριαδικού Θεού394. Το άκτιστο φως της Με-

ταμορφώσεως είναι η φυσική δόξα της κοινής τριαδικής ενέργειας και κοινό φως 

των θεαρχικών υποστάσεων και φυσική ενέργεια αχώριστη της θείας ουσίας395. 

O Θεός κατ’ ουσία δεν είναι ούτε λέγεται φως, όπως και τα άλλα ονόματα, αλλά 

κατ’ ενέργεια φυσική και χάρη και έλλαμψη και φως λέγεται ακρότατον και απρό-

σιτο της Τριάδας φυσικό και απρόσιτο φως396. Κατά τους αγίους, το άκτιστο φως 

της Μεταμορφώσεως καλείται και δεσποτική δόξα397, θέωσις398, κοινωνία Θεού399, 

 
391 Συνοδικός Τόμος 1351,26, Καρμίρη Ι. ΔΣΜ, σ.400. 
392 Γρηγορίου Παλαμά, Υπέρ των ιερώς ησυχαζόντων 3,11, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ.1, 
σ.624. 
393 Συνοδικός Τόμος 1368, PG151,703A, 706Β. Λιάκουρα Κωνσταντίνου, Η περί των ακτίστων Θείων ενερ-
γειών διδασκαλία του Αγ. Φιλοθέου, Αθήνα 1993, σ.62. 
394 Συνοδικός Τόμος 1368, PG151,703A,710Α. Φιλόθεου Κόκκινου, «Αντιρρητικός Λόγος 14 προς Γρηγο-
ράν», Καϊμάκη Δ., σ.425,558,592. Συνοδικός Τόμος 1351, Καρμίρη Ι., ΔΣΜ, σ.400,401. Φιλοθέου Κοκκίνου, 
Λόγος Δογματικός 1 προς Ακίνδυνον, Marcianus gr. 582, φ.140ν, φ164,178ν. Φιλοθέου Κοκκίνου, Επι-
στολή προς Πετριώτην, Coislin gr.101,φ243. Φιλόθεου Κόκκινου,  «Αντιρρητικός Λόγος 11 προς Γρηγο-
ράν», Καϊμάκη Δ., σ.424,425. Λιάκουρα Κωνσταντίνο, Η περί των ακτίστων Θείων ενεργειών διδασκαλία 
του Αγ.Φιλοθέου, Αθήνα 1993, σ.61. 
395 Λιάκουρα Κωνσταντίνο, Η περί των ακτίστων Θείων ενεργειών διδασκαλία του Αγ.Φιλοθέου, Αθήνα 
1993, σ.63. Φιλοθέου Κοκκίνου, Κεφάλαια της αιρέσεως Ακινδύνου και Βαρλαάμ, 10, Coislin 
gr.101,φ254ν. Φιλόθεου Κόκκινου,  «Αντιρρητικός Λόγος 15 προς Γρηγοράν», Καϊμάκη Δ., σ.592. Φιλό-
θεου Κόκκινου,  «Αντιρρητικός Λόγος 14 προς Γρηγοράν», Καϊμάκη Δ., σ.558,559. 
396 Φιλόθεου Κόκκινου,  «Αντιρρητικός Λόγος 11 προς Γρηγοράν», Καϊμάκη Δ., σ.457. 
397 Φιλοθέου Κοκκίνου, Λόγος Δογματικός 2 προς Ακίνδυνον , Marcianus gr. 582, φ.178ν. 
398 Φιλοθέου Κοκκίνου, Λόγος Δογματικός 2 προς Ακίνδυνον, Marcianus gr. 582, φ. 178ν. Συνοδικός Τόμος 
1351,26, Καρμίρη, ΔΣΜ, σ.401. 
399 Φιλοθέου Κοκκίνου, Επιστολή προς Πετριώτην, Coislin gr.101,φ243. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

167 
 

φυσική δόξα της θεότητας400, βασιλεία των ουρανών401, χάρις, αστραπή της θεό-

τητας, έλλαμψις, φυσική ακτίνα του Υιού άναρχος402. 

Κατά τον Παλαμά «Φως ο Θεός ου κατ’ ουσίαν αλλά κατ’ ενέργεια λέγεται»403. 

Το φως της Μεταμορφώσεως του Κυρίου που είδαν οι μαθητές είναι άκτιστο, ως 

άκτιστη ενέργεια και χάρη του Θεού, είναι η θεία έλλαμψη που φωτίζει και θεο-

ποιεί τον άνθρωπο404. Το άκτιστο φως της Μεταμορφώσεως του Κυρίου είναι το 

προαιώνιο, ατελεύτητο αΐδιο και άκτιστο φως του μέλλοντα αιώνα που θα περι-

λάμπει του αγίους405, είναι η Αποκάλυψη του Θεού που γίνεται δια της ελλάμψεως 

του θείου φωτός406. 

Κατά την του Κυρίου στο Θαβώρ Μεταμόρφωση, το φως, που περιέλουσε τον 

Χριστό, είναι η έλλαμψη του ακτίστου θείου φωτός, είναι η δόξα του Κυρίου που 

έδειξε την λαμπρότητα της θεότητας που βρισκόταν κάτω από την ανθρώπινη 

σάρκα του Ιησού407. 

Η θέα του ακτίστου φωτός εκ της θείας φύσεως, η δόξα του Χριστού, όπως το 

είδαν οι μαθητές του Κυρίου στο Θαβώρ, είναι το μυστήριο της όγδοης ημέρας 

του μέλλοντος αιώνος που οι άξιοι ενώνονται με το Θεό κατά χάρη ήδη από την 

παρούσα ζωή. Το φως της Μεταμορφώσεως δεν είναι υλικό ή απλώς πνευματικό 

αλλά άκτιστο και θείο408.  

 
400 Φιλόθεου Κόκκινου,  «Αντιρρητικός Λόγος 11 προς Γρηγοράν», Καϊμάκη Δ., σ.425. 
401 Φιλόθεου Κοκκίνου, Ομολογία της Ορθοδόξου πίστεως, Marcianus gr. 582, φ.181. 
402 Συνοδικός Τόμος 1351,26, Καρμίρη, ΔΣΜ, σ.401. 
403 Γρηγορίου Παλαμά, Αντιρρητικός προς Ακίδυνον, 6,9, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ. 3, 
σ.397. 
404 Γρηγορίου Παλαμά, Προς Δανιήλ Αίνου 18, Συγγράμματα 2, σ.390. 
405 Γρηγορίου Παλαμά, Υπέρ των ιερώς ησυχαζόντων , 1,3,27,  «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ.1, 
σ.438,454,455. Λόσκυ Βλαδίμηρου, Η θέα του Θεού, εκδ. Ι. Μητροπόλεως Νικοπόλεως, Πρέβεζα 2004,  
σ.210. 
406 Α Ιωάν. 1,5. Ιωαν.1,4.9,5. 
407 Γρηγορίου Παλαμά, Ομιλία ΛΔ΄, PG151,433Α. Ιωαννίδη Νικολάου Αρχιμ., Θεολογία και Γραμματεία 
από τον Θ΄ αιώνα και εξής, σ.52. Ιωάννου Δαμασκηνού, Λόγος εις την Μεταμόρφωση, 12,13, 
PG95,564BCD-565A. 
408 Λόσκυ Βλαδίμηρου, Η θέα του Θεού, σ.210. Φιλόθεου Κόκκινου,  «Αντιρρητικός Λόγος 11 προς Γρηγο-
ράν», Καϊμάκη Δ., σ.425. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

168 
 

Η θέα του φωτός της Μεταμορφώσεως αποτελεί την κατά χάρη εμπειρία του 

ακτίστου θείου φωτός από τους αξίους και αφορά την προαιώνια λαμπρότητα και 

λάμψη και δόξα της Τριάδας409. Η μέθεξη του ακτίστου φωτός από τον άνθρωπο 

προϋποθέτει άσκηση και κάθαρση για να δεχθεί τον αρραβώνα του μέλλοντος 

αιώνα410,  της ατελευτήτου «ογδόης ημέρας»411, όταν «οι δίκαιοι λάμψουσιν ως ο 

ήλιος»412. Αντίθετα οι αντιησυχαστές δεν θεωρούσαν το θείο φως άκτιστο αλλά 

συμβολικό και κτιστό και δέχονταν ως φως την γνώση413. 

 

3. Περί της εκπόρευσης του Αγίου Πνεύματος 

 

Η ησυχαστική γραμματεία πραγματεύτηκε και το θέμα της εκπόρευσης του Α-

γίου Πνεύματος εξαιτίας της Λατινικής καινοτομίας του Filioque. Oι ησυχαστές του 

14ου αιώνα απάντησαν στη Λατινική καινοτομία με βάση την πατερική παράδοση 

και θεολογία των πρότερων αιώνων.  

Το μυστήριο της Αγίας Τριάδας κατανοείται με την ενότητα του ομοουσίου, την 

κοινή ενέργεια, τα κοινά ιδιώματα και με την διάκριση των προσωπικών ιδιωμά-

των των τριών υποστάσεων.  Άρα, η ενότητα έγκειται στη θεία ουσία ή φύση και 

στη θεία ενέργεια, ενώ η διάκριση στα υποστατικά ή προσωπικά ιδιώματα414. Κατά 

τον Φιλόθεο, οι ακοινώνητες ιδιότητες των προσώπων της  Αγίας Τριάδας  

 
409 Φιλόθεου Κοκκίνου, Λόγος Δογματικός 1 προς Ακίνδυνον , Marcianus gr. 582, φ.147. Φιλοθέου Κοκκί-
νου, Ομολογία της Ορθοδόξου πίστεως, Marcianus gr. 582, φ.181. Συνοδικός Τόμος 1368, PG151,703A. 
Φιλόθεου Κόκκινου,  «Αντιρρητικός Λόγος 14 προς Γρηγοράν», Καϊμάκη Δ., σ.558,559. 
410 Γρηγορίου Παλαμά, Υπέρ των ιερώς ησυχαζόντων , 2,3,66, «Γρηγορίου Παλαμά, Συγγράμματα», τόμ.1, 
σ.599. Φιλόθεου Κόκκινου,  «Αντιρρητικός Λόγος 10 προς Γρηγοράν», Καϊμάκη Δ., σ.376. 
411 Γρηγορίου Παλαμά, Ομιλία ΙΘ΄, PG151,249CD. 
412 Ματθ.13,43. 
413 Ιωαννίδη Νικολάου Αρχιμ., Θεολογία και Γραμματεία από τον Θ΄ αιώνα και εξής, σ.53. Τόμος Συνοδικός 
1342, Καρμίρη Ιωάννη, Τα Δογματικά και Συμβολικά μνημεία Α, σ.357. 
414 Ιωαννίδη Νικολάου Αρχιμ., Θεολογία και Γραμματεία από τον Θ΄ αιώνα και εξής, σ.114. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

169 
 

αφορούν τα υποστατικά ιδιώματα, ενώ τα φυσικά ιδιώματα είναι κοινά των τριών 

υποστάσεων, καθώς χαρακτηρίζουν την κοινή φύση ή ουσία415.  

Η Λατινική καινοτομία του Filioque αφορά τη σύγχυση μεταξύ φύσης και υπό-

στασης στο πλαίσιο της θεολογίας και της οικονομίας. O αντιησυχαστές ταύτιζαν 

την θεία ουσία με την ενέργεια, με αποτέλεσμα να καταλύουν τη διάκριση μέθεξης 

των ακτίστων ενεργειών από τον άνθρωπο και το αμέθεκτο της ουσίας. Ταύτιζαν 

τις τριαδικές θείες ενέργειες με τη θεία ουσία, ώστε, κατά ακολουθία, να ταυτί-

ζουν τη θεολογία με την οικονομία, να υιοθετούν δηλαδή την ταύτιση του προ-

αιώνιου τρόπου ύπαρξης της Τριάδας και των ενδοτριαδικών σχέσεων με τη δη-

μιουργική, προνοητική και σωστική αποκάλυψη της Αγίας Τριάδας στον κόσμο416.   

Οι ησυχαστές, στη διδασκαλία περί της εκπόρευσης του Αγίου Πνεύματος, διέ-

κριναν ότι η «πρόοδος» του Αγίου Πνεύματος είναι διττή, η κατ’ ενέργεια και η 

καθ’ ύπαρξη. Το Άγιο Πνεύμα εκπορεύεται εκ του Πατρός και δια του Υιού χαρι-

σματικά δίνεται στα κτίσματα. Η καθ’ ύπαρξη εκπόρευση πρόοδος θεμελιώνεται 

στην υπόσταση του Πατρός, όπως προσδιορίζονται οι ενδοτριαδικές σχέσεις στο 

πλαίσιο της θεολογίας. Η κατ’ ενέργεια πρόοδος και έκλαμψη είναι ιδιότητα της 

κοινής ουσίας και κοινό έργο των θείων υποστάσεων. Άρα το «προχεόμενο» 

Πνεύμα από τον Χριστό είναι θεία χάρις, και δεν εκλαμβάνεται ως υποστατική εκ-

πόρευση, αλλά η θεία χάρις και η καρποφορία της θείας δυνάμεως που προχέεται 

από τον Πατέρα διά του Υιού417 στο πλαίσιο της θείας οικονομίας. 

Η δια του Υιού πρόοδος και αποστολή του Πνεύματος που «προχέεται» στους 

αξίους είναι «θεία εμφάνεια, δύναμις και χάρις» που υποδηλώνει ότι κατά την 

φανέρωση και έκδηλη ενέργεια του Παρακλήτου είναι εμφανή το ομόγνωμο και 

ομόβουλο και η συνευδοκία των τριών υποστάσεων418.   

 
415 Φιλόθεου Κόκκινου,  «Αντιρρητικός Λόγος 15 προς Γρηγοράν», Καϊμάκη Δ., σ.592. Δαβίδ Δισύπατου, 
Λόγος κατά Βαρλαάμ και Ακινδύνου προς Νικόλαον Καβάσιλα, εκδ. Τσάμη Δημητρίου, Θεσσαλονίκη 1973, 
σ.58,77. 
416 Ιωαννίδη Νικολάου Αρχιμ., Θεολογία και Γραμματεία από τον Θ΄ αιώνα και εξής, σ.122. 
417 Ιωαννίδη Νικολάου Αρχιμ., Θεολογία και Γραμματεία από τον Θ΄ αιώνα και εξής, εκδ.Κυριακίδη, 
σ.122,123. Φιλόθεου Κόκκινου,  «Αντιρρητικός Λόγος 6 προς Γρηγοράν», Καϊμάκη Δ., σ.211,219. 
418 Φιλόθεου Κόκκινου,  «Αντιρρητικός Λόγος 6 προς Γρηγοράν», Καϊμάκη Δ., σ.210. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

170 
 

Συμπερασματικά 

 

Η ησυχαστική θεολογία ουσιαστικά επαναδιατυπώνει την ορθόδοξη θεολογία 

μέσα στο πνευματικό και ιστορικό πλαίσιο του 14ου αιώνα. Οι εσφαλμένες ερμη-

νευτικές και λογοκριτικές κατανοήσεις της Λατινικής σχολαστικής θεολογίας προ-

κάλεσαν τους ησυχαστές να διατυπώσουν την ορθόδοξη θεολογική θεώρηση για 

την δυνατότητα κοινωνίας του ανθρώπου με τον Θεό. 

 Στο πλαίσιο της παρουσίασης των αντιπαρατιθεμένων θέσεων των ησυχαστών 

και των αντιησυχαστών αποδεικνύεται η εσφαλμένη κατανόηση της Λατινικής 

σχολαστικής θεολογίας σε θέματα θεολογικά, περί των οποίων είχαν οι πατέρες 

αποφανθεί και η διδασκαλία τους είχε επικυρωθεί από τις Οικουμενικές Συνόδους 

της Εκκλησίας.  

Έτσι, μέσα από την ανάπτυξη των βασικών χαρακτηριστικών της ησυχαστικής 

θεολογίας, κατανοείται και ερμηνεύεται η θέωση του ανθρώπου με την αντίστοιχη 

θεολογική τεκμηρίωση. Η συμβολή της ησυχαστικής θεολογίας βασίζεται στην 

προγενέστερη πατερική παράδοση. Έρχεται επιπρόσθετα στο να απαντήσει ξεκά-

θαρα πώς ο άνθρωπος κοινωνεί με τον Θεό και μετέχει της θεϊκής άκτιστης ενέρ-

γειάς του με την προοπτική της θέωσης και της σωτηρίας. Επίσης, με μεγάλη σα-

φήνεια διατυπώνει την ορθόδοξη θεολογική προσέγγιση έναντι της Λατινικής και-

νοτομίας του Filioque. 

 

 

 

 

 

 

 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

171 
 

 

Μελετώντας την Βίβλο στην εποχή της Τεχνητής Νοημοσύνης. Προτάσεις για 

μια εναλλακτική Ανάγνωση των ιερών κειμένων σε συνδυασμό με την χρήση 

των Μεγάλων Γλωσσικών Μοντέλων  

Δεσπότη Σωτηρίου419 

 

Αφιερώνεται στη μνήμη του αειμνήστου Καθηγητή Ηλία Οικονόμου (+2024) 420 

 

Η «ψηφιακή» μεταρρύθμιση – Reformatio στον Χριστιανισμό 

Ζούμε τα τελευταία χρόνια την τέταρτη βιομηχανική Επανάσταση. Τον τελευ-

ταίο Χρόνο (2023) μπήκε στην καθημερινότητά μας η Τεχνική Νοημοσύνη κατεξο-

χήν μέσω του Προγράμματος Chat GPT. Αυτό είναι όντως εντυπωσιακό, διότι μπο-

ρεί να ανοίξει διάλογο (Chat) μαζί μας421, όντας μάλιστα φλύαρο: απαιτεί πλήρη 

περιγραφή των ερωτημάτων, που αναζητάμε από εκείνο, εάν θέλουμε πραγματικά 

 
419  Καθηγητής του Τμήματος Κοινωνικής Θεολογίας και Θρησκειολογίας του Ε.Κ.Π.Α. 
420 Αφιερώνεται στη μνήμη του πρόσφατα εκδημήσαντος Καθηγητή, ο οποίος ήδη από το 1991, μας δί-
δασκε την χρήση «αλγορίθμων» στην Ερμηνευτική. Το παρόν άρθρο έγινε αντικείμενο Εισήγησης σε σχε-
τική Ημερίδα στη Θεολογική Σχολή της Εκκλησίας της Κύπρου (ΘΣΕΚ) και διατηρεί στοιχεία της προφορι-
κότητας. Ευχαριστώ από καρδιάς τους συναδέλφους Καθηγητές κ. Μ. Παύλου και Χρ. Κυριάκου (ΘΣΕΚ) 
για την ανάγνωση του παρόντος και τη γόνιμη συζήτηση. Ευχαριστώ επίσης τον Καθ. πατ. Αρ. Γκρέκα, ο 
οποίος ήταν από τους πρώτους που ασχολήθηκαν στον ορθόδοξο Χώρο με το θέμα και με παρότρυνε να 
καταθέσω το παρόν. Για τη συγγραφή τού άρθρου με επηρέασε καίρια η δημοσίευση του διαδικτυακού 
άρθρου τού Christoph Heilig, Digitale Reformation: Wie KI die Theologie transformiert https://www.fein-
schwarz.net/digitale-reformation-wie-ki-die-theologie-transformiert/#_ftn1 21.03.2024. https://aitheol-
ogy.com/ Πολύ χρήσιμες και οι πληροφορίες που άντλησα από την ακρόαση των Παρουσιάσεων "Το 
chatGPT στον ακαδημαϊκό χώρο", από το ΕΑΠ και το Ιόνιο Πανεπιστήμιο: 
https://www.youtube.com/watch?v=Hjn9tzzIZDQ και 
https://www.youtube.com/watch?v=yOwmvmAtUyE Βλ. και AI Theology - Home Page: https://aitheol-
ogy.com/ αλλά και το « δίκτυο» των ανθρωπιστικών Σπουδών: H – NET : https://networks.h-net.org/ H-
Net is an interdisciplinary forum for scholars in the humanities and social sciences.  
421Το chatbot είναι ένα πρόγραμμα λογισμικού που μιμείται τον ανθρώπινο προφορικό και γραπτό λόγο: 
Chat = συνομιλία. GPT = Generative Pre-trained Transformer, στα ελληνικά: Παραγωγικός Προ-εκπαιδευ-
μένος Μετασχηματιστής. Το ChatGpt είναι ένα «εργαλείο» τεχνητής νοημοσύνης (Artificial Intelligence 
chatbot) από την Open AI (ιδρυτές ο Sam Altman, Elon Musk κ.ά.), το οποίο έχει τη δυνατότητα να κατα-
νοεί ερωτήσεις και να δίνει λεπτομερείς και σε κάποιο βαθμό αξιόπιστες απαντήσεις 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

172 
 

να ανταποκριθεί στις ανάγκες μας. Επιπλέον χρειάζεται και ανατροφοδότηση (α-

κόμη και «ευχαριστώ») για να βελτιώνεται συνεχώς, ενώ είναι και «λεξικοπλά-

στης». Πλέον αναπτύχθηκαν και άλλα παρόμοια Προγράμματα στην Αγορά422. Όλα 

μαζί αποκαλούνται «Μεγάλα Γλωσσικά Μοντέλα» (LLM = Large Language Models).  

Στην παγκόσμια Ιστορία οι αλλαγές στην Γραφή και την «Τυπογραφία» επιφέ-

ρουν τεράστιες αλλαγές στον Πολιτισμό και στη Θεολογία, ακριβώς όπως και οι 

πανδημίες. Τελικά οι «χαρακτήρες» των γραμμάτων αποτυπώνουν και συνάμα 

διαμορφώνουν «χαρακτήρα»: 

1. Ο Γουτεμβέργιος με την ανακάλυψη της Τυπογραφίας423 άθελά του συνετέ-

λεσε καίρια στην Μεταρρύθμιση του Λούθηρου. Πλέον μπορούσαν οι άνθρωποι 

να διαβάζουν τη Βίβλο ιδιωτικά, χωρίς τη διαμεσολάβηση του Ιερατείου και χωρίς 

να συμμετέχουν σε μία Σύναξη. Κι αυτό συνετέλεσε στην ανάδειξη της ατομικής 

ευθύνης (ατομικισμού) και άλλων βασικών χαρακτηριστικών τού Προτεσταντι-

σμού, ο οποίος με τη σειρά του μέχρι σήμερα, έχοντας κυριαρχήσει και στην Αμε-

ρική, αποτελεί την ναυαρχίδα του δυτικού Πολιτισμού.  

2. Ήδη στον Διάλογο Φαίδρος, ο Πλάτων θεωρεί ότι η ανακάλυψη της Γραφής 

θα εξασθενήσει τη μνήμη και άλλες ικανότητες του ανθρώπου, που κινητοποιού-

νται για την επεξεργασία του προφορικού λόγου. Είναι χαρακτηριστικό ότι ο Πλά-

των δεν συνέγραψε φιλοσοφικές πραγματείες, αλλά ζωντανούς διαλόγους «ψυ-

χών», χρησιμοποιώντας και τον μύθο. Δεν μπορείς μάλιστα να διακρίνεις σε αυ-

τούς ποια είναι η θέση του συγγραφέα (δεν ταυτίζεται πάντα με το θεωρούμενο 

ως φερέφωνό του: τον Σωκράτη), ο οποίος ίδρυσε μια Κοινότητα – την Ακαδημία, 

ακολουθώντας το παράδειγμα των Πυθαγόρειων.  

Ουσιαστικά πίσω από αυτή τη θεώρηση του γραπτού Λόγου ως «παρακμής», 

κρύβεται και μια φιλοσοφία της Ιστορίας που τη θέλει συνεχώς να φθίνει. Αυτή (η 

φιλοσοφία) διατυπώνεται με την ορφοπυθαγορική εικόνα των μετάλλων: από τον 

 
422 Πλέον το Chat GPT συνεργάζεται με την Microsoft – Bingo με εξαιρετικά αποτελέσματα. Η αξία της 
εταιρείας αποτιμάται σήμερα (25.03.2024) στη Wall Street σε 28 δισ. Δολάρια. Εσχάτως εκτός από εικό-
νες, που παράγει μέσω της εφαρμογής, κατάφερε να παράξει και μικρά Βίντεο. 
423 Η παράθεση των απόψεων του Luan έγινε από το βιβλίο του Κ.Παπαδημητρακοπούλου, Στην εποχή 
της ...Τηλεκρατίας, Αθήνα 1996, 140-143, ο οποίος στηρίζεται κυρίως στο βιβλίο του Luan: Ό Γαλαξίας 
Γκούτενμπεργκ’. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

173 
 

«χρυσό» αιώνα, ένεκα και της σφαγής των ζώων, πλέον καταλήξαμε στον σιδερέ-

νιο, τον γεμάτο πολέμους και αλληλοεξόντωση, αφού απουσιάζει η Δίκη - Παρθέ-

νος. Σε κάθε περίπτωση η αλληγορία του Σπήλαιου στην Πολιτεία, αποδίδει άριστα 

την εικονιστική πραγματικότητα στην οποία σήμερα είναι εγκιβωτισμένος ο άν-

θρωπος και φανερώνει πόσο αρχαίο είναι το πρόβλημα και η πρόκληση της εξό-

δου / ανόδου στο Φως. 

3. Και τον 7ο – 8ο αι. μ.Χ., όταν ανακαλύφθηκε η μικρογράμματη γραφή, έ-

χουμε μια έκρηξη πολιτισμού, όχι μόνον στη Νέα Ρωμαϊκή Αυτοκρατορία («Ανα-

γέννηση Μακεδόνων», ιερός Φώτιος), αλλά και στη λατινική Δύση (με τον Καρλο-

μάγνο) και στον ισλαμικό κόσμο μέχρι τη Βαγδάτη. Ήδη από τον 3ο αι. π.Χ. η κα-

θιέρωση της αραμαϊκής ως «διεθνούς γλώσσας» και της περγαμηνής ως «υλικού 

γραφής» είχε επιπτώσεις και στη θεολογία του Ισραήλ. Τότε ουσιαστικά συγκρο-

τείται και η Βίβλος, όπως την γνωρίζουμε σήμερα. 

Σήμερα μεταβαίνουμε από το «γράψιμο» στην «πληκτρολόγηση». Το κρίσιμο 

ερώτημα που γεννάται είναι το εξής: άραγε θρησκείες που στηρίζονται στο ιερό 

βιβλίο, όπως ο Ιουδαϊσμός, ο Προτεσταντισμός, το Ισλάμ θα βιώσουν μια νέα « 

Μεταρρύθμιση» (πρβλ. την «αραβική άνοιξη»); Βεβαίως είναι ευρύτερη η πρό-

κληση της εποχής μετά Κόβιντ (όταν όλοι εκπαιδευτήκαμε και μάλιστα ταχύρ-

ρυθμα στις νέες τεχνολογίες). Πλέον σήμερα λανσάρεται όχι απλώς ένα «Πρό-

γραμμα» (App), αλλά ένα νέο Σύμπαν με τον ελληνικό όρο «ΜΕΤΑ»424, όρος που 

δεν σημαίνει μόνον το χρονικά «έπειτα», αλλά το «πέρα από» (όπως και στον όρο 

Μεταφυσική):  

Για πρώτη φορά στην παγκόσμια Ιστορία δεν διαβάζει ο αναγνώστης ένα βι-

βλίο, αλλά διαβάζει εκείνο τον αναγνώστη του (α) μέσω του ανοιγοκλεισίματος 

των βλεφάρων (face reactions), αλλά και (β) του «έξυπνου ρολογιού» ή άλλων 

 
424 Για το φαινόμενο του Υπερανθρωπισμού και την (κατά)χρηση της Τεχνητής Νοημοσύνης μπορεί κά-
ποιος να μελετήσει το άρθρο: Σ. Δεσπότης - Λ. Ζιάρας, Η Θεολογία στον σύγχρονο Ευρωπαϊκό Πολιτισμό 
με τη ματιά ενός Βιβλικού Θεολόγου και ενός εικαστικού νέων Μέσων: Ο «Υιός του Ανθρώπου» (Deus 
Homo) των Ευαγγελίων και ο Homo Deus του Harari. Σκέψεις για το μέλλον ενός Τμήματος Θεολογίας 
Κοινωνικής και Θρησκειολογίας. Σ. Δεσπότης (κ.ά.), Η Θεολογία συναντά τις άλλες Επιστήμες και Τέχνες. 
Σάββατο 28..05.2022. Αθήνα Ε.Κ.Π.Α. 2023,  129-178 https://www.soctheol.uoa.gr/eventgate/openac-
cess/ . 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

174 
 

σωματικών αισθητήρων – sensors, που εκείνος φορά» και μετρούν κτύπους καρ-

διάς και άλλα βιομετρικά δεδομένα, κατά τη διάρκεια της ανάγνωσης ή ακρόασης. 

Έτσι μπορεί κάποιος να εξιχνιάσει όχι μόνον το πώς αισθάνεσαι αλλά και «γιατί» 

αισθάνεσαι, συνυπολογίζοντας και άλλα «μεγάλα δεδομένα», που αντλεί από το 

«Ιστορικό» σου, καθώς όλοι μέσα σε μια «πλημμυρίδα επιλογών» παραχωρούμε 

τα προσωπικά δεδομένα μας και την ελευθερία μας στις μεγάλες Εταιρείες, που 

διαχειρίζονται σήμερα τα μέσα κοινωνικής Δικτύωσης. Για πρώτη φορά Βιολογία 

και Πληροφορική (Bio- και Infotech) συμμαχούν ώστε να πάψεις να σκέπτεσαι εσύ 

τον εαυτό σου και να συνειδητοποιήσεις ότι υπάρχει κάτι που μπορεί να σκεφθεί 

καλύτερα για σένα, διότι σε κατανοεί αρτιότερα από ό,τι εσύ τον εαυτό σου. Με 

απλά λόγια, χακάρεται η ανθρώπινη ύπαρξη, παρότι πολλές φορές για να συνεχί-

σει τον «περίπλου» στον Κυβερνοχώρο τσεκάρει την ένδειξη «Δεν είμαι Ρομπότ».  

Αυτό σημαίνει ότι ένα καθεστώς αποκτά τη δυνατότητα ελέγχου, μπροστά στον 

οποίο (έλεγχο) οι μηχανισμοί της Ιεράς Εξέτασης ή άλλα συστήματα «προγραμμα-

τισμού του μυαλού» ολοκληρωτικών καθεστώτων του 20ου αι. (που στην ΕΣΣΔ, την 

Κίνα και τη ναζιστική Γερμανία «γοήτευσαν» τις μάζες κατεξοχήν μέσω της «τεχνο-

λογίας» του μικροφώνου και του ραδιοφώνου) φαίνονται «πρωτόγονα» 425.  

Ο Yuval Noah Harari426, (Χ.), αναλύοντας την επιχειρούμενη σήμερα μετάβαση 

από τον Homo Sapiens427 στον Homo Deus («Άνθρωπος Θεός»), επισημαίνει ότι με 

 
425 Το ποια ανθρωπολογία και θεολογία (καθώς αυτή συνιστά το DNA του πολιτισμού) κρύβεται πίσω από 
αυτή την «Ιδέα της Προόδου», όπως και τον «βελούδινο ολοκληρωτισμό», αναπτύσσει εύστοχα ο πατ. Ν. 
Λουδοβίκος στα έργα του. Βλ. συνοπτικά την παρουσίαση του Γ. Δρίτσα, Μερικές σκέψεις του π. Νικό-
λαου Λουδοβίκου σχετικά με την υπαρξιακή κρίση της Δύσης και την άνοδο του «Βελούδινου Ολοκληρω-
τισμού» βλ. https://www.respublica.gr/2021/03/post/loud/  
426 Η εισήγησή του: New Religions of the 21st Century. 
https://www.youtube.com/watch?v=g6BK5Q_Dblo. Το σχετικό βιβλίο του είναι 21 Lessons for the 21st 
Century. 
427 Ουσιαστικά η ζωή αποτελεί μια μετάβαση από (α) την Χημεία (πρβλ. το πρωτόλειο κύτταρο ζωής με 
κίνηση όχι σκέψη κοντά σε ηφαίστειο σε περιβάλλον - θερμοκρασία άνω των 20 βαθμών, συνθήκες που 
ικάνωσαν χημικές αντιδράσεις πρωτογενή στοιχεία (άζωτο, θείο, οξυγόνο)) (β) στη Βιολογία με αποκορύ-
φωμα (γ) τη Γεωργική Επανάσταση και (δ) τη Φιλοσοφία στις ακτές Ιωνίας αλλά και στην Ελέα. Σύμφωνα 
με την Θεολογία η διαδικασία της Εξέλιξης θα κορυφωθεί με την εξομοίωση του βροτού με την Εικόνα 
Του, ήτοι τον Λόγο Χριστό. Είναι πολύ χαρακτηριστικό το κύκνειο άσμα του αγ. Πορφυρίου, όπως και του 
αγ. Σωφρονίου Σαχάρωφ, από την επίσης αποχαιρετιστήρια αρχιερατική Προσευχή του Κατά Ιωάννη: ἵνα 
ὦσιν ἕν. Εν τω Χριστώ ενοποιούνται ταυτόχρονα και οι πολλαπλές περσόνες μέσα στον ίδιο Εαυτό μας, 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

175 
 

τον Διαφωτισμό, η αυθεντία μετατοπίστηκε από τον Ουρανό (το Ιερατείο, τη Βί-

βλο, και τοις ιερούς Κανόνες) στη Γη και τον άνθρωπο. Πλέον σε αυτή την καινή 

περίοδο της ανθρωπότητας, η αυθεντία παραχωρείται εκούσια σε ένα μέγεθος μη 

οργανικό εκτός του ανθρώπου, στα «σύννεφα» της Γκουγκλ και της Άμαζον. Πρα-

κτικά ο χρήστης στον Κυβερνοχώρο δεν ανεβάζει απλώς στιγμιότυπα της εμπειρίας 

του σε κάποιο μέσον κοινωνικής διαδικτύωσης, όπως συμβαίνει σήμερα, αλλά 

μέσω συγκεκριμένων «συσκευών» (gadgets), θα συμμετέχει ενεργά, θα κοινωνεί 

της εμπειρίας του «φίλου» του χωρίς άμεση επιΚοινωνία. Ήδη στην καθημερινό-

τητα εμπιστεύεται τυφλά τους διαδικτυακούς χάρτες (google maps). Και στην Ια-

τρική κάποιος δείχνει εμπιστοσύνη περισσότερο στους αλγορίθμους παρά στο αί-

σθημα του πόνου ή ακόμη και στη διάγνωση. Κι ενώ ο άνθρωπος αποκτά πλέον τη 

δυνατότητα να κατασκευάσει πλάσματα (cyborgs) ανθρωποειδή κατ’ εικόνα και 

καθ’ ομοίωσιν δική του, κινδυνεύει ο ίδιος να γίνει «ρομπότ».  

Τα ερωτήματα στα οποία θα προσπαθήσουμε να απαντήσουμε είναι: (1) πώς 

γενικότερα στεκόμαστε απέναντι στο τεχνολογικά Καινούργιο ως χριστιανοί, (2) 

ποια πλεονεκτήματα και μειονεκτήματα μάς προσφέρει η Τεχνητή Νοημοσύνη ι-

δίως στο Πανεπιστήμιο και ειδικότερα στη Θεολογία και (3) πώς μπορούμε να ερ-

μηνεύσουμε καθολικότερα Κείμενα της Αγίας Γραφής και των Πατέρων, ώστε να 

«οδηγηθούμε» εμείς πέρα – «μετά» από το ΜΕΤΑ της τεχνολογίας; 

 

Ερώτημα Α: Στάση απέναντι στο Καινό 

Άραγε πρέπει να έχουμε φόβο – άγχος απέναντι σε αυτό το ολοκληρωτικά νέο 

που ήδη έχει ανατείλει; Συνήθως ο ανθρώπινος εγκέφαλος δεν είναι άμεσα δεκτι-

κός στο Καινούργιο. Και στην παγκόσμια Ιστορία διαπιστώνουμε ότι η ανακάλυψη 

νέων μηχανών, προκαλεί φόβο για τις θέσεις Εργασίας, όπως και η είσοδος μετα-

ναστών γεννά άγχος ότι χάνεται η «καθαρότητα» της φυλής428. Όντως στη Βίβλο ο 

 
όπου σύμφωνα με τον Νίτσε συνυπάρχει το απολλώνειο με το διονυσιακό στοιχείο. Μάλιστα ο Παύλος 
σημείωνε ότι εν Χριστώ, είμαστε ΕΙΣ (ο καθείς από εμάς στη μοναδικότητά του ήδη μετά το Βάπτισμα 
είναι Χριστός). 
428 Π.χ. οι Λουδίτες https://www.in.gr/2023/09/29/stories/mia-alli-ermineia-gia-tous-loudites-stin-epoxi-
tis-texnitis-noimosynis 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

176 
 

τεχνικός πολιτισμός – η Πόλη αποτελεί καταρχήν ανακάλυψη του εξόριστου δολο-

φόνου Κάιν. Ήδη πριν τον Κάιν, όταν οι πρωτόπλαστοι, μετά την εμπειρία της αυ-

τοθέωσης, αισθάνονται «γυμνοί» και έκθετοι, ο ίδιος ο Θεός, για να μειώσει την 

έκθεσή τους στο Κακό, τους προσφέρει δερμάτινους χιτώνες, οι οποίοι προϋποθέ-

τουν την σφαγή ζώων, που εκείνος έχει πλάσει ως συνδαιτημόνες του ανθρώπου. 

Στην ελληνική Μυθολογία είναι ο Προμηθέας αυτός που κομίζει τη φωτιά στο αν-

θρώπινο είδος και μετά πάσχει αφόρητα πάνω στον Καύκασο. 

 Δεν πρέπει όμως να λησμονούσε και τα εξής: 

1. Η δεύτερη φορά, που πνέει δημιουργικά στη Βίβλο το Πνεύμα του Θεού (το 

οποίο στα εβραϊκά είναι γένους θηλυκού = «η ρούαχ») μετά τη Δημιουργία του 

Σύμπαντος, όταν και μεταμορφώνει το Χάος σε Κόσμο, είναι όταν στην Έξοδο ε-

μπνέει τον Βεσελεήλ (Έξ. 31) να κατασκευάσει κάτι «τεχνικό», που ανακαλεί την 

«Κιβωτό» του Νώε και συνιστά μινιατούρα του σύμπαντος Κόσμου: τη Σκηνή του 

Μαρτυρίου και την Κιβωτό της Διαθήκης. Εξ αυτού του γεγονότος μηχανικοί της 

Σίλικον Βάλευ, της νέας Γης της Επαγγελίας, άνθρωποι συνειδητά Χριστιανοί και 

μάλιστα με καταγωγή από την Άπω Ανατολή429, συνέστησαν την Εταιρεία Basil430 

Tech και το ενδιαφέρον Πρόγραμμα Bible Dojo (= χώρος άσκησης στο τζούντο). 

Σημειωτέον ότι άνθρωποι από την Κίνα κατέγραψαν και ολόκληρη την Ελληνική 

Γραμματεία από τον Όμηρο μέχρι τον άγ. Γρηγόριο Παλαμά στο γνωστό σε όλους 

μας TLG (= Thesaurus Linguae Graecae). Άλλωστε δεν πρέπει να ξεχνάμε ότι το 

«κατ’ εικόνα» στον άνθρωπο, συνδέεται με την δημιουργικότητα και όλα τα χαρί-

σματα, που απαιτούνται, για να καταδαμάσει ο βροτός το Χάος και να συνδιαμορ-

φώνει (με τον Γιαχβέ και τη «θεϊκή Νοημοσύνη» - τον «νου τού Χριστού», του πά-

σχοντος Μεσσία) τον Κόσμο. Το «Χαίρε η τεχνολόγους, αλόγους ελέγξασα» του 

Ακαθίστου Ύμνου, δεν συνδέεται με την Τεχνολογία (όπως σήμερα νοείται ο όρος), 

αλλά με τη Ρητορική (και τα «λεκτικά παιχνίδια» - τη «σοφιστική»), καθώς στα 

 
429 Kevin Kim & Sang Tian, The Careful Use of Tech 
https://open.spotify.com/show/6mYH6DmsGa7rsQrhuiMkci  
430 Θα μπορούσε να παραπέμπει το όνομα της εταιρείας όχι μόνον στον Βεσελεήλ αλλά στον Μέγα Βασί-
λειο τον Καππαδόκη, ο οποίος, σύμφωνα με το Απολυτίκιό του, «την φύσιν των όντων ετράνωσε» (εννο-
είται μέσω της Εξαημέρου». Η συνέπεια, σύμφωνα με το υμνητικό Κείμενο είναι ότι «τα των ανθρώπων 
ήθη κατεκόσμησε». 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

177 
 

χρόνια της ρωμαϊκής Αυτοκρατορίας ο όρος συνδεόταν με την «Γραμματική Τέ-

χνη». 

 

2. Η λέξη, η οποία χρησιμοποιείται στις Παροιμίες τού Σολομώντα για να δη-

λώσει μια ξεχωριστή Υπόσταση, που βρίσκεται προαιώνια δίπλα στον Θεό κατά 

την δημιουργία και ευφραίνονται μαζί, είναι ο όρος Σοφία – Χοκμά (στα εβραϊκά). 

Στο συγκεκριμένο έργο βρίσκεται μάλιστα σε αντιθετικό παραλληλισμό προς την 

«κυρία Αφροσύνη». Με την Σοφία ταυτίστηκε στην Καινή Διαθήκη, ο Ιησούς Χρι-

στός, ο οποίος άλλωστε επί αρκετά χρόνια εργάστηκε ως τεχνίτης – τέκτων (= όχι 

επιπλοποιός αλλά οικοδόμος < τέγω = κατασκευάζω οροφή). Και στην Κωνσταντι-

νούπολη, ο Ναός που ανυψώθηκε από τον Ιουστινιανό σε «Κέντρο» - «Σύμβολο» 

της Νέας Ρώμης (μετά και τη στάση του Νίκα και την επακολουθήσασα σφαγή), 

ονομάστηκε «Ναός της του Θεού Σοφίας». Η λέξη, όμως, «Σοφία» στην Π.Δ. δεν 

υποδηλώνει την θεωρητική φιλοσοφία, αλλά την πρακτική σοφία – τέχνη, την ο-

ποία επέδειξαν και οι γνωστοί αρχιτέκτονες της «Αγίας Σοφίας», η οποία έγινε με 

τη σειρά της «μοντέλο» ομώνυμων Ναών σε όλη την Οικουμένη. Σημειωτέον ότι η 

Σοφία του Θεού της Κωνσταντινούπολης δεν βρίσκεται μόνον σε αντίστιξη προς 

τον Ναό του Σολομώντα (γι’ αυτό και ο Ιουστινιανός κραύγασε το «Νενίκηκά σε») 

αλλά και σε «αντίθεση» προς την Σοφία της Αθήνας και του Παρθενώνα. Αυτός (ο 

Παρθενώνας) μέχρι σήμερα αποτελεί για τον δυτικό Πολιτισμό το κατεξοχήν σύμ-

βολο αυτού. Πιθανόν το άγαλμα της Παλλάδος μεταφέρθηκε τον 6ο αι. από το 

κλεινόν άστυ στη Νέα Ρώμη, την πόλη της Θεού Σοφίας, όπου έναν αιώνα μετά 

κυριάρχησε η Υπέρμαχος Στρατηγός. Ενώ η Αθηνά της Αθήνας, παρότι θήλυ έχει 

αντρικά χαρακτηριστικά (δεν γεννά τέκνα και προέρχεται από τον εγκέφαλο του 

Δία) και πολεμικά σύμβολα (φέρει περικεφαλαία, ασπίδα και ακόντιο), ο Χριστός 

ως η Σοφία διαθέτει και μητρικές ιδιότητες. Πλέον κυκλοφορεί και η Σοφία – ρο-

μπότ431. Συνεπώς ο Ερμηνευτής καλείται σήμερα να συνδυάσει «την του Θεού 

 
431Βλ. σχετικά https://www.notospress.gr/apopseis/story/94541/i-sofia-tou-anthropou-kai-i-sofia-tou-
theoy  
https://www.thepresident.gr/2022/08/14/to-genethlion-tis-athinas-kai-i-koimisis-tis-theotokoy/  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

178 
 

Σοφία» της Κωνσταντινούπολης με την (φιλο)Σοφία των Αθηνών και το Ρομπότ Σο-

φία της «Σίλικον Βάλευ». 

 

Χαρακτηριστικός εν προκειμένω είναι και ο γνωστός πίνακας του Μιχαήλ Άγ-

γελου432, όπου πίσω από τον Θεό κατά τη δημιουργία του Αδάμ, ζωγραφίζει τη 

Σοφία. Όλη αναπαράσταση όμως διαπιστώνεται σήμερα εικονίζει τον ανθρώπινο 

Εγκέφαλο, ο οποίος σήμερα θεωρείται ως το Κέντρο της ανθρώπινης Ύπαρξης. 

Ταυτόχρονα (με τον Εγκέφαλο) «εικονίζει» την συγκλονιστική έξοδο στο φως του 

Ανθρώπου από τη Μήτρα, δεμένου με τον ομφάλιο λώρο.  

 

3. Τέλος διαπιστώνουμε ότι ολόκληρη η Αγία Γραφή (Α.Γ.) είναι μια «πορεία» 

από τον Κήπο της Εδέμ στο Άστυ - Κήπος. Το πρώτο Κεφάλαιο της Χριστιανικής 

Δογματικής κανονικά είναι αυτό, το οποίο που μέχρι σήμερα στα Εγχειρίδια τοπο-

θετούνταν τελευταίο: η Εσχατολογία, η οποία δεν απαντά σε κανένα φιλοσοφικό 

Κίνημα της «Αθήνας». Ακόμη και η Πρωτολογία (τα Γένεσις 1-11) τελικά είναι λό-

γος περί των Εσχάτων. Τελικά ο Θεός μάς καλεί από το Μέλλον», αν και ήδη στο 

παρελθόν και ιδίως την εποχή της Κ.Δ. ρίχτηκαν οι σπόροι, οι οποίοι βλαστάνουν 

πολλές φορές μετά από αιώνες. Αφού διανύσει το ανθρώπινο γένος μια πορεία 

όχι «ευθύγραμμης προόδου», αλλά σπιράλ, καταλήγει στη Βίβλο σε μια Καινούρ-

για Πόλη - Ιερουσαλήμ και όχι απλώς με την επαναφορά ενός χαμένου Παραδεί-

σου. Ήδη αυτό που ζούμε μετά Χριστού (κι όχι απλώς μετά Χριστόν) είναι «μετά» 

- πέρα και από την παραδείσια κατάσταση. Αυτός ο επίλογος όχι μόνον της Απο-

κάλυψης αλλά ολόκληρης της Βίβλου μάς οδηγεί στο συμπέρασμα ότι ο Θεός της 

Δημιουργίας και της Ιστορίας στα τελικά Έσχατα δεν πρόκειται να ακυρώσει τον 

ανθρώπινο πολιτισμό και τα επιτεύγματα του πλάσματος του, αλλά να τα μετα-

μορφώσει, ώστε να μην λειτουργούν σαν «Βαβέλ».  

 

 
432 https://en.wikipedia.org/wiki/The_Creation_of_Adam 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

179 
 

4. Άλλωστε, όπως ισχυρίζεται και ο πατ. Αλέξανδρος Σμέμαν,433 ο Χριστιανι-

σμός, ο οποίος όχι τυχαία (βεβαίως) εμφανίστηκε, όταν για πρώτη φορά έχουμε 

παγκοσμιοποίηση στην Οικουμένη επί Αυγούστου, «δεν έφερε καινούργια πράγ-

ματα», αλλά έκανε τα πάντα καινούργια, καθώς τα «εμβολιάζει» με την αθανασία. 

Το μόνο πραγματικά Καινό υπό τον ήλιο είναι ένα Πρόσωπο, ο Ιησούς Χριστός, στο 

οποίο (Πρόσωπο) συμβαίνει κάτι μοναδικό στην Ιστορία των Θρησκειών: σαρκώ-

νεται μέσα στην ανθρώπινη «μιζέρια» (= γίνεται «σκουλήκι») ο ίδιος ο Θεός Δη-

μιουργός του Σύμπαντος. Δεν πρέπει να λησμονούμε ότι η πρώτη Εκκλησία τον 

πρώτο αιώνα μετά Χριστόν εκμεταλλεύτηκε ό,τι τεχνολογικά εξελιγμένο είχε να 

της προσφέρει η Παξ Ρομάνα, αλλά και το δράμα που προκάλεσε τον 2ο αι. μ.Χ. η 

Ποξ Ρομάνα (= Λοιμός της Αυτοκρατορίας). Μέχρι σήμερα σε αντίθεση προς την 

ιουδαϊκή Συναγωγή, όπου η Τορά - ο Νόμος και οι Προφήτες (όπου περιλαμβάνο-

νται και τα βιβλία Ιησούς του Ναυή – Παραλειπομένων) είναι καταγεγραμμένοι σε 

ειλητάρια – ρολά, στην χριστιανική Εκκλησία επί αιώνες χρησιμοποιούμε ένα εί-

δος «τάμπλετ» - τον «κώδικα», όπου ήδη από πολύ ενωρίς αξιοποιήθηκε και η 

τεχνική των συντμήσεων. Αυτός στα αυτοκρατορικά Χρόνια, όπως διακρίνεται και 

από το πορτρέτο τού Terentius Neo και της συζύγου του από την Πομπηία (60 

μ.Χ.)434 δεν αποτελούσε χαρακτηριστικό των λογίων ανδρών, αλλά των «γυναι-

κών», οι οποίες οργανώνουν με τις «σημειώσεις» σε αυτόν τον Οίκο τους.  

 

5. Ο άγιος Γρηγόριος Νύσσης, οι οποίος αξιοποιεί στο έργο του την ελληνική 

Φιλοσοφία, απαντά στο έργο του Περί του Βίου Μωυσέως (2.112-6), σε αυτούς 

που ισχυρίζονται ότι ο Θεός της Π.Δ. είναι κακός, διότι εκτός των άλλων επιτρέπει 

στους Εβραίους να κλέψουν το χρυσό και άλλα πολύτιμα σκεύη των Αιγυπτίων 

κατά την Έξοδο. Η απάντησή του δεν ακολουθεί τον Ειρηναίο (4.30), ο οποίος θε-

ωρεί ότι αυτά ανήκουν τελικά στους πρώην σκλάβους, διότι αποκτήθηκαν από τα 

αφεντικά με το αίμα της δουλειάς τους435. Σύμφωνα με τον Γρηγόριο, Χριστιανι-

σμός καλείται να αξιοποιήσει δημιουργικά όλο το «υλικό» που τού προσφέρει ο 

 
433 Η Λατρευτική Αναγέννηση και η Ορθόδοξη Εκκλησία, Λάρνακα: Σηματωρός 1989, 110. 
434 https://en.wikipedia.org/wiki/Portrait_of_Terentius_Neo 
435 Πρόκειται για το Έξ. 12, 36:  καὶ Κύριος ἔδωκεν τὴν χάριν τῷ λαῷ αὐτοῦ ἐναντίον τῶν Αἰγυπτίων καὶ 
ἔχρησαν αὐτοῖς καὶ ἐσκύλευσαν τοὺς Αἰγυπτίους.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

180 
 

Κόσμος, έτσι ώστε να δημιουργεί «Σκηνές Μαρτυρίου». Ουσιαστικά ευθυγραμμί-

ζεται με τη στάση τού Παύλου απέναντι σε ό,τι «καλό» μπορεί να τού προσφέρει 

ο Κόσμος: ὅσα ἐστὶν ἀληθῆ, ὅσα σεμνά, ὅσα δίκαια, ὅσα ἁγνά, ὅσα προσφιλῆ, ὅσα 

εὔφημα, εἴ τις ἀρετὴ καὶ εἴ τις ἔπαινος, ταῦτα λογίζεσθε (Φιλ. 4, 8. αἰχμαλωτίζο-

ντες πᾶν νόημα εἰς τὴν ὑπακοὴν τοῦ Χριστοῦ Β’ Κορ. 10, 5).  

  

Νομίζω ότι αποδείχθηκε ότι όντως ο Χριστιανισμός είναι ανοικτός στο τεχνολο-

γικά νέο.436 Συνεπώς οφείλουμε και τώρα με κριτική διάθεση να αξιοποιήσουμε 

την Τεχνητή Νοημοσύνη, διακρίνοντας τα πλεονεκτήματα από τα μειονεκτήματα, 

ώστε να μην χαθεί η ανθρωπινότητα – η ζωτικότητα του ανθρώπου και να μην γίνει 

ο άνθρωπος ρομπότ, τη στιγμή που μεταμορφώνονται τα «ρομπότ σε ανθρώ-

πους».  

Σε αυτό το σημείο οφείλω να τονίσω ότι το 1982, δεκαετίες πριν την καθιέρωση 

των αλγορίθμων, o Η. Οικονόμου, είχε δημοσιεύσει στο Περιοδικό Θεολογία, μέ-

θοδο οργάνωσης της μελέτης της πατερικής Ερμηνευτικής βάσει λογοτύπων. Εκεί 

εισάγει τον όρο «εικόνα» για το «ερμηνευτικό συμπέρασμα» της εξηγητικής τέ-

χνης, όπως και τον όρο «μεταχρονισμός», για να αποδώσει τη «μετάφραση» - εξή-

γηση ενός χωρίου στην εποχή κατά την οποία ζει ο εκκλησιαστικός Πατέρας. Επι-

πλέον βάσει της χρήσης των λογοτύπων σε ένα πατερικό Κείμενο, δημιουργείται 

ένα «Εξηγησιογράφημα», το οποίο μπορεί να έχει τον εξής τύπο: W, V, I, M ή σύν-

θετο. Ο ίδιος, ενώ συγγράφει Υπόμνημα στην Εσθήρ (1984), το ονομάζει «Φιλολο-

γική, Ιστορική και Θεολογική Προβληματολογία». Από το άρθρο «Οι Ερμηνευτικοί 

Λογότυποι» (Τα ουσιώδη συστατικά της πατερικής Ερμηνευτικής)437, κατωτέρω ε-

πιλέγω τα πλέον ενδεικτικά «σημεία» :438 

 
436Πρβλ. το ντοκιμαντέρ τής Νικόλ Αλεξανδροπούλου με θέμα: Τεχνητή Νοημοσύνη και Ορθοδοξία: Διά-
λογος και Διαμάχες. https://www.inewsgr.com/184/techniti-noimosyni-kai-orthodoxia-dialogos-kai-di-
amaches-to-neo-ntokimanter-tis-nikol-alexandropoulou-vinteo.htm  
437 Θεολογία (52), 627-671[online: https://www.ecclesia.gr/greek/press/theologia/mate-
rial/1982_3_7_Oikonomou1.pdf ]  και 990-1051, εδώ σελ. 637 και 991. 
438 Πολύ ενδιαφέροντα και τα άρθρα του: «Το σημειολογικό Σύστημα της Παλαιάς Διαθήκης (Κατά την 
«Εισαγωγήν εις τας Αγίας Γραφάς» του Αδριανού)» 
(https://eclass.uoa.gr/modules/document/?course=SOCTHEOL206) και «Προτάσεις προς Ταξινόμησιν και 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

181 
 

Ὁ μὲν συνολικὸς ἀριθμὸς τῶν ἑρμηνευτικῶν λογοτύπων ἀνέρχεται εἰς ὀκτώ, αἱ 

δὲ παραλλαγαὶ τούτων εἰς τριάκοντα περίπου.  

Κατὰ λογικὴν σειρὰν οἱ ἑρμηνευτικοὶ λογότυποι εἶναι οἱ ἑξῆς: 

1. Λογότυπος συνδέσεως (σημειοῦται ὡς lt 1).  

2. Λογότυπος «ἀρχετύπου» λόγου τῆς Παλαιᾶς Διαθήκης (σημειοῦται ὡς lt 2). 

3. Λογότυπος «ἀρχετύπου» λόγου τῆς Καινῆς Διαθήκης (σημειοῦται ὡς lt 3). 

4. Λογότυπος «ἀρχετύπου» λόγου ἐξωβιβλικοῦ κειμένου (σημειοῦται ὡς lt 4).  

5. Λογότυπος σχέσεως τοῦ «ἀρχετύπου» λόγου πρὸς τὴν «εἰκόνα» του (ση-

μειοῦται ὡς lt 5). 

6. Λογότυπος προτεινομένης ἑρμηνευτικῆς «εἰκόνος» τοῦ «ἀρχετύπου» λόγου 

(σημειοῦται ὡς lt 6). 

7. Λογότυπος ἐπιλεγείσης ἑρμηνευτικῆς «εἰκόνος» τοῦ «ἀρχετύπου» λόγου 

(σημειοῦται ὡς lt 7) καὶ  

8. Λογότυπος ἐφαρμογῆς τῆς «εἰκόνος» τοῦ «ἀρχετύπου» λόγου (σημειοῦται 

ὡς lt 8). 

Τύπος «Ι»: Τὸ Ἐξηγησιογράφημα παρουσιάζει σειρὰν διανοητικῆς διαδικασίας 

τοῦ Ἐκκλησιαστικοῦ Συγγραφέως, ἀπὸ λογοτύπου εἰς λογότυπον, σχηματίζουσαν 

ἕν «Ι». Ἡ πορεία τῆς διαδικασίας εἶναι κατιοῦσα, ἀρχομένη ἀπὸ τοῦ lt 6, ὡς δύνα-

ταί τις νὰ διαπιστώσῃ ἐκ τῶν ἑπομένων παραδειγμάτων ἐκ τοῦ Κλήμεντος Ρώμης 

(G-0140) καὶ τοῦ Μεθοδίου (G-2760) (Πίναξ Νο 5). Τὸ Ἐξηγησιογράφημα τοῦτο 

εἶναι τὸ ἁπλούστερον, περιοριζόμενον εἰς τοὺς τρεῖς βασικούς ἑρμηνευτικούς λο-

γοτύπους ἤτοι  lt 6 (ἑρμηνευτικῆς θέσεως, lt 5 (ἐννοιολογικῆς ἰσοτιμίας ἤ ἀντιστοι-

χίας) καὶ lt 2 (ἀρχετύπου λόγου -κειμένου).  

 

 
Αξιολόγησιν των Πατερικών Ερμηνειών της Παλαιάς Διαθήκης». Αθήναι 1973 (Ανάτυπον εκ του Συμπο-
σίου «Εισηγήσεις Α’ Ορθοδόξου Ερμηνευτικού Συνεδρίου»). 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

182 
 

Πλεονεκτήματα και Μειονεκτήματα 

 

Όντως η Τεχνητή Νοημοσύνη (AI) άνοιξε ένα κουτί της Πανδώρας στην πανεπι-

στημιακή Κοινότητα. Αναφέρει χαρακτηριστικά ο Δ. Καλλές439 ότι είναι ένας «μι-

κρός πυρηνικός αντιδραστήρας» στα χέρια των φοιτητών. «Αυτό που μου πήρε μή-

νες ως διδακτορικός φοιτητής μπορεί τώρα να επιτευχθεί σε δευτερόλεπτα» (C. 

Heilig). Εργαλεία όπως το ChatGPT αποδεικνύονται χρήσιμα για την ακαδημαϊκή 

γραφή. Ομιλώ πιο συγκεκριμένα για το ChatGPT 4 της Open A.I., το οποίο έχει συν-

δρομή μηνιαίως (περίπου) 20 Ευρώ. Όταν το τροφοδοτήσεις με συγκεκριμένη ε-

ρώτηση – πρόκληση, βοηθά στα εξής:440  

 Brain Stroming: έτσι προσφέρει ενδιαφέροντα ερεθίσματα / ερωτήματα, ώ-

στε εμείς να αναδιατυπώσουμε ως ερεθίσματα για την έρευνά μας. 

 Εάν τροφοδοτηθεί με πολλαπλά Κείμενα σε μορφή pdf με την προηγηθείσα 

έρευνα, ετοιμάζει Περιλήψεις441. 

 Επιπλέον: Εξετάζει τα επιχειρήματα, εντοπίζει «κοινούς τόπους και αδύναμα 

σημεία (highlights the limitations) και παρέχει αντεπιχειρήματα. Αυτό το γεγονός 

αυξάνει την ποιότητα και την αποτελεσματικότητα της έρευνας.  

 Καταγράφει κείμενα προφορικά (π.χ. από συνεντεύξεις, ομιλίες) και τα με-

ταφράζει. 

 
439 https://www.youtube.com/watch?v=yOwmvmAtUyE (49.50) 
440 Ουσιαστικά δουλεύει με τη «συνεύρεση λέξεων» - conversional Texts. Μάλιστα η βασική Εργασία έγινε 
στο Κονγκό, λόγω των φθηνών εργατικών.  
441 Στην περίπτωση της Βίβλου, η βιβλιογραφία του θέματος ανακαλύπτεται κατεξοχήν στους εξής συν-
δέσμους: (1) https://bibel.ixtheo.de/Search/Results?lookfor=Joh+5%2C1-20&type=BibleRang-
eSearch&limit=20&sort=relevance%2C+year+desc&botprotect= και (2) ATLA [με συνδρομή του πανεπι-
στημιακού Ιδρύματος, όπου ανήκει ο ερευνητής] https://www.ebsco.com/products/research-data-
bases/atla-religion-database-atlaserials . Στη διεθνή Βιβλιογραφία δεσπόζουν την τελευταία 15ετία  κυ-
ρίως οι εξής εκδοτικούς: (1) Oxford University Press, (2) Cambridge University Press, (3) Brill -–De Gruyter, 
(4) Mohr Siebeck & (5) Peters. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

183 
 

 Έτσι συγκροτείται η Βιβλιογραφική Ανασκόπηση (Index citation),442 ώστε ε-

μείς να προσδιορίσουμε τι καινούργιο ή διαφορετικό θα συνεισφέρουμε στην Έ-

ρευνα. 

 Ακολούθως μάς προτείνει Περίγραμμα - Outline (Εισαγωγή – Βιβλιογραφία 

– Μεθοδολογία - ….)  

 Ταυτόχρονα μάς διαβάζει Κείμενα και διορθώνει δικά μας, ιδίως όταν γρά-

φουμε στην Αγγλική γλώσσα, η οποία είναι απαραίτητη ώστε να διευρυνθεί το 

κοινό στο οποίο απευθύνεται η Έρευνά μας.  

 Τέλος δεν διεξάγει μόνον ποιοτική αλλά και ποσοτική έρευνα (Analytics Da-

taset Manipulation – Advanced Statistics). 

 Παρέχει εργαλεία συνεργασίας πολλών ερευνητών σε ένα άρθρο, πράγμα 

εξαιρετικά σημαντικό πλέον στην Έρευνα, η οποία πλέον είναι διεπιστημονική και 

«συμμετοχική»443.  

 Μελλοντικά αυτά τα μεγάλα γλωσσικά μοντέλα θα μπορούσαν να φέρουν 

επανάσταση στην έρευνα. Μπορούμε να αναλύσουμε κείμενα και αμφισβητή-

σουμε τις παραδοσιακές μεθόδους. Για παράδειγμα, μπορούμε στα κείμενα της 

Καινής Διαθήκης ή των Πατέρων να τα αναλύσουμε λαμβάνοντας υπόψη τις αρχές 

της Ρητορικής (που γνώριζαν πολύ καλά οι αρχαίοι Συγγραφείς) ή της Αφηγηματο-

λογίας.  

Το ChatGPT 4 βοηθά και τους διδάσκοντες, έτσι ώστε να κάνουν τα εξής: 

 Να απλοποιήσουν «δύσκολη» ύλη (complex concepts) βάσει της ερώτησης: 

«εξήγησέ μου το συγκεκριμένο θέμα με απλά λόγια ή / και με παραδείγματα κα-

θημερινής ζωής!» (αυτό βοηθά πολύ στην Ειδική Αγωγή και όταν υπάρχουν φοιτη-

τές με διάφορα θέματα ψυχικής [= ψυχοσωματικής] Υγείας). 

  Να κάνουν παράφραση ή / και αναδιατύπωση των Κειμένων, ώστε αυτά 

πραγματικά να εντυπωθούν στο ακροατήριο, καθώς γνωρίζουμε ότι πλέον ότι δεν 

 
442 Σε συνδυασμό με Perplexity μπορούμε να έχουμε και τις παραπομπές του κειμένου, που μας προσφέ-
ρει (πληκτρολογούμε: Give me the references). 
443 Πρόκειται για τα λεγόμενα Collaborative Tools.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

184 
 

υπάρχει ένα αλλά πολλά IQs και ότι ένα θέμα μπορείς να το εξετάσεις από πολλές 

οπτικές γωνίες.  

 Να εφαρμόσουν τη σωκρατική μαιευτική μέθοδο. Πλέον στον 21ο αι. είναι 

πολύ σημαντικό όχι το να δίνουμε έτοιμες απαντήσεις / λύσεις αλλά το «να θέ-

τουμε σωστά τα μεγάλα Ερωτήματα» 

 Να καταρτίσουν ένα Πρόγραμμα μαθημάτων (Lesson Plan) άρτια από παι-

δαγωγικής και γνωσιακής πλευράς που να ανταποκρίνεται πραγματικά σε μία συ-

γκεκριμένη τάξη με συγκεκριμένες ηλικίες και συγκεκριμένα «θέλω».  

 Να προτείνουν στην Τάξη δραστηριότητες ώστε να συμμετέχουν όλοι ε-

νεργά, επιστρατεύοντας ο καθένας το ξεχωριστό χάρισμα σε μικρές Ομάδες. Έτσι 

παύει το μάθημα να είναι απλώς μία «διδασκαλία» από καθέδρας444, όπου οι μα-

θητές κάθονται σαν σε «πούλμαν» κοιτώντας την «πλάτη του άλλου». 

Βεβαίως πλέον «πεθαίνει» ο παραδοσιακός τρόπος εξέτασης με Εργασίες. Μία 

πρώτη «φθηνή» αλλαγή στις ασκήσεις μας, σύμφωνα με τον Δ. Καλλέ,445 θα ήταν 

να προταθεί ένα θέμα, (1) λαμβάνοντας υπόψη τι απαντά το Chat στην ερώτηση, 

και (2) θέτοντας στον φοιτητή την πρόκληση να διακρίνει τι από αυτά που λέει το 

Chat είναι ορθό και τι λάθος. 

• Το μεγάλο πρόβλημα αυτή τη στιγμή με το Chat είναι ότι δεν παραπέμπει 

στις πηγές, από όπου άντλησε το Υλικό του, παρά μόνον σε συνδυασμό με άλλο 

Πρόγραμμα. Άρα προκύπτει θέμα «ακαδημαϊκής ακεραιότητας».  

• Ταυτόχρονα, όπως οι Εικόνες που δημιουργεί είναι όμορφες αλλά με κά-

ποιες «εντυπωσιακές» αστοχίες (π.χ. τρία χέρια [!]), έτσι και οι παρεχόμενες πλη-

ροφορίες δεν είναι πάντα αξιόπιστες, αλλά ψευδείς, καθώς ουσιαστικά λειτουργεί 

στατιστικά (ανάλογα με την ακολουθία των λέξεων) και όχι ιστορικοκριτικά. Άλλω-

στε κάθε ευφυία εμπεριέχει και «πανουργία» (όπως σημειώνουν και τα έργα της 

σοφιολογικής Γραμματείας της Βίβλου). 

 
444 Εντολή: Propose Lab activities (questions and rubrics) «for one course (2h per week) so as to cover the 
syllabus». 
445 Βλ. https://www.youtube.com/watch?v=yOwmvmAtUyE (49.50) 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

185 
 

• Επιπλέον, όπως θα καταδειχθεί παρακάτω, δεν λειτουργεί αντικειμενικά, 

αλλά είναι προκαθορισμένο από συγκεκριμένους «προγραμματιστές». 

Τελικά είναι γοητευτικό: 

• διότι ανοίγει Διάλογο σε πραγματικό Χρόνο μαζί σου, και μάλιστα προσφέ-

ροντας μια ποικιλία απαντήσεων στο ίδιο θέμα σε πολλές γλώσσες (αν και η μη-

τρική του είναι τα «αγγλικά»). 

• διότι είναι και δημιουργικό και «μεταφραστικό», καθώς μπορεί να μετασχη-

ματίσει πληροφορίες σε εικόνες και πλέον και μικρά βίντεο.  

• διότι φαίνεται να είναι ένας «Παντογνώστης» - Νήπιο, που μάλιστα πρό-

σφατα πέρασε και τις εξετάσεις κορυφαίων Σχολών, όπως της Ιατρικής και της Νο-

μικής. 

Από την άλλη πλευρά ο χρήστης: 

• «καλείται ερμηνεύσει και να συνθέσει τα αποσπάσματα Νοήματος. Το Νό-

ημα, όμως, είναι απείρως μεγαλύτερο από το άθροισμα των μερών» (Ηρώ Λά-

σκαρη).  

• καλείται να γίνει δημιουργός / συνθέτης, εφόσον, μαθαίνοντας να κάνει διά-

λογο, γίνει ανακριτής, δημοσιογράφος αλλά και σκηνοθέτης. 

Εν τέλει το αντιμετωπίζουμε με «καχυποψία», καθώς όχι σπάνια είναι αναξιό-

πιστο. Εν προκειμένω προκύπτουν οι εξής ζωτικές απορίες:  

• Ποιες είναι στην πραγματικότητα μοναδικά ανθρώπινες ιδιότητες;  

• Πώς μπορεί να θεωρηθεί η έρευνα όχι κάτι ατομικό που περιορίζεται σε ένα 

τραπέζι στη βιβλιοθήκη ή στο γραφείο αλλά συνιστά διαπροσωπική και διεπιστη-

μονική αλλά και κοινωνική δραστηριότητα;»  

• Και εάν η τεχνητή νοημοσύνη γράφει επιστημονικές εργασίες, τι θέση έχει 

η ανθρώπινη έρευνα; Αν η έρευνα οριστεί πρωτίστως ως η δημιουργία τεχνικών 

βιβλίων, όπου απλώς αναφέρουμε τι είπε π.χ. ο Μέγας Βασίλειος για την Πτώση 

του ανθρώπου, τότε όντως εμείς οι ερευνητές μπαίνουμε στο περιθώριο. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

186 
 

Το έσχατο Ερώτημα, εάν το Chat εργάζεται βάσει πιθανών συνειρμών λέξεων 

και όρων, είναι το εξής:  

• «Τελικά τι λέμε εμείς οι άνθρωποι, όταν μιλάμε»; Σημειωτέον ότι ο ανθρώ-

πινος λόγος (και σε αυτόν εντάσσουμε και τη νοηματική γλώσσα) δεν είναι επικοι-

νωνιακό μέσον, αλλά μέρος της ανθρώπινης νόησης. Παραμένει άγνωστο παρα-

μένει μέχρι σήμερα το πώς έγινε αυτή η μετάβαση από τη νόηση στη φωνή και τον 

λόγο: το «πώς ο λόγος σαρξ εγένετο». Βεβαίως και δεν ισχύει το ρητό: “Τα όρια 

της γλώσσας μου καθορίζουν τα όρια του κόσμου μου” (Ludwig Josef Johann Witt-

genstein). Δεν μπορεί ο λόγος να εκφράσει τον κόσμο των συναισθημάτων446 αλλά 

και εικαστικά (οπτικοχωρικά) ερεθίσματα. Είναι, όμως, παράδοξο ότι οι γκριμά-

τσες πόνου, χαράς κτλ. είναι παγκοσμίως οι ίδιες.  

 

Τελικά τι εστί ανθρωπινότητα (ώστε να αποφευχθεί η μεταμόρφωσή μου σε 

«τεχνοπίθηκο»); Εντοπίζεται στην ενσυναίσθηση του «καλού Σαμαρίτη»; Εντοπί-

ζεται στην κρίση και την διάκριση του ψευδούς από το αληθές, που είναι σήμερα 

ζωτικά κρίσιμη; Εντοπίζεται στην φιλοσοφία και τη διαχείριση της ελευθερίας, ώ-

στε να ανακαλύψω (όχι την ευτυχία αλλά) την ευδαιμονία, αν και ελευθερία σή-

μερα μελετητές του Εγκεφάλου αρνούνται; Εντοπίζεται στην ακρίβεια της ανθρώ-

πινης διατύπωσης;  

Εδώ ερχόμαστε ειδικότερα στην επιστήμη της Θεολογίας, η οποία όμως είναι 

και ταυτόχρονα εμπειρία - κοινωνία, καθώς ο Λόγος στον Χριστιανισμό είναι Πρό-

σωπο, που δεν «μορφοποιήθηκε» - «στοιχειοθετήθηκε» σε λέξεις - προτάσεις (ό-

πως στο Κοράνι), αλλά «έγινε όχι απλώς σώμα αλλά σάρκα» με αισθήσεις, συναι-

σθήματα και μάλιστα υπέστη Πάθος από έρωτα προς εμάς, ώστε πλέον να μην 

έχουμε ως «σημαία» μας το «Σκέφτομαι άρα Υπάρχω», αλλά το «(συμ)Πάσχω άρα 

Υπάρχω». Και ο ίδιος ο Χαράρι ισχυρίζεται ότι εάν μπορεί να εγγυηθεί ότι ένα ε-

πάγγελμα θα διασωθεί στο μέλλον από την κυριαρχία της Τεχνητής Νοημοσύνης 

(ΤΝ), αυτό είναι η Φιλοσοφία, καθώς πλέον όλοι οι τεχνολόγοι αντιμετωπίζουν ε-

ξαιρετικά βιοηθικά και τεχνοηθικά διλήμματα. Προσωπικά θα πρόσθετα και την 

 
446 https://mathesis.cup.gr/courses/course-v1:Philosophy+PHL6.1+22D/about  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

187 
 

(κοινοβιακή – κοινωνική) Θεολογία ως «επάγγελμα – επαγγελία» τού μέλλοντος. 

Άλλωστε πλέον αυξάνεται ο ελεύθερος Χρόνος, και αναπτύσσεται και πάλι μια Οι-

κονομία με την παλιότερη έννοια του όρου: λόγω τηλεργασίας αναδεικνύεται και 

πάλι ο Οίκος. Μην ξεχνάμε ότι σήμερα οι Θεολόγοι αποκτάμε μέσω της νέας Τε-

χνολογίας πρόσβαση άμεση σε Πηγές και ερευνητικά Κείμενα, που δεν μπορούσαν 

οι Βιβλιοθήκες μας (λόγω οικονομικής πενίας) να διαθέτουν. Αναγκαζόμασταν έτσι 

να ξοδεύουμε απίστευτα Χρήματα για ταξίδια στο Εξωτερικό και να αναπαραγωγή 

με πολλές Φωτοτυπίες. Κείμενά μας μπορούν πλέον να μεταφράζονται στις κυρί-

αρχες Γλώσσες και έτσι να συμμετέχουμε στην Έρευνα δημιουργικά. 

 

Εφαρμογές στην Θεολογία και ειδικότερα στη Βίβλο 

 

Φυσικά, η τεχνητή νοημοσύνη προσφέρει και στη Θεολογία εξαιρετικές ευκαι-

ρίες διδασκαλίας, όπως η διαδραστική μάθηση μέσω εξειδικευμένων μοντέλων 

γλώσσας. Για παράδειγμα, ένα γλωσσικό μοντέλο θα μπορούσε να εκπαιδευτεί 

στα γραπτά μεγάλων Πατέρων, εκκλησιαστικών συγγραφέων και σύγχρονων θεο-

λόγων έτσι ώστε οι μαθητές να μπορούν να κάνουν ερωτήσεις στους «ίδιους τους 

Συγγραφείς» και να συνδέσουν τη θεολογία του με τρέχοντα ζητήματα. 

Ήδη αυτό επιχειρείται με τους Αποστολικούς Πατέρες και ειδικότερα τον άγιο 

Ειρηναίο Λυών, αλλά και τον Ι. Χρυσόστομο, αν και για τον τελευταίο προς το πα-

ρόν δεν έχουν ληφθεί υπόψη όλα τα έργα του. Και πάντως για όλους η βάση δε-

δομένων, που τροφοδοτεί τον διάλογό τους μαζί μας, δεν είναι τα πρωτότυπα Κεί-

μενα, αλλά αγγλικές μεταφράσεις447. Και όσον αφορά στην Αγία Γραφή, θα διαπι-

στώσουμε ότι οικοδομείται το Bible AI, το οποίο προφανώς θα συνεργαστεί με τα 

ελεύθερα πολύ συναρπαστικά Προγράμματα, τα οποία ίσως γνωρίζετε: 

• E Sword 

 
447 Στην ιστοσελίδα https://orthodoxbiblical.org/ (επιμ. Α. Δεσπότης, Βόννη), μπορεί να έχει κάποιος μία 
«εγκυκλοπαιδική ενημέρωση» για τις Πηγές της Ορθοδοξίας, βλ.: https://orthodoxbiblical.org/ai-tools/\ 
όπως και το https://orthodoxbiblical.org/links/: Using AI to bring the Early Church to the modern age! 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

188 
 

• Bible Odyssey 

 Editing the Greek New Testament: the »Digital Editio Critica Maior« and the 

»NT Virtual Manuscript Room«  

 Teaching New Testament online: »Early Christian letters of Paul« 

 Bible Project 

 Όντως το Chat μπορεί να προσφέρει (α) λεπτομερή σύγκριση περικοπών (π.χ. 

των Συνοπτικών Ευαγγελιστών) για το ίδιο θέμα (π.χ. την Είσοδο του Κυρίου στα 

Ιεροσόλυμα), σύγκριση μεταφράσεων ή/και νέες μεταφράσεις, και (γ) ανάλυση όχι 

τόσο ιστορικοκριτική, αλλά στατιστική (π.χ. για το πού απαντά ένα ρήμα σε συν-

δυασμό με ένα όνομα). Με τη νέα δυνατότητα διεξαγωγής διαδικτυακής έρευνας, 

το κίνημα Ανοιχτής Πρόσβασης αποκτά σημασία. 

Επιπλέον το συγκεκριμένο Πρόγραμμα βοηθά άριστα στη σύνταξη μιας Ομι-

λίας που θέλουμε να κάνουμε π.χ. την Κυριακή της Απόκρεω σε ανθρώπους μη 

ειδικούς που αντιμετωπίζουν ίσως τη συνέχεια του Πολέμου στη γειτονιά τους. 

Γνωστός αγιογράφος χρησιμοποιεί συστήματα τεχνητής Νοημοσύνης ως πηγή 

έμπνευσης.  

•  Οι επιφανειακά εντυπωσιακές απαντήσεις είναι απλώς το αποτέλεσμα μη-

χανικής μάθησης, στατιστικά πιθανών ακολουθιών λέξεων. Το ChatGPT δεν έχει 

πραγματικά πρόσβαση σε μια βάση δεδομένων και δεν έχει συνείδηση.  

• Και οι κρίσιμες ερωτήσεις δεν το οδηγούν σε πραγματικό αυτοστοχασμό, 

αλλά μόνο σε εύλογες απαντήσεις στο νέο πλαίσιο.  

• Παρά τις προόδους, τεχνολογίες όπως το GPT-4 έχουν περιορισμούς, ιδιαί-

τερα όταν πρόκειται για πρόσβαση σε εξειδικευμένη θεολογική βιβλιογραφία. Ε-

πιπλέον, είναι προσχεδιασμένο βάσει συγκεκριμένων «προκαταλήψεων»: Στο 

πλαίσιο μιας έρευνάς μου για ένα θέμα που συζητήθηκε έντονα στην Ελλάδα πρό-

σφατα το ρώτησα και το εξής, εφόσον βέβαια επιτυχώς το είχα ρωτήσει και για το 

ακριβώς αντίθετο αντικείμενο: «Μπορείς να μού πεις πέντε επιχειρήματα ενα-

ντίον του γάμου των ομοφυλοφίλων;» 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

189 
 

• Το ChatGPT μού απαντά: Ως Τεχνητή Νοημοσύνη, προωθώ την ισό-

τητα και τον σεβασμό προς όλες τις σχέσεις. Ο γάμος των ομοφυλοφίλων προσφέ-

ρει πλεονεκτήματα και ευκαιρίες για την ομοφυλοφιλική κοινότητα και την κοινω-

νία γενικότερα. Εάν έχεις ερωτήσεις γιατί ρωτάς, θα μπορούσα να βοηθήσω να 

κατανοήσουμε καλύτερα τις αντιλήψεις και τις ανησυχίες που ίσως να έχεις. 

• Ξαναρωτώ: Δεν υπάρχουν επιχειρήματα εναντίον αυτού του γάμου; 

• ChatGPT: Υπάρχουν άνθρωποι που έχουν διάφορες αντιλήψεις για το 

θέμα, αλλά τα περισσότερα από αυτά τα επιχειρήματα βασίζονται σε προκαταλή-

ψεις, θρησκευτικές πεποιθήσεις ή απόψεις που δεν έχουν επιστημονική υποστή-

ριξη. Σε πολλές κοινωνίες, οι νόμοι έχουν αλλάξει προκειμένου να αναγνωρίσουν 

το δικαίωμα των ομοφυλοφίλων να παντρεύονται και να απολαμβάνουν τα ίδια 

δικαιώματα με όλους τους άλλους πολίτες. 

Καταλήγω με κάποιες Προτάσεις, βάσει των οποίων μπορούμε να αξιοποιή-

σουμε και την Τεχνητή Νοημοσύνη αλλά Παραμέτρους πέρα από αυτή, ώστε πραγ-

ματικά να νοιώσουμε όπως οι πρώτοι Χριστιανοί Σώμα στο οποίο συμμετέχουμε 

όχι μόνον με τις δύο αισθήσεις (όπως κάνουμε στο διαδίκτυο) αλλά με όλο μας το 

είναι και μάλιστα ως μικρές ζωντανές Κοινότητες. 

 Προτάσεις «για το Μέλλον» (για ένα εναλλακτικό «ΜΕΤΑ»)448 

1. Είναι πολύ σημαντικό για να κατανοήσουμε τα βιβλικά Κείμενα να ταξιδέ-

ψουμε στους Χώρους της Μεσογείου, όπου αυτά εκτυλίχθηκαν. Η Γεωγραφία ε-

πηρεάζει βαθιά τη Θεολογία: Οι «Πέτρες κραυγάζουν»! Βεβαίως και η Τεχνολογία 

μάς προσφέρει δυνατότητες να γίνουμε «εικονικοί Προσκυνητές των Αγίων Τό-

πων», αλλά είναι κάτι εντελώς διαφορετικό να δούμε και να αναπνεύσουμε και να 

μυρίσουμε τους Χώρους, όπου εκτυλίχθηκαν τα γεγονότα (αναψηλαφώντας και 

γενικότερα το «περιβάλλον» που διασώζεται ακόμη σε μεμονωμένες κοινωνίες 

της επαρχίας π.χ. της Αγίας Γης). Διαδικτυακά στο πλαίσιο αυτό προσφέρεται μία 

ενδιαφέρουσα σειρά μαθημάτων με τον χαρακτηριστικό τίτλο: Listening to the 

 
448 Πρβλ. και τη σειρά Μέλλον και ψηφιακή εποχή (Γιάννης Μαστρογεωργίου, Ειδικός Γραμματέας Μα-
κροπρόθεσμου Σχεδιασμού κά.) https://www.skairadio.gr/mellon-kai-psifiaki-epoxi/episode-2023-10-
07.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

190 
 

Land of the Bible (= Ακροώμενοι / Αφουγκραζόμενοι τη Γη της Βίβλου)449. Η ίδια η 

ερευνήτρια και επιμελήτρια, η Cyndi Parker. προσφέρει και μια σειρά podcasts με 

τίτλο Context Matters (η «Συνάφεια» [του Ερευνητή] έχει τη Σημασία της»450. Εκεί 

συνειδητοποιούμε πώς τελικά κανείς ερευνητής δεν είναι αντικειμενικός, αλλά 

κουβαλά πάντα έστω και ασυνείδητα τους προγόνους του, τα παιδικά χρόνια (που 

είναι και η «πατρίδα μας»), τις κλίσεις και τις κλήσεις του, αλλά και την Εποχή Του. 

Σήμερα υπάρχουν κορυφαίοι ερευνητές, οι οποίοι για μεγάλο διάστημα δεν ασχο-

λούνται καθόλου με το αντικείμενο της έρευνάς τους, αλλά με τη Μουσική ή με 

άλλες δραστηριότητες, ώστε να γίνουν αυτό που ονομάζει και ο Ντα Βίντσι «Homo 

Universalis». Προς Εμμαούς, οι δύο Μαθητές που διαλέγονταν σε πορεία καθ’ ο-

δόν και μάλιστα έντονα, έχοντας εγκαταλείψει την Αγία Πόλη, έγιναν αποδέκτες 

της αποκάλυψης του Αναστάντος (Λκ. 24, 13-36). 

 

2. Είναι πολύ σημαντικό να μάθουμε να ακούμε ενεργητικά τα Κείμενα από 

έναν καλλιτέχνη Αναγνώστη που μας ομιλεί όχι μόνον με την αυξομείωση της Φω-

νής του, αλλά και με τη θεατρικότητά του: με τα μάτια και με το Σώμα του. Αυτό 

συμβαίνει βέβαια όταν ο ίδιος ψυχοσωματικά  συγΚινείται από το μήνυμα ζωής 

που «διαλαλεί», όπως συνέβη κατεξοχήν και με τους μεταιχμαλωσιακούς Προφή-

τες Ιεζεκιήλ, Δανιήλ και Ζαχαρία. Άλλωστε Κήρυκας στον αρχαίο Κόσμο ήταν ο 

«ντελάλης του Βασιλέα, όχι ο ρήτορας Ηθικής. Ως γνωστόν κατά την μεταφορά 

ενός Κειμένου υπάρχουν οι παραγλωσσικές νύξεις (ταχύτητα εκφοράς και ένταση 

φωνής, έμφαση – επιΤονισμός λέξεων, παύσεις) και οι μεταγλωσσικές (σκηνικό, 

εκφράσεις προσώπου, χειρονομίες, ενδυμασία).  

 

Τα κείμενα της Βίβλου δεν γράφτηκαν για ατομική ανάγνωση σε έναν καναπέ, 

αλλά για ενεργητική Ακρόαση (audition) στο πλαίσιο μιας ζωντανής Κοινότητας 

«μαρτύρων». Αυτή η Κοινότητα (που αρχικά αποτελούνταν από 30 άτομα) μετά 

την ακρόαση ΄και την από κοινού Αναφώνηση «Αμήν» (η οποία είναι πολυσήμα-

ντη και λίαν σημαντική) μέσω του Ασπασμού της Αγάπης και της Κοινής Τράπεζας 

 
449 https://israelbiblecenter.com/courses/the-world-of-the-bible/listening-to-the-land-of-the-bible-i 
450 https://open.spotify.com/show/6mYH6DmsGa7rsQrhuiMkci 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

191 
 

ξαναζούσε μέσω της «αναπαράστασης» τα συγκλονιστικά γεγονότα των Διαθη-

κών451. Μέσα από το «Πρόσταγμα: Σοφία – Ορθοί» (που ακούγεται μέχρι σήμερα), 

η Σύναξη, που αυτοχαρακτηρίζεται με τον πολιτικό όρο  «Εκκλησία», πραγματο-

ποιούσε την Έξοδο από τον θάνατο στη Ζωή (μέσω της σκληρής Ερήμου), που είναι 

και η κόκκινη Κλωστή που συνδέει όλη αυτή την ποικιλία των 76 βιβλίων της Π.Δ. 

και της Κ.Δ. σε μία Βίβλο ιερή.  

 

3. Είναι κατανοητό από τα ανωτέρω ότι είναι απολύτως απαραίτητο (πριν την 

εκφορά των περικοπών στη λατρευτική Σύναξη ή την «τάξη») να διαβάζουμε και 

εμείς δυνατά τα Κείμενα (και μάλιστα στο πρωτότυπο εάν γνωρίζουμε βεβαίως τη 

γλώσσα και την προφορά). Αναφέρομαι και στα βιβλικά κείμενα αλλά και τα εκ-

κλησιαστικά εν γένει. Η ερευνήτρια Angela Kim Harkins στο «An Embodied Reading 

of the Shepherd of Hermas» (= Μία «σωματοποιημένη» Ανάγνωση του Ποιμένα 

του Ερμά)452 διερωτάται γιατί ο Ποιμήν του Ερμά ήταν τόσο δημοφιλής στην αρ-

χαία Εκκλησία (καθώς είναι ενταγμένος π.χ. στον Σιναϊτικό Κώδικα στον «Κανόνα» 

των ιερών Κειμένων), ενώ σήμερα έχει τοποθετηθεί από την Έρευνα εντελώς στο 

περιθώριο. Η απάντηση βρίσκεται στο ότι και αυτός και η Αποκάλυψη του Ιωάννη, 

με τις τόσο ζωντανές - εναργείς Εικόνες απαιτούν συνΑρπαγή και όχι απλώς με-

λέτη, η οποία επί τρεις αιώνες γινόταν ιστορικοκριτικά και μάλιστα μέσω της ανα-

τομίας του «νεκρού γράμματος» των Κειμένων. Μάλιστα τα Κείμενα είναι γραμ-

μένα για πολλαπλή ΑνάΓνωση. Προτείνω η δεύτερη ανάΓνωση να γίνεται από το 

Τέλος (όπου διαφαίνεται ο σκοπός συγγραφής και άλλα στοιχεία) προς την Αρχή, 

με έμφαση στον πυρήνα του Έργου, όπου συχνά εγκιβωτίζεται το Μήνυμα του έρ-

γου. Επίσης καλόν θα ήταν «καθ’ Οδόν» - κατά την προετοιμασία, να θέτουμε υ-

πόψη την Ερμηνεία σε έναν Κύκλο ανθρώπων προερχόμενων από διαφορετικά 

γνωστικά πεδία, έτοιμοι να ακούσουμε το ακριβώς αντίθετο, από εκείνο που εξα-

γάγουμε εμείς ως συμπέρασμα από τη δική μας «ανάΓνωση». Πρέπει να κατανο-

ήσουμε ότι η ερμηνεία των Κειμένων στον Ιουδαϊσμό, όπου μεγάλωσε και ο 

 
451 Βλ.σχετικά και το Κεφάλαιο L.E. Phillips, Liturgy as Performative Interpretation. The Oxford Handbook 
of Early Christian Biblical Interpretation. Edited by Paul M. Blowers and Peter W Martens 2022, 271-280. 
452 The Book of Visions and its Role in Moral Formation. (Equinox, 2023). 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

192 
 

Κύριος, ήταν αντικείμενο συ(νανα)Ζήτησης και «καυτών διαλόγων» εξ ου και ο ό-

ρος Χάβρα. 

 

4. Ταυτόχρονα είναι σημαντικό εκτός της λατρείας, στην Τάξη ή στην αίθουσα 

του Ναού, τα βιβλικά Κείμενα να αναπαρασταθούν και να εκΔραματιστούν. Πα-

ραπέμπω στο ωραίο άρθρο June Dickie, The power of performing biblical Text to-

day: For trauma – healing, evangelism, discipleship and for supporting (= Η δύναμη 

της επιτέλεσης των βιβλικών κειμένων σήμερα: για την θεραπεία του τραύματος, 

τον ευαγγελισμό, τη μαθητεία και την υποστήριξη).453  

 

Ο σκοπός μας είναι να πάψουν οι Περικοπές να είναι νεκρές συλλαβές και να 

μεταμορφωθούν σε τρισδιάστατες (3D) ή μάλλον τετρασδιάτατες δραματικές «α-

ναπαραστάσεις» και τελικά να υπομνηματίζονται με τη ζωή και τη (συν)ύπαρξή 

μας. Έτσι θα μεταβούμε από την ανατομία του «νεκρού γράμματος» (την οποία 

πλέον κάνει αρτιότερα και ταχύτερα η ΤΝ) σε μία μετάληψη του «πνεύματος», που 

θα δώσει ζωή σε ανθρώπους που είναι καθηλωμένοι μπροστά σε οθόνες αξιο-

ποιώντας μέσα στο ημίφως μόνον δύο αισθήσεις τους. Ήδη διαπιστώνουμε ότι 

στα αυτοκρατορικά Χρόνια, πριν δημιουργηθεί ένας αυστηρός «Κανόνας των ιε-

ρών Γραφών» τα κείμενα της Βίβλου (ακόμη και της Τορά) μεταφράζονταν και δια-

σκευάζονταν ελεύθερα και δημιουργικά. Ας διαβάσει κάποιος πώς τα Ιωβηλαία, ο 

Φίλων και ο Ιώσηπος μεταφέρουν σε διαφορετικά «ακροατήρια» μεγάλων κέ-

ντρων της Μεσογείου το περιεχόμενο της Πεντατεύχου. Ήδη ας συγκρίνουμε το 

πώς οι Εβδομήκοντα μεταφραστές τον 2ο αι. π.Χ. «ερμηνεύουν» και δεν μεταφρά-

ζουν απλώς μηχανικά τον Νόμο και τους Προφήτες στο κοινό της Αλεξάνδρειας. 

Ένα επιπλέον σημείο που δεν εκτιμάται είναι ότι τα βιβλία της Π.Δ. τοποθετούνται 

σε διαφορετικές συλλογές βιβλίων στον εβραϊκό και τον ελληνικό Κανόνα κι έτσι 

αποκτούν άλλο χρώμα.  

Η διαδικασία εκδραμάτισης, βοηθάει στο να συνειδητοποιήσουμε και τα λεγό-

μενα κενά (gaps) αλλά και τα «σκοτεινά» σημεία ενός Κειμένου, τα οποία ίσως για 

 
453 https://verbumetecclesia.org.za/index.php/ve/article/view/2233/4770. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

193 
 

τους πρώτους ακροατές ήταν αυτονόητα. Μην ξεχνούμε ότι έχουμε τέσσερα Ευαγ-

γέλια και όχι ένα, κάτι εξαιρετικά «μεταμοντέρνο», όπως είναι το γεγονός ότι το 

40 % της Βίβλου είναι αφήγημα (storytelling), το 40 % είναι ποίηση και μόνον το 

20% είναι Κανόνες – Εντολές. Στα ίδια τα βιβλικά Κείμενα εκτός από την πολυφω-

νία, έχουμε εξαιρετικές σκηνές διαλόγου, αλλά και ξεσπάσματα θυμού για πρό-

σωπα και καταστάσεις που πληγώνουν και κραυγές διαμαρτυρίας προς τον ίδιο 

τον Θεό. Όλα αυτά συμβαίνουν διότι με τη Βίβλο «ζωντανεύει» όλος ο άνθρωπος 

(με τα τραύματα, τα πάθη, τις ενοχές και τις αγωνίες). Αυτός για να ζήσει πραγμα-

τικά και να είναι ψυχικά υγιής, χρειάζεται να ενεργοποιήσει όλο το σώμα του, αι-

σθανόμενος ότι είναι πολύτιμο κύτταρο σε ένα Σώμα ευρισκόμενος σε αλληλό-

δραση όμως με τα άλλα μέλη του Σώματος.  

Σήμερα, όπως και στα αυτοκρατορικά χρόνια που διαδόθηκε ο Χριστιανισμός 

κι έχουμε για πρώτη φορά παγκοσμιοποίηση, προηγείται ίσως το «ανήκειν» του 

«πιστεύειν». Αυτό απαιτεί από εμάς τους θεράποντες της Θεολογίας να μετατρέ-

ψουμε τον Χριστιανισμό από θρησκεία σε πίστη και να μιλήσουμε στη γλώσσα των 

νεών ανθρώπων, χρησιμοποιώντας ως εργαλεία όλα τα «μέσα επικοινωνίας 

τους»454. Έλεγε κάποιος συνάδελφος το εξής τολμηρό: «Εάν ερχόταν σήμερα ο Κύ-

ριος Ιησούς σε έναν ορθόδοξο Ναό, δεν θα τον καθάριζε από τους Κολλυβιστές» 

αλλά από την ξύλινη Γλώσσα. Αξίζει πρακτικά το αμφιθέατρο του Πανεπιστημίου 

να ξαναενωθεί και με το Ναό της προσευχής και της κοινής λατρείας αλλά και την 

Πλατεία της δράσης για χάρη της φύσης και των αδύνατων. Αλλά για να γίνει αυτό, 

πρέπει πρώτα τα γραφεία και οι σχολές του Πανεπιστημίου να γίνουν διαμπερείς 

και να υπάρξει διεπιστημονικότητα και διάλογος σοβαρός και καλόπιστος μεταξύ 

προσώπων που θεραπεύουν εντελώς διαφορετικές ειδικότητες.  

Τελικά πρέπει να συνειδητοποιήσουμε ότι προς το παρόν τουλάχιστον δεν υ-

πάρχει ΑΙ (Artificial Intelligence) αλλά ΙΑ (Intelligence Assistance): δεν είναι Τεχνητή 

Νοημοσύνη αλλά Βοηθός της Νοημοσύνης. Άλλωστε αυτή η ίδια η Νοημοσύνη δεν 

ταυτίζεται μόνον με τον Εγκέφαλο, όπως ισχυρίζονται σήμερα κάποιοι 

 
454 https://www.ancientjewreview.com/pedagogy. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

194 
 

νευροεπιστήμονες455. Η δίψα του σημερινού ανθρώπου για αθανασία και ευδαι-

μονία, ουσιαστικά αποδεικνύει μια «παλιά» βιβλική αλήθεια, ότι ο άνθρωπος δεν 

είναι προϊόν Τύχης, αλλά μια μοναδική προσωπικότητα κατ’ εικόνα του Θεού. Δι-

ψάει δηλ. τη θέωση, έστω κι αν διαχρονικά την γεύεται με κάποιο κομμένο «μήλο» 

(όπως σήμερα το λογότυπο της γνωστής Εταιρείας). Άρα η Τεχνητή Νοημοσύνη 

προσφέρει μια μοναδική Ευκαιρία στη Θεολογία να τη μπολιάσει με τον Νου και 

το Φρόνημα του Χριστού, του Σταυρού και της Ανάστασής του. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
455 Πέρα από το δεξί και αριστερό μέρος του Εγκεφάλου, πέρα από τους τρεις θαλάμους του Εγκεφάλου, 
τελικά κάθε ανθρώπινο όργανο ίσως έχει και τον εγκέφαλό του. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

195 
 

 

Οι Πατριάρχες Κωνσταντινουπόλεως του α΄ μισού του 10ου αιώνα στις σύγχρο-

νες βυζαντινές χρονογραφικές πηγές  

Κατή Ελένης456 

 

 

1. Το ιστορικό περίγραμμα    

 

Κατά το α΄ μισό του 10ου αιώνα στην Κωνσταντινούπολη έζησαν και έδρασαν 

πέντε πατριάρχες. Πρόκειται για τον Νικόλαο Α΄ Μυστικό (901-907, 912-925),457 

 
456 Διδάκτωρ Εκκλησιαστικής Ιστορίας, Τμήμα Θεολογίας ΑΠΘ. 
457 Ο Νικόλαος γεννήθηκε στην Ιταλία το 852 και πέθανε στην Κωνσταντινούπολη το 925. Υπήρξε πνευ-
ματικό παιδί του πατριάρχη Φωτίου. Διετέλεσε δύο φορές πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως. Ανέλαβε 
πολλές διπλωματικές αποστολές σε Ανατολή και Δύση. Αναλυτικά, βλ. Ιωάννης Χρ. Κωνσταντινίδης, Νι-
κόλαος Α΄, ο Μυστικός (ca 852-925 μ.Χ.), πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως (901-907, 912-925): Συμβολή 
εις την εκκλησιαστικήν και πολιτικήν ιστορίαν του α΄ τετάρτου του Ι΄ μ.Χ. αιώνος, εναίσιμος επί διδακτο-
ρία διατριβή, [Βιβλιοθήκη της εν Αθήναις Φιλεκπαιδευτικής Εταιρείας 38], Εν Αθήναις 1967. Επίσης, βλ. 
Μανουήλ Ι. Γεδεών, Πατριαρχικοί πίνακες: Ειδήσεις ιστορικαί βιογραφικαί περί των Πατριαρχών Κωνστα-
ντινουπόλεως από Ανδρέου του Πρωτοκλήτου μέχρις Ιωακείμ Γ΄ του από Θεσσαλονίκης:36-1884, Αθήναι2 

1996, σελ. 202-203, 205-208· The Oxford Dictionary of Byzantium, σελ. 1466-1467. Ειδικά, για την πολιτική 
δράση του βλ. J. Gay, “Le patriarche Nicolas Mystique et son rôle politique”, στο: Mélanges Ch. Diehl I, 
Paris 1930, σελ. 91-100. Για την εμπλοκή και τη στάση του στο ζήτημα της τετραγαμίας βλ. P. Karlin-Hayter, 
“Le synode à Constantinople de 886 à 912 et le rôle de Nicolas le Mystique dans l’affaire de la Tetragamie”, 
Jahrbuch der Österreichischen Byzantinistik 19(1970), σελ. 59-101· P. Karlin-Hayter, Vita Euthymii Patriar-
chae CP: Text, Translation, Introduction and Commentary, [Bibliothèque de Byzantion 3], Bruxelles 1970, 
σελ. 163-165. Η πλούσια αλληλογραφία του αποτελεί σημαντική πηγή της περιόδου, βλ. Nicolas I Patri-
arch of Constantinople: Letters, έκδ. R. J. H. Jekins – L. G. Westerink, [Corpus Fontium Historiae Byzantinae, 
Series Washingtonensis 6], Washington 1973· Nicholas I Patriarch of Constantinople: Miscellaneous Writ-
ings, έκδ. L. G. Westerink, [Corpus Fontium Historiae Byzantinae, Series Washingtonensis 20], Washington 
1981.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

196 
 

τον Ευθύμιο (907-912),458 τον Στέφανο Β΄ (925-928),459 τον Τρύφωνα (928-931)460 

και τον Θεοφύλακτο (933-956).461 Την ίδια εποχή στον αυτοκρατορικό θρόνο ήταν 

 
458 Ο Ευθύμιος γεννήθηκε στη Σελεύκεια, πιθανόν της Ισαυρίας, γύρω στο 834 και σε νεαρή ηλικία εκάρη 
μοναχός στον Όλυμπο της Βιθυνίας. Αργότερα πήγε στη μονή Στουδίου και κατόπιν έγινε ηγούμενος της 
μονής Ψαμαθία στην Κωνσταντινούπολη. Υπήρξε πνευματικός πατέρας του Λέοντα ΣΤ΄, ο οποίος τον ό-
ρισε σύγκελλο του πατριάρχη. Το 907 ανήλθε στον πατριαρχικό θρόνο της Κωνσταντινουπόλεως, όπου 
έμεινε μέχρι το 912. Το όνομά του εμπλέκεται στο ζήτημα της τετραγαμίας του Λέοντα ΣΤ΄. Απεβίωσε το 
917. Αναλυτικά, βλ. Φίλιππος Χρ. Γερμάνης, Ο πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως Ευθύμιος Α΄ (907-912): 
Βίος και έργο, διδακτορική διατριβή, Θεσσαλονίκη 2014. Επίσης, βλ. Μανουήλ Ι. Γεδεών, Πατριαρχικοί 
πίνακες, ο.π., σελ. 203-205· The Oxford Dictionary of Byzantium, σελ. 755-756. Την πρώτη έκδοση του 
Βίου του Ευθυμίου βλ. C. De Boor, Vita Euthymii: Ein Anecdoton zur Geschichte Leo’s des Weisen, Berlin: 
Reimer 1888. Νεότερη έκδοση του Βίου βλ. P. Karlin-Hayter, Vita Euthymii Patriarchae CP: Text, Transla-
tion, Introduction and Commentary, [Bibliothèque de Byzantion 3], Bruxelles 1970. Απόδοση του Βίου στη 
νεοελληνική γλώσσα βλ. Α. Αλεξάκης, Γάμοι, κηδείες και αυτοκρατορικές μεταμέλειες: Ο Βίος του πα-
τριάρχη Ευθυμίου: Κείμενο και μετάφραση με εισαγωγή και σχόλια, [Κείμενα Βυζαντινής Ιστοριογραφίας 
16], Αθήνα 2006. Σχετικά με τον χρόνο συγγραφής του Βίου βλ. Δημ. Σοφιανός, «Ο Βίος του Ευθυμίου 
(Vita Euthymii) πατριάρχου Κωνσταντινουπόλεως († 917) και ο χρόνος συγγραφής του», Επετηρίς Εται-
ρείας Βυζαντινών Σπουδών 38(1971), σελ. 295-296. 

459 Ο Στέφανος πριν την άνοδό του στον πατριαρχικό θρόνο ήταν μητροπολίτης Αμασείας. Ο Μανουήλ Ι. 
Γεδεών, Πατριαρχικοί πίνακες, ο.π., σελ. 208 συγχέει τον Στέφανο Αμασείας με τον πατριάρχη Στέφανο 
Α΄ (886-893), αναφέροντας ότι ο Αμασείας ήταν γιος του αυτοκράτορα Βασιλείου Α΄ (867-886), ενώ αυτό 
αφορά στον Στέφανο Α΄. Για τον πατριάρχη Στέφανο Β΄ βλ. και Patriarchae Constantinopolitani, στο: M. 
Le Quien, Oriens christianus, in quatuor patriarchatus digestus: quo exhibentur ecclesiae, patriarchae, 
caeterique praesules totius Orientis, τόμ. I: Tres magnas comlectens dioceses Ponti, Asiae & Thaciae Patri-
archatui Constantinopolitano subjectas, Parisiis 1740 (ανατύπωση Graz 1956), τόμ. I, στ. 252· Emile Amann 
– Auguste Dumas, L’Église au pouvoir des laïques (888-1057), [Histoire de l’Église depuis les origines jusqu’ 
a nos jours 7], (Paris) 1940, σελ. 128-129· Hans-Georg Beck, Ιστορία της Ορθόδοξης Εκκλησίας στη 
Βυζαντινή Αυτοκρατορία, μετ. Λευτέρης Αναγνώστου, τόμ. Α΄, [Βιβλιοθήκη Βυζαντινής Ιστορίας και Φιλο-
λογίας 3], (Αθήνα 2004), σελ. 345.  
460 Ο Τρύφων ήταν μοναχός όταν επιλέχθηκε για τον πατριαρχικό θρόνο. Σχετικά βλ. Patriarchae Constan-
tinopolitani, στο: M. Le Quien, Oriens christianus, ό.π., τόμ. I, στ. 253· Μανουήλ Ι. Γεδεών, Πατριαρχικοί 
πίνακες, ό.π., σελ. 209-210· Emile Amann – Auguste Dumas, L’Eglise, ό.π., σελ. 129· Hans-Georg Beck, 
Ιστορία, ο.π., σελ. 345.  
461 Ο Θεοφύλακτος γεννήθηκε το 917 και ήταν ο νεότερος γιος του Ρωμανού Α΄ Λακαπηνού. Σε ηλικία 
μόλις οκτώ ετών χειροτονήθηκε υποδιάκονος και στη συνέχεια έγινε σύγκελλος του πατριάρχη Νικολάου 
Α΄ Μυστικού. Το 933 αναδείχθηκε πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως σε ηλικία 16 ετών ή 18 κατά τον V. 
Stanković, “When Was Theophylaktos Lakapenos Born?”, Jahrbuch der Österreichischen Byzantinistik 
55(2005), σελ. 59-69, ιδίως σελ. 60-66. Είχε πάθος με τα άλογα και το κυνήγι. Στο πάθος αυτό οφείλεται 
και ο πρόωρος θάνατός του, το 956, μετά από τραυματισμό που είχε κατά τη διάρκεια ορμητικού καλπα-
σμού. Σχετικά βλ. Patriarchae Constantinopolitani, στο: M. Le Quien, Oriens christianus, ό.π., τόμ. I, στ. 
253-254· Μανουήλ Ι. Γεδεών, Πατριαρχικοί πίνακες, ό.π., σελ. 210-213· Steven Runciman, The Emperor 
Romanus Lecapenus and his Reign: A Study of Tenth-Century Byzantium, Cambridge [England]: Cambridge 
University Press 31969, σελ. 76 κ. εξ.· επίσης, βλ. The Oxford Dictionary of Byzantium, σελ. 2068. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

197 
 

εγκατεστημένη η Μακεδονική δυναστεία462 με παρεμβαλλόμενη τη βασιλεία του 

Ρωμανού Α΄ Λακαπηνού (920-944).463  

Το α΄ μισό του 10ου αιώνα σημαδεύτηκε από το ζήτημα της τετραγαμίας του 

αυτοκράτορα Λέοντα ΣΤ΄ του Σοφού (886-912),464 που δίχασε την Εκκλησία, και, 

σε πολιτικό επίπεδο,  από την ένταση στις βυζαντινο-βουλγαρικές σχέσεις. Επίσης, 

την εποχή αυτή λειτούργησε ο θεσμός της επιτροπείας,465 λόγω της ανηλικότητας 

 
462 Ιδρυτής της Μακεδονικής δυναστείας υπήρξε ο Βασίλειος Α΄ ο Μακεδών (867-886). Γεννήθηκε στη 
Θράκη ή στη Μακεδονία μεταξύ 830-836 και ήταν ταπεινής καταγωγής. Διετέλεσε ιπποκόμος του αυτο-
κράτορα Μιχαήλ Γ΄ (842-867), τον οποίο δολοφόνησε και ανήλθε στον θρόνο. Πέθανε στην Κωνσταντι-
νούπολη το 886. Περισσότερα, βλ. N. Tobias, Basil I, Founder of the Macedonian Dynasty: A Study of the 
Political and Military History of the Byzantine Empire in the Ninth Century, Lewiston, N.Y.: The Edwin Mel-
len Press 2007· Π. Αγαπητός, «Η εικόνα του αυτοκράτορα Βασιλείου Α΄ στη φιλομακεδονική γραμμα-
τεία», Ελληνικά 40/2(1989), σελ. 285-322. Επίσης, βλ. The Oxford Dictionary of Byzantium, σελ. 260. 
463 Ο Ρωμανός Α΄ Λακαπηνός γεννήθηκε στη Λακάπη του θέματος των Αρμενιάκων γύρω στο 870 και ήταν 
γιος Αρμένιου αγρότη. Υπήρξε στρατηγός του θέματος της Σάμου και αργότερα δρουγγάριος των πλωί-
μων. Μετά τον γάμο της κόρης του Ελένης με τον Κωνσταντίνο Ζ΄ Πορφυρογέννητο (919) έγινε συμβασι-
λεύς και βασιλεοπάτωρ και το 920 ενθρονίστηκε ως αυτοκράτορας. Το 944 ανατράπηκε από τους γιους 
του Στέφανο και Κωνσταντίνο και εξορίστηκε στην Πρώτη, όπου πέθανε ως μοναχός το 948. Περισσότερα, 
βλ. στη μονογραφία του Steven Runciman, The Emperor Romanus Lecapenus and his Reign: A Study of 
Tenth-Century Byzantium, Cambridge [England]: Cambridge University Press 31969. Επίσης, βλ. The Oxford 
Dictionary of Byzantium, σελ. 1806. Για τη Λακάπη βλ. Ελεωνόρα Κουντούρα-Γαλάκη, «Θέμα Αρμενιά-
κων», στο: Βασιλική Βλυσίδου, Ελεωνόρα Κουντούρα-Γαλάκη, Στ. Λαμπάκης, Τ. Λουγγής, Α. Σαββίδης, Η 
Μικρά Ασία των θεμάτων: Έρευνες πάνω στην γεωγραφική φυσιογνωμία και προσωπογραφία των βυζα-
ντινών θεμάτων της Μικράς Ασίας (7ος-11ος αι.), [Εθνικό Ίδρυμα Ερευνών / Ινστιτούτο Βυζαντινών Ερευ-
νών, Ερευνητική Βιβλιοθήκη 1], Αθήνα 1998, σελ. 113-161, 373-389, ιδίως σελ. 127· Στ. Λαμπάκης, «Θέμα 
Καππαδοκίας», στο: ίδιο, σελ. 259-274, 441-446, ιδίως σελ. 273. Για την προέλευση του οικογενειακού 
ονόματος και τη γενεαλογία των Λακαπηνών βλ. Steven Runciman, The Emperor Romanus, ο.π., σελ. 63 
σημ. 1, 77-79, 232-237· The Oxford Dictionary of Byzantium, σελ. 1203-1204. Το επώνυμο απαντάται στις 
χρονογραφικές πηγές με δύο μορφές: Λακαπηνός και Λεκαπηνός. Εδώ χρησιμοποιείται το Λακαπηνός, 
διότι αυτή η μορφή απαντάται στις πηγές που απασχολούν τη συγκεκριμένη πραγμάτευση.  
464 Ο Λέων ΣΤ΄ γεννήθηκε το 866 και ήταν δευτερότοκος γιος του Βασιλείου Α΄ (867-886) και της Ευδοκίας 
Ιγγερίνας. Έγινε γνωστός κυρίως για το νομοθετικό του έργο, την εξαιρετική παιδεία του, την έφεσή του 
στις επιστήμες, τη συγγραφική του παραγωγή, για την οποία τιμήθηκε όσο ζούσε ακόμη με το επώνυμο 
«Σοφός», αλλά και για τους τέσσερεις γάμους του. Στέφθηκε συναυτοκράτορας το 870 και υπήρξε αυτο-
κράτορας από το 886 μέχρι τον θάνατό του το 912. Αναλυτικά, βλ. Sh. Tougher, The Rein of Leo VI (886-
912): Politics and People, Leiden-New York-Colonia 1997. Επίσης, βλ. The Oxford Dictionary of Byzantium, 
σελ. 1210-1211. Για τις ομιλίες του βλ. Th. Antonopoulou, The Homilies of the Emperor Leo VI, [The Medi-
eval Mediterranean 14], Leiden-New York-Colonia 1997· Th. Antonopoulou, Leonis VI Sapientis Imperatoris 
Byzantini Homiliae, [Corpus Christianorum. Series Graeca 63], Turnhout 2008.  
465 Η αναγκαιότητα ανόδου ανήλικων διαδόχων στον αυτοκρατορικό θρόνο δημιούργησε τον θεσμό της 
επιτροπείας, ο οποίος λειτουργούσε κάθε φορά που έπρεπε να αντιμετωπιστεί μία τέτοια περίπτωση. 
Για την πολιτειακή μορφή της επιτροπείας βλ. Αικατερίνης Χριστοφιλοπούλου, «Η αντιβασιλεία εις το 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

198 
 

του Κωνσταντίνου Ζ΄ Πορφυρογέννητου (944-959),466 στην οποία υπήρξε διορι-

σμένο μέλος και ουσιαστικά αντιβασιλεύς (913-914) ο πατριάρχης Νικόλαος Α΄ 

Μυστικός.467 Τέλος, παρουσιάζει ενδιαφέρον η πατριαρχική διαδοχή, καθώς μετά 

την εκδημία του πατριάρχη Νικολάου Α΄ Μυστικού (925), ακολούθησε μια σειρά 

γεγονότων με άμεσες επιπτώσεις στο κύρος του πατριαρχικού θεσμού.  

 

2. Οι σύγχρονες χρονογραφικές πηγές: το Χρονικόν του Συμεών Μάγιστρου 

Λογοθέτη και η Συνέχεια του Θεοφάνη 

 

 
Βυζάντιον», Σύμμεικτα 2(1970), σελ. 1-144· πρβλ. Αικατερίνης Χριστοφιλοπούλου, Το πολίτευμα και οι 
θεσμοί της Βυζαντινής Αυτοκρατορίας: 324-1204: Κράτος, διοίκηση, οικονομία, κοινωνία, Αθήνα 2004, 
σελ. 203-205. Σχετικά με την ηλικία που έπρεπε να έχει ο διάδοχος για να λάβει τον τίτλο του αυτοκρά-
τορα βλ. P. A. Yannopoulos, “Le couronnement de l’empereur à Byzance: Rituel et Fond institutionnel”, 
Byzantion 61(1991), σελ. 71-92, ιδίως σελ. 72 σημ. 9. 
466 Ο Κωνσταντίνος Ζ΄ Πορφυρογέννητος γεννήθηκε στην Κωνσταντινούπολη το 905 και ήταν ο μοναδικός 
γιος του Λέοντα ΣΤ΄ και της τέταρτης συζύγου του Ζωής Καρβωνοψίνας. Από παιδί υπήρξε θύμα των 
πολιτικών αντιπαραθέσεων γύρω από το ζήτημα της τετραγαμίας του πατέρα του. Ο Ρωμανός Α΄ Λακα-
πηνός πάντρεψε τον 14ετή Κωνσταντίνο με την κόρη του Ελένη και τον κράτησε στο πίσω μέρος του θρό-
νου. Ο Κωνσταντίνος άσκησε μόνος του την εξουσία μετά την πτώση του Ρωμανού Α΄ Λακαπηνού και τον 
αποκλεισμό των γιων του από τη διακυβέρνηση του κράτους, το 944. Πέθανε τον Νοέμβριο του 959. 
Αναλυτικά, βλ. A. Rambaud, L’empire grec au dixième siècle: Constantin Porphyrogénète, Paris: A. Franck 
1870· Arnold Toynbee, Constantine Porphyrogenitus and his World, London, New York: Oxford University 
Press 1973. Επίσης, βλ. Otto Kresten, “Nochmals zu den Söhnen des Kaisers Konstantinos VII”, στο: Klaus 
Belke – Ewald Kislinger – Andreas Külzer – Maria A. Stassinopoulou, Byzantina Mediterranea. Festschrift 
für Johannes Koder zum 65. Geburtstag, Böhlau (2007), σελ. 327-352· The Oxford Dictionary of Byzantium, 
σελ. 502-503. Για τον χρόνο στέψης του βλ. R. J. H. Jehkins – Ph. Grierson, “The Date of Constantine VII’s 
Coronation”, Byzantion 32(1962), σελ. 133-138. Για τα έργα που συνέγραψε ο λόγιος αυτοκράτορας βλ. 
K. Krumbacher, Ιστορία της Βυζαντινής Λογοτεχνίας, μετ. Γ. Σωτηριάδου, φωτοτυπική ανατ. Αθήναι: Γρη-
γοριάδης 1974, τόμ. Α΄, σελ. 510-535· Ι. Ε. Καραγιαννόπουλος, Πηγαί της Βυζαντινής Ιστορίας, Θεσσαλο-
νίκη: Πουρναράς 51987, σελ. 268-270· Herbert Hunger, Βυζαντινή Λογοτεχνία: Η λόγια κοσμική γραμμα-
τεία των Βυζαντινών, Αθήνα: Μορφωτικό Ίδρυμα Εθνικής Τραπέζης 52009, τόμ. Β΄, σελ. 172-180· Απόστο-
λος Καρπόζηλος, Βυζαντινοί Ιστορικοί και Χρονογράφοι, Αθήνα: Κανάκης 2002, τόμ. Β΄, σελ. 281-294· Al-
exander Kazhdan, A History of Byzantine Literature (850-1000), επιμέλεια Χριστίνα Αγγελίδη, [Εθνικό Ί-
δρυμα Ερευνών / Ινστιτούτο Βυζαντινών Ερευνών, Ερευνητική Βιβλιοθήκη 4], Αθήνα 2006, σελ. 133-137.  
467 Για το θέμα της επιτροπείας του Κωνσταντίνου Ζ΄ Πορφυρογέννητου και ειδικότερα για τη συμμετοχή 
του πατριάρχη Νικολάου Α΄ Μυστικού, βλ. Ιωάννης Χρ. Κωνσταντινίδης, Νικόλαος Α΄, ό.π., σελ. 65-69· 
Αικατερίνης Χριστοφιλοπούλου, «Η αντιβασιλεία εις το Βυζάντιον», ό.π., σελ. 43-61, ιδίως 54-55· πρβλ. 
Αικατερίνης Χριστοφιλοπούλου, Το πολίτευμα και οι θεσμοί, ό.π., σελ. 95, 216. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

199 
 

Ο 10ος αιώνας αποτυπώθηκε πενιχρά στη σύγχρονη χρονογραφία καθώς η ε-

ποχή χαρακτηρίζεται από σπανιότητα αφηγηματικών πηγών.468 Την παρούσα 

πραγμάτευση ενδιαφέρει το Χρονικόν του Συμεών Μάγιστρου Λογοθέτη469 και η 

Συνέχεια του Θεοφάνη,470 που συντάχθηκαν λίγο μετά τα μέσα του 10ου αιώνα.  

 
468 Οι αφηγηματικές πηγές αντιστοιχούν στα έργα των Βυζαντινών χρονογράφων. Για τη σύνθεση και την 
εξέλιξη των βυζαντινών χρονογραφιών μπορεί κάποιος να δει τις εξειδικευμένες μελέτες που αφορούν 
στη Βυζαντινή Λογοτεχνία και στις Πηγές της Βυζαντινής Ιστορίας. Ενδεικτικά, βλ. τα έργα: K. Krumbacher, 
Ιστορία της Βυζαντινής Λογοτεχνίας, μτφ. Γ. Σωτηριάδου, φωτοτυπική ανατ. Αθήναι: Γρηγοριάδης 1974, 
τόμ. Α΄-Β΄· Ι. Ε. Καραγιαννόπουλος, Πηγαί της Βυζαντινής Ιστορίας, Θεσσαλονίκη: Πουρναράς 51987· Her-
bert Hunger, Βυζαντινή Λογοτεχνία: Η λόγια κοσμική γραμματεία των Βυζαντινών, Αθήνα: Μορφωτικό 
Ίδρυμα Εθνικής Τραπέζης 52009, τόμ. Β΄· Απόστολος Καρπόζηλος, Βυζαντινοί Ιστορικοί και Χρονογράφοι, 
Αθήνα: Κανάκης 2002-2009, τόμ. Β΄-Γ΄· Alexander Kazhdan, A History of Byzantine Literature (850-1000), 
επιμέλεια Χριστίνα Αγγελίδη, [Εθνικό Ίδρυμα Ερευνών / Ινστιτούτο Βυζαντινών Ερευνών, Ερευνητική Βι-
βλιοθήκη 4], Αθήνα 2006· Jan Olof Rosenqvist, Η Βυζαντινή Λογοτεχνία από τον 6ο αιώνα ως την Άλωση 
της Κωνσταντινούπολης, μτφ. Ιωάννης Βάσσης, Αθήνα: Κανάκης 2008. 
469 Symeonis Magistri et Logothetae Chronicon, έκδ. S. Wahlgren, [Corpus Fontium Historiae Byzantinae, 
Series Berolinensis 44/1], Berlin 2006 (στο εξής: Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren). 
Η Χρονογραφία του Συμεών Λογοθέτη γνώρισε πολλές επεξεργασίες και διασώθηκε σε διάφορα χειρό-
γραφα που εκδόθηκαν παλαιότερα μεμονωμένα ως αυτόνομα κείμενα. Η σύγχρονη έρευνα διέκρινε τρεις 
διασκευές της Χρονογραφίας. Η έκδοση του Corpus Fontium Historiae Byzantinae αντιστοιχεί στη δια-
σκευή Α της Χρονογραφίας του Συμεών Λογοθέτη. Οι διάφορες επεξεργασίες είναι γνωστές ως «κύκλος 
του Λογοθέτη», πυρήνας του οποίου είναι η αφήγηση του Συμεών Μάγιστρου Λογοθέτη. Ως εκ τούτου 
οι παραπομπές της παρούσας πραγμάτευσης αφορούν στην αφήγηση αυτή. Στον «κύκλο του Λογοθέτη» 
εντάσσεται και η Χρονογραφία που εσφαλμένα αποδόθηκε στον Συμεών Μάγιστρο και Λογοθέτη και 
εκδόθηκε υπό το όνομα του. Αυτή ανήκει στη διασκευή Γ, είναι γνωστή ως Ψευδο-Συμεών και βρίσκεται 
στο: Theophanes Continuatus, Ioannes Cameniata, Symeon Magister, Georgius Monachus, έκδ. I. Bekker, 
[Corpus Scriptorum Historiae Byzantinae], Bonnae 1838, σελ. 603-760 (στο εξής: Ψευδο-Συμεών, Χρονο-
γραφία, Bekker). Παραπομπή στον Ψευδο-Συμεών θα γίνεται μόνο στην περίπτωση που παρέχει ιδιαί-
τερο υλικό. Για τον Συμεών Μάγιστρο και Λογοθέτη βλ. K. Krumbacher, Ιστορία Βυζαντινής Λογοτεχνίας, 
ό.π., τόμ. Α΄, σελ. 728-734· Ι. Ε. Καραγιαννόπουλος, Πηγαί, ο.π, σελ. 274-276· Herbert Hunger, Βυζαντινή 
Λογοτεχνία, ο.π., τόμ. Β΄, σελ. 163-167· Απόστολος Καρπόζηλος, Βυζαντινοί Ιστορικοί, ο.π., τόμ. Β΄, σελ. 
391-410· Alexander Kazhdan, Byzantine Literature, ο.π., σελ. 162-170· Jan Olof Rosenqvist, Βυζαντινή Λο-
γοτεχνία, ο.π., σελ. 106-107· επίσης, βλ. την εισαγωγή στο: Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, 
Wahlgren, αλλά και τη βιβλιογραφία σελ. 60-61.  
470 Theophanes Continuatus, Ioannes Cameniata, Symeon Magister, Georgius Monachus, έκδ. I. Bekker, 
[Corpus Scriptorum Historiae Byzantinae], Bonnae 1838, σελ. 3-481 (στο εξής: Συνέχεια του Θεοφάνη, 
Bekker). Σχετικά με τη Συνέχεια του Θεοφάνη βλ. K. Krumbacher, Ιστορία Βυζαντινής Λογοτεχνίας, ό.π., 
τόμ. Α΄, σελ. 706-709· Ι. Ε. Καραγιαννόπουλος, Πηγαί, ο.π., σελ. 276-277· Herbert Hunger, Βυζαντινή Λο-
γοτεχνία, ο.π., τόμ. Β΄, σελ. 143-148· Απόστολος Καρπόζηλος, Βυζαντινοί Ιστορικοί, ο.π., τόμ. Β΄, σελ. 345-
366· Alexander Kazhdan, Byzantine Literature, ό.π., σελ. 144-152· Jan Olof Rosenqvist, Βυζαντινή Λογοτε-
χνία, ο.π., σελ. 105-106.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

200 
 

Οι συγκεκριμένες πηγές έχουν το τεκμήριο της αμεσότητας και της πρωτοτυ-

πίας. Με πρώτο κριτήριο τη χρονική εγγύτητα προς τα ιστορούμενα πρόσωπα και 

με δεύτερο κριτήριο την πρωτοτυπία του υλικού εκτιμάται ότι οι πηγές αυτές έ-

χουν ιδιαίτερη σπουδαιότητα. Στο χρονογραφικό υλικό εντοπίζονται αναφορές 

στην πατριαρχική διαδοχή, έμμεσες αναφορές στους πατριάρχες μέσα σε αφηγή-

σεις που αφορούν βασιλικά πρόσωπα και μαρτυρίες μέσα σε αφηγήσεις γεγονό-

των, που συνδέονται με την κοσμική ιστορία. Υπογραμμίζεται ότι ειδικά οι μαρτυ-

ρίες συνδέονται αποκλειστικά με τους πατριάρχες Νικόλαο Α΄ Μυστικό και Θεο-

φύλακτο.  

 

3. Η προβληματική  

 

Η μελέτη των πηγών που αποτυπώνουν τον 10ο αιώνα και περιέχουν υλικό για 

τους πατριάρχες της Κωνσταντινουπόλεως οδηγεί σε ορισμένες στοιχειώδεις πα-

ρατηρήσεις. Από την πρώτη κιόλας ανάγνωση γίνεται αντιληπτό ότι το υλικό περι-

λαμβάνει αναφορές και μαρτυρίες, σχεδόν αυτολεξεί επαναλαμβανόμενες, που 

σημαίνει ότι οι συγκεκριμένες πηγές διασώζουν την ίδια παράδοση. Μία πιο προ-

σεκτική ματιά φανερώνει ότι αυτό το υλικό είναι, ως επί το πλείστον, άμεσα σχε-

τιζόμενο με τις βασιλείες των αυτοκρατόρων και περιέχει μόνο έμμεσες αναφορές 

και σύντομες μαρτυρίες για τους πατριάρχες.  

Είναι κοινός τόπος ότι οι Βυζαντινοί ιστορικοί ενδιαφέρονται κυρίως για τις βα-

σιλείες των αυτοκρατόρων και γράφουν για τους πατριάρχες χρησιμοποιώντας 

στερεότυπες φόρμες.471 Ωστόσο, πίσω από αυτές τις φόρμες μπορεί κανείς να α-

νιχνεύσει τη διατύπωση των ιδιαίτερων απόψεων των ιστορικών. Για τον λόγο 

αυτό είναι απαραίτητο να δει κανείς το σχετικό υλικό εκτός των άλλων και υπό το 

πρίσμα της πολιτικής και ιδεολογικής τοποθέτησης της κάθε πηγής διότι ανάλογα 

 
471 Alexander Kazhdan – Simon Franklin, Μελέτες στη Βυζαντινή Λογοτεχνία του 11ου και 12ου αιώνα, 
μτφ. Μαριάννα Αυγερινού-Τζιώγα, Αθήνα: Παπαδήμας 2007, σελ. 82.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

201 
 

με τις πολιτικές συμπάθειες ή αντιπάθειες μπορεί να αποσιωπά ή να τονίζει ενέρ-

γειες των πολιτικών προσώπων που σχετίζονται και με τους πατριάρχες.  

Την περίοδο της «Μακεδονικής Αναγέννησης»472 παρατηρούνται δύο μεγάλα 

ιστοριογραφικά ρεύματα, τα οποία εκφράζουν αντίστοιχα δύο πολιτικές ιδεολο-

γίες. Πρόκειται για την «οικουμενική» και τη δυναστική ιστοριογραφία.473 Στην 

«οικουμενική» ιστοριογραφία εντάσσεται η Χρονογραφία του Συμεών Μάγιστρου 

και Λογοθέτη με όλες τις διασκευές της, που εκφράζει την πολιτική ιδεολογία των 

αριστοκρατικών οικογενειών όπως των Λακαπηνών και των Φωκάδων πολλά μέλη 

των οποίων κατείχαν για μερικές δεκαετίες του 10ου αιώνα νευραλγικές θέσεις 

εξουσίας. Μάλιστα δύο μέλη τους διεκδίκησαν αντίστοιχα και κατέλαβαν τον αυ-

τοκρατορικό θρόνο (Ρωμανός Α΄ Λακαπηνός, Νικηφόρος Φωκάς).474 

Στη δυναστική ιστοριογραφία εντάσσεται το β΄ τμήμα του ΣΤ΄ βιβλίου της Συ-

νέχειας του Θεοφάνη, που εκφράζει την πολιτική ιδεολογία της Μακεδονικής δυ-

ναστείας. Ως προς το ΣΤ΄ βιβλίο της Συνέχειας του Θεοφάνη, οι μελετητές δέχονται 

ότι απαρτίζεται από δύο χωριστά τμήματα που συντάχθηκαν από δύο διαφορετι-

κούς συγγραφείς, οι οποίοι χρησιμοποιούν διαφορετικές πηγές και εκφράζουν 

διαφορετικές πολιτικές και ιδεολογικές αποκλίσεις. Το α΄ τμήμα του ΣΤ΄ βιβλίου 

της Συνέχειας του Θεοφάνη πραγματεύεται το χρονικό διάστημα 886-948 και συν-

δέεται με τη Χρονογραφία του Συμεών Λογοθέτη. Το β΄ τμήμα πραγματεύεται το 

χρονικό διάστημα 948-961, δεν επηρεάζεται από τη Χρονογραφία του Συμεών 

 
472 Ως «Μακεδονική Αναγέννηση» χαρακτηρίζεται η πολιτιστική ανασυγκρότηση που ξεκίνησε ήδη από 
τα μέσα του 9ου και εξελίχθηκε κατά τον 10ο αιώνα. Σχετικά με τη «Μακεδονική Αναγέννηση» βλ. Jan 
Olof Rosenqvist, Η Βυζαντινή Λογοτεχνία από τον 6ο αιώνα ως την Άλωση της Κωνσταντινούπολης, μετ. 
Ιωάννης Βάσσης, Αθήνα: Κανάκης 2008, σελ. 87-94.    
473 Για την ύπαρξη των δύο αντίθετων πολιτικών ιδεολογιών που επηρεάζουν τη βυζαντινή ιστοριογραφία 
του 10ου αιώνα βλ. Τηλέμαχος Κ. Λουγγής, «Η πρώιμη βυζαντινή ιστοριογραφία και το λεγόμενο “μεγάλο 
χάσμα”», Βυζαντινά Σύμμεικτα 4(1981), σελ. 49-85· Τηλέμαχος Κ. Λουγγής, «Η βυζαντινή ιστοριογραφία 
μετά το λεγόμενο “μεγάλο χάσμα”», Βυζαντινά Σύμμεικτα 7(1987), σελ. 125-163.  
474 Για την πολιτικο-ιδεολογική τοποθέτηση που εκφράζει ο κύκλος του «Λογοθέτη» βλ. Τηλέμαχος Κ. 
Λουγγής, «Η βυζαντινή ιστοριογραφία», ό.π., σελ. 145 κ. ε.· Τηλέμαχος Λουγγής, Η ιδεολογία της βυζα-
ντινής ιστοριογραφίας, (Αθήνα: Ηρόδοτος 1993), σελ. 41-44, 71-141· πρβλ. Απόστολος Καρπόζηλος, Βυ-
ζαντινοί Ιστορικοί, ο.π., τόμ. Β΄, σελ. 33-50.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

202 
 

Λογοθέτη και προέρχεται από το περιβάλλον του αυτοκράτορα Κωνσταντίνου Ζ΄ 

Πορφυρογέννητου.475 

Στο ΣΤ΄ βιβλίο της Συνέχειας του Θεοφάνη η βαρύτητα της συνάφειας παραμέ-

νει στον θεσμό του αυτοκράτορα αλλά μετατοπίζεται ως προς τα πρόσωπα. Στο α΄ 

τμήμα προβάλλεται ο Ρωμανός Α΄ Λακαπηνός και παρουσιάζεται θετικά η βασι-

λεία του. Αντίθετα, στο β΄ τμήμα ευνοούνται τα πρόσωπα της Μακεδονικής δυνα-

στείας, ιδίως ο Κωνσταντίνος Ζ΄ Πορφυρογέννητος, για τον οποίο εκφράζεται ε-

γκωμιαστικά.476  

 

4. Η αποτύπωση των πατριαρχών μέσα στο Χρονικόν του Συμεών Μάγιστρου 

Λογοθέτη και στη Συνέχεια του Θεοφάνη  

4. 1. Οι αναφορές στην πατριαρχική διαδοχή και στα πρόσωπα των πατριαρ-

χών  

 

Στο Χρονικόν του Συμεών Μάγιστρου Λογοθέτη και στο ΣΤ΄ βιβλίο της Συνέ-

χειας του Θεοφάνη γίνεται, ως επί το πλείστον, απλή αναφορά στην πατριαρχική 

διαδοχή κατά τον τύπο της χρονογραφίας, δηλαδή χωρίς να προσφέρονται άλλες 

πληροφορίες, καθώς αυτή ενδιαφέρεται για την κοσμική ιστορία, έχει ως επίκε-

ντρο την αυτοκρατορική αυλή και την εξωτερική πολιτική, δευτερευόντως δε εν-

διαφέρεται για την εκκλησιαστική ιστορία. Για τον ίδιο λόγο, οι ελάχιστες μαρτυ-

ρίες των συγκεκριμένων πηγών στα πρόσωπα των πατριαρχών είναι σύντομες και 

 
475 Το α΄ τμήμα του ΣΤ΄ βιβλίου της Συνέχειας του Θεοφάνη (Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. ΣΤ΄, Bekker, 
σελ. 3-441), συνδέεται με τη διασκευή Β της Χρονογραφίας του Συμεών Λογοθέτη ή τον λεγόμενο εκτε-
ταμένο Λογοθέτη, που χρησιμοποιεί ως πηγή. Το β΄ τμήμα του ΣΤ΄ βιβλίου της Συνέχειας του Θεοφάνη 
(Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. ΣΤ΄, Bekker, σελ. 442-481) προέρχεται μάλλον από τη γραφίδα του Θεόδω-
ρου Δαφνοπάτη, ο οποίος βρισκόταν εντός του αυτοκρατορικού περιβάλλοντος. Σχετικά βλ. K. Krumba-
cher, Ιστορία Βυζαντινής Λογοτεχνίας, ο.π., τομ. Α΄, σελ. 707-708· Herbert Hunger, Βυζαντινή Λογοτεχνία, 
ο.π., τομ. Β΄, σελ. 143-144· Απόστολος Καρπόζηλος, Βυζαντινοί Ιστορικοί, ο.π., τομ. Β΄, σελ. 363. 
476 Για τη διαφορετική πολιτικο-ιδεολογική τοποθέτηση των δύο τμημάτων του ΣΤ΄ βιβλίου της Συνέχειας 
του Θεοφάνη βλ. Τηλέμαχος Κ. Λουγγής, «Η βυζαντινή ιστοριογραφία», ο.π., σελ. 155-161· Τηλέμαχος 
Λουγγής, Η ιδεολογία βυζαντινής ιστοριογραφίας, ο.π., σελ. 131-141· Απόστολος Καρπόζηλος, Βυζαντινοί 
Ιστορικοί, ο.π., τομ. Β΄, σελ. 358-362.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

203 
 

περιορίζονται, κατά περίπτωση, σε κάποιο σχόλιο είτε σε αναφορά ενός χαρακτη-

ριστικού ή ιδιότητας. Αναφέρεται ο χρόνος εκδημίας και η διάρκεια της πατριαρ-

χίας τους.  

Το Χρονικόν του Συμεών Μάγιστρου Λογοθέτη παραδίδει αυτό το υλικό, το ο-

ποίο επαναλαμβάνει το α΄ τμήμα του ΣΤ΄ βιβλίου της Συνέχειας του Θεοφάνη.  

Μέσα στη συνάφεια για τη βασιλεία του Λέοντα ΣΤ΄, οι δύο πηγές αναφέρουν 

σχεδόν αυτολεξεί την άνοδο στον πατριαρχικό θρόνο του Νικολάου Α΄ Μυστικού 

(901) μετά την εκδημία του πατριάρχη Αντωνίου,477 και ότι ήταν μυστικὸς του αυ-

τοκράτορα478 δηλαδή σύμβουλος εξ απορρήτων.479 Το α΄ τμήμα του ΣΤ΄ βιβλίου 

της Συνέχειας του Θεοφάνη, προσθέτει και ένα επαινετικό σχόλιο αναφέροντας 

ότι ο εκλέχθηκε πατριάρχης Νικόλαος Α΄ Μυστικός ὁ πολλὰ μὲν κατὰ τῆς σοφίας 

προτερήματα σὺν εὐσχήμονι καταστάσει.480  

Όταν ανέκυψε το ζήτημα της τετραγαμίας του Λέοντα ΣΤ΄, ο Νικόλαος Α΄ Μυ-

στικός απομακρύνθηκε από τον πατριαρχικό θρόνο και εξορίστηκε από τον αυτο-

κράτορα (907).481 Εκλέχθηκε ο Ευθύμιος (907), ο οποίος ήταν σύγκελλος.482 Στην 

περίπτωση του Ευθυμίου και οι δύο πηγές προσθέτουν επαινετικά σχόλια, σχεδόν 

αυτολεξεί, για το πρόσωπο του νέου πατριάρχη. Από τον μεν Συμεών Μάγιστρο 

Λογοθέτη χαρακτηρίζεται ως ἀνὴρ ἱεροπρεπὴς ἐγκρατής τε καὶ εὐλαβὴς πάνυ,483 

από τη δε Συνέχεια του Θεοφάνη ως ἀνὴρ ἱεροπρεπὴς ἐγκρατής τε καὶ θεοσε-

βής.484  

 
477 Πρόκειται για τον πατριάρχη Αντώνιο Β΄ Καυλέα (893-901). Για τον Αντώνιο Β΄ και την πατριαρχία του 
βλ. Αναστάσιος Ι. Βασιλειάδης, Ο πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως Αντώνιος Β΄ (893-901), μεταπτυχιακή  
διπλωματική εργασία, Θεολογική Σχολή, Τμήμα Θεολογίας, Αριστοτέλειο Πανεπιστήμιο Θεσσαλονίκης, 
Θεσσαλονίκη 2014· The Oxford Dictionary of Byzantium, σελ. 125.  
478 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 282223-224· Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. 
ΣΤ΄, Bekker, σελ. 3649-10. Σημειώνεται εδώ ότι στη Συνέχεια του Θεοφάνη αναφέρεται εσφαλμένα το ό-
νομα του Στεφάνου αντί για εκείνο του Αντωνίου. 
479 Βλ. Ιωάννης Χρ. Κωνσταντινίδης, Νικόλαος Α΄, ο.π., σελ. 36. 
480 Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. ΣΤ΄, Bekker, σελ. 36410-11. 
481 Σχετικά με το ζήτημα της τετραγαμίας και την απομάκρυνση του πατριάρχη βλ. παρακάτω σελ. 16-18. 
482 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 289341-342· Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. 
ΣΤ΄, Bekker, σελ. 3716-7. 
483 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 289342.  
484 Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. ΣΤ΄, Bekker, σελ. 3717-8. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

204 
 

Στη συνέχεια, μέσα στη συνάφεια για τη βασιλεία του Αλέξανδρου (912-

913),485 αδελφού τού Λέοντα ΣΤ΄, οι δύο πηγές αναφέρουν νέα αλλαγή στον πα-

τριαρχικό θρόνο καθώς άλλαξαν τα πρόσωπα που ασκούσαν την αυτοκρατορική 

εξουσία. Ως πρώτη πράξη της σύντομης βασιλείας του νέου αυτοκράτορα Αλέξαν-

δρου καταγράφεται η επαναφορά του πατριάρχη Νικολάου Α΄ Μυστικού, τον ο-

ποίο ενθρόνισε για δεύτερη φορά (912). Συγκλήθηκε σύνοδος στο ανάκτορο της 

Μαγναύρας που απομάκρυνε τον Ευθύμιο που ατιμώθηκε, καθαιρέθηκε και εξο-

ρίστηκε στη μονή τα Αγαθού,486 όπου απεβίωσε και ενταφιάστηκε στα Ψαμα-

θίου,487 μονή που ο ίδιος ίδρυσε.488  

Οι δύο πηγές παρέχουν σχεδόν όμοιο κείμενο. Ο Συμεών Μάγιστρος και Λογο-

θέτης παραθέτει τα γεγονότα μέσα σε δέκα σειρές ενώ το α΄ τμήμα του ΣΤ΄ βιβλίου 

της Συνέχειας του Θεοφάνη μέσα σε δώδεκα σειρές. Η σημαντική διαφορά είναι 

ότι ο Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης αφηγείται τα γεγονότα της καθαίρεσης 

 
485 Ο Αλέξανδρος γεννήθηκε στην Κωνσταντινούπολη το 872 και ήταν γιος του Βασιλείου Α΄ Μακεδόνος 
και της Ευδοκίας Ιγγερίνας. Από το 879 υπήρξε συναυτοκράτορας με τον αδελφό του Λέοντα ΣΤ΄. Μετά 
τον θάνατο του Λέοντα ΣΤ΄ (912) άσκησε μόνος την εξουσία με την υποθήκη να προστατεύσει τον ανήλικο 
γιο του αδελφού του, τον Κωνσταντίνο Ζ΄ Πορφυρογέννητο, και να του κληροδοτήσει την αυτοκρατορική 
εξουσία. Η βασιλεία του Αλέξανδρου διήρκεσε μόλις δεκατρείς μήνες, διότι το 913 πέθανε. Βλ. The Oxford 
Dictionary of Byzantium, σελ. 56-57.  
486 Η μονή τα Αγαθού βρισκόταν στο στενό του Βοσπόρου. Ιδρύθηκε από τον πατριάρχη Νικηφόρο. Ο 
αυτοκράτορας Λέων ΣΤ΄ την δώρισε στον πατριάρχη Ευθύμιο, βλ. R. Janin, Constantinople byzantine: Dé-
veloppement urbain et répertoire topographique, [Archives de l’Orient Chrétien 4A], Paris: Institut Français 
d’Études Byzantines 21964, σελ. 482-483.    
487 Η μονή τα Ψαμαθίου ιδρύθηκε από τον πατριάρχη Ευθύμιο. Βρισκόταν στα νοτιοδυτικά της Κωνστα-
ντινουπόλεως, στη συνοικία Ψαμαθία και κοντά στη μονή Στουδίου, βλ. R. Janin, Constantinople byzan-
tine, ό.π., σελ. 418· R. Janin, La géographie ecclésiastique de l’empire byzantine: Première Partie: Le siège 
de Constantinople et patriarcat œcuménique, τόμ. III: Les Églises et les Monastères, [Publications de l’Ins-
titut Français d’Études Byzantines], Paris: Institut Français d’Études Byzantines 21969, σελ. 116-117· The 
Oxford Dictionary of Byzantium, σελ. 1754.  
488 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 2943-29512· Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. 
ΣΤ΄, Bekker, σελ. 37720-37810. Για την επάνοδο του Νικολάου Α΄ Μυστικού στον πατριαρχικό θρόνο και 
την καθαίρεση του Ευθυμίου βλ. Ιωάννης Χρ. Κωνσταντινίδης, Νικόλαος Α΄, ο.π., σελ. 57-64· Αλκμήνης 
Σταυρίδου-Ζαφράκα, Η συνάντηση Συμεών και Νικολάου Μυστικού (Αύγουστος 913) στα πλαίσια του 
βυζαντινοβουλγαρικού ανταγωνισμού, [Βυζαντινά Κείμενα και Μελέται 3], Θεσσαλονίκη 1972, σελ. 44-
46· Βασίλειος Διον. Κουκουσάς, Σχέσεις Εκκλησίας και Πολιτείας στο Βυζάντιο. Από την περίοδο της Μα-
κεδονικής δυναστείας έως την απελευθέρωση της Κωνσταντινουπόλεως από τους Φράγκους (867-1261), 
Θεσσαλονίκη: Εκδόσεις Π. Πουρναρά 2010, σελ. 85-86.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

205 
 

του Ευθυμίου με έναν πιο γενικό τρόπο489 ενώ η Συνέχεια του Θεοφάνη παραθέτει 

περισσότερες λεπτομέρειες.490 Επιπλέον, ο συγγραφέας του α΄ τμήματος του ΣΤ΄ 

βιβλίου της Συνέχειας του Θεοφάνη ή η πηγή από την οποία αντλεί αναφέρεται σε 

εκείνους που κακοποίησαν τον Ευθύμιο.491 Χρησιμοποιεί μία χαρακτηριστική πα-

ρομοίωση γι’ αυτούς: ὥσπερ ἀνήμεροι θῆρες ἐμπεπηδηκότες (κατά του Ευθυ-

μίου).492  

Ωστόσο και οι δύο πηγές κάνουν λόγο για την πραότητα και τη στωικότητα του 

πατριάρχη, που υπέμεινε τις βασάνους αδιαμαρτύρητα.493 Οι πηγές για μία ακόμη 

φορά εκφράζονται θετικά περί του Ευθυμίου με το επίθετο ἱεροπρεπής να κυριαρ-

χεί.494 Επίσης, χαρακτηρίζεται από μεν τον Συμεών Μάγιστρο Λογοθέτη ως τίμιος 

καὶ ἱερὸς ἀνήρ,495 από δε τη Συνέχεια του Θεοφάνη ως ἱερὸς…ἀνὴρ καὶ αἰδέσι-

μος.496  

Σημειώνεται ότι στο α΄ τμήμα του ΣΤ΄ βιβλίου της Συνέχειας του Θεοφάνη γί-

νεται αναφορά και στον κληρικό, που έτιλλε τη γενειάδα του Ευθυμίου. Η οικία 

του κληρικού πυρκαϊᾷ παρεδόθη ἀοράτῳ και όταν αυτός επέστρεψε βρήκε την 

οικία του καιόμενη αλλά και τη θυγατέρα του ἐπειλημμένην καὶ κρατηθεῖσαν καὶ 

τὰς χεῖρας καὶ τὸ στόμα καὶ τὴν λαλιάν, η οποία από τότε έμεινε κλινήρης μέχρι 

τον θάνατό της.497 Στην αφήγηση αυτή φαίνεται να αναμιγνύεται το ιστορικό με 

 
489 «ἀτίμως ἀποτίλλοντες…τὴν τιμίαν γενειάδα καὶ ἄλλας τινὰς ὕβρεις καὶ ποινὰς αὐτῷ ἐπιφέροντες»: 
Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 2957-9. 
490 «τὴν σεβασμίαν γενειάδα ἀπέτιλλον καὶ ἐπὶ τράχηλον ὤθουν καὶ ἄλλας ἀνυποίστους ποινὰς τούτῳ 
ἐπέφερον, ἐπιβάτην ἀποκαλοῦντες καὶ μοιχὸν καὶ ἀλλοτρίᾳ ἐπιπηδήσαντα γυναικί.»: Συνέχεια του Θεο-
φάνη, βιβλ. ΣΤ΄, Bekker, σελ. 3785-7. 
491 Ο Ιωάννης Χρ. Κωνσταντινίδης, Νικόλαος Α΄, ο.π., σελ. 58-59 θεωρεί ότι πρόκειται για ένθερμους οπα-
δούς του Νικολάου. 
492 Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. ΣΤ΄, Bekker, σελ. 3784. 
493 «ἃς ἡσύχως καὶ πράως ὑπέμεινεν»: Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 2959-

10· «πράως πάντα καὶ ἡσύχως ὑπέφερεν»: Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. ΣΤ΄, Bekker, σελ. 3788. 
494 «τοῦ ἱεροπρεποῦς καὶ ἀξιαγάστου ἀνδρὸς»: Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, 
σελ. 2958· «τοῦ ἱεροπρεποῦς ἀνδρὸς»: Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. ΣΤ΄, Bekker, σελ. 3784-5.  
495 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 29510.  
496 Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. ΣΤ΄, Bekker, σελ. 3787-8. 
497 Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. ΣΤ΄, Bekker, σελ. 37810-17.   



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

206 
 

το αγιογραφικό στοιχείο. Στο Χρονικόν του Συμεών Μάγιστρου Λογοθέτη παρα-

λείπεται η σχετική αφήγηση ωστόσο διασώζεται στον Ψευδο-Συμεών.498 

Οι εξεταζόμενες πηγές αναφέρουν σχεδόν αυτολεξεί την κοίμηση του πα-

τριάρχη Νικολάου Α΄ Μυστικού στις 15 Μαΐου 925, έπειτα από τη δεύτερη πα-

τριαρχία του που διήρκεσε δεκατρία χρόνια, και την ταφή του στη μονή των Γαλα-

κρηνών που ο ίδιος έκτισε.499   

Αμέσως μετά αναφέρουν αυτολεξεί ότι τον Αύγουστο (του 925) έγινε πατριάρ-

χης ο μητροπολίτης Αμασείας Στέφανος Β΄, ο οποίος ήταν ευνούχος.500 Έμεινε στον 

πατριαρχικό θρόνο μόνο δύο έτη και ένδεκα μήνες καθώς απεβίωσε το 928. Η 

μόνη διαφορά των πηγών βρίσκεται στο χρόνο της εκδημίας του. Ο Συμεών Μάγι-

στρος Λογοθέτης την τοποθετεί στις 18 Ιουλίου, η δε Συνέχεια του Θεοφάνη στις 

15 Ιουλίου.501  

Μετά την εκδημία του Στέφανου Β΄ οι πηγές αναφέρουν αυτολεξεί ότι στις 14 

Δεκεμβρίου εξέλεξαν τον μοναχό Τρύφωνα ἐν τῷ Ὀψικίῳ μονάζοντα, ἐπ’ εὐλαβείᾳ 

καὶ ἁγιότητι μαρτυρούμενον, καὶ χειροτονοῦσι πατριάρχην ἐπὶ χρόνῳ ρητῷ, μέχρι 

να φθάσει εἰς μέτρον ἡλικίας ο Θεοφύλακτος, ο γιος του αυτοκράτορα Ρωμανού 

Α΄ Λακαπηνού, ὃν ἔμελλον πατριάρχην χειροτονεῖν Κωνσταντινουπόλεως.502 Ο 

 
498 Ψευδο-Συμεών, Χρονογραφία, Bekker, σελ. 7168-14. Ο Α. Φ. Μαρκόπουλος, Η χρονογραφία του Ψευδο-
Συμεών και οι πηγές της, διδακτορική διατριβή, Ιωάννινα 1978, σελ. 144-145, 176, 182-183 διαπίστωσε 
ότι ο Ψευδο-Συμεών και το α΄ τμήμα του ΣΤ΄ βιβλίου της Συνέχειας του Θεοφάνη χρησιμοποίησαν μία 
κοινή πηγή, τη διασκευή Β της Χρονογραφίας του Συμεών Λογοθέτη ή τον λεγόμενο εκτεταμένο Λογο-
θέτη. Σχετικά με τις πηγές του εκδεδομένου τμήματος του Ψευδο-Συμεών βλ. στο ίδιο, σελ. 171-175· 
πρβλ. Απόστολος Καρπόζηλος, Βυζαντινοί Ιστορικοί, ο.π., τομ. Β΄, σελ. 405-406. 
499 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 325312-315· Συνέχεια του Θεοφάνη, 
βιβλ. ΣΤ΄, Bekker, σελ. 4108-11. Η μονή των Γαλακρηνών ήταν παλαιότερη, διαλυμένη και ερειπωμένη 
μονή, την οποίαν ο πατριάρχης Νικόλαος Α΄ Μυστικός ανοικοδόμησε και επανασύστησε. Βρισκόταν στην 
ασιατική πλευρά του Βοσπόρου, στην περιοχή της Χαλκηδόνας, βλ. R. Janin, Constantinople byzantine, 
ό.π., σελ. 497-498· Χ. Γ. Π(ατρινέλης), «Γαλακρηνῶν Μονή», Θρησκευτική και Ηθική Εγκυκλοπαίδεια, τόμ. 
4(1964), στ. 149-150· The Oxford Dictionary of Byzantium, σελ. 815.  
500 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 325316-317· Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. 
ΣΤ΄, Bekker, σελ. 41011-13.    
501 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 330429-430· Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. 
ΣΤ΄, Bekker, σελ. 4178-9.  
502 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 330431-435· Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. 
ΣΤ΄, Bekker, σελ. 4179-14.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

207 
 

Ψευδο-Συμεών, αφηγούμενος τα σχετικά με την εκλογή του Τρύφωνος, κάνει λόγο 

περί ακούσιας παραίτησης καθώς με δόλο απέσπασαν την υπογραφή του.503  

Πραγματικά, την πλήρωση του πατριαρχικού θρόνου διεκδικούσε ο αυτοκρά-

τορας Ρωμανός Α΄ Λακαπηνός (920-944), ο οποίος είχε προαποφασίσει την εκλογή 

του Θεοφύλακτου, του νεότερου αλλά ανήλικου γιου του. Φρόντισε από πολύ νω-

ρίς να χειροτονηθεί ο Θεοφύλακτος υποδιάκονος και να γίνει σύγκελλος επειδή 

τον προόριζε για τον πατριαρχικό θρόνο.504  

Η εκλογή του Στέφανου Β΄ ήταν ενταγμένη στο σχέδιο του αυτοκράτορα να 

προωθήσει την εκλογή του γιου του στον πατριαρχικό θρόνο. Το ίδιο συνέβη και 

με την ἐπὶ χρόνῳ ρητῷ εκλογή του Τρύφωνος και την ακούσια παραίτησή του. Ο 

Ρωμανός Α΄ Λακαπηνός μεθόδευσε την εκλογή του γιου του, επιδιώκοντας τον έ-

λεγχο του πατριαρχικού θρόνου.505 

Επιπλέον, ο Συμεών Μάγιστρος Λογοθέτης αναφέρει ότι ο Θεοφύλακτος ήταν 

ευνούχος όταν χειροτονήθηκε υποδιάκονος.506 Προφανώς, ο ευνουχισμός του ε-

πταετούς Θεοφύλακτου ήταν ενταγμένος μέσα στο σχέδιο του Ρωμανού Α΄ Λακα-

πηνού, εφόσον αποτελούσε κώλυμα για την άνοδο στον αυτοκρατορικό θρόνο όχι 

όμως και για την άνοδο στον πατριαρχικό θρόνο.507  

 
503 Ψευδο-Συμεών, Χρονογραφία, Bekker, σελ. 74214-74310.  
504 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 324306-325309· Συνέχεια του Θεοφάνη, 
βιβλ. ΣΤ΄, Bekker, σελ. 40923-4103. Το φαινόμενο να γίνεται πατριάρχης ο σύγκελλος της Εκκλησίας της 
Κωνσταντινουπόλεως ήταν πολύ συνηθισμένο, βλ. Αθηναγόρας μητροπολίτης Παραμυθίας και Πάργας, 
«Ο θεσμός των συγκέλλων», Επετηρίς Εταιρείας Βυζαντινών Σπουδών 4(1927), σελ. 9· Venance Grumel, 
“Titulature de Métropolites Byzantins. I. Les métropolites syncelles”, Études Byzantines 3(1945), σελ. 92-
114, ιδίως σελ. 93· J. Darrouzès, Recherches sur les Οφφίκια de l’Église byzantine, [Archives de l’Orient 
Chrétien 11], Paris 1970, σελ. 19 και σημ. 3· Βασιλική Α. Λεονταρίτου, Εκκλησιαστικά αξιώματα και 
υπηρεσίες στην πρώιμη και μέση βυζαντινή περίοδο, [Forschungen zur Byzantinischen Rechtsgeschichte-
Athener Reihe 8], Αθήνα-Κομοτηνή: Αντ. Σάκκουλας 1996, σελ. 595-596.  
505 Βασίλειος Διον. Κουκουσάς, Σχέσεις Εκκλησίας και Πολιτείας, ό.π., σελ. 106-107· Ελένη Δ. Κατή, Ο πα-
τριάρχης Κωνσταντινουπόλεως Πολύευκτος (956-970): Συμβολή στην έρευνα των σχέσεων πατριαρχικής 
και αυτοκρατορικής εξουσίας, [Collecta Academica XXXIII], Θεσσαλονίκη: Ostracon Publishing 2020, σελ. 
118.    
506 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 324306.  
507 Η Εκκλησία δεν απορρίπτει από την εκκλησιαστική ιεραρχία τους ευνούχους, ωστόσο ορίζει με ακρί-
βεια τις συνθήκες κάτω από τις οποίες γίνονται δεκτοί στον κλήρο, απορρίπτονται ή αποπέμπονται. Μία 
σειρά κανόνων καθορίζει το πλαίσιο. Πρόκειται για τους κανόνες ΚΑ΄, ΚΒ΄, ΚΓ΄, ΚΔ΄ των αγίων Αποστόλων 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

208 
 

Ωστόσο, η επιδίωξη του αυτοκράτορα προσέκρουε στους περιορισμούς, που 

θέτουν οι κανόνες, ως προς την ηλικία του προσερχόμενου στον κλήρο508 και, κατά 

συνέπεια, του υποψήφιου πατριάρχη. Για τον λόγο αυτό εκλέχθηκε ο Τρύφων με 

τη δέσμευση ότι θα παραιτηθεί μόλις ενηλικιωθεί ο Θεοφύλακτος. Με την ορισμέ-

νου χρόνου εκλογή του Τρύφωνος σημειώθηκε απόκλιση από την εκκλησιαστική 

ευταξία,509 όπως και με την ακούσια παραίτησή του.510  

Τα πρόσωπα, που ενεπλάκησαν στην ἐπὶ χρόνῳ ρητῷ εκλογή, δεν κατονομάζο-

νται στις εξεταζόμενες πηγές. Επίσης, δεν αναφέρεται το όνομα του αυτοκράτορα 

στην ειλημμένη απόφαση για την εκλογή του Θεοφύλακτου αλλά, αόριστα, χρησι-

μοποιείται η φράση ἔμελλον πατριάρχην χειροτονεῖν.  

Στη συνέχεια, οι πηγές, πάλι κατά λέξη, αναφέρουν ότι τον Αύγουστο (931) κα-

τήγαγον τον Τρύφωνα τὸν ῥητὸν χρόνον τελέσαντα, ο οποίος αποσύρθηκε στη 

μονή του όπου και απεβίωσε.511 Με τη χρήση του ρήματος κατήγαγον σε τρίτο 

πληθυντικό πρόσωπο αποφεύγουν για μία ακόμη φορά να αναφερθούν σε συγκε-

κριμένα πρόσωπα. 

Ομοίως, αυτολεξεί, αναφέρονται στη χηρεία του πατριαρχικού θρόνου που δι-

ήρκεσε έναν χρόνο και πέντε μήνες μέχρι την ενηλικίωση του Θεοφύλακτου: αὐτὸν 

 
και τον Α΄ κανόνα της Α΄ Οικουμενικής Συνόδου της Νικαίας, βλ. Γ. Α. Ράλλης – Μ. Ποτλής, Σύνταγμα των 
θείων και ιερών κανόνων των τε αγίων και πανευφήμων Αποστόλων, και των ιερών οικουμενικών και 
τοπικών συνόδων, και των κατά μέρος αγίων πατέρων, εκδοθέν, Σύν πλείσταις άλλαις την εκκλησιαστικήν 
κατάστασιν διεπούσαις διατάξεσι, μετά των αρχαίων εξηγητών, και διαφόρων αναγνωσμάτων, Αθήνησιν 
1852, τόμ. Β΄, σελ. 29-31, 114. 
508 Οι κανόνες ΙΔ΄ και ΙΕ΄ κανόνα της Πενθέκτης ή εν Τρούλλω Συνόδου προβλέπουν χειροτονία σε υπο-
διάκονο στην ηλικία των είκοσι ετών, διάκονο στην ηλικία των είκοσι πέντε και πρεσβύτερο στα τριάντα 
έτη, βλ. Γ. Α. Ράλλης – Μ. Ποτλής, Σύνταγμα, ό.π., τόμ. Β΄, σελ. 337-338.  
509 Θέματα εκκλησιαστικής ευταξίας ρυθμίζει ο ΙΖ΄ κανόνας της Α΄ και Β΄ συνόδου της Κωνσταντινουπό-
λεως, βλ. Α. Ράλλης – Μ. Ποτλής, Σύνταγμα, ο.π., τομ. Β΄, σελ. 701, και ιδιαίτερα σελ. 701-704, όπου το 
σχόλιο του Βαλσαμώνος.    
510 Κ. Μ. Ράλλη, Περί παραιτήσεως επισκόπων κατά το Δίκαιον της Ορθοδόξου Ανατολικής Εκκλησίας, Εν 
Αθήναις: «Εστία» 1911, σελ. 2-3.  
511 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 333495-497· Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. 
ΣΤ΄, Bekker, σελ. 4211-3.    



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

209 
 

γὰρ ἔμελλε πατριάρχην, ὡς εἴρηται, καθιστᾶν. Επαναλαμβάνεται βέβαια ότι ήταν 

γιος του Ῥωμανοῦ βασιλέως.512   

Οι πηγές επανέρχονται στο πρόσωπο του Θεοφύλακτου για να αναφέρουν σχε-

δόν αυτολεξεί ότι στις 2 Φεβρουαρίου (933) χειροτονήθηκε ὁ ῥηθεὶς τοῦ βασιλέως 

ὑιὸς Θεοφύλακτος από τους παπικούς απεσταλμένους και εκδόθηκε συνοδικός 

τόμος.513 Όμως το α΄ τμήμα του ΣΤ΄ βιβλίου της Συνέχειας του Θεοφάνη παρου-

σιάζει στο σημείο αυτό μία σημαντική διαφοροποίηση. Μεταξύ της χρονολογικής 

τοποθέτησης του γεγονότος και της αναφοράς της τέλεσης της χειροτονίας από 

τους παπικούς απεσταλμένους, ο συγγραφέας βρίσκει την ευκαιρία να παρεμβάλ-

λει δύο σειρές για να επισημάνει ότι ο Θεοφύλακτος τοῦ πατρῴου φρονήματος 

ἐφ’ ἅπασιν ἐξερχόμενος, ἀλλὰ καὶ τοῖς πρόσω παρεκτεινόμενος κατορθώμασι 

μετὰ καὶ τῆς προσούσης ἐλλογιμότητος, χειροτονήθηκε.514  

Με τον τρόπο αυτό αναδείχθηκε πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως ο νεαρός 

Θεοφύλακτος, προκαλώντας αντιδράσεις και συγκρούσεις στο εσωτερικό της Εκ-

κλησίας. Είναι γνωστό ότι εκτός από την εκλογή του, αντιδράσεις προκάλεσε στη 

συνέχεια και ο ίδιος, ως πρόσωπο, καθώς με τη συμπεριφορά και τις ενέργειές του 

υπήρξε πρόξενος πολλών σκανδάλων. Η πατριαρχία του ήταν μία περίοδος ανω-

μαλίας για την Εκκλησία.515  

Επειδή η αφήγηση του Συμεών Μάγιστρου και Λογοθέτη σταματά στον θάνατο 

του Ρωμανού Α΄ Λακαπηνού (948), για τον λόγο αυτό δεν παρέχει μαρτυρία για το 

τέλος του Θεοφύλακτου. Όμως το β΄ τμήμα του ΣΤ΄ βιβλίου της Συνέχειας του Θε-

οφάνη, που συνεχίζει την αφήγησή του μέχρι τον θάνατο του Κωνσταντίνου Ζ΄ 

Πορφυρογέννητου (959), αναφέρει ότι ο Θεοφύλακτος ἀρρωστήσας καὶ πρὸς τὸ 

θανεῖν ἐγγίσας καὶ μικρὸν ῥωσθεὶς…καὶ αὖθις ὑπὸ τῆς νόσου κυριευθεὶς τέλει τοῦ 

βίου χρᾶται, πατριαρχεύσας χρόνους εἴκοσι καὶ τέσσαρσι.516 Αν και η πηγή δεν 

 
512 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 333497-500· Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. 
ΣΤ΄, Bekker, σελ. 4213-6.  
513 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 334516-520· Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. 
ΣΤ΄, Bekker, σελ. 4223-4, 7-9.   
514 Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. ΣΤ΄, Bekker, σελ. 4225-7.   
515 Ελένη Δ. Κατή, Ο πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως Πολύευκτος, ο.π., σελ. 119-120.    
516 Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. ΣΤ΄, Bekker, σελ. 44414-15, 17-19.   



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

210 
 

κάνει καμία αναφορά στις πράξεις του Θεοφύλακτου, ωστόσο με αφορμή την α-

ναφορά της εκδημίας του (956) προβαίνει σε ένα σχόλιο, που παρουσιάζει ενδια-

φέρον, διότι, απροσδόκητα, δικαιολογεί τον Θεοφύλακτο χωρίς να έχει κάνει νω-

ρίτερα καμία αναφορά στον βίο ή τη δράση του. Σύμφωνα με την πηγή ο Θεοφύ-

λακτος οὐκ ἐνέδωκεν ἑαυτὸν τῆς πονηρᾶς μοχθηρίας καὶ τοῦ μετὰ δώρων χειρο-

τονεῖν τοὺς ἀρχιερεῖς καὶ ἐπιμελεῖσθαι τῶν ἵππων καὶ βλακειῶν.517  

Η ύπαρξη του σχολίου είναι τουλάχιστον περίεργη, καθώς αντιβαίνει στη συ-

νήθη διαπραγμάτευση της χρονογραφίας για το θέμα της πατριαρχικής διαδοχής. 

Επιπλέον, είναι ενδιαφέρουσα και παράδοξη η θέση του σχολίου, καθώς βρίσκε-

ται στο β΄ τμήμα του ΣΤ΄ βιβλίου της Συνέχειας του Θεοφάνη, το οποίο, σύμφωνα 

την έρευνα, εκφράζει την πολιτική ιδεολογία της Μακεδονικής δυναστείας.518 

Αυτό που θα περίμενε κανείς είναι η θετική τοποθέτηση για τον Θεοφύλακτο να 

βρίσκεται στο α΄ τμήμα του ΣΤ΄ βιβλίου της Συνέχειας του Θεοφάνη, στο οποίο 

προβάλλεται ο Ρωμανός Α΄ Λακαπηνός. Αξίζει να σημειωθεί ότι η συγκεκριμένη 

πηγή παραλείπει να αναφέρει ότι ο Θεοφύλακτος ήταν ευνούχος.  

Η στάση των δύο τμημάτων του ΣΤ΄ βιβλίου της Συνέχειας του Θεοφάνη δια-

φοροποιείται ως προς το πρόσωπο του Θεοφύλακτου. Ο συγγραφέας του α΄ τμή-

ματος του ΣΤ΄ βιβλίου χρησιμοποιεί επαινετικές εκφράσεις για τον Θεοφύλακτο, 

άλλωστε είναι γιος του Ρωμανού Α΄ Λακαπηνού, τον οποίον εκτιμά. Το β΄ τμήμα 

δεν περιέχει παρόμοιες επαινετικές εκφράσεις για τον Θεοφύλακτο, ωστόσο τον 

δικαιολογεί και μάλιστα ως μη όφειλε εφόσον εκφράζει την πολιτική ιδεολογία 

της Μακεδονικής δυναστείας.  

 

4. 2. Οι έμμεσες αναφορές στους πατριάρχες 

 
517 Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. ΣΤ΄, Bekker, σελ. 44415-17. Σχετικά με τη διαφορετική προσέγγιση της 
προσωπικότητας του Θεοφύλακτου από τη Συνέχεια του Θεοφάνη και τις μεταγενέστερες πηγές βλ. Ε-
λένη Δ. Κατή, Ο πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως Πολύευκτος, ο.π., σελ. 61-62 και σημ. 103, 119-120 
σημ. 12, 13.    
518 Για την ύπαρξη των δύο αντίθετων πολιτικών ιδεολογιών που επηρεάζουν τη βυζαντινή ιστοριογραφία 
του 10ου αιώνα, βλ. Στο παρόν σελ. 7. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

211 
 

 

Το Χρονικόν του Συμεών Μάγιστρου Λογοθέτη και το α΄ τμήμα του ΣΤ΄ βιβλίου 

της Συνέχειας του Θεοφάνη περιέχουν έμμεσες αναφορές στους πατριάρχες μέσα 

σε αφηγήσεις γεγονότων, που συνδέονται τόσο με τους βασιλείς όσο και με την 

Εκκλησία όπως βαπτίσεις και γάμους βασιλικών προσώπων, βασιλικές στέψεις, ε-

γκαίνια βασιλικής μονής, επίσημη υποδοχή ιερού κειμηλίου.  

Κατ’ αυτόν τον τρόπο, όταν κάνουν λόγο για τη γέννηση (905) και τη βάπτιση 

του Κωνσταντίνου Ζ΄ Πορφυρογέννητου (906), αναφέρουν ότι το μυστήριο τέλεσε 

ο πατριάρχης Νικόλαος Α΄ Μυστικός κατά τὰ ἅγια Φῶτα στην Αγία Σοφία.519  

Το ίδιο συμβαίνει και για δύο βασιλικούς γάμους, καθώς τα μυστήρια τέλεσαν 

οι πατριάρχες. Ο πρώτος είναι ο γάμος του Κωνσταντίνου Ζ΄ Πορφυρογέννητου με 

την Ελένη, θυγατέρα του Ρωμανού Α΄ Λακαπηνού, τον οποίον τέλεσε ο πατριάρχης 

Νικόλαος Α΄ Μυστικός το 919.520 Ο δεύτερος είναι ο γάμος της Μαρίας, θυγατέρας 

του βασιλέως Χριστόφορου και εγγονής του Ρωμανού Α΄ Λακαπηνού, με τον Πέτρο 

της Βουλγαρίας, γιο του Συμεών, τον οποίο τέλεσε ο πατριάρχης Στέφανος Β΄ το 

927.521  

Εξαίρεση αποτελεί ο τέταρτος γάμος του Λέοντα ΣΤ΄, που νυμφεύθηκε τη Ζωή 

Καρβωνοψίνα και την αναγόρευσε αυγούστα (906). Το μυστήριο τέλεσε ο πρεσβύ-

τερος Θωμάς, ο οποίος καθαιρέθηκε, διότι ευλόγησε τέταρτο γάμο. Λόγω της τε-

τραγαμίας522 ο πατριάρχης Νικόλαος Α΄ Μυστικός εμπόδισε την είσοδο του 

 
519 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 288325-327· Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. 
ΣΤ΄, Bekker, σελ. 37011-12. Ο Κωνσταντίνος είχε γεννηθεί εκτός γάμου. Η Εκκλησία δεν είχε αντίρρηση να 
βαπτίσει το παιδί του αυτοκράτορα υπό τον όρο ότι αυτός θα απομακρυνθεί από τη Ζωή. Περισσότερα 
για τη βάπτιση βλ. Ιωάννης Χρ. Κωνσταντινίδης, Νικόλαος Α΄, ό.π., σελ. 44-45· Αλκμήνης Σταυρίδου-Ζα-
φράκα, Η συνάντηση Συμεών, ο.π., σελ. 38.        
520 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 31014-16· Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. 
ΣΤ΄, Bekker, σελ. 39419-23. 
521 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 327375-328379· Συνέχεια του Θεοφάνη, 
βιβλ. ΣΤ΄, Bekker, σελ. 4141-5.  
522 Για το ζήτημα της τετραγαμίας αναπτύχθηκε πλούσια βιβλιογραφία, βλ. Αναστ. Χριστοφιλοπούλου, 
Ελληνικόν Εκκλησιαστικόν Δίκαιον, Αθήναι: (Τζάκας-Δελαγραμμάτικας) 21965· The Oxford Dictionary of 
Byzantium, σελ. 2027. Ενδεικτικά, για το ζήτημα και την έριδα που προκάλεσε βλ. M. Jugie, Le schisme 
byzantin: Aperçu historique et doctrinal, Paris: P. Lethielleux 1941, σελ. 159 κ. εξ.· R. J. H. Jenkins – B. 
Laourdas, “Eight letters of Arethas on the fourth marriage of Leo the Wise”, Ελληνικά 14(1956), σελ. 293-



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

212 
 

αυτοκράτορα στο ναό.523 Κατά την 1η Φεβρουαρίου (907) κάλεσαν τον πατριάρχη 

στο παλάτι καὶ πολλὰ λιπαρήσαντες δεχθῆναι τον Λέοντα ΣΤ΄ στον ναό524 αλλά ο 

πατριάρχης αρνήθηκε και ἐπεὶ πεῖσαι οὐκ ἠδυνήθησαν, τον επιβίβασαν σε ένα μι-

κρό πλοίο, τον αποβίβασαν στην Ιέρεια, στην απέναντι πλευρά του Βοσπόρου,525 

και από εκεί οδηγήθηκε πεζοπορώντας μέσα σε πολύ χιόνι, μέχρι τη μονή των Γα-

λακρηνών.526 Αυτά μαρτυρούν οι υπό εξέταση πηγές για την απομάκρυνση του 

 
372· R. J. H. Jenkins, “Three Documents Concerning the ʹTetragamyʹ”, Dumbarton Oaks Papers 16(1962), 
σελ. 231-241· P. Karlin-Hayter, “New Arethas Texts”, Byzantion 31(1961), σελ. 273-307 και 34(1964), σελ. 
49-57· Ιωάννης Χρ. Κωνσταντινίδης, Νικόλαος Α΄, ο.π., σελ. 42-67, 82-86· Georg Ostrogorsky, Ιστορία του 
Βυζαντινού κράτους, μτφ. Ιωάννης Παναγόπουλος, τόμ. Β΄, Αθήνα: Ιστορικές Εκδόσεις Στέφανος Βασιλό-
πουλος 1981, σελ. 135-137, 148-149· P. Karlin-Hayter, “Le Synode à Constantinople”, ο.π., σελ. 59-101· P. 
Karlin-Hayter, Vita Euthymii, ο.π., σελ. 6-9 της εισαγωγής· Nicholas I Patriarch of Constantinople: Miscel-
laneous Writings, έκδ. L. G. Westerink, [Corpus Fontium Historiae Byzantinae, Series Washingtonensis 20], 
Washington 1981· N. Itsines, Patriarch Nicholas Mysticos and the Fourth Marriage of Leo VI the Wise, New 
York 1973· J. Boojamra, “The Eastern Schism of 907 and the Affair of the Tetragamia”, Journal of Ecclesias-
tical History 25(1974), σελ. 113-133· Shaun Tougher, The Reign of Leo VI (886-912): Politics and People, 
[The Medieval Mediterranean 15], Leiden-New York-Köln 1997, σελ. 133-163. Πρβλ. Nicolas Oikonomides, 
“La dernière volonté de Léon VI au sujet de la tétragamie (mai 912)”, Byzantinische Zeitschrift 56(1963), 
σελ. 46-52· Nicolas Oikonomides, “La “préhistoire” de la dernière volonté de Léon VI au sujet de la tétra-
gamie”, Byzantinische Zeitschrift 56(1963), σελ. 264-270· Nicolas Oikonomides, “Leo VI and the narthex 
mosaic of Saint Sophia”, Dumbarton Oaks Papers 30(1976), σελ. 161-170· Nicolas Oikonomides, “Leo VI’s 
legislation of 907 forbidding fourth marriages. An interpolation in the Procheiros Nomos (IV 25-27)”, Dum-
barton Oaks Papers 30(1976), σελ. 175-193. Γενικότερα για το ζήτημα βλ. Paul Lemerle, Ο πρώτος βυζα-
ντινός ουμανισμός: Σημειώσεις και παρατηρήσεις για την εκπαίδευση και την παιδεία στο Βυζάντιο από 
τις αρχές ως τον 10ο αιώνα, μτφ. Μαρία Νυσταζοπούλου – Πελεκίδου, Αθήνα: Μορφωτικό Ίδρυμα Εθνι-
κής Τραπέζης 1981, σελ. 186· Hans-Georg Beck, Ιστορία της Ορθόδοξης Εκκλησίας στη Βυζαντινή Αυτο-
κρατορία, μτφ. Λευτέρης Αναγνώστου, τόμ. Α΄, [Βιβλιοθήκη Βυζαντινής Ιστορίας και Φιλολογίας 3], (Α-
θήνα: Βασιλόπουλος 2004), σελ. 331-344· J. M. Hussey, The Orthodox Church in the Byzantine Empire, 
[Oxford History of the Christian Church], Oxford: Clarendon Press 1986, σελ. 102-108.  
523 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 288329-332· Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. 
ΣΤ΄, Bekker, σελ. 37016-19. Για την απαγόρευση αυτή βλ. Ιωάννης Χρ. Κωνσταντινίδης, Νικόλαος Α΄, ό.π., 
σελ. 47· Αλκμήνης Σταυρίδου-Ζαφράκα, Η συνάντηση Συμεών, ό.π., σελ. 38-39. Άλλη μία περίπτωση α-
παγόρευσης απαντάται αργότερα, το 963, όταν ο πατριάρχης Πολύευκτος δεν επέτρεψε στον αυτοκρά-
τορα Νικηφόρο Φωκά την είσοδο στο θυσιαστήριο πριν δεχθεί το επιτίμιο για τους δευτερόγαμους. Σχε-
τικά βλ. Ελένη Δ. Κατή, Ο πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως Πολύευκτος, ό.π., σελ. 185-188, 197-198. 
524 Από τις αφηγήσεις των πηγών συνάγεται ότι μαζί με τον αυτοκράτορα Λέοντα ΣΤ΄ ήταν και ο Σαμωνάς, 
ο νέος παρακοιμώμενος, η εκλογή του οποίου έγινε διὰ τὸ εἶναι τῷ βασιλεῖ συνεργὸς πρὸς πᾶσαν παρα-
νομίαν καὶ κακίαν, καὶ κατὰ τῆς ἐκκλησίας ἤρξατο μελετᾶν: Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, 
Wahlgren, σελ. 288334-336· πρβλ. Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. ΣΤ΄, Bekker, σελ. 37021-3711. 
525 Η Ιέρεια βρισκόταν στην ασιατική πλευρά του Βοσπόρου. Ήταν προάστιο της Χαλκηδόνας με λιμάνι, 
βλ. R. Janin, Constantinople byzantine, σελ. 148-150, 239· The Oxford Dictionary of Byzantium, σελ. 929.  
526 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σ. 288336-289341· Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. 
ΣΤ΄, Bekker, σελ. 3711-6. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

213 
 

Νικολάου Α΄ Μυστικού από τον πατριαρχικό θρόνο χωρίς να παρέχουν καμία άλλη 

λεπτομέρεια527 καθώς ενδιαφέρονται λίγο για τα εκκλησιαστικά πράγματα. 

Πάντως αξίζει να σημειωθεί ότι ο Λέων ΣΤ΄ θεωρούσε τον πατριάρχη δηλωμένο 

εχθρό του και ότι οι σχέσεις τους οξύνθηκαν μετά την αρνητική και άκαμπτη στάση 

του πατριάρχη στο ζήτημα του τέταρτου γάμου.528 Ωστόσο, πρέπει να σημειωθεί 

ότι ο γάμος αυτός, ως τέταρτος, ήταν αντίθετος με τους κανόνες της Εκκλησίας, 

αλλά και με τους νόμους της Πολιτείας.529 Εξάλλου, η νομοθεσία της Πολιτείας του 

10ου αιώνα, και μάλιστα με Νεαρά του συγκεκριμένου αυτοκράτορα, θέσπισε αυ-

στηρή διάταξη ήδη για τους δευτερόγαμους.530  

Αμέσως μετά την αφήγηση για την απομάκρυνση του Νικολάου Α΄ Μυστικού 

από τον πατριαρχικό θρόνο οι πηγές αναφέρουν ότι στη θέση του χειροτονήθηκε 

ο Ευθύμιος και παραθέτουν τη φήμη ότι εξ αποκαλύψεως αποδέχθηκε την αρχιε-

ροσύνη531 επειδή ο Λέων ΣΤ΄ σκεπτόταν να εκδώσει νόμο που να επιτρέπει τον 

τρίτο και τον τέταρτο γάμο.532 Οι πηγές που εξετάζονται εδώ δεν κάνουν καθόλου 

λόγο για τη στάση του Ευθυμίου απέναντι στο ζήτημα του τέταρτου γάμου.533  

Η παρουσία των πατριαρχών αναφέρεται αυτολεξεί και σε βασιλικές στέψεις. 

Η πρώτη στέψη είναι του Κωνσταντίνου Ζ΄ Πορφυρογέννητου. Την ημέρα της Πε-

ντηκοστής (908) ο Λέων ΣΤ΄ έστεψε, ως συμβασιλέα, τον γιο του Κωνσταντίνο διὰ 

 
527 Διαπραγμάτευση για το ζήτημα της απομάκρυνσης του πατριάρχη Νικολάου και το θέμα της καθαίρε-
σης ή της παραίτησης βλ. Ιωάννης Χρ. Κωνσταντινίδης, Νικόλαος Α΄, ό.π., σελ. 50-52· Αλκμήνης Σταυρί-
δου-Ζαφράκα, Η συνάντηση Συμεών, ο.π., σελ. 40.        
528 Αλκμήνης Σταυρίδου-Ζαφράκα, Η συνάντηση Συμεών, ο.π., σελ. 36-37. 
529 Βασίλειος Διον. Κουκουσάς, Σχέσεις Εκκλησίας και Πολιτείας, ο.π., σελ. 80-81.    
530 Πρόκειται για την 90ή Νεαρά του Λέοντα ΣΤ΄,  βλ. P. Noailles – A. Dain, Les Novelles de Leon VI le Sage, 
Paris 1994, σελ. 296-299· Σπ. Ν. Τρωιάνος, Οι Νεαρές Λέοντος ΣΤ΄ του Σοφού, Αθήνα 2007, σελ. 256-257. 
Επίσης, βλ. Ελένη Δ. Κατή, Ο πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως, σελ. 187-188 και σημ. 11. 
531 «ὅν φασιν καταδέξασθαι τοῦτο ἐξ ἀποκαλύψεως θείας»: Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, 
Wahlgren, σελ. 289342-343· «ὅν φασιν ἐκ θείας ἀποκαλύψεως τὴν ἀρχιερωσύνην καταδέξασθαι»: Συνέχεια 
του Θεοφάνη, βιβλ. ΣΤ΄, Bekker, σελ. 3718-9.  
532 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 289342-345· Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. 
ΣΤ΄, Bekker, σελ. 3718-11. 
533 Ο Ευθύμιος ήταν γενικά κατά του τέταρτου γάμου αλλά ειδικά στην περίπτωση του Λέοντα ΣΤ΄ άσκησε 
οικονομία αρνούμενος όμως να μνημονεύσει τη Ζωή ως αυγούστα και να αποδεχθεί την απαίτησή της 
να αποκαταστήσει τον ιερέα που ευλόγησε τον γάμο της. Βλ. Ιωάννης Χρ. Κωνσταντινίδης, Νικόλαος Α΄, 
ο.π., σελ. 55· Αλκμήνης Σταυρίδου-Ζαφράκα, Η συνάντηση Συμεών, ο.π., σελ. 41.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

214 
 

Ευθυμίου πατριάρχου.534 Οι πηγές δεν περιέχουν κανένα σχόλιο ούτε άλλη ανα-

φορά στο γεγονός. Σημειώνεται εδώ ότι ο πατριάρχης, ενεργώντας κατ’ οικονο-

μίαν, συγκατατέθηκε να στέψει τον Κωνσταντίνο Ζ΄, ο οποίος ήταν μεν νόθος αλλά 

ήταν ο μοναδικός διάδοχος του θρόνου.535  

Η δεύτερη στέψη είναι του Ρωμανού Α΄ Λακαπηνού ως βασιλέως. Την Κυριακή 

των Προπατόρων (920) στέφθηκε με το διάδημα της βασιλείας παρὰ Κωνσταντί-

νου βασιλέως καὶ Νικολάου πατριάρχου.536  

Η τρίτη στέψη είναι του Στέφανου και του Κωνσταντίνου, γιων του Ρωμανού 

Α΄ Λακαπηνού. Στην περίπτωση αυτή οι πηγές μαρτυρούν ότι ανήμερα των Χρι-

στουγέννων (923) ἔστεψε Ῥωμανὸς τοὺς υἱοὺς αὐτοῦ χωρίς αναφορά στον πα-

τριάρχη. Ωστόσο, μάλλον πρέπει να θεωρηθεί ως δεδομένο ότι η στέψη έγινε διά 

του πατριάρχου εφόσον, πρώτον, έγινε στην Αγία Σοφία και, δεύτερον, μέσα στην 

ίδια παράγραφο η αφήγηση ολοκληρώνεται με τη χειροτονία του Θεοφύλακτου, 

του μικρότερου γιου του Ρωμανού Α΄ Λακαπηνού, ως υποδιακόνου από τον πα-

τριάρχη Νικόλαο Α΄ Μυστικό και την προχείρισή του ως σύγκελλου.537 Οι πηγές 

μέσα στην παράγραφο αυτή, όπου αφηγούνται τις πρωτοβουλίες του Ρωμανού Α΄ 

Λακαπηνού για τους γιους του, φαίνεται ότι επέλεξαν να αναφέρουν μόνο το ό-

νομα του Ρωμανού Α΄ Λακαπηνού στο κοσμικό γεγονός, τη βασιλική στέψη, και 

φυσικά τον Πατριάρχη στο εκκλησιαστικό μυστήριο της χειροτονίας του υποδια-

κόνου.  

Τέλος, γίνονται δύο ακόμη έμμεσες αναφορές, η μία στον πατριάρχη Ευθύμιο 

και η άλλη στον Θεοφύλακτο με αφορμή δύο γεγονότα που συνδέονται με τους 

 
534 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 292401-402· Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. 
ΣΤ΄, Bekker, σελ. 3759-10. 
535 Πρβλ. Ιωάννης Χρ. Κωνσταντινίδης, Νικόλαος Α΄, ο.π., σελ. 55. 
536 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 31376-79· Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. 
ΣΤ΄, Bekker, σελ. 39722-3983. 
537 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 324304-325309· Συνέχεια του Θεοφάνη, 
βιβλ. ΣΤ΄, Bekker, σελ. 40921-4103. Ο Ρωμανός Α΄ Λακαπηνός προχώρησε σε άλλες τρεις στέψεις μελών 
της οικογένειάς του στις οποίες δεν αναφέρεται από τις πηγές ο Πατριάρχης. Ο Ιωάννης Χρ. Κωνσταντι-
νίδης, Νικόλαος Α΄, ο.π., σελ. 81, σημ. 5, όπου παραπέμπει και στον R. Guilland, “Les noces plurales à 
Byzance”, Byzantinoslavica 9(1947-1948), σελ. 9-30, ιδίως σελ. 22, αναφέρει «όλας αυτάς τας στέψεις, 
ετέλεσε προφανώς ο Νικόλαος». 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

215 
 

βασιλείς αλλά και την Εκκλησία. Η αναφορά στον πατριάρχη Ευθύμιο απαντάται, 

σχεδόν αυτολεξεί, στο σημείο που οι πηγές αφηγούνται ότι ο Λέων ΣΤ΄ έκτισε 

μονὴν ἐν Ὁσίαις, καὶ ἀπῆλθεν ἅμα Εὐθυμίῳ πατριάρχῃ καὶ ἐνεκαίνισε ταύτην.538  

Η άλλη αναφορά συνδέεται με τον πατριάρχη Θεοφύλακτο και απαντάται στην 

παράγραφο που αφηγείται την υποδοχή στην Κωνσταντινούπολη του εκμαγείου 

του Χριστού από την Έδεσσα (944).539 Το ιερό κειμήλιο υποδέχθηκαν οἵ τε τοῦ βα-

σιλέως δύο υἱοὶ Στέφανός τε καὶ Κωνσταντῖνος καὶ ὁ γαμβρὸς αὐτοῦ Κωνσταντῖνος 

σὺν τῷ πατριάρχῃ Θεοφυλάκτῳ.540 Πρόκειται για το ιερόν μανδήλιον στο οποίο, 

σύμφωνα με την παράδοση, ήταν αποτυπωμένο το πρόσωπο του Χριστού, η αχει-

ροποίητη εικόνα του και αποτελούσε το ιερότερο κειμήλιο για τους χριστιανούς. 

Είναι το πρώτο από μία σειρά ιερών κειμηλίων που επανακτήθηκαν τον 10ο αιώνα 

από τους Βυζαντινούς και μεταφέρθηκαν στην Κωνσταντινούπολη.541 Το ιερόν 

μανδήλιον επανακτήθηκε το 943-944 από τον Ιωάννη Κουρκούα, επί βασιλείας 

Ρωμανού Α΄ Λακαπηνού, και μεταφέρθηκε από την Έδεσσα στην Κωνσταντινού-

πολη όπου το υποδέχθηκαν την 15η Αυγούστου 944 με τις αρμόζουσες τιμές.542  

 
538 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 293431-433· Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. 
ΣΤ΄, Bekker, σελ. 37620-22, όπου το τοπωνύμιο αναφέρεται ως Νοσιαῖς. 
539 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 338610-339629· Συνέχεια του Θεοφάνη, 
βιβλ. ΣΤ΄, Bekker, σελ. 4324-24.  
540 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 338624-626· Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. 
ΣΤ΄, Bekker, σελ. 43219-21. 
541 Τα περισσότερα ιερά κειμήλια μεταφέρθηκαν στην Κωνσταντινούπολη επί βασιλείας Νικηφόρου 
Φωκά και πατριαρχίας Πολύευκτου, βλ. Ελένη Δ. Κατή, Ο πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως Πολύευκτος, 
ό.π., σελ. 150-157. 
542 Σχετικά με την επανάκτηση του ιερού μανδηλίου βλ. Steven Runciman, The Emperor Romanus, ο.π., 
σελ. 145, 229-230· St. Runciman, “Some Remarks on the Image of Edessa”, The Cambridge Historical Jour-
nal 3(1931), σελ. 238-252· A. Cameron, “The History of the Image of Edessa: The Telling of a Story”, στο: 
Okeanos, Essays presented to Ihor Ševčenco, Harvard Ukrainian Studies 7(1983), σελ. 80-94· Αθηνά Κόλια-
Δερμιτζάκη, Ο βυζαντινός «ιερός πόλεμος»: Η έννοια και η προβολή του θρησκευτικού πολέμου στο Βυ-
ζάντιο, [Ιστορικές Μονογραφίες 10], (Αθήνα: Ιστορικές Εκδόσεις Στ. Δ. Βασιλόπουλος 1991), σελ. 275-279· 
Denis F. Sullivan, “Siege Warfare, Nikephoros II Phokas, Relics and Personal Piety”, στο: Byzantine Religions 
Culture. Studies in Honor of Alice-Mairy Talbot, Leiden 2012, σελ. 395-410, ιδίως σελ. 395-402. Το ιερόν 
μανδήλιον της Έδεσσας συνδέεται με το ιερό κειμήλιο της κεράμου. Σύμφωνα με την παράδοση η αχει-
ροποίητη εικόνα του Χριστού αποτυπώθηκε στο κεραμίδι το οποίο ήλθε σε επαφή με το ιερόν μανδήλιον. 
Το κειμήλιο της κεράμου μεταφέρθηκε από τον Νικηφόρο Φωκά στην Κωνσταντινούπολη ως λάφυρο 
μετά από την κατάληψη της Ιεράπολης κατά την επιστροφή του από την εκστρατεία στη Συρία το έτος 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

216 
 

4. 3. Οι μαρτυρίες για την παρουσία των πατριαρχών σε γεγονότα που συν-

δέονται με την κοσμική ιστορία 

 

Το Χρονικόν του Συμεών Μάγιστρου Λογοθέτη και το α΄ τμήμα του ΣΤ΄ βιβλίου 

της Συνέχειας του Θεοφάνη περιέχουν, ως επί το πλείστον, σύντομες μαρτυρίες 

για τους πατριάρχες καθώς το κέντρο βάρους πέφτει σχεδόν αποκλειστικά στον 

αυτοκράτορα και το ενδιαφέρον τους στρέφεται περισσότερο στην αυτοκρατο-

ρική αυλή και λιγότερο στα εκκλησιαστικά πράγματα. Η πλειονότητα των μαρτυ-

ριών αφορά στον πατριάρχη Νικόλαο Α΄ Μυστικό και μόνο μία στον πατριάρχη 

Θεοφύλακτο. Περιλαμβάνονται δε μέσα σε αφηγήσεις γεγονότων, που αφορούν 

στην εσωτερική και εξωτερική πολιτική της βυζαντινής αυτοκρατορίας.  

 

4. 3. 1. Οι πατριάρχες μέσα σε αφηγήσεις γεγονότων εσωτερικής πολιτικής  

 

Οι πατριάρχες που εμπλέκονται σε διάφορα γεγονότα σχετιζόμενα με την εσω-

τερική πολιτική είναι ο Νικόλαος Α΄ Μυστικός και ο Θεοφύλακτος.  

Ο Συμεών Μάγιστρος Λογοθέτης σε αφήγηση που σχετίζεται με την απώλεια 

του Ταυρομενίου στη Σικελία (902), εξαιτίας αμελείας ή μάλλον προδοσίας των 

υπευθύνων, διασώζει και μία μαρτυρία που συνδέεται με τον πατριάρχη Νικόλαο 

Α΄ Μυστικό. Για την τιμωρία των υπόλογων, που θεωρήθηκαν προδότες, η πηγή 

μαρτυρεί ότι παρά τε τοῦ βασιλέως καὶ τοῦ πατριάρχου ἐλεχθέντων παρὰ Μιχαὴλ 

τοῦ Χαράκτου ὡς προδότων κατεκρίθησαν θανάτῳ. παρακληθέντος δὲ τοῦ βασι-

λέως παρὰ Νικολάου πατριάρχου τὸν θάνατον συνεχωρήθησαν, τυφθέντες μόνον 

καὶ δημευθέντες καὶ ἀποκαρέντες μοναχοί σε διαφορετικές μονές.543 Ο ρόλος του 

πατριάρχη στην υπόθεση είναι καθοριστικός. Μετέχει στην κρίση των υπευθύνων 

και στη λήψη της απόφασης για την τιμωρία τους, ωστόσο με τη μεσολάβησή του 

 
966. Σχετικά βλ. Αθηνά Κόλια-Δερμιτζάκη, Ο βυζαντινός «ιερός πόλεμος», ό.π., σελ. 281· Ελένη Δ. Κατή, 
Ο πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως Πολύευκτος, ό.π., σελ. 152-153. 
543 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 283243-284248.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

217 
 

μεταβάλλεται η καταδικαστική απόφαση και η θανατική ποινή που τους επιβλή-

θηκε μετατρέπεται σε ξυλοδαρμό, δήμευση της περιουσίας τους και εγκλεισμό σε 

μονές. 

Το  α΄ τμήμα του ΣΤ΄ βιβλίου της Συνέχειας του Θεοφάνη αφιερώνει μόλις μία 

πρόταση για την απώλεια του Ταυρομενίου544 χωρίς να κάνει καμία άλλη ανα-

φορά. Αποσιωπά τη μεσολάβηση του Νικολάου Α΄ Μυστικού για τη μείωση της 

ποινής των υπόλογων. 

Κατόπιν, οι πηγές, αφηγούμενες την αποστασία του Ανδρόνικου Δούκα 

(905/906),545 αναφέρουν ότι προσέφυγε στους Αγαρηνούς όταν πληροφορήθηκε 

την απομάκρυνση του Νικολάου Α΄ Μυστικού από τον πατριαρχικό θρόνο (907)546 

χωρίς να κάνουν περισσότερο λόγο για τη συμμαχία του Ανδρόνικου Δούκα με τον 

πατριάρχη.547  

Η επόμενη μαρτυρία, που αφορά στον Νικόλαο Α΄ Μυστικό, βρίσκεται στη συ-

νάφεια για τη βασιλεία του Αλέξανδρου (912-913). Από τις πηγές αναφέρεται ότι 

ο αυτοκράτορας πριν τον θάνατό του (913) άφησε επιτρόπους για τον ανήλικο α-

νεψιό του Κωνσταντίνο Ζ΄ Πορφυρογέννητο. Μεταξύ των επιτρόπων 

 
544 Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. ΣΤ΄, Bekker, σελ. 3654-6. 
545 Για τον Ανδρόνικο Δούκα βλ. The Oxford Dictionary of Byzantium, σελ. 657. Σχετικά με την ανταρσία 
του κατά του Λέοντα ΣΤ΄ βλ. V. Grumel, “Notes chronologiques. La révolte d’Andronic Dux sous Léon VI. La 
victoire navale d’Himerius”, Échos d’Orient 36(1937), σελ. 201-207· Καλλιόπη Αλκ. Μπουρδάρα, Καθοσί-
ωσις και τυραννίς κατά τους μέσους βυζαντινούς χρόνους: Μακεδονική δυναστεία (867-1056), διατριβή 
επί διδακτορία, Αθήναι: Αντ. Ν. Σάκκουλα 1981, σελ. 51-54, όπου το γεγονός τοποθετείται το 905/906. 
Γενικά, για τη μεγάλη, παφλαγονικής καταγωγής, αριστοκρατική οικογένεια των Δουκών βλ. D. Polemis, 
The Doukai: A Contribution to Byzantine Prosopography, [University of London Historical Studies 22], Lon-
don: Athlone P. 1968· The Oxford Dictionary of Byzantium, σελ. 655-656. 
546 «καὶ ὡς ὁ πατριάρχης Νικόλαος τῆς ἐκκλησίας ἐξεώθη»: Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, 
Wahlgren, σελ. 290371-372· «καὶ πῶς ὁ πατριάρχης Νικόλαος τῆς ἐκκλησίας ἐξεδιώχθη»: Συνέχεια του 
Θεοφάνη, βιβλ. ΣΤ΄, Bekker, σελ. 37217-18. 
547 Για τη συμμαχία των δύο ανδρών βλ. Ιωάννης Χρ. Κωνσταντινίδης, Νικόλαος Α΄, ο.π., σελ. 44-45 και 
σημ. 7, 48· Καλλιόπη Αλκ. Μπουρδάρα, Καθοσίωσις, ο.π., σελ. 53-54.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

218 
 

συγκαταλεγόταν και ο Πατριάρχης,548 ο οποίος, έχοντας αυτήν την εξουσία, φρό-

ντιζε για τα θέματα του κράτους.549  

Μόλις ανέλαβε την εξουσία η επιτροπεία, ξέσπασε η ανταρσία του Κωνσταντί-

νου Δούκα (913).550 Σύμφωνα με τις πηγές ο Κωνσταντίνος Δούκας παρακινήθηκε 

παρά τινων τῶν ἐν τῇ πόλει μεγιστάνων να εισέλθει στην Κωνσταντινούπολη και 

να αναλάβει τη βασιλεία.551 Ωστόσο, η Συνέχεια του Θεοφάνη αναφέρει μία φήμη 

για ανάμειξη του πατριάρχη στην ανταρσία, ο οποίος λίγο πριν από τον θάνατο 

του αυτοκράτορα Αλεξάνδρου και μη γνωρίζοντας ότι θα του ανέθετε επιτροπικά 

καθήκοντα, έστειλε επιστολή προς τον Κωνσταντίνο Δούκα με τον ιερέα Αρτά-

βασδο παρακινώντας τον να εισέλθει στην Κωνσταντινούπολη και να καταλάβει 

την εξουσία.552  Η πηγή προσθέτει ότι ο Αρτάβασδος λόγω της υπηρεσίας που προ-

σέφερε, τοποθετήθηκε πρώτος τη τάξει μεταξύ των ιερέων της Αγίας Σοφίας.553   

 
548 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 29747-51· Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. 
ΣΤ΄, Bekker, σελ. 38015-20.     
549 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 2988-12· Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. ΣΤ΄, 
Bekker, σελ. 3819-13. Ουσιαστικά ο πατριάρχης Νικόλαος ήταν ο αντιβασιλεύς πρόεδρος της επιτροπείας 
αντιβασιλείας βλ. Ιωάννης Χρ. Κωνσταντινίδης, Νικόλαος Α΄, ό.π., σελ. 64-65· Αλκμήνης Σταυρίδου-Ζα-
φράκα, Η συνάντηση Συμεών, ο.π., σελ. 49· Αικατερίνης Χριστοφιλοπούλου, «Η αντιβασιλεία εις το Βυ-
ζάντιον», Σύμμεικτα 2(1970), σελ. 1-144, ιδίως σελ. 43-45.  
550 Για τον Κωνσταντίνο Δούκα βλ. The Oxford Dictionary of Byzantium, σελ. 657· για τη στρατιωτική στα-
διοδρομία του βλ. Βασιλική Ν. Βλυσίδου, Αριστοκρατικές οικογένειες και εξουσία (9ος-10ος αι.): Έρευνες 
πάνω στα διαδοχικά στάδια αντιμετώπισης της αρμενο-παφλαγονικής και της καππαδοκικής αριστοκρα-
τίας, Θεσσαλονίκη: Βάνιας 2001, σελ. 74-82. Σχετικά με την ανταρσία του βλ. Ιωάννης Χρ. Κωνσταντινί-
δης, Νικόλαος Α΄, ό.π., σελ. 65-69· Αλκμήνης Σταυρίδου-Ζαφράκα, Η συνάντηση Συμεών, ό.π., σελ. 49-50· 
Καλλιόπη Αλκ. Μπουρδάρα, Καθοσίωσις, ο.π., σελ. 55-59. 
551 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 29812-16· Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. 
ΣΤ΄, Bekker, σελ. 38114-18. 
552 «ὡς δέ τινες καὶ Νικόλαος πατριάρχης ἠγνοηκὼς ὡς κατ’ ἐπιτροπὴν Ἀλεξάνδρου αὐτῷ ἐγκεχείριστο τὰ 
τῆς ἐξουσίας ἐπιτροπεῖν, Ἀρταβάσδῳ έγχειρίσας, ᾧ τὸ ἱερατεύειν ἐνεργεῖτο, ἐξαπέστειλε πρὸς τὸν τοῦ 
Δουκὸς Κωνσταντῖνον, παρακελευόμενος εἰσεληλυθέναι τῇ βασιλίδι, ὡς τῆς βασιλείας ἐπιλάβηται»: Συ-
νέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. ΣΤ΄, Bekker, σελ. 38118-3822. Για την εμπλοκή του πατριάρχη στην ανταρσία 
του Κωνσταντίνου Δούκα βλ. Ιωάννης Χρ. Κωνσταντινίδης, Νικόλαος Α΄, ο.π., σελ. 65-66, 68-69· Αλκμήνης 
Σταυρίδου-Ζαφράκα, Η συνάντηση Συμεών, ο.π., σελ. 50· Καλλιόπη Αλκ. Μπουρδάρα, Καθοσίωσις, ό.π., 
σελ. 56-57. Ο Βασίλειος Διον. Κουκουσάς, Σχέσεις Εκκλησίας και Πολιτείας, ό.π., σελ. 95 θεωρεί ότι ο 
Νικόλαος Α΄ Μυστικός είτε αγνοούσε τις κινήσεις του Κωνσταντίνου Δούκα είτε ήταν αντίθετος, πάντως 
δεν είχε κανένα λόγο να συμμετέχει στην ανταρσία, εφόσον ως πρόεδρος της επιτροπείας είχε τον από-
λυτο έλεγχο.  
553 Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. ΣΤ΄, Bekker, σελ. 3822-4.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

219 
 

Η βασιλομήτωρ Ζωή, την οποία στο μεταξύ είχαν απομακρύνει, επανερχόμενη 

στο παλάτι και κατορθώνοντας να συγκεντρώσει την εξουσία στα χέρια της 

(914)554 με τις υποδείξεις Δομηνίκου ἑταιρειάρχου καταβιβάζει…Νικόλαον πα-

τριάρχην και τον περιορίζει στα εκκλησιαστικά καθήκοντά του.555  

Λίγα χρόνια αργότερα, (918-919), υπήρξαν κινήσεις διεκδικητών της εξου-

σίας.556 Μέσα σε τέτοιο κλίμα ο Κωνσταντίνος Ζ΄ Πορφυρογέννητος απέστειλε ι-

διόχειρη επιστολή προς τον αρχηγό του στόλου Ρωμανό Λακαπηνό. Αυτός συνέ-

λαβε τον παρακοιμώμενο Κωνσταντίνο, ο οποίος προόριζε τον επ’ αδελφή γαμπρό 

του Λέοντα Φωκά για τον θρόνο και ταῦτα Ζωὴ αὐγούστα μαθοῦσα προσκαλεῖται 

τὸν πατριάρχην Νικόλαον καὶ τοὺς αὐτῆς μεγιστᾶνας καὶ ἀποστέλλει πρὸς Ῥω-

μανὸν τὸ γεγονὸς βουλομένη μαθεῖν.557  

Η εξέλιξη των γεγονότων ανάγκασε τον νεαρό Κωνσταντίνο Ζ΄ Πορφυρογέν-

νητο να αναλάβει πρωτοβουλία με στόχο τη διεκδίκηση της διακυβέρνησης και 

την αφαίρεση της εξουσίας από τη μητέρα του. Στο πλαίσιο αυτό προσελάβετο δὲ 

ὁ βασιλεὺς Νικόλαον τὸν πατριάρχην καὶ Στέφανον μάγιστρον συνεῖναι αὐτῷ ἐν 

τῷ παλατίῳ, τὴν ἐξουσίαν εἰς ἑαυτὸν ἀπὸ τῆς μητρὸς ἐπισπώμενος.558 Η πρώτη 

ενέργεια της διακυβέρνησης από τον Κωνσταντίνο Ζ΄ Πορφυρογέννητο, σύμφωνα 

με όσα σχεδόν αυτολεξεί παρέχουν οι πηγές, δείχνει ότι ο πατριάρχης Νικόλαος 

είχε αναλάβει ήδη ρόλο συμβούλου, καθώς μαρτυρείται ότι προσκαλεσάμενοι δὲ 

 
554 Ο Αλέξανδρος είχε απομακρύνει από το παλάτι τη Ζωή, αλλά αυτή επέστρεψε κατόπιν απαιτήσεως 
του ανήλικου γιου της Κωνσταντίνου Ζ΄, βλ. Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 
30185-30293· Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. ΣΤ΄, Bekker, σελ. 3861-9.  
555 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 30297-99· Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. 
ΣΤ΄, Bekker, σελ. 38613-15. Πρβλ. Ιωάννης Χρ. Κωνσταντινίδης, Νικόλαος Α΄, ο.π., σελ. 74-75· Αλκμήνης 
Σταυρίδου-Ζαφράκα, Η συνάντηση Συμεών, ο.π., σελ. 61. Την εποχή αυτή σημειώθηκε και επιβουλή της 
αυτοκράτειρας Ζωής κατά του πατριάρχη. Βλ. Καλλιόπη Αλκ. Μπουρδάρα, Καθοσίωσις, ο.π., σελ. 59.  
556 Σχετικά βλ. Ιωάννης Χρ. Κωνσταντινίδης, Νικόλαος Α΄, ο.π., σελ. 79-80· Καλλιόπη Αλκ. Μπουρδάρα, 
Καθοσίωσις, ο.π., σελ. 61-62. 
557 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 307205-207· Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. 
ΣΤ΄, Bekker, σελ. 3923-5.  
558 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 308213-215· Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. 
ΣΤ΄, Bekker, σελ. 39211-14. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

220 
 

ὅ τε βασιλεὺς καὶ ὁ πατριάρχης Ἰωάννην τὸν Γαριδᾶν προεβάλοντο δομέστικον τῶν 

σχολῶν, δεδιότες μὴ εἰς ἀνταρσίαν χωρήσει ὁ Φωκᾶς Λέων.559  

Ο Ρωμανός Λακαπηνός, παραμονή του Ευαγγελισμού του 919, προσπάθησε να 

δικαιολογήσει τις κινήσεις του και, φοβούμενος δήθεν νεωτερισμό του Λέοντα 

Φωκά, πρότεινε να αναλάβει την προστασία του αυτοκράτορα μὴ συνευδο-

κοῦντος δὲ Νικολάου πατριάρχου ἐν τούτῳ.560 Ωστόσο, την επόμενη ημέρα (25 

Μαρτίου 919) εμφανίστηκε στην Κωνσταντινούπολη με τον στόλο. Αμέσως μετά 

από αυτήν την επίδειξη δυνάμεως οι σύμβουλοι του Κωνσταντίνου Ζ΄ Πορφυρο-

γέννητου απομακρύνθηκαν από το παλάτι. Ο μάγιστρος Στέφανος εξήλθε αυτο-

βούλως, ενώ τον πατριάρχη Νικόλαο Α΄ Μυστικό ἐξήγαγεν ο πατρίκιος Νικήτας.561  

Ο Ρωμανός Α΄ Λακαπηνός, αφού εδραίωσε την εξουσία του, στόχευσε στην ει-

ρήνευση της Εκκλησίας (920) η οποία  ήταν διχασμένη μετά το ζήτημα της τετρα-

γαμίας του Λέοντα ΣΤ΄. Οι δύο πηγές μαρτυρούν αυτολεξεί ότι ἡ τῆς ἐκκλησίας 

παρὰ Ῥωμανοῦ γέγονεν ἕνωσις, ἁπάντων ἑνωθέντων μητροπολιτῶν τε καὶ κλη-

ρικῶν τῶν ἀπὸ Νικολάου πατριάρχου καὶ Εὐθυμίου διεσχισμένων.562 Οι χρονογρα-

φικές πηγές αποδίδουν την πρωτοβουλία για την επίτευξη της ένωσης στην ενέρ-

γεια του Ρωμανού Α΄ Λακαπηνού και, μάλιστα, τοποθετούν το γεγονός μέσα στη 

 
559 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 308220-222· Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. 
ΣΤ΄, Bekker, σελ. 39219-22. Πρβλ. Ιωάννης Χρ. Κωνσταντινίδης, Νικόλαος Α΄, ό.π., σελ. 79.  
560 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 309239· Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. ΣΤ΄, 
Bekker, σελ. 39318. Πρβλ. Ιωάννης Χρ. Κωνσταντινίδης, Νικόλαος Α΄, ό.π., σελ. 80.  
561 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 309244-246· Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. 
ΣΤ΄, Bekker, σελ. 3941-3. Πρβλ. Ιωάννης Χρ. Κωνσταντινίδης, Νικόλαος Α΄, ό.π., σελ. 80.  
562 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 31484-87· Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. 
ΣΤ΄, Bekker, σελ. 3988-11. Είναι γνωστό ότι για το θέμα συγκροτήθηκε σύνοδος, η οποία εξέδωσε τον Τόμο 
της Ενώσεως, που καταδίκαζε ρητά τον τέταρτο γάμο και αποδεχόταν τον τρίτο σε ορισμένες περιπτώ-
σεις. Παρά ταύτα, οι ακραίες μερίδες των οπαδών του πατριάρχη Νικολάου Α΄ Μυστικού (Νικολαΐτες) και 
του πατριάρχη Ευθυμίου (Ευθυμιανοί) δεν αποδέχθηκαν την Ένωση. Εξάλλου το όνομα του πατριάρχη 
Ευθυμίου επανεγράφη στα δίπτυχα της Εκκλησίας το 956 επί πατριαρχίας Πολύευκτου. Αναλυτικά για τη 
σύνοδο και τον Τόμο που εξέδωσε βλ. Παρασκευή Δ. Λαδοπούλου, Η Σύνοδος της Ενώσεως (920) και οι 
αποφάσεις της, μεταπτυχιακή διπλωματική εργασία, Θεολογική Σχολή, Τμήμα Ποιμαντικής και Κοινωνι-
κής Θεολογίας, Αριστοτέλειο Πανεπιστήμιο Θεσσαλονίκης, Θεσσαλονίκη 2010. Επίσης, για τον Τόμο και 
την αποδοχή του βλ. Ιωάννης Χρ. Κωνσταντινίδης, Νικόλαος Α΄, ο.π., σελ. 82-86. Για την αποκατάσταση 
του ονόματος του πατριάρχη Ευθυμίου στα δίπτυχα της Εκκλησίας βλ. Ελένη Δ. Κατή, Ο πατριάρχης Κων-
σταντινουπόλεως Πολύευκτος, ο.π., σελ. 144-150.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

221 
 

συνάφεια της βασιλείας του παρά το ότι δεν είχε στεφθεί ακόμη βασιλεύς.563 Εάν 

δεν πρόκειται περί παραδρομής,564 είναι πιθανό με τον τρόπο αυτό να επιδιώκουν 

να προβάλλουν περισσότερο το πρόσωπο του ευνοούμενού τους αυτοκράτορα.  

Ως προς τον πατριάρχη Θεοφύλακτο, οι πηγές αφηγούμενες το γεγονός της εκ-

θρόνισης και της εξορίας του αυτοκράτορα Ρωμανού Α΄ Λακαπηνού (944) από 

τους γιους του Στέφανο και Κωνσταντίνο,565 μαρτυρούν για την επιβουλή του πα-

τρικίου και παρακοιμώμενου Θεοφάνη, του πατριάρχη Θεοφύλακτου και άλλων 

συνεργών, που έλαβε χώρα το 946/947, με στόχο την επαναφορά του έκπτωτου 

αυτοκράτορα στον θρόνο. Το σχέδιο αποκαλύφθηκε και ο αυτοκράτορας Κωνστα-

ντίνος Ζ΄ Πορφυρογέννητος επέβαλλε ποινές στους πρωταγωνιστές,566 πλην του 

πατριάρχη Θεοφύλακτου για τον οποίο οι πηγές δεν αναφέρουν τίποτε.567  

 

4. 3. 2. Οι πατριάρχες μέσα σε αφηγήσεις γεγονότων εξωτερικής πολιτικής  

 

 
563 Ο Ρωμανός Α΄ Λακαπηνός από τον Μάιο του 919, μετά τον γάμο της θυγατέρας του Ελένης με τον 
Κωνσταντίνο Ζ΄ Πορφυρογέννητο, έφερε τον τίτλο του βασιλοπάτορος. Η τῆς ἐκκλησίας ἕνωσις έγινε τον 
Ιούλιο του 920 και ο Ρωμανός Α΄ στέφθηκε βασιλεύς τον Δεκέμβριο του 920, βλ. Συμεών Μάγιστρος και 
Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 31014-17, 31376-79, 31484-87· Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. ΣΤ΄, Bekker, 
σελ. 39419-3951, 39722-3983, 8-11.   
564 Ο Ιωάννης Χρ. Κωνσταντινίδης, Νικόλαος Α΄, ο.π., σελ. 83, θεωρεί ότι οι χρονογράφοι κάνουν λάθος. 
565 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 340655-656, 664-670· Συνέχεια του Θεοφάνη, 
βιβλ. ΣΤ΄, Bekker, σελ. 4321-3, 43418-19, 43515-21. Για την ανατροπή του Ρωμανού Α΄ Λακαπηνού βλ. Μπουρ-
δάρα, Καθοσίωσις και τυραννίς, σελ. 74-76. 
566 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 34232-41· Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. 
ΣΤ΄, Bekker, σελ. 44015-4412. Για την επιβουλή του παρακοιμώμενου Θεοφάνη και του πατριάρχη Θεοφύ-
λακτου βλ. Καλλιόπη Αλκ. Μπουρδάρα, Καθοσίωσις, ό.π., σελ. 78-79. 
567 Η επιβολή ποινών για τους ενόχους καθοσιώσεως ήταν αποκλειστική αρμοδιότητα του αυτοκράτορα. 
Για τους κληρικούς ίσχυε ειδική νομοθετική ρύθμιση, βλ. Καλλιόπη Αλκ. Μπουρδάρα, Καθοσίωσις, ο.π., 
σελ. 148-149, 168-169. Η ανάμειξη κληρικού σε καθοσίωση τιμωρείται και από την Εκκλησία. Ο ΣΤ΄ κανό-
νας των αγίων Αποστόλων ορίζει να μην αναμειγνύονται οι κληρικοί, οποιουδήποτε βαθμού, με τις κο-
σμικές υποθέσεις, εάν αναμειχθούν, καθαιρούνται, βλ. Γ. Α. Ράλλης – Μ. Ποτλής, Σύνταγμα των θείων 
και ιερών κανόνων των τε αγίων και πανευφήμων Αποστόλων, και των ιερών οικουμενικών και τοπικών 
συνόδων, και των κατά μέρος αγίων πατέρων, εκδοθέν, σύν πλείσταις άλλαις την εκκλησιαστικήν κατά-
στασιν διεπούσαις διατάξεσι, μετά των αρχαίων εξηγητών, και διαφόρων αναγνωσμάτων, τόμ. Β΄, Αθή-
νησιν: Εκδόσεις Γρηγόρη 1852, σελ. 9. Για το θέμα της διάπραξης του εγκλήματος της καθοσιώσεως από 
κληρικό βλ. Καλλιόπη Αλκ. Μπουρδάρα, Καθοσίωσις, ο.π., σελ. 178-181. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

222 
 

Από τις εξεταζόμενες πηγές προκύπτει ότι ο μόνος πατριάρχης που εμπλέκεται 

σε γεγονότα εξωτερικής πολιτικής είναι ο Νικόλαος Α΄ Μυστικός.   

Ο Βούλγαρος ηγεμόνας Συμεών (893-927),568 μόλις ανέλαβε την εξουσία επι-

δόθηκε σε ένα συνεχή αγώνα κατά του Βυζαντίου. Το 896 το Βυζάντιο αναγκά-

στηκε να συνάψει ειρήνη με την υποχρέωση να πληρώνει ετήσιο φόρο. Ωστόσο, 

οι βουλγαρικές επιδρομές δεν έπαυσαν. Επί βασιλείας Αλεξάνδρου (912-913) η 

κατάσταση οξύνθηκε. Οι χωρίς οξυδέρκεια πολιτικοί χειρισμοί του, έδωσαν α-

φορμή στον Συμεών να κάνει λόγο για λύση της ειρήνης. Μετά τον θάνατο του 

Αλεξάνδρου (Ιούνιος 913) ο Συμεών δεν αρκέστηκε σε επιδρομές αλλά στράφηκε 

εναντίον της Κωνσταντινουπόλεως. Τον Αύγουστο του 913 έφθασε προ των τειχών 

της, αλλά βλέποντας την ισχυρή οχύρωση, υποχώρησε και ζήτησε διαπραγματεύ-

σεις.569  

Οι πηγές, αφηγούμενες τα γεγονότα, αποτυπώνουν την παρουσία του πα-

τριάρχη και επιτρόπου Νικολάου Α΄ Μυστικού. Σχεδόν αυτολεξεί αναφέρουν ότι ο 

πατριάρχης μαζί με δύο ακόμη επιτρόπους, τους μάγιστρους Στέφανο και Ιωάννη, 

οδήγησαν τον νεαρό αυτοκράτορα Κωνσταντίνο Ζ΄ Πορφυρογέννητο στο παλάτι 

των Βλαχερνών, όπου εισήχθησαν και οι δύο γιοι του Συμεών και συνέφαγαν.570 

Στη συνέχεια, οι πηγές αναφέρουν ότι ο πατριάρχης εξήλθε από την πόλη, 

 
568 Ο Συμεών γεννήθηκε μεταξύ 863 και 865 και ήταν ο νεότερος γιος του Βούλγαρου χαγάνου Βόρη Α΄ 
(852-889). Ο πατέρας του τον έστειλε στην Κωνσταντινούπολη για να μορφωθεί προκειμένου να ακολου-
θήσει εκκλησιαστική σταδιοδρομία. Το 893 τον ανακάλεσαν στη Βουλγαρία για να αναλάβει την εξουσία. 
Υπήρξε ένας από τους σημαντικότερους ηγέτες του βουλγαρικού κράτους με μεγαλεπήβολα σχέδια. Η 
επαφή και η γνωριμία του με το Βυζάντιο τον κατέστησαν πολύ επικίνδυνο αντίπαλο. Πέθανε το 927. Βλ. 
The Oxford Dictionary of Byzantium, σελ. 1984.   
569 Αλκμήνης Σταυρίδου-Ζαφράκα, Η συνάντηση Συμεών, ο.π., σελ. 27-32, 48, 56. Ο πατριάρχης Νικόλαος 
με επιστολές προς τον Βούλγαρο ηγεμόνα, ήδη από τις αρχές Ιουλίου 913, αντιλαμβανόμενος τις προθέ-
σεις του Συμεών για την κατάληψη του βυζαντινού θρόνου, προσπάθησε να αποτρέψει την εκστρατεία 
κατά του Βυζαντίου, αλλά χωρίς αποτέλεσμα. Σχετικά βλ. Ιωάννης Χρ. Κωνσταντινίδης, Νικόλαος Α΄, ο.π., 
σελ. 70-72· Αλκμήνης Σταυρίδου-Ζαφράκα, Η συνάντηση Συμεών, ο.π., σελ. 63-64.  
570 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 30177-80· Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. 
ΣΤ΄, Bekker, σελ. 38515-18. Μέσα στο πλαίσιο των επιδιώξεων του Συμεών για την κατάληψη της αυτοκρα-
τορικής εξουσίας τοποθετείται και ένα σχέδιο γάμου της θυγατέρας του με τον Κωνσταντίνο Ζ΄ Πορφυ-
ρογέννητο, το οποίο όμως δεν πραγματοποιήθηκε, βλ. Ιωάννης Χρ. Κωνσταντινίδης, Νικόλαος Α΄, ο.π., 
σελ. 73, 75· Αλκμήνης Σταυρίδου-Ζαφράκα, Η συνάντηση Συμεών, ο.π., σελ. 64-67. Ο Βασίλειος Διον. 
Κουκουσάς, Σχέσεις Εκκλησίας και Πολιτείας, ο.π., σελ. 98, 100-101 αναφέρει ότι ο πατριάρχης υποσχέ-
θηκε στο Συμεών τη σύναψη γάμου μίας από τις θυγατέρες του με τον νεαρό αυτοκράτορα.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

223 
 

συναντήθηκε με τον Βούλγαρο ηγεμόνα, ο οποίος έκλινε την κεφαλή και εὐχὴν οὖν 

ὁ πατριάρχης ποιήσας ἀντὶ στέμματος, κατά μία φήμη, έθεσε επί της κεφαλής του 

Συμεών το επιρριπτάριό του.571  

Μετά από αυτά η βουλγαρική απειλή δεν έπαυσε. Διεξήχθησαν πολεμικές επι-

χειρήσεις, αλλά και διαπραγματεύσεις με στόχο την ειρήνη.572 Μέσα στις σύγχρο-

νες χρονογραφικές πηγές που εξετάζονται εδώ μαρτυρείται η παρουσία του πα-

τριάρχη Νικολάου Α΄ Μυστικού στις νέες προσπάθειες συνδιαλλαγής με τον Συ-

μεών.  

Τον Σεπτέμβριο του 923 ο Συμεών πραγματοποίησε μία ακόμη εκστρατεία 

κατά της βυζαντινής αυτοκρατορίας. Βάδισε προς την Κωνσταντινούπολη και την 

πολιόρκησε (924). Φθάνοντας μέχρι τις Βλαχέρνες, ἐπεζήτησεν ἀποσταλῆναι αὐτῷ 

τὸν πατριάρχην Νικόλαον καί τινας τῶν μεγιστάνων, ὥστε περὶ εἰρήνης αὐτοῖς συ-

ντυχεῖν. Αντάλλαξαν ομήρους, έγινε η συνάντηση και άρχισαν οι συνομιλίες, αλλά 

ο Συμεών ζήτησε να συναντήσει αυτοπροσώπως τον αυτοκράτορα.573  

Η συνάντηση του πατριάρχη με τον Συμεών δεν είχε κανένα αποτέλεσμα και 

δεν θύμιζε σε τίποτα την προηγούμενη συνάντησή τους, όπως προκύπτει από τη 

σύγκριση των αφηγήσεων των πηγών.  

Τελικά, ο Ρωμανός Α΄ Λακαπηνός συναντήθηκε με τον Συμεών, αφού προηγου-

μένως πήγε και προσκύνησε ἅμα Νικολάῳ τῷ πατριάρχῃ στις Βλαχέρνες.574 Η νέα 

αυτή συνάντηση πραγματοποιήθηκε και πάλι με την παρουσία του πατριάρχη, ο 

 
571 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 30180-83· Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. 
ΣΤ΄, Bekker, σελ. 38518-21. Γύρω από το ζήτημα της συνάντησης του πατριάρχη Νικολάου Α΄ Μυστικού με 
τον Συμεών διατυπώθηκαν διάφορες απόψεις. Αυτές συζητούνται στο Αλκμήνης Σταυρίδου-Ζαφράκα, Η 
συνάντηση Συμεών, ο.π., σελ. 68 κ. εξ., όπου η ερευνήτρια εν κατακλείδι συμπεραίνει ότι δεν πρόκειται 
για αυτοκρατορική στέψη αλλά για μία συγκαταβατική ενέργεια του Πατριάρχη έναντι των απαιτήσεων 
του Συμεών που απλά ενίσχυσε το κύρος του Βούλγαρου ηγεμόνα.   
572 Αναλυτικά βλ. Ιωάννης Χρ. Κωνσταντινίδης, Νικόλαος Α΄, ο.π., σελ. 86-89.   
573 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 320219-321232· Συνέχεια του Θεοφάνη, 
βιβλ. ΣΤ΄, Bekker, σελ. 40517-4067. Γενικότερα, για την πραγμάτευση των πηγών και την ιδεολογία που 
εκφράζουν αναφορικά με τις σχέσεις του βυζαντινού αυτοκράτορα με τον Συμεών, βλ. Τηλέμαχος Λουγ-
γής, Η ιδεολογία βυζαντινής ιστοριογραφίας, ο.π., σελ. 135-138.      
574 Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης, Χρονικόν, Wahlgren, σελ. 322242-244· Συνέχεια του Θεοφάνη, βιβλ. 
ΣΤ΄, Bekker, σελ. 40619-21. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

224 
 

οποίος συνεχίζει να διαδραματίζει έναν σημαντικό ρόλο στα πολιτικά πράγματα 

αλλά όχι τον πρωταγωνιστικό.   

 

5. Ανακεφαλαίωση  

 

Το Χρονικόν του Συμεών Μάγιστρου Λογοθέτη, η Συνέχεια του Θεοφάνη απο-

τελούν δύο χρονογραφικές πηγές που συντάχθηκαν λίγο μετά τα μέσα του 10ου 

αιώνα. Συνεπώς θεωρούνται σύγχρονες με τους πατριάρχες που έζησαν και έδρα-

σαν κατά το α΄ μισό του αιώνα.  

Οι πηγές ενδιαφέρονται κυρίως για τη βασιλική αυλή και δευτερευόντως για 

την εκκλησιαστική ιστορία και, συνεπώς, περιορίζονται στο να κάνουν λόγο για 

τους πατριάρχες μόνον όταν αφηγούνται γεγονότα στα οποία αυτοί εμπλέκονται. 

Σε δύο μόνο περιπτώσεις προσφέρουν υλικό που συνδέεται με την εκκλησιαστική 

ιστορία. Η πρώτη είναι η περίπτωση της διασάλευσης της εκκλησιαστικής ευταξίας 

με την επί ρητό χρόνο εκλογή του Τρύφωνος και άλλη το ζήτημα της τετραγαμίας.  

Οι αναφορές τους στην πατριαρχική διαδοχή γίνονται κατά τον τύπο της χρο-

νογραφίας. Με την ευκαιρία της αναφοράς της διαδοχής παρέχουν είτε κάποιον 

θετικό χαρακτηρισμό για το πρόσωπο του εκάστοτε νέου πατριάρχη είτε κάποιο 

χαρακτηριστικό του.   

Οι έμμεσες αναφορές στους πατριάρχες αν και δεν προσφέρουν υλικό για την 

εκκλησιαστική δράση τους ή την προσωπικότητά τους, συμβάλλουν ωστόσο στη 

σύνθεση της βιογραφίας τους καθώς παρέχουν στοιχεία για μυστήρια που τέλε-

σαν, όπως βασιλικοί γάμοι και βαπτίσεις, για βασιλικές στέψεις και άλλες επίση-

μες τελετές.  

Οι μαρτυρίες των πηγών για την παρουσία των πατριαρχών σε γεγονότα που 

αφορούν στην κοσμική ιστορία συνδέονται με την εσωτερική και την εξωτερική 

πολιτική του Βυζαντίου. Οι μαρτυρίες περιορίζονται μόνο στους πατριάρχες Νικό-

λαο Α΄ Μυστικό και Θεοφύλακτο. Είναι έμμεσες και σύντομες και περιέχονται 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 2 ▪ VOLUME 2▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2023 ▪ DECEMBER 2023 
 
 
 

225 
 

μέσα σε αφηγήσεις πολιτικών γεγονότων ως, επί το πλείστον, επιβουλές κατά της 

αυτοκρατορικής εξουσίας.  

Για τον Ευθύμιο και τον Τρύφωνα ο Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης και ο 

συγγραφέας του α΄ τμήματος του ΣΤ΄ βιβλίου της Συνέχειας του Θεοφάνη, εκφρά-

ζονται θετικά με επαινετικά σχόλια.  

Για τον Στέφανο Β΄ οι δύο πηγές αναφέρουν σχεδόν επιγραμματικά την άνοδό 

του στον πατριαρχικό θρόνο, δίνοντας μόνο την πληροφορία ότι ήταν ευνούχος.  

Για τον Νικόλαο Α΄ Μυστικό ο Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης δεν προβαίνει 

σε κανένα σχόλιο για την προσωπικότητά του. Παρέχει μόνο την πληροφορία ότι 

ήταν μυστικός, σύμβουλος εξ απορρήτων, του αυτοκράτορα. Εκθέτει τα γεγονότα, 

κάνοντας αναφορά στον πατριάρχη, όπου αυτός εμπλεκόταν. Όμως το  α΄ τμήμα 

του ΣΤ΄ βιβλίου της Συνέχειας του Θεοφάνη παραθέτει ένα θετικό σχόλιο για τον 

Νικόλαο Α΄ Μυστικό. Οι δύο πηγές παρέχουν υλικό σχετικά με τον πολιτικό ρόλο 

του, διότι ακόμη και όταν απώλεσε την προεδρεία της αντιβασιλείας, συνέχισε να 

διαδραματίζει σημαντικό ρόλο στα πολιτικά πράγματα.    

Για τον Θεοφύλακτο ο Συμεών Μάγιστρος και Λογοθέτης δεν κάνει κανένα σχό-

λιο. Η πηγή προτιμά να σιωπήσει καθώς ο Θεοφύλακτος υπήρξε επιπόλαιη προ-

σωπικότητα που δεν επέδειξε εκκλησιαστική συμπεριφορά, όμως ήταν γιος του 

ευνοούμενου από την πηγή Ρωμανού Α΄ Λακαπηνού. Το  α΄ τμήμα του ΣΤ΄ βιβλίου 

της Συνέχειας του Θεοφάνη εκφράζεται επαινετικά για τον Θεοφύλακτο. Άλλωστε 

η πηγή διατίθεται ευνοϊκά προς τον Ρωμανό Α΄ Λακαπηνό. Το  β΄ τμήμα του ΣΤ΄ 

βιβλίου της Συνέχειας του Θεοφάνη αν και έχει διαφορετική πολιτικο-ιδεολογική 

τοποθέτηση εν τούτοις τον δικαιολογεί.     

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ISSN 2945-0683 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

