
  

  Τεκμήρια

   Τόμ. 15 (2020)

   (2019-2020)

  

 

  

  Πολιτική «μετριοπάθεια» και «μετριοπαθείς»
στην αθηναϊκή δημοκρατία. O Αρχίνος από την
Κοίλη 

  Βασίλης Αναστασιάδης   

  doi: 10.12681/tekmeria.25111 

 

  

  Copyright © 2020, Βασίλης Αναστασιάδης 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Αναστασιάδης Β. (2020). Πολιτική «μετριοπάθεια» και «μετριοπαθείς» στην αθηναϊκή δημοκρατία. O Αρχίνος από
την Κοίλη. Τεκμήρια, 15, 27–71. https://doi.org/10.12681/tekmeria.25111

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 13/02/2026 02:17:40



Τεκμήρια 15 (2019-2020) 27-71

Β. Ι. ΑΝΑΣΤΑΣΙΆΔΗΣ

Πολιτική «μετριοπάθεια» και «μετριοπαθείς» 
στην αθηναϊκή δημοκρατία. 

O Αρχίνος από την Κοίλη

Τη δημοκρατική ή την ολιγαρχική τοποθέτηση, σύμφωνα με τον Λυσία και τον 
Ισοκράτη, προδικάζουν τα κίνητρα του συμφέροντος ή της τιμῆς (25.8 και 8.133, 
αντίστοιχα)· για τον Αισχίνη, όμως, ο αίτιος πρέπει να αναζητηθεί στη φύσιν, 
όπως αυτή ορίζεται από κληρονομημένα χαρακτηριστικά, εξίσου όμως και από 
τον τρόπο ζωής ή το ήθος του καθενός (3.168). Οι απόψεις διίστανται, και οι 
τρεις συγγραφείς όμως συμμερίζονται το δίπολο δημοκρατίας και ολιγαρχί-
ας. Επίσης, από κοινού αποφεύγουν να προσδιορίσουν τα περιθώρια «ελεύθε-
ρης» επιλογής, σε πείσμα του εκάστοτε «λογικά» προσδοκώμενου, αλλά και 
παραβλέπουν το ενδεχόμενο της μεταπήδησης, ανάλογα με τη ροή του χρόνου 
και των περιστάσεων, από το ένα πολιτικό μέτωπο στο άλλο. Tο τελευταίο 
ζήτημα, ιδιαίτερα, περιπλέκεται από τη σχεδόν κοινότοπη πλέον παραδοχή ότι 
στην αρχαία Αθήνα ασφαλώς υπήρξαν ηγετικές φυσιογνωμίες, ψηφοφόροι 
και οπαδοί, ουδέποτε όμως συμπαγή πολιτικά μορφώματα, στων οποίων τους 
κόλπους να προβλεπόταν η ρητή ένταξη ή να επιβαλλόταν η πειθαρχημένη 
συμμόρφωση. Mε άλλα λόγια, η πολιτική δράση ούτε προϋπέθετε απαραίτη-
τα τη δημόσια, και προγραμματική, ομολογία πεποιθήσεων ούτε συνεπαγόταν 
κάποιας λογής ισόβια προσήλωση.1 Αυτό δεν σημαίνει ότι η καιροσκοπία παρέ-
μενε αδιάγνωστη πίσω από το πρόσχημα είτε μιας «εξαίρεσης» ‒εντέλει, ενός 
σφάλματος στην επίγνωση του συμφέροντος ή μιας αντινομίας στη φύσιν‒ είτε 
μιας αναγκαίας, και πιθανόν ανεπαίσθητης, «μεταστροφής». Έτσι, λ.χ., οι πη-
γές μας δεν επιδεικνύουν ανοχή και επιείκεια απέναντι στις διαβόητες και εξα-
ντλητικά διερευνημένες κυβιστήσεις του Αλκιβιάδη και του Θηραμένη. Από 
την άλλη πλευρά, όμως, η μομφή της καιροσκοπίας θα ήταν όντως παραπλα-
νητική κάθε φορά που η ίδια η πολιτική τοποθέτηση ενός προσώπου παρέμενε 
αδιαφανής και σύνθετη, συνεπώς και η κατηγοριοποίησή της δυσχερής. Η νε-
ότερη έρευνα κρίνει τότε προσφυέστερη για τις αξιολογήσεις της την έννοια 
της «μετριοπάθειας», και χάρη σε αυτή φιλοδοξεί να συμφιλιώσει, σε κάποιο 
μάλιστα ακαθόριστο σημείο, τα αντίπαλα άκρα. Ως προς αυτό, ο Αρχίνος από 

1. Βλ., λ.χ., Strauss 1986, 15-16 και, πιο πρόσφατα, Hansen 2014, 400-402.



Β. Ι. Αναστασιαδησ

28

την Κοίλη, ένας από τους δευτεραγωνιστές της αθηναϊκής πολιτικής ιστορίας, 
πλην όμως με διακριτή επιρροή, συνιστά ίσως ένα από τα λιγότερο αξιοποιη-
μένα παραδείγματα υψηλής επαγωγικής αξίας.

I

Μολονότι δεν διαθέτουμε ακριβείς πληροφορίες για την καταγωγή του,2 εί-
ναι σχετικά ασφαλές να υποθέσουμε ότι ο Αρχίνος ανήκε στους γνωρίμους (σε 
αντίστιξη προς τους δημοτικοὺς και τον δῆμον) και τους δοκοῦντας οὐδενὸς 
ἐπιλείπεσθαι τῶν πολιτῶν (Ἀθ. πολ. 34.3).3 Επίσης, ότι διέθετε αξιόλογη μόρ-
φωση, αυτό τουλάχιστον φαίνεται από τη ρητορική κατάρτιση4 αλλά και την 

2. Η εικασία του Hermann ότι θα μπορούσε να είναι γιος του στρατηγού Μυρωνί-
δη, γνωστού από τις μάχες των Πλαταιών και των Οινοφύτων, στηρίζεται στο γεγονός 
ότι, σύμφωνα με τον Δημοσθένη (24.135), ένας από τους γιους του (Πλούτ. Ἠθ. 575f) 
έφερε το ίδιο ακριβώς όνομα (1841, 384 σημ. 2· πρβλ. Sievers 1840, 107 και σημ. 93· 
Westermann 1866, 1452· Judeich 1895, 540· Meyer 1902, 218· Tsitsiridis 1998, 139). O 
Röth (1841, 6-7) υιοθέτησε την εικασία, υπολογίζοντας το έτος γέννησης του Μυρωνίδη 
περί το 506 π.Χ., αλλά ο Ehrenberg (1933, 1131), πιθανολογώντας τη γέννησή του, το 
αργότερο, το 515 π.Χ., και τον θάνατό του πριν από το 449 π.Χ., επισήμανε τη μεγάλη 
χρονική απόσταση ανάμεσα στους δύο άνδρες. Φυσικά, η επιφύλαξή του προϋποθέτει 
ότι ο Αρχίνος βρισκόταν περί το 403/2 σε, κατά το μάλλον ή ήττον, νεαρή ηλικία. Εάν, 
όμως, αυτό δεν ισχύει και η γέννησή του τοποθετηθεί πολύ νωρίτερα, ενόσω ο Μυρω-
νίδης βρισκόταν σε σχετικά προχωρημένη ηλικία, το επιχείρημα δεν είναι επαρκές από 
μόνο του ώστε να αποκλειστεί η οριακή συσχέτιση ανάμεσά τους. Το όνομα, πάντως, δεν 
είναι σπάνιο και η συνωνυμία είναι πιθανή· βλ. Traill 1994-2012, 663290 (= 663285 [;]), 
εγγονός του 663295 (;), και Kirchner 1901-1903, αρ. 2526 και 10512.

3. Για τον πολιτικό προσανατολισμό του, όπως αυτός αντιπροσώπευε τα ανώτερα 
κοινωνικά στρώματα, βλ. Ostwald 1986, 469 και 472. Αξιοσημείωτη, επίσης, για την κοι-
νωνική φυσιογνωμία του πιθανόν είναι η οξυδερκής παρατήρηση του Raubitschek (1941, 
293 σημ. 27) ότι, με βάση τα σωζόμενα δημοτικά των «ηρώων της Φυλής», μόνο ένας 
προερχόταν από το άστυ, από όπου επίσης διαπιστωμένα οι Αρχίνος και Θρασύβουλος.

4. Αρ. Βάτρ. 367: ῥήτωρ ὤν. Ως μιμητή του Αντιφώντα από τον Ραμνούντα, βλ. 
[Πλούτ.] Βίοι δέκα ῥητ. 832e· επίσης, τον Αρχίνο αναγνώρισε ο Krüger (1836, 242) στην 
αόριστη αναφορά του Σωκράτη σε ρήτορα που μαθήτευσε δίπλα στον Αντιφώντα και 
τον Λάμπρο (Πλ. Μξ. 236a). Ειδικότερα, η αναφορά του ονόματός του από τον Σωκρά-
τη ως εκλεκτού υποψήφιου της βουλής για την εκφώνηση επιτάφιου λόγου, μαζί με 



Πολιτικη «Μετριοπαθεια» και «Μετριοπαθεισ» στην Αθηναϊκη Δημοκρατια

29

τεκμηριωμένη άποψή του για την ανάγκη επίσημης καθιέρωσης του ιωνικού αλ-
φάβητου.5 Η δημόσια δράση του πριν από την κατάληψη της Φυλής παραμένει 

κάποιον Δίωνα (Πλ. Μξ. 234b), έδωσε λαβή σε ποικίλες υποθέσεις, όπως ότι άγνωστος 
επιτάφιός του υπήρξε πρότυπο του αντίστοιχου λόγου στον Μενέξενον (Διον. Αλ. Δημ. 
53-57) και πηγή αντιγραφής (κλοπῆς) από τον Ισοκράτη για τον Πανηγυρικόν του (Φώτ. 
Βιβλ. 260, 487b33-35). Όσον αφορά, μάλιστα, στον Ισοκράτη, το όνομα ενός από τους φε-
ρόμενους στη Σούδα ως διδασκάλους του (s.v. Ἰσοκράτης), δηλαδή του άλλως αμάρτυ-
ρου Εργίνου, ο Ruhnken (1828, 307) διόρθωσε ‒δίχως κάποια τεκμηρίωση‒ σε «Αρχίνο». 
H αξιοπιστία της μνείας για την ύπαρξη ενός επιτάφιου, ήδη από τον 19ο αιώνα, άλλοτε 
αμφισβητήθηκε πλήρως (βλ. Westermann 1831, 34-35 σημ. 20 και, πολύ πιο πρόσφατα, 
Loraux [1981], 8, 351 σημ. 53 και 466 σημ. 240), άλλοτε όμως θεωρήθηκε δεδομένη (λ.χ., 
στους Baiter, Sauppe 1850, 166-167 και Blass 1874, 14, 432)· πρβλ. Huby 1957, 112 σημ. 1. 
Ο Krüger (1836, 241-242) έφτασε, μάλιστα, να υποστηρίξει ότι ο αντίστοιχος πλατωνι-
κός επιτάφιος συντέθηκε σε αντίστιξη προς τη δική του δημοκρατική οπτική, ενώ και 
η Huby (1957, 111-112) εκτιμά ότι ο Αρχίνος επηρέασε τον Πλάτωνα, ο οποίος θαύμαζε 
την αρετή της ἐπιεικείας του (βλ., όμως, εύλογο αντίλογο στον Tsitsiridis 1998, 141-
142). Οι Baiter και Sauppe (αυτ.) απέδωσαν στον Αρχίνο δύο υποθετικούς τίτλους (Κατὰ 
Θρασυβούλου παρανόμων και Ἐπιτάφιος): με τον πρώτο συνδύασαν μια αόριστη αναφορά 
του πλατωνικού Φαίδρου σε κάποιον πολιτικὸν άνδρα (για την ταυτότητά του, βλ. Meyer 
1902, 222, αλλά και de Vries 1969, ad loc. (182)), ο οποίος λοιδορούσε «πρόσφατα (ἔναγ-
χος)» τον Λυσία (257c)· από τον δεύτερο λόγο θεώρησαν ότι προέρχεται το απόφθεγ-
μα πᾶσι μὲν ἀνθρώποις ὀφείλεται ἀποθανεῖν πρότερον ἢ εἰς ὕστερον, το οποίο ο Κλήμης 
Αλεξανδρεύς (Στρ. 6.2.22) μνημονεύει παραδειγματικά ως αντικείμενο λογοκλοπής, συ-
γκεκριμένα από τον Δημοσθένη (18.97)· πρβλ. Meyer 1902, 231. Πάντως, το κοινότοπο 
περιεχόμενο αυτού του μοναδικού «αποσπάσματος» ‒το οποίο, ας σημειωθεί, απαντά 
παραλλαγμένο στον Μένανδρο (Γνῶμαι μον. 69), αλλά και τον Διονύσιο Αλικαρνασσέα 
(Ῥωμ. ἀρχ. 6.9.6.5-6)‒ ελάχιστα συμβάλλει στη διαμόρφωση κάποιας ακριβούς γνώμης 
για τις ρητορικές επιδόσεις του Αρχίνου (πρβλ., όμως, Strauss 1986, 14). Εξάλλου, σε 
πείσμα όλων των άλλων εικασιών, επικρατέστερη φαίνεται η υπόθεση της Monoson 
(2000, 184 σημ. 7) ότι, στο σύνολό τους, τα λεγόμενα του Σωκράτη περί επιτάφιου λό-
γου του Αρχίνου οφείλονται απλώς σε μια περιπαικτική διάθεση (ωστόσο, παραμένει 
ακατανόητο το επιχείρημά της ότι «Archinus was too brutal» [!])· πρβλ. Hesk 2013, 61 
και σημ. 54. Πρβλ. σημ. 11.

5. Στον Αρχίνο παρέπεμπε ο Θεόφραστος, σύμφωνα με τον Aλέξανδρο Αφροδι-
σιέα (;) (CAG 1, 833, 5-11 Hayduck) και τον Συριανό (Comm. in Arist. Metaphysica 191, 
29-35 Kroll), για την προφορά των διπλών συμφώνων Ψ, Ζ και Ξ· βλ. D’Angour 1999, 



Β. Ι. Αναστασιαδησ

30

άγνωστη και, πάντως, δεν φαίνεται να υπήρξε αξιόλογη. Αυτό θα μπορούσε 
ίσως να συνδέεται με τη σχετικά νεαρή ηλικία του το 403/2, προσκρούει όμως 
στο γεγονός ότι ανέλαβε πρωτοβουλίες και άσκησε επιρροή που θα μπορούσα-
με ευλογοφανώς να εικάσουμε ότι συνάδουν μάλλον σε έναν ώριμο πολιτικό 
άνδρα· προσκρούει, επίσης, στην ιδιότητα του ἐστρατηγηκότος πολλάκις (Δημ. 
24.135),6 μολονότι είναι κάπως παράδοξο το όνομα ενός ισχυρού πολιτικού 
άνδρα και στρατηγού ‒κατά τη διάρκεια του Πελοποννησιακού πολέμου (;)‒ 
να έχει διαφύγει ολότελα την προσοχή εξίσου του Θουκυδίδη και του Ξενοφώ-
ντα.7 Έτσι ή αλλιώς, ο Αρχίνος φέρεται να είχε ήδη κωμωδηθεί για δημόσιες 

116-119 και Fortenbaugh 2005, 233-236. Πρέπει να θεωρήσουμε βέβαιο ότι, στο μέτρο 
που το επιχείρημα του Αρχίνου έφτασε έως τον Αριστοτέλη (Μ.τ.Φ. 1093a22-25) και τον 
Θεόφραστο, αυτό οφειλόταν σε κάποια γραπτή πηγή, ίσως μια βραχεία πραγματεία που 
είχε ο ίδιος εκπονήσει (βλ. Usener 1870, 590-592 και Judeich 1895, 541)· αντίθετα, με 
αναφορά και πάλι σε πραγματεία για το αλφάβητο, ευφάνταστη, αλλά και ολότελα απί-
θανη, παραμένει η εικασία ότι, στον Αριστοτέλη (Ποιητ. 1458b7), η γραφή Εὐκλείδης ὁ 
ἀρχαῖος (ο επώνυμος άρχων του 403/2;) ίσως υποκρύπτει παραφθορά του πατρωνυ-
μικού Εὐκλείδης Ἀρχίνου (Janko 1987, ad loc.). 121 Τέλος, με πρωτότυπο τρόπο, δίχως 
όμως κάποια ισχυρή ένδειξη, ο Busolt (1904, 609) είκασε ότι ο Αρχίνος είχε συγγράψει 
και ένα ‒ευνοϊκό προς τον Θηραμένη‒ σύντομο χρονικό, το οποίο αποτέλεσε πηγή της 
Ἀθηναίων πολιτείας.

6. Ο Beloch (1884, 111 σημ. 3) εκτίμησε ότι οι στρατηγίες του Αρχίνου χρονολογού-
νταν το διάστημα από το 403/2 έως τη ναυμαχία της Κνίδου· ας σημειωθεί, πάντως, ότι 
ο στρατηγός, ειδικά για τα γεγονότα της Φυλής και την περίοδο της λεγόμενης ἀναρ-
χίας, δεν θα πρέπει να νοηθεί με το αυστηρά τεχνικό περιεχόμενο που ο όρος έφερε 
πάγια στην αθηναϊκή δημοκρατία (βλ., αναλογικά, Λυσ. 13.78, για τον Άνυτο, και Ξεν. 
Ἑλλ. 2.4.39). Επιπλέον, προξενεί έκπληξη ότι στον Δείναρχο (1.76), τουλάχιστον για την 
περίοδο μετά το 403/2, υφίσταται ευκρινής και ηθελημένη αντίστιξη ανάμεσα στην ιδι-
ότητα του Αρχίνου ως συμβούλου και την ιδιότητα των στρατηγῶν· o Sievers (1840, 107 
σημ. 93), όμως, υπέθεσε ότι εκεί πρόκειται για έναν εγγονό του (!). Ως προς το πολλά-
κις, λοιπόν, δεν θα πρέπει να αποκλειστεί, από την πλευρά του Δημοσθένη, η ανακρί-
βεια ‒λόγω και της χρονικής απόστασης, καθώς ο Κατὰ Τιμοκράτους χρονολογείται το 
353 π.Χ.‒ ή έστω ένας τόνος υπερβολής.

7. Εξαίρεση ανάμεσα στους ιστορικούς αποτελεί ο άλλως αινιγματικός Κράτιππος, ο 
οποίος φέρεται να εξιστορούσε την «εξέγερση (ἀνιστάμενοι)» του Αρχίνου, από κοινού 
με τον Θρασύβουλο και τους εβδομήντα της Φυλής, κατὰ τῆς Σπαρτιατῶν ἡγεμονίας 



Πολιτικη «Μετριοπαθεια» και «Μετριοπαθεισ» στην Αθηναϊκη Δημοκρατια

31

πράξεις του πριν από τη διδασκαλία των Βατράχων, δηλαδή το 405 π.Χ. (Schol. 
vetera in Ar. Ran. 367 Dübner). Συγκεκριμένα, στα Σχόλια των Βατράχων, με 
αφορμή την αόριστη αναφορά του Αριστοφάνη σε κάποιον ῥήτορα που κω-
μωδήθηκε και περιέκοψε εκδικητικά τους μισθούς ‒δηλαδή το έπαθλο‒ των 
ποιητών (367-8),8 διευκρινίζεται ότι υπονοούνταν εκεί, ως προϊστάμενοι τῆς 
δημοσίας τραπέζης, ο Αρχίνος, μήποτε δὲ και ο Αγύρριος·9 για τον ίδιο λόγο, 
σημειώνεται, τους σατίρισαν ο Πλάτων (Σκευαί, απ. 6 Μeineke = 133 Kock = 
133 Edmonds) και ο Σαννυρίων (Δανάη, απ. 2 Meineke = 9 Kock = 9 Edmonds).10 
Από την άλλη πλευρά, η απουσία κάθε πληροφορίας για τα πεπραγμένα του 
Αρχίνου μετά το 403/2 πιθανόν οφείλεται απλώς στον θάνατό του,11 όχι πολύ 

([Πλούτ.] Βίοι δέκα ῥητ. 345d = FGrHist 64 T 2). Εκκινώντας από αυτό, ο Pédech (1970, 
41-43) έκρινε ότι ο Ξενοφών αποσιώπησε τη συμβολή των «partisans de l’oligarchie 
modérée», προκειμένου να αναδείξει την εύνοια του Παυσανία προς τους δημοκρατι-
κούς του Θρασύβουλου και, παράλληλα, να υποβαθμίσει το γεγονός ότι το εγχείρημα 
της Φυλής στρεφόταν συνολικά κατά της Σπάρτης. 

8. Boekch 1851, 339 σημ. a. Πάντως, ο Dover (1993, ad loc.) περιορίζεται να κάνει 
λόγο για πρόταση, σιωπηρά επιφυλακτικός ως προς την έκβασή της. Για τη χρονολογία, 
πρβλ. Develin 1989, 195 (xliii).

9. Ο Σχολιαστής των Ἐκκλησιαζουσῶν, για το ίδιο μέτρο, μνημονεύει μόνο τον Αγύρ-
ριο (Schol. in Ar. Eccl. 102 Dübner = 102a Regtuit) και ο D’Angour (1999, 112 και σημ. 
25) χρονολογεί την περικοπή ανάμεσα στο 411 και το 405/4. Στα Σχόλια σημειώνεται, 
επίσης, ότι οι μισθοὶ είχαν ήδη δοθεί παρὰ τῆς βουλῆς προς διανομή (Schol. vetera in 
Ar. Ran. 367 Dübner και Schol. recent. in Ar. Ran. 367a Chantry) και η διατύπωση επι-
τρέπει την υπόνοια, όχι της περικοπής, αλλά κάποιας παρακράτησης ή υπεξαίρεσης 
(πρβλ. Schol. recent. in Ar. Ran. 367b Chantry, όπου κατονομάζεται ρητά ως υπαίτιος 
της υπεξαίρεσης –μολονότι είχε πεθάνει σχεδόν δύο δεκαετίες πριν από τους Βατρά-
χους– ο Κλέων).

10. Αναπαράγοντας τα Σχόλια, εμφανώς επιπόλαια, ο Ιωάννης Τζέτζης επαινεί στο 
υπόμνημά του τον Αρχίνο και τον Αργύριο (sic!), όχι μόνο για την περικοπή όσων απο-
λάμβαναν οι φλύαροι κωμωδιογράφοι, αλλά και την ταυτόχρονη επιβράβευση των λυ-
ρικών ποιητών με δωρεάν σίτιση στο πρυτανείο (Comm. in Ran. 588 Koster). 

11. Βλ. Strauss 1986, 97, από όπου και ο D’Angour 1999, 112 σημ. 24· πρβλ. Huby 
1957, 109. Με αφετηρία την αναφορά του Μενεξένου σε επιτάφιο λόγο του Αρχίνου (βλ. 
σημ. 4) και την πεποίθηση ότι αυτός αφορούσε στους νεκρούς του Κορινθιακού πολέ-
μου, ο Lehmann (1976, 278-279 και σημ. 36) θεώρησε δεδομένο ότι ο Αρχίνος παρέμενε 



Β. Ι. Αναστασιαδησ

32

αργότερα από αυτή τη χρονιά.12

Οι σημαίνουσες ενέργειες του Αρχίνου δεν συνδέονται ρητά, τουλάχιστον 
στις σωζόμενες πηγές, με κάποιο δημόσιο αξίωμα. Όσον αφορά στην καθιέ-
ρωση του ιωνικού αλφάβητου, την απόδοση ή μη τιμών σε όσους Αθηναίους 
συνέβαλαν στον αγώνα κατά των Τριάκοντα και την εισήγηση του μέτρου της 
παραγραφῆς, η ιδιότητα του ρήτορα είναι επαρκής· δεν ισχύει, όμως, το ίδιο για 
την επιβράχυνση της προθεσμίας απογραφής όσων επιθυμούσαν να μετοική-
σουν στην Ελευσίνα. Στην τελευταία περίπτωση, εάν νοήσουμε κατά γράμμα 
τη διατύπωση της Ἀθηναίων πολιτείας (40.1: Ἀρχῖνος… ὑφεῖλε), ο Αρχίνος θα 
όφειλε να κατέχει κάποιο θεσμικό, εκτελεστικό και όχι αποκλειστικά εισηγητι-
κό ή γνωμοδοτικό, ρόλο. Ως προς αυτό, εάν λάβουμε υπόψη τη μεταβατική πε-
ρίοδο αταξίας μετά την παλινόρθωση της δημοκρατίας, η πιθανότερη εκδοχή 

στο προσκήνιο της πολιτικής ζωής μέχρι και την έκρηξή του (πρβλ. Μeyer 1902, 231· 
Treves 1937, 135· McKechnie, Kern 1988, 12-13)· τη δράση του πιθανότατα εξιστορούσε 
ο Κράτιππος, το έργο του οποίου κάλυπτε τα γεγονότα μέχρι και λίγο μετά το 394 π.Χ. 
(Pédech 1970, 41). Εναλλακτικά, όμως, ο Jacoby διερωτήθηκε μήπως ο λόγος αφορού-
σε στα θύματα της Φυλής (1944, 57 σημ. 92) και ο Funke, μολονότι συμμερίστηκε την 
άποψη ότι ο Αρχίνος διατηρούσε τον πρωταγωνιστικό ρόλο του μέχρι τον Κορινθιακό, 
δεν απέκλεισε την πιθανότητα ο επιτάφιος να είχε εκφωνηθεί περί τα τέλη του Πε-
λοποννησιακού (1980, 111 σημ. 25). Ωστόσο, η συγγραφή του Μενεξένου έχει ως t.p.q. 
την Ανταλκίδειο ειρήνη, δηλαδή το 386 π.Χ., πλην όμως η δραματική χρονολογία του 
ορίζεται περί το 401/0 (βλ. Νails 2018), συνεπώς δικαιολογείται η υποψία ότι εδώ έχει 
παρεισφρήσει κάποιος αναχρονισμός (πρβλ. και Pappas, Zelcer 2015, 29-30). Φαίνεται 
επισφαλές, λοιπόν, να εκλάβουμε αυτόν τον πιθανολογούμενο επιτάφιο ως βαρύνουσα 
ένδειξη για την ύστερη βιογραφία του Αρχίνου. Μια δεύτερη ένδειξη, εξαιρετικά επι-
σφαλής και αυτή, ανιχνεύεται στον συσχετισμό των Baiter και Sauppe ανάμεσα στον 
υποθετικό Κατὰ Θρασυβούλου παρανόμων και τον Φαῖδρο (βλ. σημ. 4)· μολονότι αυτός 
φανερά αντίκειται στη δραματική χρονολογία του διαλόγου (415-406), θεωρητικά δεν 
αποκλείεται για τη χρονολογία συγγραφής, δηλαδή τα μέσα της δεκαετίας του 380 ή τα 
τέλη της δεκαετίας του 360 (βλ. Usacheva 2010, 54 και 68). 

12. Εάν ευσταθεί η υπόθεση του MacDowell (1971, 269 και 273) ότι η παραγραφὴ θε-
σπίστηκε το 401/0, πιθανότερο στις αρχές του 400, τότε αυτός θα ήταν ο μόνος ασφαλής 
t.p.q. για τον θάνατό του. Ωστόσο, τη χρονολόγηση ανασκευάζει ο Whitehead (2002, 
85-86 και 89), καταλήγοντας στα τέλη του 403/2 ή τις αρχές του 402/1 (πρβλ. Carawan 
2013, 261).



Πολιτικη «Μετριοπαθεια» και «Μετριοπαθεισ» στην Αθηναϊκη Δημοκρατια

33

που θα μπορούσαμε να προκρίνουμε είναι η συμπερίληψή του ανάμεσα στους 
Είκοσι άνδρες, οι οποίοι εξελέγησαν πριν από την εκ νέου συγκρότηση της βου-
λής και την ανασύνταξη της πολιτείας από πεντακόσιους νομοθέτες (Ανδ. 1.81 
και 84).13 Έτσι, στον βαθμό μάλιστα που ίσως είχε ήδη στο παρελθόν καταλάβει 
αξιώματα, μπορούμε να εικάσουμε ότι ο Αρχίνος αναβάθμισε την επιρροή του 
στη δημόσια σκηνή χάρη στις ευνοϊκές συνθήκες που διαμόρφωσε, το 403/2, η 
ανάγκη ανανέωσης του πολιτικού προσωπικού.

Μια πρώτη εντύπωση για τη στράτευση του Αρχίνου θα μπορούσαμε να 
αποκομίσουμε μέσω των πολιτικών συνθιασωτών του. Ωστόσο, η λεπτομερής 
εξέταση των προσώπων με τα οποία φέρεται να συνδέεται στις πηγές μας ανα-
δεικνύει μια συγκεχυμένη ποικιλότητα. Πρόκειται, κατά την περίοδο αμέσως 
μετά το τέλος του Πελοποννησιακού πολέμου, τουλάχιστον για τρεις δημό-
σιους άνδρες που, όπως και ο Αρχίνος, δεν ανήκαν σε κάποια ἑταιρείαν, επι-
δίωκαν την επαναφορά της πατρίου πολιτείας και επικεφαλής τους υπήρξε ο 
Θηραμένης (Ἀθ. πολ. 34.3: Ἀρχῖνος καὶ Ἄνυτος καὶ Κλειτοφῶν καὶ Φορμίσιος 
καὶ ἕτεροι πολλοί)·14 επιπλέον, σε αυτούς μπορούμε να προσθέσουμε, για την 
περίοδο που έπεται της παλινόρθωσης της δημοκρατίας, τον ρήτορα Κέφαλο 
από τον Κολλυτό, τον οποίο ο Δείναρχος, από κοινού με τον Αρχίνο, ονομάζει 
προστάτην ἄνδρα ἀγαθὸν καὶ σύμβουλον σπουδαῖον της πόλεως καὶ τοῦ ἔθνους, 
αλλά και του δήμου (1.76).15 Ανάμεσα στους πρώτους, όπως φαίνεται από τις 
λεπτομέρειες της σταδιοδρομίας τους, μπορούμε να εικάσουμε ότι ο Άνυτος, 
οπωσδήποτε μετά την κάθοδον, κατείχε περίοπτη θέση –στο πλευρό, μάλιστα 
του Θρασύβουλου (Ξεν. Ἑλλ. 2.3.44)– ανάμεσα στους θιασώτες της δημοκρατί-
ας. Ωστόσο, αμφίθυμη είναι η εκτίμησή μας για τους υπόλοιπους δύο, όπως έτσι 
ή αλλιώς και για τον ανεκδιήγητα ευμετάβολο Θηραμένη. Ο Κλειτοφών είναι, 
βέβαια, γνωστός για την πεποίθησή του ότι ο Κλεισθένης δεν είχε επιβάλει μια 
δημοκρατική αλλά μάλλον μια παραπλήσια προς τη σολώνεια διακυβέρνηση 

13. Βλ. Wachsmuth 1844, 648· Meyer 1902, 215· Hignett 1952, 295· MacDowell 1962, 
120· Rhodes 1981, 441· Dössel 2003, 122 και 124. Ασφαλώς διαπιστωμένη μόνο η ιδιότη-
τα του ρήτορα, για το 403 π.Χ., στον Develin 1989, 443.

14. Πρβλ., όμως, σημ. 103. Για τα πρόσωπα, συνοπτικά, βλ. Rhodes 1981, 431-433.
15. Για τον Δείναρχο και την ιδιότητα του συμβούλου, βλ. Worthington 1992, 245 

(πρβλ. 235, 237). Πέρα από αυτά τα πρόσωπα, ακατανόητος είναι ο συσχετισμός, με την 
ιδιότητα των πολιτικών εταίρων, τον οποίο επιχείρησε ο D’Angour (1999, 111 και 124-
125) ανάμεσα στον Αρχίνο και τον Ευκλείδη. Πρβλ. σημ. 5.



Β. Ι. Αναστασιαδησ

34

και, σε κάθε περίπτωση, για τη δραστική παρέμβασή του, το 411 π.Χ., υπέρ της 
επιστροφής σε μιαν οὐ δημοτικὴν πολιτεία (Ἀθ. πολ. 29.3). Πιθανόν, μάλιστα, 
η δράση του να φανέρωσε σε πολλαπλές περιστάσεις μεγάλη μεταβλητότητα, 
εάν ευσταθεί –με αφορμή τη διακωμώδησή του στους Βατράχους– ο χαρακτη-
ρισμός του παλιμβόλου… παραπλησίου Θηραμένει (Schol. vetera in Ar. Ran. 967 
Dübner). Όσον αφορά στον Φορμίσιο, επίσης, η πληροφορία του Διονυσίου Αλι-
καρνασσέως ότι εισηγήθηκε ψήφισμα υπέρ του περιορισμού των πολιτικών δι-
καιωμάτων αποκλειστικά στους κατόχους γης, μετά τις διαλύσεις του 403/2 και 
σύμφωνα με τη βούληση των Λακεδαιμονίων, δεν επιτρέπει αμφιβολίες για 
κάποια ροπή του προς την ολιγαρχία/τιμοκρατία (Λυσ. 32). Τέλος, ο Κέφαλος 
φέρεται να συνετέλεσε στην αποκατάσταση της δημοκρατίας, διακινδυνεύο-
ντας για να υπηρετήσει τὰ συμφέροντα τοῦ δήμου (Δείν. 1.37), ωστόσο αυτός o 
δημοτικώτατος ‒κατά τον Αισχίνη (3.194)‒ δεν αρνήθηκε, ίσως για προσωπι-
κούς λόγους, να συνηγορήσει λίγο αργότερα υπέρ του ολιγαρχικού Ανδοκίδη 
(Ανδ. 1.115). 

Σύνθετη είναι η εικόνα που αποκομίζουμε και για τη σχέση του Αρχίνου 
με τον επιφανέστερο όλων των ζηλωτών της δημοκρατίας, τον Θρασύβουλο. 
Τρεις από τους συγγραφείς των πηγών μας κατονομάζουν τον Αρχίνο, ισότι-
μα προς τον Θρασύβουλο, ως επικεφαλής της καθόδου στη Φυλή. Ειδικότερα, 
ο Αισχίνης από κοινού τους χαρακτηρίζει προστάντας τοῦ δήμου (2.176), και 
μόνους αυτούς μνημονεύουν ο ψευδο-Πλούταρχος, με πηγή του τον Κράτιππο 
(Βίοι δέκα ῥητ. 345d), και ο Αίλιος Αριστείδης (Λευκτρ. 2.441-442 Jebb)· ο ψευ-
δο-Πλούταρχος, μάλιστα, γλαφυρότατος, επιστέφει τη συνωρίδα με τον άθλο 
της τυραννοκτονίας (350b). Πέρα από αυτούς, τα γεγονότα της Φυλής έχει πι-
θανόν κατά νου ο Δημοσθένης, όταν τους επικαλείται ως πρότυπα επιφανών 
δημόσιων ανδρών, και μάλιστα παραθέτοντάς τους τιμητικά δίπλα στον Αρι-
στείδη (επ. 3.20). Το γεγονός ότι στον έπαινο της συνεισφοράς του Αρχίνου συ-
μπίπτουν ο Αισχίνης και ο Δημοσθένης συνιστά ισχυρή ένδειξη της κρατούσας 
προφορικής παράδοσης, βαρύνουσα όμως είναι η μαρτυρία του πρώτου: o πα-
τέρας του, ο Ατρόμητος, εξορίστηκε ο ίδιος από τους Τριάκοντα και –μολονότι 
η χρονολογική τάξη στην αναδιήγηση του βίου του από τον ρήτορα εγείρει 
κάποια ερωτήματα– συγκαταγήγαγεν τὸν δῆμον, συμμετείχε δηλαδή στις επι-
χειρήσεις που εκκίνησαν οι εβδομήντα στη Φυλή (2.78 και 147).16 Ο Δημοσθέ-
νης, μάλιστα, στον Κατά Τιμοκράτους, φτάνει να υπερτιμήσει τόσο τον ρόλο του 
Αρχίνου, του μετά γε τοὺς θεοὺς αἰτιωτάτου ὄντος τῆς καθόδου τῷ δήμῳ, ώστε 

16. Βλ. Harris 1995, 22-23. 



Πολιτικη «Μετριοπαθεια» και «Μετριοπαθεισ» στην Αθηναϊκη Δημοκρατια

35

να παραλείψει ολωσδιόλου το όνομα του Θρασύβουλου (135). Ωστόσο, αυτή η 
εξεζητημένη υπερβολή δεν θα πρέπει να μας παραπλανήσει,17 καθώς ο ίδιος, 
μία περίπου δεκαετία αργότερα, στον Περὶ τῆς παραπρεσβείας, ως καταγαγόντα 
τὸν δῆμον κατονομάζει μόνο τον δημοτικὸν Θρασύβουλο, και εκεί λησμονεί 
ολωσδιόλου τον Αρχίνο (280). Έτσι και ο Αισχίνης, όταν κάποτε αναφέρεται 
στον Αρχίνο ως απλώς «έναν» από τους καταγαγόντας, προφανώς διατηρεί στη 
μνήμη του ακέραιο το οφειλόμενο σέβας προς τον ηρωισμό της πράξης του 
Θρασύβουλου και των άλλων, παραλείπει όμως, για τις ανάγκες εκεί του συ-
γκεκριμένου επιχειρήματός του, να τους ονομάσει (3.187). 

Μια ενδελεχέστερη εξέταση των χαρακτηρισμών προστάντες τοῦ δήμου 
και καταγαγόντες τὸν δῆμον οδηγεί στην επαλήθευση μιας ευδιάκριτης συνύ-
φανσης με τη δημοκρατία, όχι όμως απαραίτητα και της σύμπτωσης του πολι-
τικού στίγματος ανάμεσα στον Θρασύβουλο και τον Αρχίνο.18 Η πρώτη περί-
φραση κατεξοχήν συνδέεται –χωρίς, αυτό, βέβαια, να αναιρεί τη δισημία του 
δῆμος– με το δημοκρατικό μέτωπο (λ.χ., στον Ηρ. 3.82 και τον Θουκ. 2.65.11). 
Η δεύτερη περίφραση, πέρα από κάθε αμφιβολία, ισοδυναμεί με «αποκατά-
σταση της δημοκρατίας», και αυτό πιστοποιεί η χρήση της στον Ισοκράτη (7.16 
και 19.306), τον Δημοσθένη (15.28, 19.277 και 19.280) και τον Αισχίνη (3.108, 
187, 188, 190 και 208).19 Ωστόσο, στη συγκυρία του 403/2, η «δημοκρατία» νο-
ηματοδοτείται κυρίως από την οξεία αντίστιξη προς το καθεστώς της τυραν-
νίδας και, συνεπώς, κάθε επιμέρους λεπτολογία ως προς τα γνωρίσματά της 
καθίσταται ολότελα αμελητέα. Ενδεικτικά, σύμφωνα με την Ἀθηναίων πολι-
τείαν, οι αντιτιθέμενοι στην τυραννίδα διαιρούνταν τριμερώς σε δημοτικοὺς 
που επιθυμούσαν να διασώσουν τον δῆμον, εκείνους που επεδίωκαν ολιγαρ-
χία και, τέλος, τους οπαδούς της πατρίου πολιτείας· ο δῆμος φέρει εδώ το πε-
ριεχόμενο της «δημοκρατίας», ρητά όμως ο Αρχίνος, ο προστὰς τοῦ δήμου ή 
καταγαγὼν τὸν δῆμον, όπως τον ονομάζει ο Αισχίνης, κατατάσσεται όχι στην 
πρώτη αλλά την τρίτη μερίδα (34.3),20 την ίδια στιγμή που στο ίδιο όνομα, της 

17. Πρβλ. Buck 1998, 74 σημ. 6· επίσης, Cloché 1915, 16 και σημ. 1.
18. Contra, λ.χ., Lehmann 1976, 278.
19. Πρβλ. Διόδ. Σ. 13.42.1· Διον. Αλ. Λυσ. 30· Ῥωμ. 6.68.1, 8.21.9, 9.27.2 και Πλούτ. 

Ἠθ. 349d.
20. Έτσι, σύμφωνα με τη διμερή διαίρεση του Διόδωρου Σικελιώτη, όσοι προέκρι-

ναν την τῶν πατέρων πολιτείαν συνέπιπταν, όχι με τους «μετριοπαθείς» ή τους ολιγαρ-
χικούς, αλλά με την πλειονότητα των Αθηναίων, δηλαδή τους ἐπιθυμητὰς της δημο-
κρατίας (14.3.3). Βέβαια, αυτό δεν θα απέκλειε από το μέτωπο όσων αποστρέφονταν 



Β. Ι. Αναστασιαδησ

36

πατρίου πολιτείας, όμνυε, χωρίς ίχνος προσποίησης, και ο Θρασύβουλος (Διόδ. 
Σ. 14.32.6). Οι «κοινές» πεποιθήσεις αυτής ακριβώς της μερίδας, εάν όντως 
υπήρξαν ειδοποιό γνώρισμά της και όχι πόρισμα απαγωγής σε άτοπο έναντι 
των αντίστοιχων των υπόλοιπων ομάδων, παραμένουν ασαφείς. Γνωρίζου-
με ότι επίκληση της πατρίου πολιτείας χαρακτηριζόταν από τόση χαλαρότητα 
ώστε να ερίζουν για την αυθεντικότητά της «μετριοπαθείς» με αισθητές ανά-
μεσά τους αποκλίσεις, που εκτείνονταν σε όλο το άνυσμα μιας ξυγκράσεως 
είτε της ολιγαρχίας είτε της δημοκρατίας με το αντίθετό τους.21 

Εντέλει, προκειμένου να εικάσουμε κάποια εκλεκτική ροπή του Αρχίνου 
προς τον ένα ή τον άλλο πόλο, οι μοναδικές ενδείξεις που διαθέτουμε, πέρα 
από τις παρεμβάσεις του που αφορούν αποκλειστικά στην εφαρμογή των δι-
αλύσεων, συνίστανται στην πρωτοβουλία του για τη μεταρρύθμιση του αλ-
φαβήτου και τον αυταρχισμό του έναντι των κωμωδιογράφων. Αυτές, όμως, 
παραμένουν ερμητικά αδιαφανείς ως προς το ζήτημά μας.22 Όσον αφορά στη 

την τυραννίδα και τους θιασώτες μιας ολιγαρχίας ευρείας αποδοχής· βλ. Sancho Rocher 
2016β, 16 (πρβλ. 27). Πρβλ. παρακάτω, 100.

21. Βλ. Fuks 1953, 66 κεξ., Finley 1975 και Rhodes 2011, ιδιαίτερα σ. 19. Για το διά-
στημα από το 411 έως το 403 π.Χ., βλ. Sancho Rocher 2007, 311-317· γενικότερα, για τα 
δυσδιάκριτα όρια μεταξύ των πολιτευμάτων, πρβλ. Simonton 2017, 4 σημ. 10, 30 και 41.

22. Ο Αριστοτέλης σώζει, επίσης, μια μομφή του Πλάτωνος, πιθανότατα του κωμωδι-
ογράφου (Πλ., απ. 219 Kock· πρβλ. Ruhnken 1828, 327), η οποία στόχευε σε κάποιον Αρ-
χίβιο, καταλογίζοντάς του ὅτι ἐπιδέδωκεν ἐν τῇ πόλει τὸ ὁμολογεῖν πονηροὺς εἶναι (Ῥητ. 
1376a11-12)· τους στίχους αποκατέστησε ο Spengel (1828, 20) στη μορφή ἐπιδέδωκεν 
ὁμολογεῖν ἐν τῇ πόλει | εἶναι πονηρούς. Το γεγονός ότι ο Αρχίβιος είναι άλλως αμάρτυρος 
οδήγησε τον Meineke (1839, 161 σημ. 90) να διορθώσει το όνομα σε «Αγύρριο», διόρθωση 
την οποία ανακάλεσε και αντικατέστησε –προφανώς σε αντιστοιχία προς τα Σχόλια στον 
Αρ. Βάτρ. 367– με «Αρχίνο» (Πλ., απ. 41 (692)). Έτσι ή αλλιώς, το περιεχόμενο της μομ-
φής είναι γριφώδες, καθώς το πολύσημο ἐπιδίδωμι μπορεί εδώ να συνδέεται με την ανε-
ρυθρίαστη ομολογία μιας επιδεινούμενης εξαχρείωσης των πολιτών (βλ. Cope, Sandys 
1877, 278 (15) και Grimaldi 1980, 330 (a11)), αλλά και, εναλλακτικά, με την καχυποψία 
που εγείρει η επιδεικτική ἐπίδοσις (έτσι στον Cobet 1840, 198, με χαρακτηριστική παρα-
πομπή σε λογοπαίγνιο στον Αθ. Δειπν. 4.67). Η πρώτη ερμηνεία θα αποκάλυπτε, πέρα 
από κάθε αμφιβολία, κάποιας λογής πολιτική υπαιτιότητα του Αρχίνου ως προς τη ριζο-
σπαστικοποίηση ενός κλάσματος του δήμου, το οποίο συνηθέστατα συνδηλώνει η χρήση 
του πονηροί· η δεύτερη θα συνιστούσε έμμεση ένδειξη της οικονομικής επιφάνειάς του. 
Ωστόσο, η διόρθωση του Meineke (1839, 161 σημ. 90) υπήρξε απολύτως αυθαίρετη: στον 



Πολιτικη «Μετριοπαθεια» και «Μετριοπαθεισ» στην Αθηναϊκη Δημοκρατια

37

διακωμώδηση του Αρχίνου,23 μολονότι η αρχική αιτία της αποσιωπάται, στα 
κίνητρα του αριστοφανικού ῥήτορος θα μπορούσαμε ίσως να διαγνώσουμε όχι 
τόσο τη μνησικακία για τον τυχόν προσωπικό διασυρμό του όσο την ανυπόφο-
ρη οικονομική στενότητα της δραματικής τροπής του πολέμου μετά τη Σικελι-
κή εκστρατεία· επίσης, η σύμπλευσή του με τον Αγύρριο, γνωστό για τη διαρκή 
μέριμνά του υπέρ του δήμου (Δημ. 24.134), ίσως θα παρείχε μια εύγλωττη έν-
δειξη για τον κοινό προσανατολισμό τους στη διαχείριση του δημόσιου χρήμα-
τος, η χρονολόγηση όμως του συγκεκριμένου γεγονότος απέχει αισθητά από 
την αρχή της πολυσυζητημένης σταδιοδρομίας του Αγύρριου ως οικονομικού 
μεταρρυθμιστή.24 Έτσι ή αλλιώς, η συμπερίληψη ενός προσώπου στην πινακο-
θήκη των σατιρικών υπαινιγμών του Αριστοφάνη και των ομότεχνών του δεν 
θα αρκούσε από μόνη της για τη διακρίβωση των πολιτικών πεποιθήσεών του.

Όσον αφορά πάλι στο αλφάβητο, ο βυζαντινός Μελάμπους –ή Διομή-
δης (;)–, υπομνηματιστής του Διονυσίου του Θρακός, αρύεται από τον Θεόπο-
μπο (FGrHist 115 F 155) την πληροφορία ότι ο Αρχίνος εἰσήνεγκεν ψήφισμα ώστε 
οι γραμματοδιδάσκαλοι να εκπαιδεύουν τους μαθητές στα ιωνικά γράμματα 
(Comm. in Dion. Thr. Artem Gramm. 183, 17-9 Hilgard). Στο ίδιο γεγονός επανέρ-
χονται, σε μια πανομοιότυπη ανάμεσά τους εγγραφή και με κοινή αφορμή ένα 
αριστοφανικό σκώμμα για τη συνήθη στους πολυγραμμάτους Σαμίους δερματο-
στιξία (Βαβυλ., απ. 2 Meineke = 64 Kock = 64 Edmonds), ο Φώτιος (Λεξ. Σ 61) και 
η Σούδα (s.v. Σαμίων ὁ δῆμος). Διευκρινίζουν, μάλιστα, ότι αυτό συνέβη (τοὺς… 
Ἀθηναίους ἔπεισε) ενόσω ήταν άρχων ο Ευκλείδης (403/2). Ο Αrmand D’Angour 
διαβλέπει στην καθιέρωση των ιωνικών συμβάσεων γραφής μια έκφραση ευ-
αρέσκειας και ευγνωμοσύνης προς τους Σαμίους, και δεν παραλείπει να επι-
σημάνει την πιθανή δυσφορία που το μέτρο διήγειρε στους συντηρητικούς 
κύκλους του ηγεμονικού, δημοκρατικού, παρελθόντος.25 Γενικότερα, όμως, εί-
ναι εδώ ορατός ο κίνδυνος της υπερ-ερμηνείας των πολιτικών προθέσεων και 
σκοπιμοτήτων: στο μέτρο που ανάλογη πρόταση φαίνεται να είχε υποβληθεί 
παλαιότερα, πριν από το 427/6, η οποία όμως δεν είχε αίσια έκβαση,26 μπορούμε 

Αγύρριο αναζήτησε αρχικά έναν «turpissimum demagogum», ιδιότητα η οποία όντως 
συνάδει εδώ προς τα συμφραζόμενα, σε καμία όμως πηγή δεν αναγνωρίζουμε κάτι πα-
ρεμφερές για τον Αρχίνο.

23. Βλ. παραπάνω και σημ. 8-10.
24. Βλ., ιδιαίτερα, Sommerstein (1996, ad loc.), ο οποίος αποκλείει το ενδεχόμενο 

ανάμειξης του Αγύρριου. 
25. D’Angour 1999, 123· πρβλ. 120-121, 125 και 128. 
26. Bλ. D’Angour 1999, 114. Πρβλ. Ferrandini Troisi 2003, 26.



Β. Ι. Αναστασιαδησ

38

να αρκεστούμε απλώς και μόνο στη διαπίστωση ότι ο Αρχίνος υπήρξε φορέας 
του μεταρρυθμιστικού πνεύματος των χρόνων που ακολούθησαν την παλινόρ-
θωση της δημοκρατίας. Και, ασφαλώς, ότι κινήθηκε από κάποιο προσωπικό εν-
διαφέρον, απότοκο της εγγραμματοσύνης του.27 

Ας εστιάσουμε, λοιπόν, στις τέσσερεις παρεμβάσεις του Αρχίνου στην πολι-
τική επικαιρότητα των χρόνων της μεταπολίτευσης του 403/2. Ανάμεσα στις 
δύο που καταγράφονται αποκλειστικά στην Ἀθηναίων πολιτείαν, η πρώτη αφο-
ρά στην επιβράχυνση της προθεσμίας απογραφής των δέκα ημερών, η οποία 
είχε τεθεί από τις διαλύσεις για όσους ολιγαρχικούς προτίθενταν να μετοική-
σουν από την Αθήνα στην Ελευσίνα (40.1). Συγκεκριμένα, ο Αρχίνος φέρεται 
να διέβλεψε το μεγάλο πλήθος τους και, θέλοντας να τους συγκρατήσει ἕως 
ἐθάρρησαν, ὑφεῖλε τὰς ὑπολοίπους ἡμέρας. Ο τρόπος αυτής της λαθροχειρίας 
παραμένει μυστηριώδης, δεν αποκλείεται όμως ο Αρχίνος να εκμεταλλεύτηκε 
επιδέξια –και ακριβώς γι’ αυτό χωρίς να ενοχλήσει την εγγυήτρια, και διαρκώς 
καχύποπτη, Σπάρτη– τη σύμπτωση της απογραφής με τον εορτασμό των Μυ-
στηρίων.28 Οπωσδήποτε, η ενέργειά του συνέβαλε στη συγκράτηση του πληθυ-
σμού και, όσο πιο ολιγάνθρωπη, τόσο πιο ευάλωτη στο μέλλον καθιστούσε την 
Ελευσίνα ως αποσχισμένο τμήμα της αθηναϊκής επικράτειας. Ωστόσο, θα πρέ-
πει να αναζητηθούν ακριβέστερα αυτοί που, κατά κύριο λόγο και μεσοπρόθε-
σμα, επρόκειτο να ωφεληθούν. Η μετοίκηση στην Ελευσίνα μεγάλου αριθμού 
θιασωτών του αντιδραστικού, ολιγαρχικού, μετώπου θα σήμαινε δραματική 
εξασθένηση της παρουσίας του στη λαϊκή συνέλευση και, χωρίς αμφιβολία, θα 
σήμαινε όχι μόνο την αποποίηση πολιτικών δικαιωμάτων που οι διαλύσεις εί-
χαν διαφυλάξει ακέραια για όλους τους Αθηναίους, πλην των πρωταίτιων του 
καθεστώτος των Τριάκοντα, αλλά και την εκχώρηση απεριόριστης κυριαρχίας 
στο αντίπαλο, δημοκρατικό αυτή τη φορά, μέτωπο. Η επιτυχής παρέμβαση του 
Αρχίνου απέκλεισε αυτό το ολέθριο, για το ολιγαρχικό μέτωπο, ενδεχόμενο.

Εξάλλου, εάν οι όροι των διαλύσεων έμελλε να είναι κατά γράμμα σεβαστοί 
και απαραβίαστοι, το αποτελεσματικότερο εχέγγυο για αυτό δεν θα μπορούσε 
να είναι μόνο η ομολογημένη καλή πίστη των υπέρμαχων της δημοκρατίας. 

27. Πρβλ. σημ. 5.
28. Βλ., αναλυτικά, Αναστασιάδης 2006, 60-61 και 94-98· σε παραπλήσια κατεύθυν-

ση, ως προς τη χρονική σύμπτωση της επιβράχυνσης με τα Μυστήρια, και η ερμηνεία 
της Shear (2011, 209-211). Για την κρατούσα άποψη, ότι δηλαδή ο Αρχίνος επιδίωξε 
απλώς να συγκρατήσει αριθμητικά τους δυνάμει απειλητικούς για την πόλη φυγάδες 
της Ελευσίνας, βλ., ενδεικτικά, Sancho Rocher 2004, 96.



Πολιτικη «Μετριοπαθεια» και «Μετριοπαθεισ» στην Αθηναϊκη Δημοκρατια

39

Ασύγκριτα ουσιωδέστερη θα ήταν η ενεργή παρουσία στην πόλη μιας ικανής 
και συμπαγούς μερίδας του έκπτωτου σώματος των Τριών Χιλιάδων από τους 
ἐν τῷ ἄστει, η οποία θα έτρεφε άμεσο ενδιαφέρον και θα βρισκόταν σε διαρ-
κή εγρήγορση για την ίδια τη δική της ασφάλεια. Ακριβώς μια τέτοια μερίδα 
πολιτών επρόκειτο να συγκροτήσουν όσοι ακούσια αποκλείσθηκαν από την 
απογραφή για μετοικεσία. Κοντολογίς, πέρα από τα άλλα προφανή παρεπό-
μενά της, η λαθροχειρία του Αρχίνου φαίνεται να αντιστάθμισε την απώλεια 
της ψυχραιμίας πολλών από όσους στελέχωσαν και υποστήριξαν την τρομο-
κρατία των τυράννων, αλλά και όσων την ανέχτηκαν υστερόβουλα αδιάφοροι 
και άπραγοι. 

Η δεύτερη παρέμβαση του Αρχίνου αφορά στη γραφὴν παρανόμων, με την 
οποία εγκάλεσε τον Θρασύβουλο για την πρότασή του να παραχωρηθεί η ιδι-
ότητα του πολίτη σε όλους όσοι επέστρεψαν από τον Πειραιά, μολονότι ορι-
σμένοι από αυτούς ήταν φανερῶς δούλοι (Ἀθ. πολ. 40.2).29 Στο μέτρο που αυτή η 
γραφὴ επανέρχεται, πέρα από την Ἀθηναίων πολιτείαν, σε αρκετές άλλες πηγές, 
μπορούμε να υποθέσουμε ότι προξένησε τη ζωηρότερη εντύπωση στους συγ-
χρόνους της, καθώς στόχος ήταν ο κεντρικός ήρωας της αποκατάστασης της 
δημοκρατίας, δηλαδή ο Θρασύβουλος, και μια σύνθετη δικονομική διαδικασία 
ενεργοποιήθηκε για την κρίση της. Επιπλέον, στην έκβασή της εμπλεκόταν και 
ο Λυσίας, o γιος του Κέφαλου, με διπλή μάλιστα ιδιότητα, του άμεσα ωφελού-
μενου αλλά και του συντάκτη ενός λόγου ὑπὲρ τοῦ ψηφίσματος ὃ ἐγράψατο 
Ἀρχῖνος ([Πλούτ.] Βίοι δέκα ῥητ. 836b).30 Ο Αισχίνης, συγκεκριμένα, επικαλείται 
τη γραφὴν ως λαμπρό δείγμα εκείνης της ακεραιότητας που, στο όνομα του 
κοινού συμφέροντος, επιβάλλει να καταγγέλλουν ακόμη και οἱ φίλοι τοὺς φί-
λους, και μάλιστα οι δικαστές να παραμένουν απαθείς μπροστά σε πρόσφατες 
και σπουδαίες ευεργεσίες των εναγόμενων (3.194-195). Μεταγενέστερα, ο ψευ-
δο-Πλούταρχος πραγματεύεται πληρέστερα ορισμένες πτυχές των γεγονότων: 
κατά τη διάρκεια της λεγόμενης ἀναρχίας και πριν από την επώνυμη αρχή του 
Ευκλείδη (403/2),31 ο Θρασύβουλος εισηγήθηκε να παραχωρηθούν, σε ένδειξη 
τιμής και ευγνωμοσύνης για τη συνεισφορά του στον αγώνα κατά των Τριάκο-
ντα, πολιτικά δικαιώματα στον Λυσία. Η καταγγελία του Αρχίνου στηρίχτηκε 
στο επιχείρημα ότι η πρόταση είχε εισαχθεί στην εκκλησία ἀπροβούλευτος, και 
έτσι, μολονότι είχε αρχικά υπερψηφιστεί από τον δήμο, ἑάλω το ψήφισμα (Βίοι 

29. Βλ. Ηansen 1974, 29-30 (4)· ενώπιον των Είκοσι, εικάζει ο Munn 2000, 257.
30. Βλ. Loening 1981, 281-282.
31. Για τη χρονολόγηση, πρβλ. Καραμούτσου-Τέζα 1990, 271 σημ. 4.



Β. Ι. Αναστασιαδησ

40

δέκα ῥητ. 835b-836a = Λυσ., απ. 337 Thalheim = 52a Carey).32 Είναι απολύτως 
εύλογο ότι οι Βίοι τῶν δέκα ῥητόρων αναφέρονται στην ίδια εισήγηση του Θρα-
σύβουλου, όπου και ο Αισχίνης, ακόμη κι εάν εδώ η αφήγηση εστιάζει απο-
κλειστικά στον Λυσία, καθώς θα ήταν ολότελα ανεξήγητο ο στρατηγός να έχει 
απομονώσει τον ρήτορα έναντι όλων εκείνων των ξένων στους οποίους είχε 
απευθύνει την υπόσχεση της ἰσοτελείας λίγο πριν από τη μάχη στη Μουνυχία 
(Ξεν. Ἑλλ. 2.4.25).33

Ο Αισχίνης, εκθειάζοντας τη φιλονομία του Αρχίνου, ολισθαίνει στην απλο-
ϊκότητα. Προφανώς παραβλέπει, ή ίσως δεν γνωρίζει, ότι λίγο αργότερα ο Αρχί-
νος δεν επέδειξε, όπως θα φανεί παρακάτω, τον ίδιο σχολαστικό ζήλο ως προς 
τη διαδικασία της εκτέλεσης ενός ανώνυμου «μνησίκακου».34 Επιπλέον, μολο-
νότι και ο ίδιος χρονολογεί το γεγονός την περίοδο της ἀναρχίας, παρέβλεψε 
τη λεπτομέρεια που έχουν θησαυρίσει τα Σχόλιά του, ότι δηλαδή οὐδέπω ἦν κα-
θεσταμένη ἡ βουλή (Schol. in. Aesch. 3.195.5-6 Schultz = 3, 438a, 4-5 Dilts [πρβλ. 
438b, 7-8] = Λυσ., απ. 52c Carey)35 και, συνεπώς, μόνον οριακά μπορούσε να νοη-
θεί το ἀπροβούλευτον ως υπαίτιο νομικό ελάττωμα. Εξάλλου, ο Αρχίνος όφειλε, 
προς επίρρωση της γραφῆς, να τεκμηριώσει σε αμιγώς πολιτικό επίπεδο ότι η 
υπό κρίση πρόταση αντέβαινε στο κοινό συμφέρον.36 Ως προς αυτό, το ευτελέ-
στατο πρόστιμο της μίας δραχμής, το οποίο ‒όπως και πάλι μαθαίνουμε από 
τα Σχόλια‒ επέβαλαν οι δικασταὶ αἰδεσθέντες στον Θρασύβουλο,37 φανερώνει, 

32. Πρβλ. Λυσ., απ. 52b Carey και Φώτ. Βιβλ. 262, 490a1-7.
33. Πρβλ. Osborne, M.J. 1981-3, τόμ. ΙΙ, 30 σημ. 77, Buck 1998, 85 σημ. 68 και Rhodes, 

Osborne 2003, 25. Πρβλ., όμως, Rhodes 1981, 476, αλλά και Whitehead 1984, 8.
34. Πρβλ. Cloché 1915, 453. 
35. Πρβλ. POxy. 1800 (6+7), στ. i, 7-9 και Μάξ. Πλαν. Σχόλ. Ἑρμογ. 343, 15-16 Walz. 

Eπίσης, Καραμούτσου-Τέζα 1990, 267 σημ. 2. 
36. Βλ. Yunis 1988, 368-369 και 373· με αυτή την έννοια, η έκβαση της γραφῆς, όχι 

όμως λιγότερο και η αμφιθυμία των κρινόντων, αφορούσε κατ’ επίφαση στη νομιμό-
τητα της διαδικασίας, αλλά κατ’ ουσίαν τον εισηγητή ή τους τιμώμενους (βλ. Hansen 
1974, 63-65 και Rhodes 2010, 71).

37. Το ελάχιστο, επίσης συμβολικό, γνωστό στις πηγές μας πρόστιμο ανέρχεται στις 
εικοσιπέντε δραχμές (Υπ. Εὐξ. 18)· βλ. Whitehead 2000, 213-214. Mε την επιμέτρηση της 
ποινής (ἐν τῇ τιμήσει παρελθών) συνδέεται η ρήση του Θρασύβουλου θανάτου… τιμῶμαι 
ὅτι ἀχαρίστους Ἀθηναίους ὄντας εὖ ἐποίησα (Schol. in Aeschin. 3.195.16-17 Schultz = 3, 
438b, 9-10 Dilts = Λυσ., απ. 52c Carey)· επισφαλώς, όμως, ο Munn (2000, 257) εικάζει ότι 
την ποινή της δραχμής πρότεινε ο ίδιος ο μηνυτής. H ρήση εμφανίζεται παραλλαγμένη 



Πολιτικη «Μετριοπαθεια» και «Μετριοπαθεισ» στην Αθηναϊκη Δημοκρατια

41

αφενός, ότι το πλήγμα σε βάρος του εναγόμενου υπήρξε πολύ βαρύτερο στον 
πολιτικό συμβολισμό από ό,τι την πραγματική αξία του και, αφετέρου, ότι η 
πειθώ του ενάγοντος, ενώπιον ενός ακροατήριου που κλήθηκε να ανακαλέσει 
ό,τι προηγουμένως ο δήμος είχε ήδη κυρώσει, μάλλον υστέρησε στο πολιτικό 
σκέλος της υπόθεσης έναντι εκείνης στο τυπικό της. 

Θα ήταν αφελές, έτσι ή αλλιώς, να δεχτούμε ότι η διάρρηξη των σχέσεων 
ανάμεσα στον Αρχίνο και τον Θρασύβουλο επήλθε μόλις σχεδόν την επαύριο 
του κοινού αγώνα και του αίσιου τέλους του, εάν δεν σοβούσε ήδη στα σχέδιά 
τους για την αποκατεστημένη δημοκρατία. Δύο επιγραφικά τεκμήρια, τα οποία 
όχι μόνο έχουν διεγείρει το ενδιαφέρον των νεότερων ερευνητών αλλά και 
έχουν προκαλέσει διχογνωμία ανάμεσά τους, ενδεχομένως φωτίζουν ορισμέ-
νες πτυχές αυτής της ρήξης. Το πρώτο αφορά σε μια επιγραφή όπου σώζονται 
τα σπαράγματα ενός ονομαστικού καταλόγου όσων κατέλαβαν –ή, ακριβέστε-
ρα, πολιορκήθηκαν– (σ)τη Φυλή, ενός επιγράμματος για την αρετή και τους 
κινδύνους του τολμήματός τους και, τέλος, ενός ψηφίσματος για τον άθλο 
τους (Raubitschek 1941 = SEG 28, 45, πρβλ. 62, 50). Τα ίχνη τεσσάρων στίχων 
του επιγράμματος συμπίπτουν πέρα από κάθε αμφιβολία με ένα επίγραμμα, το 
οποίο παραθέτει ολόκληρο ο Αισχίνης (3.190). Το ψήφισμα, από το οποίο με 
ασφάλεια αρχικά διαβάζονταν μόλις δέκα περίπου γράμματα, έχει ταυτιστεί 
με ψήφισμα που εισηγήθηκε ο Αρχίνος και μνημονεύει και πάλι ο Αισχίνης: 
σε καθέναν από τους «ήρωες της Φυλής» δόθηκαν λιγότερες από δέκα δραχ-
μές για θυσίες και αναθήματα, συνολικά χίλιες δραχμές, και ένα στεφάνι ελιάς 
(187). Καθώς τα θραύσματα έχουν συμπληρωθεί από νέα ευρήματα, συμπεραί-
νεται σήμερα ότι η επιγραφή έχει αναθηματικό, και όχι τιμητικό, χαρακτήρα 
και προέρχεται από το βάθρο αγάλματος που αφιέρωσαν κοντά στο Μητρώο οι 
πρώτοι εβδομήντα συναγωνιστές του Θρασύβουλου. Επιβεβαιώνεται, επίσης, 
το όνομα του Αρχίνου ως εισηγητή του ψηφίσματος (42: Ἀρ[χῖνος εἶπε). Τέλος, 
και αυτό είναι το κρισιμότερο, η χρονολόγησή του μετατίθεται από το 403/2, 
όπως αρχικά είχε εκτιμηθεί, στο 401/0 (Μαλούχου [2014] = SEG 62, 50).38 

στον Μάξιμο Πλανούδη, ως αυτοσαρκασμός, ειπωμένη προφανώς μετά την έκδοση της 
απόφασης (Σχόλ. Ἑρμογ. 343.16-17 Walz)· την ίδια αποδίδει στον Κέφαλο, πατέρα του 
Λυσία, ο Ιωάννης Τζέτζης (Χιλ. 5.34.997-998). 

38. Μαλούχου [2014], 126-127, 132-135 και 137· επίσης, 2015, 94-96. Για μια σχετικά 
υψηλότερη χρονολόγηση, μετά τη θητεία Πυθόδωρου και ενόσω δεν είχε ακόμη εγκα-
τασταθεί νόμιμος διάδοχός του, πρβλ. Hereward 1952, 112-113.



Β. Ι. Αναστασιαδησ

42

Η χαμηλότερη αυτή χρονολόγηση, μετά τις νέες αναγνώσεις και τη μερική 
συμπλήρωση Ξεναίνετ]ος ἦρχεν (αντί [Εὐκλείδης ἦρχε]), συμπίπτει με εκείνη 
ενός ψηφίσματος για τους ξένους που συνκατῆλθον από τη Φυλή, συμμετείχαν 
στην κάθοδον στον Πειραιά ή συμπολέμησαν στη Μουνυχία (IG II2 10 + 2403 = 
Rhodes, Osborne 2003, αρ. 4). Μολονότι το ψήφισμα εγείρει πολλαπλά ερωτή-
ματα ως προς τις κατηγορίες των τιμωμένων και το εύρος των προνομίων που 
παραχωρούνταν σε καθεμιά από αυτές, δηλαδή της πολιτείας ή της ἰσοτελείας, 
στη θέση του εισηγητή συμπληρώνεται εύλογα το όνομα του Θρασύβουλου39 
και, έτσι ή αλλιώς, το περιεχόμενό του επιτρέπει να συμπεράνουμε ότι, παρά 
τη χρονική καθυστέρηση δύο ετών,40 η πρότασή του που είχε προσκρούσει στη 
γραφὴν του Αρχίνου επανήλθε, με επιτυχία αυτή τη φορά, στη βουλή και τον 
δήμο. Και μάλιστα, από ορισμένα σωζόμενα ονόματα φαίνεται ότι εντέλει δεν 
εξαιρέθηκαν ως προς τα προνόμια ‒έστω και περιστέλλοντάς τα σε σύγκριση 
με την προηγούμενη απόπειρα‒ ακόμη και απελεύθεροι ή δούλοι,41 δηλαδή οι 

39. Osborne, M.J. 1981-3, αρ. D6, στ. 3-4 (πρβλ. Whitehead 1977, 157) και, για την 
ταύτιση του εισηγητή, τόμ. ΙΙ, 32. Contra, o Mathieu (1927, 93-94, όπου και η παλαιότε-
ρη βιβλιογραφία) θεώρησε πιθανότερο κάποιον προσκείμενο στο «parti modéré» του 
Αρχίνου (πρβλ. Körte 1900, 394 και 396)· επιφυλακτικοί οι Kolbe (1921, 247), Loening 
(pace Mathieu 1981, 290) και Harding (1987, 176). Η εικασία ότι εισηγητής του ψηφί-
σματος υπήρξε ο Αρχίνος, με βάση την εσφαλμένη πεποίθηση ‒ήδη στους Ziebarth 
(1898, 28) και Prott (1900, 35), αλλά και τον Tod (1948, 10-11)‒ ότι επρόκειτο για το 
ψήφισμα που μνημονεύει ο Αισχίνης (3.187), οδήγησε σε μια άστοχη αξιολόγηση της 
δράσης του, όπως στον Hignett (1952, 297)· πρβλ. Οsborne, M.J. 1981-3, τόμ. ΙΙ, 30-31. 
Από την άλλη πλευρά, αδύναμη φαίνεται η εικασία της Καραμούτσου-Τέζα (1990, 266 
και σημ. 6, 271), αναπτύσσοντας μια σκέψη του Raubitschek (1941, 286), ότι η επιγραφή 
συνίσταται σε μια εσπευσμένη χάραξη του ακυρωθέντος ψηφίσματος του Θρασύβουλου 
(βλ. Krentz 1980, 298 σημ. 2· Οsborne, M.J. 1981-3, τόμ. ΙΙ, 31-32· Loening 1981, 290 σημ. 
35· Whitehead 1984, 9· Dössel 2003, 129 σημ. 183). Τα δεδομένα και την ερμηνεία τους 
πραγματεύεται στο σύνολό τους ο Adak 2003, 184-192. 

40. Ωστόσο, ο Krentz (1980, 299-300), όπως και άλλοι, στο μέτρο που θεωρεί απίθανο 
το ενδεχόμενο να μεσολάβησε τόσο διάστημα μέχρι την επανεισαγωγή της πρότασης 
(πρβλ. Raubitschek 1941, 286), χρονολογεί το ψήφισμα το 403/2: Εὐκλείδης - - -]ος ἦρχε 
αντί Ξεναίνετ]ος ἦρχε. 

41. Γῆρυς (στήλη iii, στ. 13), Kνίψ (vi, 55), Ἄβδης (60), Ἰδύης (62), Ψάμμις (vii, 5) 
και Ἔγερσις (6). Πρβλ. Hereward 1952, 115-117, αλλά και Jameson 1978, 134-135· την 



Πολιτικη «Μετριοπαθεια» και «Μετριοπαθεισ» στην Αθηναϊκη Δημοκρατια

43

φανερῶς δούλοι της Ἀθηναίων πολιτείας. Επίσης, για τον βασανισμένο Λυσία, ο 
οποίος γνωρίζουμε ότι έζησε στην Αθήνα ως ισοτελής μέχρι τον θάνατό του, 
πιθανόν αυτό ακριβώς το ψήφισμα να ανακούφιζε κάπως, παραχωρώντας του 
μάλιστα το δικαίωμα αυτοπρόσωπης αγόρευσης ενώπιον των δικαστηρίων, 
την παλαιότερη απογοήτευσή του.42 

Εάν διασταυρώσουμε τα δύο τεκμήρια, προκύπτει ότι ο Θρασύβουλος δεν 
εγκατέλειψε την υπόθεση των ξένων, ενόσω η βουλή μοχθούσε –όπως αναφέ-
ρει ο Αισχίνης (3.187)– να καταρτίσει έναν εμπεριστατωμένο κατάλογο όσων 
γνήσιων Αθηναίων πράγματι δικαιούνταν τα εύσημα της εκδίωξης των Τριά-
κοντα, ξεδιαλέγοντάς τους επιμελώς ανάμεσα σε πολλούς που είχαν σπεύσει 
να καυχηθούν για τη δήθεν συμμετοχή τους. Όταν, μετά την επανενσωμάτω-
ση της σχισματικής πόλης της Ελευσίνας,43 τα δύο ψηφίσματα τέθηκαν στην 
κρίση της εκκλησίας –ίσως εκείνο για τους Αθηναίους πριν από το αντίστοιχο 
για τους ξένους–,44 είχε ήδη μεσολαβήσει ικανό χρονικό διάστημα, ωστόσο 
δεν έχουμε λόγους να υποθέσουμε ότι αυτό υπήρξε ικανό ώστε οι σχέσεις 
ανάμεσα στον Θρασύβουλο και τον Αρχίνο να εξομαλυνθούν. Ούτε, όμως, η 
εικασία ότι ο Αρχίνος είχε πλέον υποσκελίσει κατά κράτος την επιρροή του 
Θρασύβουλου είναι πειστική.45 Το ψήφισμα του δεύτερου, κατά την περίο-
δο της ἀναρχίας, είχε ήδη άπαξ κυρωθεί από την πλειονοψηφία του δήμου 
(ἐκύρωσε τὴν δωρεάν) ([Πλούτ.] Βίοι δέκα ῥητ. 835f = Λυσ., απ. 52a-b Carey, και 
Φώτ. Βιβλ. 262, 490a3), γεγονός το οποίο ενίοτε oι μελετητές ‒ανάμεσά τους 
και η Nicole Loraux46‒ επιτήδεια παρασιωπούν· μολονότι είχε ανασταλεί η 

υπόθεση ότι οι τιμώμενοι φέρουν όλοι ανεξαίρετα την ιδιότητα του δούλου υποστήριξε 
ο Harding 1987. 

42. Bλ. Κolbe 1921, 248· Loening 1981, 289-292· πρβλ., όμως, Philips 2008, 154. Βλ., 
επίσης, σημ. 56. 

43. Εύλογα ο Cloché (1917, 403-408) υποστήριξε ότι οι ωφελούμενοι ξένοι θα μπο-
ρούσαν να αντισταθμίσουν στο πολιτικό ισοζύγιο τους επανακάμψαντες ολιγαρχικούς 
της Ελευσίνας, (πρβλ. Mathieu 1927, 93-94 και σημ. 6· Loening 1981, 293)· πάντως, η 
εκτίμησή του εδραζόταν στην πεποίθηση ότι σε όλους ανεξαίρετα παραχωρήθηκαν 
πλήρη πολιτικά δικαιώματα. 

44. Βλ. Μαλούχου [2014], 137-138.
45. Βλ., λ.χ., στον Cloché (1915, 18 και 166 σημ. 2) και, με αντιφατικό τρόπο, στον 

Buck (1998, 84 και 86). Αντίθετα, ο Sealey (1956, 181) συγκαταλέγει τον Αρχίνο ανάμεσα 
στους «comparatively unimportant men» που έδρασαν την περίοδο 403-395 π.Χ.

46. Loraux [1981], 202.



Β. Ι. Αναστασιαδησ

44

ισχύς του έως ότου καταπέσει οριστικά κατά την εκδίκαση της γραφῆς, είναι 
απολύτως φυσικό ο Θρασύβουλος να αναζήτησε τώρα στην ίδια εκείνη πλει-
ονοψηφία την επιδοκιμασία και της ανανεωμένης πρωτοβουλίας του. 

H εκλεκτική μέριμνα για τα συμφέροντα των ξένων έναντι εκείνης για την 
ανταμοιβή των αθηναίων προμάχων της δημοκρατίας συνυφαίνεται με το 
αντικείμενο μιας μείζονος πολιτικής τριβής. Το ψήφισμα του Θεοζοτίδη, χάρη 
στο οποίο η πόλη αναλάμβανε τη φροντίδα των ορφανών του δημοκρατικού 
μετώπου, ειδικότερα των θυμάτων ανάμεσα στους Αθηναίους και οπωσδήποτε 
όχι τους ξένους (Stroud 1971 = SEG 28, 46), προκάλεσε την αντίδραση –στην 
προκείμενη περίπτωση, ως λογογράφου– του Λυσία, ίσως και πάλι μέσω γρα-
φῆς παρανόμων47 ή προβολῆς (PHibeh 1, 14 = απ. 128-150 Carey), και ο αντίλογός 
του αφορούσε στα νόθα ή υιοθετημένα τέκνα. Πρόκειται για μια περίπτωση, σε 
κάποιο βαθμό, αντίστροφη εκείνης της πρώτης πρότασης του Θρασύβουλου. 
Μολονότι δεν έχουμε λόγους να αμφισβητήσουμε τη δημοκρατική προσήλωση 
του Θεοζοτίδη,48 και ασφαλώς με κανένα τρόπο του Λυσία, η διαμάχη ανάμεσά 
τους φανερώνει πόσο η αντιπαράθεση γύρω από την αποκλειστικότητα ή μη 
των πολιτικών προνομίων, δηλαδή γύρω από την περιφρούρηση ή τη χαλά-
ρωση των στεγανών του πολιτικού σώματος, υπήρξε οξεία.49 Εξάλλου, μόλις 
κατά το πρόσφατο παρελθόν, οι μέτοικοι είχαν βρεθεί στο στόχαστρο των Τρι-
άκοντα·50 και, βέβαια, αυτό συνδέεται με τη συνήθη κατ’ ευφημισμόν σώφρονα 
επιφυλακτικότητα, κατ’ ουσίαν δε την εχθρότητα, των ολιγαρχικών κύκλων 
απέναντί τους.51 Γενικότερα, όμως, ο φόβος για τον διαμοιρασμό των προνο-
μίων που απολάμβαναν οι γνήσιοι πολίτες ήταν εύλογο να τέμνει όλες τις με-
ρίδες των Αθηναίων, ανεξάρτητα από τις πολιτικές προτιμήσεις της καθεμιάς, 
και αυτός εκδηλώθηκε με την επαναφορά σε πλήρη ισχύ, το 403/2, των όρων 
της πολιτογράφησης που είχε πολύ παλαιότερα θεσπίσει ο Περικλής.52 

47. Ηansen 1974, 30 (5).
48. Βλ. και Todd 2000, 384.
49. Συνοπτικά, για τα τεκμήρια σε σχέση προς τους ξένους, βλ. Ostwald 1986, 505-509 

και, πιο πρόσφατα, Kears 2013, 163-166. Πάντως, ο Hignett (1952, 296), έχοντας υπόψη 
αποκλειστικά τον αντίλογο του Λυσία, απέδωσε τους περιορισμούς που διαλαμβάνει το 
ψήφισμα του Θεοζοτίδη σε οικονομική δυσπραγία· πρβλ. και Stroud 1971, 298.

50. Λυσ. 12.6, Ξεν. Ἑλλ. 2.3.41 και Διόδ. Σ. 14.5.6.
51. Βλ. Whitehead 1977, 154-159· Munn 2000, 255-256, 258-261. 
52. Βλ. Harrison 1969, 25-26· τις πηγές πραγματεύεται και η Blok 2009, 142-143 (πρβλ. 

2017, 28, 48-49).



Πολιτικη «Μετριοπαθεια» και «Μετριοπαθεισ» στην Αθηναϊκη Δημοκρατια

45

Ακόμη κι εάν, όπως υποστήριξε η Martha Taylor, πρόθεση του Αρχίνου δεν 
ήταν να απαξιώσει ολωσδιόλου και αδιάκριτα την ομολογημένη ‒όπως φανε-
ρώνει και η δημόσια ταφή των πεσόντων ([Λυσ.] 2.66)‒ συνεισφορά μη Αθη-
ναίων στην αποτίναξη της τυραννίδας,53 η αντίθεσή του στην πολιτογράφηση 
ξένων αξιολογείται κατά κύριο λόγο, και ορθά, με γνώμονα τη συμβολική διά-
στασή της ως προς την επικράτηση μιας ριζοσπαστικής ή μιας «μετριοπαθούς» 
αντίληψης για τη δημοκρατία.54 Ωστόσο, έχει και η ψυχρή σιωπή των αριθμών 
το δικό της δικαίωμα στην αλήθεια. Ανεξάρτητα από την τροποποιημένη μορ-
φή, με την οποία οριστικά εγκρίθηκε και σώζεται το ψήφισμα για τους ξένους, 
η αρχική πρόταση του Θρασύβουλου, όπως σαφώς λέγεται στην Ἀθηναίων πο-
λιτείαν, αφορούσε σε όλους τους συνελθόντας από τον Πειραιά (40.2: μετεδίδου 
τῆς πολιτείας πᾶσι τοῖς ἐκ Πειραιῶς συνελθοῦσι). Το πλήθος των εγγραφών 
στους στοίχους του ψηφίσματος ανέρχεται περίπου στις 920 έως 960 (σώζο-
νται, ακέραιες ή ίχνη τους, λιγότερες από εκατό).55 Συνεπώς, μολονότι τελικά 
παραχωρήθηκαν πολιτικά δικαιώματα μόνο σε περίπου εβδομήντα ή ενενή-
ντα ξένους ‒ίσως, όμως, και σε όλους ανεξαίρετα‒,56 στην ευόδωση ή μη της 
γραφῆς παρανόμων του Αρχίνου διακυβευόταν το πολιτικό καθεστώς περίπου 
χιλίων ανδρών. Με δεδομένο το πλήθος των 6.000 που θεωρούνταν επαρκές 
για να αντιπροσωπεύσει το σύνολο των Αθηναίων στις συνήθεις συνεδριάσεις 
της εκκλησίας και τις κρισιμότερες αποφάσεις της,57 και πολύ περισσότερο το 
πλήθος των 501 ή 1.001 πολιτών για να επανδρώσει επιμέρους όργανα του 
κράτους, όπως το σώμα των νομοθετών, ο αριθμός αυτός δεν θα ήταν διόλου 

53. Taylor 2002, 388, 390, 396. Έτσι, το ψήφισμα του Αρχίνου πιθανότατα περιλάμ-
βανε και τα ονόματα περίπου σαράντα (;) μη Αθηναίων (βλ. Taylor 2002, 396· Osborne, 
M.J. 1981-3, τόμ. ΙΙ, 30). Σε ανάλογη κατεύθυνση και ο Mathieu (1927, 94· πρβλ. σημ. 39)· 
επίσης, Shear 2011, 312.

54. Βλ., λ.χ., Dorjahn 1946, 38.
55. Osborne, M.J. 1981-3, τόμ. ΙΙ, 35-42· Rhodes, Osborne 2003, 25-26· 1.200, κατά τον 

Krentz (1980, 305).
56. Whitehead 1984· contra, Krentz 1986, 204. Όσον αφορά στον Λυσία, ο λόγος για 

τον οποίο δεν του αποδόθηκαν πλήρη πολιτικά δικαιώματα (βλ., λ.χ., στον Whitehead 
1984, 8) θα πρέπει μάλλον να αναζητηθεί στο στιβαρό επιχείρημα του Körte (1900, 397), 
αλλά και του Feyel (1945, 158-159), ότι η σημαντική και γενναιόδωρη συμβολή του 
στην επανόρθωση της δημοκρατίας δεν ήταν επαρκής για να αναπληρώσει την απουσία 
του από την ένοπλη δράση στη Φυλή· πρβλ. Munn 2000, 258.

57. Βλ. Hansen 1976β. 



Β. Ι. Αναστασιαδησ

46

ευκαταφρόνητος ως δεξαμενή ψηφοφόρων και υποψήφιων για τις κληρωτές 
αρχές ή λειτουργίες του κράτους. Έτσι, φαίνεται να συναρμόζονται ικανοποι-
ητικά ανάμεσά τους δύο από τις ενέργειες του Αρχίνου. Ο αποκλεισμός μιας 
σχετικά συμπαγούς ομάδας νεοπροσήλυτων πολιτών, που προφανώς θα είχαν 
εφεξής κάθε λόγο να εκφράζουν την αφοσίωσή τους στον Θρασύβουλο για τη 
γενναία και αμέριστη εύνοιά του,58 θα πρέπει να σταθμιστεί έναντι είτε της 
πιθανολογούμενης αποψίλωσης των υποστηρικτών του παραδοσιακά ολιγαρ-
χικού μετώπου, λόγω της μετοικεσίας στην Ελευσίνα, είτε της μειωμένης συμ-
μετοχής και επιρροής τους, λόγω της αβεβαιότητας των καιρών και του κατα-
κερματισμού των πολιτικών ομάδων. Με άλλα λόγια, ο Αρχίνος, χάρη στην 
επιβράχυνση της προθεσμίας απογραφής για τη μετοικεσία, είχε ήδη επιτυχώς 
αποτρέψει την αριθμητική συρρίκνωση του ολιγαρχικού μετώπου· εκείνο το 
εγχείρημά του, εάν εντέλει πολιτογραφούνταν οι ξένοι, μάλλον θα απέβαινε 
μάταιο.59 Στο μέτρο που εδώ αρμόζει στον Αρχίνο ένα εγκώμιο, αυτό δεν θα 
έπρεπε να τιμά τόσο την ισορροπητική δεξιοτεχνία και τη «μετριοπάθειά» του 
όσο τις λαμπρές επιδόσεις του στη λογιστική της δημοκρατικής διαβούλευσης. 

Η τρίτη παρέμβασή του στην επικαιρότητα συνίσταται στην εφαρμογή της 
ἀπαγωγῆς (ἀπαγαγών)60 σε βάρος ενός πολίτη που ἤρξατο… μνησικακεῖν.61 Ο 

58. Πρβλ. Ostwald 1986, 504, Strauss 1986, 96 και Dössel 2003, 128 και 144. 
59. Πρβλ. Wolpert 2002, 42-43.
60. Βλ. Hansen 1976a, 32 και 126-127· ως προς την ἀπαγωγήν, πρβλ. τον ετήσιο όρκο 

των βουλευτών στον Ανδοκίδη (1, 91). 
61. Σε αντίθεση προς τον Carawan (2002, 3-5), o οποίος υποστήριξε ότι το τεχνικό 

περιεχόμενο του [μὴ] μνησικακεῖν αφορούσε σε όσους είχε παλαιότερα επιβληθεί η 
ποινή της ἀτιμίας, υιοθετείται εδώ η ευρύτερη ερμηνεία του Joyce (2008, 512-514, 515 
σημ. 36-37, 517) ως ενός «blanket measure» για την αποφυγή εκδικητικών διώξεων 
και άσκησης βίας σε βάρος των ἐν τῷ ἄστει (πρβλ. και Carawan 2012, 571)· ωστόσο, 
ελάχιστα πειστικός είναι ο ισχυρισμός ότι οι αρχικές διαπραγματεύσεις για τη συμ-
φιλίωση «may have said little or nothing about ‘forgetting the past’» και η εν λόγω 
ρήτρα θα μπορούσε απλώς να είναι ένα «additional measure» (Joyce 2015, 27): οι δι-
αλύσεις θα ήταν αδιανόητες χωρίς, κατεξοχήν, την παροχή εγγυήσεων για την ασφα-
λή παραμονή των ἐν τῷ ἄστει στην πόλη, ενώ τη διευθέτηση του καθεστώτος της 
σχισματικής Ελευσίνας οφείλουμε να θεωρήσουμε, όχι ως κοινή προτεραιότητα των 
διαπραγματευτών, αλλά αποκλειστικά ως δικλείδα διαφυγής για τους αμετανόητους. 
Eξάλλου, ακόμη κι εάν αναγνωρίσουμε στο μὴ μνησικακεῖν την «πρακτική διάσταση» 



Πολιτικη «Μετριοπαθεια» και «Μετριοπαθεισ» στην Αθηναϊκη Δημοκρατια

47

Αρχίνος ‒άγνωστο εάν την ιδιότητά του ως απλού πολίτη ενίσχυε το κύρος 
κάποιου αξιώματος‒ τον οδήγησε στη βουλή και έπεισε τους παριστάμενους να 
τον εκτελέσουν δίχως δίκη (ἄκριτον). Η «καταδίκη» του, ισχυρίστηκε, θα πα-
ραδειγμάτιζε όλους τους Αθηναίους να τηρήσουν τους όρκους των διαλύσεων, 
ενώ η απαλλαγή του θα ισοδυναμούσε σιωπηρά με «προτροπή (προτρέψειν)» 
να τον μιμηθούν και άλλοι στην παραβίασή τους (Ἀθ. πολ. 40.2). Επρόκειτο 
για μια πράξη κορυφαίου συμβολισμού, της οποίας τις περισσότερες ζοφερές 
πτυχές ανέδειξε ήδη το 1920 ο Paul Cloché,62 η έρευνα όμως επιμένει κάποιες 
φορές πεισματικά να αγνοεί. Πρώτον, ο Αρχίνος «επέλεξε» –στο μέτρο που, 
αμέσως μετά τη νικηφόρα επιστροφή των δημοκρατικών στην πόλη, πολλοί 
άλλοι εκθύμως θα προτίθενταν να αναμοχλεύσουν ποικιλότροπα τα πάθη του 
παρελθόντος– έναν από τους κατεληλυθότας,63 έναν δηλαδή από τους πρωτερ-
γάτες του κοινού αγώνα, αυτούς ακριβώς τους «ήρωες της Φυλής» που λίγο 
αργότερα έμελλε να τιμήσει ο δήμος με το γνωστό ψήφισμά του. Δεύτερο, 
ρητά ο Αρχίνος απαίτησε από τους βουλευτές να αποφύγουν τη βάσανο του 
δικαστηρίου και να επιβάλουν την καταδίκη υπερβαίνοντας τις αρμοδιότητές 

της μη αναψηλάφησης διαφορών που οριστικά διευθετούνταν μέσω των διαλύσεων 
(Carawan 2012, 575), η διήγηση της Ἀθηναίων πολιτείας μάλλον ενισχύει την εντύπω-
ση ότι η διεξοδική κατάδειξη του αξιόποινου χαρακτήρα των πράξεων του ανώνυμου 
«μνησίκακου» ήταν δυσχερής, ή έστω δευτερεύουσα, και έτσι κατανοούμε πληρέ-
στερα και τη χωρίς δίκη εκτέλεσή του. Σε κάθε περίπτωση, η νομοτεχνική αρτιότη-
τα των διαλύσεων απείχε πολύ από ό,τι η σύγχρονη έρευνα συχνά θεωρεί δεδομένη 
(βλ. Loening 1987, 29 και Αναστασιάδης 2006, 66-67 και 74-75) και η κύρια μέριμνά 
τους μάλλον εστίαζε στην παροχή εγγυήσεων για τους ολιγαρχικούς (βλ. Canevaro 
2015, 226). Συνεπώς, εκείνες τις πρώτες και κρίσιμες ημέρες, ακόμη και απλώς η δη-
μόσια κακολογία ή η ενεργοποίηση διαδικασιών έγκλησης (όπως στον Cloché 1915, 
298 σημ. 2) ‒και όχι απαραίτητα η αυτοδικία, όπως υπέθεσε για τον «μνησίκακο» ο 
Carawan (2002, 10), μάλλον παραβλέποντας την ακριβή διατύπωση ἤρξατο…‒ θα 
μπορούσαν να θεωρηθούν υπαίτιες διασάλευσης της εύθραυστης κοινωνικής ειρή-
νης. Για την ποινή του θανάτου, βλ. σημ. 65.

62. Cloché 1920, 9-13 και 27-28.
63. Στα συγκεκριμένα συμφραζόμενα, το κατέρχομαι αναφέρεται στους ἀπὸ Φυλῆς 

(Ἀθ. πολ. 38.3, Λυσ. 49.63, 52.4, απ. 52c Carey, Aισχίν. 2.176, Schol. in Aeschin. 3.195.2 
Schultz = 438a Dilts και Schol. in Ar. Plut. 1146 Dübner = 1146a Chantry)· άπαξ στους ἐκ 
τοῦ Πειραιῶς (Δίων Κ. Ῥωμ. 44.20.5). Πρβλ. και IG II2 10, a, 5.



Β. Ι. Αναστασιαδησ

48

τους (ἄκριτον)·64 μολονότι πιθανόν οι διαλύσεις δεν προνοούσαν ενδελεχώς για 
την ποινική διαδικασία σε βάρος των παραβατών, η προσαγωγή στη βουλή, 
προκειμένου αυτή να επιβάλει χωρίς δίκη κεφαλικό και τελεσίδικο κολασμό, 
είναι ‒τουλάχιστον υπό συνθήκες πολιτειακής ομαλότητας‒ ολότελα ανοίκεια 
στην αθηναϊκή δικονομία της εποχής, όπως η ίδια η Ἀθηναίων πολιτεία πιστο-
ποιεί (45.1). Προφανώς, ο Αρχίνος γνώριζε ότι ένα όργανο κληρωτών ενόρ-
κων, στο οποίο θα περίσσευαν πολίτες με νωπά τα τραύματα της τυραννίδας, 
θα επιδείκνυε, εάν όχι συμπάθεια, πάντως επιείκεια προς τον εγκαλούμενο, 
θα εκάμπτετο ίσως από την απολογία του και, τότε, η έγκληση θα απέληγε σε 
ένα μη αναστρέψιμο, χλιαρό ως προς τον παραδειγματικό αντίκτυπό του, δι-
καστικό προηγούμενο. Εξάλλου, ακόμη και το μέτρο της παραγραφῆς, το οποίο 
ο ίδιος ο Αρχίνος εισηγήθηκε την ίδια περίοδο, προέβλεπε σε βάρος όποιου 
είχε αποδεδειγμένα «μνησικακήσει» την καταβολή χρηματικού προστίμου, 
ίσως και τη δίωξη επιορκίας, πάντως όχι την ποινή του θανάτου (Ισοκ. 18.2· 
βλ. παρακάτω).65 Τρίτον, επικαλέστηκε με έμφαση τον κίνδυνο εξάπλωσης 
της παραβατικότητας έναντι των όρων της αμνηστίας, μολονότι καμία πηγή 
δεν επιτρέπει την υπόνοια ότι κάτι τέτοιο διαφαινόταν στις προθέσεις του δη-
μοκρατικού μετώπου, ιδιαίτερα εάν λάβουμε υπόψη την έκκληση του ίδιου 
του Θρασύβουλου να τηρηθούν όσα το ίδιο συνομολόγησε κατά τις διαλύσεις 
(Ξεν. Ἑλλ. 2.4.42· πρβλ. Λυσ. 25.28, Αισχίν. 2.176 και Κορν. Νέπως Thras. 3.3).66 

64. Βλ. Rhodes 1981, 477. Διφορούμενη η υπεκφυγή του Dorjahn ότι «this can 
hardly be taken in a strict, literal sense» (1946, 37)· αλλά και ο Hansen (1976a, 127) 
φέρεται επιφυλακτικός ως προς την ακριβή, οριακή ή μη, φύση της παρανομίας. Κατη-
γορηματικός ο Philips 2008, 149.

65. Ο Cahloun (1918, 183-184) παρατήρησε ότι, σε σύγκριση προς την ελαφρότητα 
της ἐπωβελίας σε περίπτωση παραγραφῆς, η έσχατη ποινή σε βάρος του ανώνυμου «μνη-
σίκακου» εμφανίζεται απόλυτα ασύμμετρη και εξωπραγματική· συνεπώς, η ἐπωβελία 
δεν θα μπορούσε να δικαιολογηθεί παρά μόνο εάν η παραγραφὴ ίσχυε αποκλειστικά για 
ιδιωτικές αντιδικίες. Αντίστροφα, η ίδια παρατήρηση επιτρέπει να υποθέσουμε ότι το 
αμάρτημα του «μνησίκακου» αφορούσε σε κάποια δημόσια υπόθεση, ίσως όχι ελάσσονα 
ως προς τον πολιτικό χαρακτήρα της. Εξάλλου, η εκδίκαση ιδιωτικών διαφορών είχε 
ανασταλεί και εκκίνησε εκ νέου το 401/0 (βλ. MacDowell 1971, 267).

66. Ορθά ο Meyer (1902, 219) επισήμανε ότι ο Νέπως αποδίδει στον Θρασύβουλο 
ενέργειες που, σύμφωνα με τη γενικότερη εικόνα από άλλες πηγές, μάλλον συνάδουν 
στη δράση του Αρχίνου.



Πολιτικη «Μετριοπαθεια» και «Μετριοπαθεισ» στην Αθηναϊκη Δημοκρατια

49

Ο Αρχίνος, μάλιστα, δεν πιθανολόγησε αυτόν τον κίνδυνο ως ένα τυχόν ανε-
ξέλεγκτο ενδεχόμενο αλλά τον προέγνωσε ως ορατή, επερχόμενη και άφευκτη 
εξέλιξη των πραγμάτων. 

Με άλλα λόγια, φαίνεται ότι ο ίδιος σκηνοθέτησε ενώπιον της βουλής το 
τοπίο ενός εκβιασμού, έναντι του οποίου η απόκριση των μελών της θα δια-
τράνωνε με περίοπτο τρόπο την ειλικρινή ή μη προσήλωση στα υπεσχημένα 
των δημοκρατικών φυγάδων που είχαν μόλις επανακάμψει στην κοινή κοιτί-
δα. Έτσι, το δίλημμα του Αρχίνου «να δείξουν τώρα εάν επιθυμούν [ή όχι] να 
σώσουν τη δημοκρατία (δείξουσιν, εἰ δημοκρατίαν βούλονται σῴζειν)» εσφαλμέ-
να νοείται ως δήλωση κάποιας προσωπικής φλογερής πίστης στο πολίτευμα, 
και μάλλον θα έπρεπε να εκληφθεί ως μια έσχατη δοκιμασία που απέβλεπε να 
εξωθήσει τους βουλευτές, εάν αρνούνταν να συμμορφωθούν προς ό,τι καλού-
νταν εκ του αξιώματός τους να διαφυλάξουν, σε ηθικό αδιέξοδο. Ατυχώς, σί-
γησαν σε αυτή την περίπτωση οι, έστω μοναχικές, φωνές ενός Σωκράτη ή ενός 
Ευρυπτόλεμου· και ίσως γι’ αυτό, εντέλει, προκλητικά και με ατιμωτικό τρόπο, 
η βουλή παρέβλεψε το γράμμα, και όχι μόνο, της νομιμότητας. 

H Ἀθηναίων πολιτεία, στο απερίφραστο εγκώμιο του Αρχίνου (40.2: δοκεῖ…67 
πολιτεύσασθαι καλῶς Ἀρχῖνος), καταγράφει σε χρονολογική τάξη την επιβρά-
χυνση της προθεσμίας, τη γραφὴν παρανόμων κατά του Θρασύβουλου και την 
εκτέλεση του ανώνυμου, αποδιοπομπαίου, «μνησίκακου» πολίτη. Κρίνοντας 
από το αποτέλεσμα, δηλαδή από το γεγονός ‒εάν όχι αναληθές, τουλάχιστον 
συζητήσιμο‒ ότι έκτοτε οὐδεὶς πώποτε ὕστερον ἐμνησικάκησεν, σιωπηρά θεω-
ρεί επιβεβλημένη την εκτέλεση και εξυψώνει τον Αρχίνο σε πρωταίτιο όσων 
κάλλιστα και πολιτικώτατα διευθέτησαν στο εξής οι Αθηναίοι, με αποκλειστι-
κό γνώμονά τους την ομόνοια (3). Έτσι, όμως, διαγιγνώσκει εσφαλμένα τον 
βαθμό συμπληρωματικότητας ανάμεσα στις ενέργειές του, ιδιαίτερα την πρώ-
τη και την τρίτη. Ο Αρχίνος, επιβάλλοντας λίγο πρωτύτερα την επιβράχυνση 
της προθεσμίας, είχε αυτόκλητα επωμιστεί μια βαρύτατη ευθύνη έναντι όσων 
ἄκοντες εγκλωβίστηκαν στην πόλη και διέτρεχαν τώρα τον κίνδυνο να κατα-
στούν στόχοι εκδικητικών ενεργειών· εάν η κατάσταση, σε πείσμα των επι-
σφαλών προσδοκιών του, εκτραχυνόταν, τότε το εγχείρημά του θα είχε απο-
βεί ανακόλουθο στο σύνολό του, και ίσως μοιραίο για πολλούς από αυτούς. 
Εξάλλου, η διευκρίνιση ἕως ἐθάρρησαν υποκρύπτει μια πρόγνωση ή, γιατί όχι, 

67. Για την κρίσιμη εδώ, ως προς τις συνδηλώσεις της, σύνταξη του δοκ-, βλ. Κeaney 
1992, 141-142. 



Β. Ι. Αναστασιαδησ

50

μια υπόσχεσή του, η οποία σύντομα και θριαμβευτικά για την υπόληψή του 
επαληθεύτηκε ή εκπληρώθηκε.

Μια τέταρτη πρωτοβουλία του Αρχίνου, για την οποία μαθαίνουμε από 
τον Ισοκράτη (18.2), συνίστατο στο μέτρο της παραγραφῆς που εισηγήθηκε την 
πρώτη περίοδο της παλινορθωμένης δημοκρατίας. Σύμφωνα με αυτό, όσοι 
εγκαλούνταν για πράξεις που κατά την κρίση τους ενέπιπταν στους όρους των 
διαλύσεων, δικαιούνταν να κινήσουν μια προκαταρκτική, αυτοτελή, διαδικα-
σία και αυτή ήταν δυνατό να απολήξει στη ματαίωση κάθε περαιτέρω δίωξης.68 
Το γεγονός και μόνο ότι η ποινή σε βάρος του μηνυτή, εάν κρινόταν βάσιμη η 
παραγραφή, περιοριζόταν στην καταβολή της ἐπωβελίας,69 οδήγησε τον George 
Miller Calhoun ‒και ομόφωνα τους μελετητές μετά από αυτόν‒ στη διαπίστω-
ση ότι το μέτρο είχε εφαρμογή μόνο σε ιδιωτικές διαφορές και όχι σε δημόσια 
αδικήματα.70 Με αυτή την έννοια, ο Αρχίνος διέβλεψε ότι, ενώ η δίωξη πολιτι-
κών εγκλημάτων μπορούσε να αποτραπεί μέσω μιας λιτής και αδιαφιλονίκη-
της ερμηνείας των όρων των διαλύσεων, τα οικονομικά αδικήματα που είχαν 
τελεστεί στο παρελθόν θα οδηγούσαν σε ένα κατακλυσμό διεκδικήσεων για 
επανορθώσεις και οι διαλύσεις, λόγω του σκόπιμα γενικευτικού χαρακτήρα ή 
της ατελούς νομοτεχνικής επεξεργασίας τους, θα ήταν ανεπαρκείς για τη δι-
ευθέτησή τους. Ο Calhoun, ακολουθώντας κατά γράμμα τον Ισοκράτη (ἐνίους 
ἑωρᾶτε τῶν πολιτῶν συκοφαντεῖν ὡρμημένους), απέδωσε την ανησυχία του 
Αρχίνου στην ενδεχόμενη ασυδοσία των συκοφαντών.71 Ωστόσο, αυτός ο χα-
ρακτηρισμός μπορούσε κακόβουλα, καταχρηστικά και αδιάκριτα, να αποδοθεί 
στους πάντες, ακόμη και σε εκείνους που διέθεταν ισχυρά ερείσματα δικαίου 
στις αξιώσεις τους· συνεπώς, είναι και πάλι φανερό ότι η πρόνοια του Αρχίνου 
ευνοούσε σημαντικά, αν και όχι αποκλειστικά, όσους βρίσκονταν έκθετοι για 
επιλήψιμες πράξεις κατά τους δίσεκτους μήνες της τυραννίδας. 

68. Αναλυτική πραγμάτευση στους Bonner, Smith 1938, 77-82 και Wolff 1966· βλ., 
επίσης, Funke 1980, 21 σημ. 13 και Loening 1987, 57-58. 

69. Το μέτρο της ἐπωβελίας θεωρεί ο Whitehead (2002, 88-89) ότι θεσπίστηκε ξεχω-
ριστά και πριν από την παραγραφήν, δηλαδή πριν από τα τέλη του 403/2, και πάλι με 
πρόταση του Αρχίνου.

70. Calhoun 1918, 180-184.
71. Πρβλ. Wachsmuth 1844, 647, αλλά και Dorjahn 1946, 38, pace Sandys 1912, 154-

155 (ο Sandys, μάλιστα, υποστηρίζει ότι η εκτέλεση του «μνησίκακου» συνιστά «the 
natural sequel» (!) του μέτρου της παραγραφῆς, το οποίο φέρεται έτσι να είχε προηγηθεί 
με στόχο την πάταξη της συκοφαντίας). 



Πολιτικη «Μετριοπαθεια» και «Μετριοπαθεισ» στην Αθηναϊκη Δημοκρατια

51

IΙ

Η κρατούσα εικόνα του Αρχίνου στη νεότερη έρευνα, ήδη από τον 19ο αιώνα 
αλλά και έως σήμερα, είναι αυτή ενός ηγέτη των δημοκρατικών, του «gran 
héroe de la democracia restaurada»,72 του οποίου «the purity of his democratic 
sentiments» βρίσκεται «beyond suspicion».73 Η ίδια εικόνα συνηθέστατα επι-
χρωματίζεται με την ιδιότητα του «μετριοπαθούς»,74 ή ακόμη και επικαλύπτε-
ται από αυτή: ο Αρχίνος, « homm[e] politiqu[e] modér[é]…, grand vainqueur 
de la réconciiliation nationale  »,75 αναδείχθηκε σε «dedicated champion of 
moderation»76 ή «gemässigter[en] [sc. έναντι του Θρασύβουλου] Demokrat»,77 
και μάλιστα διακινδύνευσε με αυταπάρνηση να επωμιστεί το μίσος όλων των 
συμπολιτών του, προκειμένου –όπως ένας Σόλων ή ένας Θηραμένης– να σώσει 
την πατρίδα του.78 Κάποτε, μάλιστα, η εμμονή στο στοιχείο της «μετριοπάθειας» 
διεγείρει εμφατικά αντιρρητικές αποφάνσεις, όπως ότι αυτός υπήρξε «a strong 
democrat, not a moderate», μολονότι την εποχή του οι διαιρέσεις των φατριών 
εδράζονταν, όχι στην εξωτερική ή την κοινωνική πολιτική, αλλά αποκλειστικά 
«on personalities, tactics, and timing».79 Από την άλλη πλευρά, ζωηρή έκπλη-
ξη προξενούν οι περιπτώσεις όπου στην αξιολόγησή του συζεύγνυνται, ενίοτε 
με παράδοξο τρόπο, αντικείμενα –τουλάχιστον επιφανειακά– γνωρίσματα, τα 
οποία άλλοτε αμβλύνουν τη «δημοκρατικότητά» του και άλλοτε ευκρινώς τη 
μετατοπίζουν στις παρυφές του πολιτικά αντίπαλου μετώπου, δηλαδή του ολι-
γαρχικού. Έτσι, ο Αρχίνος υπήρξε μεν «prominent democrat», πλην όμως δεν 
ενεργούσε βάσει «set ideological predispositions».80 Επίσης, ενώ αργότερα με-
ταστράφηκε στους δημοκρατικούς, υπήρξε «a former moderate oligarch»81 και, 
πάντως, είτε τον διέκρινε «an aversion to the popular sovereignty practiced 

72. Sancho Rocher 2016β, 39 σημ. 88. Έτσι, λ.χ., στον Hermann 1841, 383, τον 
Wachsmuth 1844, 657 ή τον Wilamowitz 1893, 125. Πρβλ. Cloché 1915, 150-151. 

73. Hignett 1952, 295.
74. Έτσι, λ.χ., στον Judeich 1895, 540.
75. Loraux [1981], 198.
76. Munn 2000, 254.
77. Adak 2003, 187.
78. Frank, Monoson 2009, 262-263.
79. Buck 1998, 72 και 87.
80. Frank 2005, 133.
81. Roisman, Worthington 2015, 77.



Β. Ι. Αναστασιαδησ

52

under the democracy»82 είτε δεν ήταν «a confirmed democrat».83 Λέγεται, με 
παραπλήσιο νόημα, ότι «his sympathies were closer to the few»84 ή, τουλάχι-
στον, ότι δεν έδρασε ως «vindictively anti-oligarchic».85 Ως φορέας ενός πνεύ-
ματος «of true moderation», «the archetype of moderate enterprise»,86 η παρά-
ταξή του «typified conservatism among the moderates and liberalism among 
the oligarchs».87 Εντέλει, ο Paul Cloché, μολονότι απέφυγε ολωσδιόλου να 
αποδώσει στον Αρχίνο την ιδιότητα του «ολιγαρχικού», αποφάνθηκε ότι αυτός 
ήταν «pas un démocrate, mais un aristocrate modéré»,88 επικεφαλής των κοι-
νωνικά και πολιτικά ομόλογών του·89 ως « chef des ‘modérés’ »,90 δηλαδή των 
γνωρίμων, συντέλεσε « [à] l’accroissement du parti aristocratique athènien »91 
και, στη σύγκρουσή του με τον Θρασύβουλο, καθοδήγησε τους « adversaires 
de la démocratie ».92 Με χαρακτηριστικό τρόπο, η θολότητα αυτών των παρα-
στάσεων, συνδυασμένων ανάμεσά τους, διέπει την πραγμάτευση του πολυμα-
θέστατου Εduard Meyer: στην έκταση λιγοστών μόνο σελίδων ονομάζει τον 
Αρχίνο άλλοτε «Gemässigt[en]», άλλοτε «Führer der Demokraten» και άλλοτε 
ταγό των «Conservativen» έναντι της ριζοσπαστικής δημοκρατίας.93 

Χαρακτηρισμοί παρόμοιοι με όσους μόλις αναφέραμε, μολονότι επακριβώς 
ασύμπτωτοι αναμεταξύ τους, εξυπηρετούν συχνά την εκάστοτε ανάγκη μιας 
αδρομερούς κατηγοροποίησης των πολιτικών υποκειμένων και συμβάλλουν 
στην ενάργεια τόσο της ιστορικής αφήγησης όσο και της δυναμικής ερμηνείας 
της. Ωστόσο, ο αιδήμων δισταγμός να εγγραφεί ρητά ο Αρχίνος, εάν αυτό είναι 
απαραίτητο, στο ολιγαρχικό μέτωπο μαρτυρεί αδικαιολόγητη αμηχανία ή συ-
γκαταβατικότητα. Και αυτό δεν αμβλύνεται από το γεγονός ότι προφανέστατα 

82. Ostwald 1986, 472.
83. Dorjahn 1946, 38.
84. Strauss 1986, 97.
85. Rhodes 1981, 432-433· πρβλ. 2011, 20.
86. Kounas 1969, 106 και 103.
87. Kounas 1969, 105.
88. Cloché 1915, 455.
89. Cloché 1920, 11· πρβλ. 1915, 279, 285 σημ. 2, 292, και 1917, 404.
90. Cloché 1915, 301-302, πρβλ. 455.
91. Cloché 1915, 281, 432, 451 και 472.
92. Cloché 1915, 475.
93. Meyer 1902, 216, 218 και 221.



Πολιτικη «Μετριοπαθεια» και «Μετριοπαθεισ» στην Αθηναϊκη Δημοκρατια

53

ανήκε στους πολέμιους της τυραννίδας και ίσως απείχε από τη διακηρυγμένη 
ιδέα μιας αισθητής αναμόρφωσης του πολιτεύματος, σε μια εποχή εξάλλου που 
«everyone after 403 had to claim to be some sort of democrat»94 ή «nobody 
active in politics would now admit to being opposed to democracy».95 Όλες οι 
γνωστές σε εμάς ενέργειές του αποκαλύπτουν σταθερή μέριμνα για την προ-
άσπιση των συμφερόντων των ἐν τῷ ἄστει, δηλαδή των αντισυμβαλλόμενων 
του δημοκρατικού μετώπου στις διαλύσεις του 403/2. Η ίδια μέριμνα –πολύ 
περισσότερο, εάν εύλογα εικάσουμε ότι συμμετείχε στις διαπραγματεύσεις για 
την επίτευξη των διαλύσεων96 και, συνεπώς, προέβαλε ή απέκρουσε αξιώσεις 
κατά τη διάρκειά τους– ισοδυναμεί φαινομενικά με μια αταλάντευτη αφοσί-
ωση στη σχολαστική τήρηση των συμπεφωνημένων, αλλά και αυτό δεν είναι 
ακριβές. Εξίσου η επιβράχυνση της προθεσμίας απογραφής όσων επιθυμούσαν 
να μετοικήσουν στην Ελευσίνα και η εκτέλεση του ανώνυμου «μνησίκακου» 
συνιστούν παραβιάσεις των διαλύσεων, ακόμη κι εάν τελέστηκαν στο όνομα 
‒ως προς την ουσία και το πνεύμα τους‒ της εφαρμογής τους: εξόφθαλμη αθέ-
τηση η πρώτη και αυθαίρετη ερμηνεία τους η δεύτερη. Η παραγραφή ‒όπως και 
η ἐπωβελία‒ αποτελεί ένα, δικονομικού περιεχόμενου, παρακολούθημά τους.97 
Αλλά και η εναντίωση προς τον Θρασύβουλο, μέσω της γραφῆς παρανόμων, 
κατατείνει στο ίδιο συμπέρασμα. Η δημοκρατική πλειονοψηφία της εκκλησί-
ας, αυτή δηλαδή που εις μάτην ενέκρινε το αρχικό ψήφισμα του 403/2, υπέ-
βαλε τους τυχόν παριστάμενους από τους τέως ἐν τῷ ἄστει Αθηναίους σε μια 
ακραία ταπείνωση. Πέρα από τις επιπτώσεις που η πολιτογράφηση των ξένων 
θα είχε στις ισορροπίες του πολιτικού σώματος, αυτοί κλήθηκαν τότε να συ-
ναινέσουν στην απόδοση τιμών σε ξένους για την ανατροπή ενός καθεστώτος, 
στην επιβολή και τη λειτουργία του οποίου οι ίδιοι, όντας γνήσιοι πολίτες, 
είχαν συνεργήσει. Ο Αρχίνος και πάλι διέσωσε, έστω προσωρινά, το γόητρο και 
τη φιλοτιμία τους.

94. Osborne, R. 2003, 251.
95. Rhodes 2011, 22· πρβλ. 1978, 208. Ενδεικτικά, ο Hignett (1952, 296-297) εμφανί-

ζεται σχεδόν βέβαιος ότι ο Αρχίνος αντιτάχθηκε στην ολιγαρχικής έμπνευσης πρόταση 
του Φορμίσιου, όπως και ο Kounas (1969, 104)· ωστόσο, ο Φορμίσιος φέρεται να είχε 
εμψυχωθεί από την καταδίκη του Θρασύβουλου, την οποία ο Αρχίνος προκάλεσε (πρβλ. 
Ostwald 1986, 504-505).

96. Πρβλ. Ostwald 1986, 510.
97. Βλ. σημ. 69.



Β. Ι. Αναστασιαδησ

54

Η επικράτηση, συνεπώς, της εικόνας του «μετριοπαθούς» οφείλεται σε κί-
νητρα και κριτήρια λίγο ή πολύ ανεξάρτητα από τα απτά περιστατικά. Αγνοού-
με ασφαλώς ποιες ήταν οι μεταπολιτευτικές προθέσεις της πλειονότητας όσων 
κατέλαβαν τη Φυλή, πάντως η ένοπλη κατίσχυσή τους επί των Τριάκοντα δεν 
θα απέκλειε μια ριζοσπαστικοποίηση της παλινορθωμένης δημοκρατίας. Η πα-
ρέμβαση των Σπαρτιατών και η απροσδόκητη στάση του Παυσανία διάνοιξαν 
την οδό μιας διπλωματικής σύγκλισης, διασκέδασαν όμως και τις ελπίδες της 
ανεμπόδιστης και απόλυτης κυριαρχίας των δημοκρατικών. Η παράδοση, γρα-
πτή (η Ἀτθὶς του Ανδροτίωνα ή τα Ἑλληνικὰ της Οξυρύγχου;)98 και προφορική, 
από την οποία αρύεται το υλικό της η Ἀθηναίων πολιτεία, προφανώς αποτιμού-
σε, αναδρομικά και υποθετικά, ως ολέθριο αυτό το ενδεχόμενο και έκρινε μα-
κροπρόθεσμα σωτήρια τη ματαίωσή του. Εκεί εδράζεται το γεγονός ότι η αρι-
στοτελική πραγματεία, αφενός, περιέχει ένα καταλυτικό για την υστεροφημία 
του εγκώμιο του Αρχίνου, ενόσω τόσο ο Ξενοφών όσο και ο Διόδωρος Σικελι-
ώτης τον αγνοούν ακόμη και ως όνομα· αφετέρου, ότι δεν μνημονεύει καμία 
εξέχουσα προσωπικότητα από το μέτωπο των δημοκρατικών, βρίσκει όμως 
επαρκείς λόγους για να μνημονεύσει τον Ρίνωνα από την Παιανία και τον Φά-
υλλο από τον Αχερδούντα, δύο από τους ἐν τῷ ἄστει Αθηναίους, «μετριοπαθείς» 
κι αυτούς, που διακρίθηκαν για τη σύνεση και τη δικαιοσύνη τους στο δύσκολο 
έργο της συμφιλίωσης (38.3). Εκτός από τους δύο, ανάλογη εντύπωση «μετρι-
οπάθειας» αποκομίζουμε και για τον Κηφισοφώντα και τον Μέλητο, τους δυο 
ἰδιώτας που ο Ξενοφών εξιστορεί ότι μετέβησαν αυτόβουλα στη Σπάρτη για τη 
συμφιλίωση (Ἑλλ. 2.4.37).99 Γενικότερα, παρακολουθώντας τη ροή των γεγο-
νότων στα Ἑλληνικά, «μετριοπαθείς» μπορούν να θεωρηθούν συλλήβδην και 
όσοι καθαίρεσαν, μετά τη μάχη της Μουνυχίας, τους Τριάκοντα (2.4.23)· το ίδιο 
ισχύει –με εξαίρεση τους λεγόμενους «πρώτους» Δέκα (38.1-2)– και για τη δι-
ήγηση των πραγμάτων στην Ἀθηναίων πολιτείαν. Αξίζει μάλιστα να σημειωθεί 

98. Βλ. Pesely 1994, 166-171. Πάντως, ως προς το πρόσωπο του Αρχίνου, στο μέτρο 
που ο Ανδροτίων υπήρξε κοινή πηγή πληροφοριών για την Ἀθηναίων πολιτείαν αλλά 
και τον Έφορο, η σιωπή του Διόδωρου Σικελιώτη ‒του οποίου η κύρια πηγή ταυτίζεται 
πέρα από κάθε αμφιβολία με τον τελευταίο‒ παραμένει παράδοξη και δυσεξήγητη. 

99. Ο Strauss (1986, 97-98) πιθανολογεί ‒αποκλειστικά με κριτήριο ότι συγκαταλέ-
γονται στους «more moderate» από τους τέως ἐν τῷ ἄστει‒ ότι ο Ρίνων, ο Κηφισοφών 
και ο Μέλητος, από κοινού με τον Τεισία και Μαντίθεο, υπήρξαν φίλοι και μέλη της 
πολιτικής φατρίας του Αρχίνου.



Πολιτικη «Μετριοπαθεια» και «Μετριοπαθεισ» στην Αθηναϊκη Δημοκρατια

55

ότι, ενώ για όσους προαναφέραμε η «μετριοπάθειά» τους θα μπορούσε τουλάχι-
στον να στοιχειοθετηθεί σε αντίστιξη προς τους πρωταίτιους της τυραννίδας,100 
μετά τις διαλύσεις είναι δύσκολο να ορίσουμε επακριβώς την ταυτότητα των 
«εξτρεμιστών» στους οποίους οι «μετριοπαθείς» εναντιώνονταν, εκτός κι εάν 
καταλογίσουμε στον Θρασύβουλο υπερβολή και εμπάθεια, μομφή ανυπόστατη 
υπό τις συγκεκριμένες περιστάσεις. Πάντως, η νεότερη ιστοριογραφία ενστερ-
νίστηκε την ευνοϊκή προδιάθεση έναντι αυτής της «μετριοπαθούς» πτέρυγας, 
στην πραγματικότητα ενός ακαθόριστου συνόλου, και συμμερίστηκε τη δική 
της ανησυχία μήπως τάχα εκείνες τις κρίσιμες ώρες αφυπνίζονταν τα φαντά-
σματα των διαβόητων και έξαλλων δημαγωγών που είχαν στο παρελθόν απο-
δυναμώσει την πόλη.101 Κοντολογίς, οι σύγχρονοί μας συνταύτισαν τη δική 
τους μετριοπάθεια, ως αρετή και πλεονέκτημα ηθικής ανωτερότητας, με τη 
«μετριοπάθεια» των πραγματικών πρωταγωνιστών και εντέλει ενθουσιωδώς 
την επιδοκίμασαν.102 

Μολονότι ο Αρχίνος ανήκε στον κύκλο επιρροής του Θηραμένη, πιθανόν 
δεν ενέκρινε τα σχέδιά του για συμμετοχή στους Τριάκοντα και δεν συμπε-
ριλήφθηκε στα δέκα πρόσωπα που εκείνος υπέδειξε για τη στελέχωσή τους 
(Λυσ. 12.76).103 Η εκτέλεση του Θηραμένη, «μετριοπαθούς» και αυτού, για την 
οποία δεν γνωρίζουμε να υπήρξε κάποια αντίδραση των δέκα ευνοούμενών 
του ανάμεσα στους Τριάκοντα, και η παρεπόμενη αποχαλίνωση της τρομοκρα-
τίας των τυράννων, υπήρξε καταλυτική για τη συμπαράταξή του Αρχίνου με 

100. Ορθά ο Calhoun, ήδη το 1913, εξετάζοντας τις πολιτικές μερίδες στην Ἀθηναίων 
πολιτείαν (34.3), είχε διαπιστώσει ότι εκεί πρόκειται κατ’ ουσίαν για μια διμερή (πρβλ. 
παραπάνω, σημ. 20), όχι τριμερή, διαίρεση: αφενός, πρόκειται για το δημοκρατικό «κόμ-
μα»· αφετέρου, για το ολιγαρχικό, του οποίου υποδιαίρεση συνιστά η πτέρυγα των «με-
τριοπαθών» («the moderate wings») (21, από όπου και ο Sartori 1957, 136). 

101. Χαρακτηριστικά, ο Hignett (1952, 297) συγκαταλέγει στο «moderate element» (!) 
ακόμη και εκείνους που το 401/0 επέστρεψαν στην πόλη από την Ελευσίνα, μετά από την 
πολιορκία της και τη δολοφονία των επικεφαλής τους.

102. Γενικότερα, για την αναντιστοιχία της αντίστιξης «radical»/«moderate» προς 
το λεξιλόγιο των πηγών μας, πρβλ. Simonton 2017, 277 σημ. 12.

103. Η απουσία του οδηγεί τον Lehmann (1972, 213 σημ. 33) να αμφισβητήσει τη 
στενότητα των σχέσεων του Αρχίνου, αλλά και του Άνυτου, με τον Θηραμένη, όπως 
αυτή τουλάχιστον εμφανίζεται στην Ἀθηναίων πολιτείαν (34.3)· πρβλ., για τον Φορμίσιο, 
227-228.



Β. Ι. Αναστασιαδησ

56

τον Θρασύβουλο και τους καταληψίες της Φυλής.104 Μετά την αποκατάσταση 
της δημοκρατίας, είναι εύλογο να υποθέσουμε ότι οι περισσότεροι από τους ἐν 
τῷ ἄστει, ιδιαίτερα όσοι είχαν συναπαρτίσει το βραχύβιο πολιτικό σώμα των 
Τριών χιλιάδων, αποτέλεσαν μια αριθμητικά υπολογίσιμη μερίδα που διατει-
νόταν –ή, μάλλον, προσποιούνταν– ότι η συμμετοχή της στο καθεστώς είχε 
υπάρξει παθητική και ανυπαίτια (Ξεν. Ἑλλ. 2.4.23), αποποιούμενη έτσι, κάτω 
από τις νέες συνθήκες, το στίγμα όσων κακουργιών είχαν προηγηθεί. Η ίδια 
μερίδα, στην οποία προσκολλήθηκαν και όσοι ἄκοντες ολιγαρχικοί εγκλω-
βίστηκαν στην πόλη μετά την επιβράχυνση της προθεσμίας απογραφής, είχε 
λόγους, αντί να εξιλεωθεί μετανοούσα και καταισχυνόμενη στο πολιτικό πε-
ριθώριο, να διευρύνει τις εγγυήσεις της ασφαλούς διαμονής της με όρους αξι-
οπρέπειας. Εάν κρίνουμε από όσους άμεσα ωφελούσε η δράση του, αφήνοντας 
κατά μέρος το ευρύ πλαίσιο της πολιτικά ετερόκλητης «οπλιτικής τάξης»,105 
αυτό υπήρξε το ακροατήριο ‒και μάλιστα, προσώρας ακέφαλο‒ που ο Αρχί-
νος επιδίωξε να «ιδιοποιηθεί» και σε αυτό ‒ασκώντας δηλαδή «the continued 
patronage of the oligarchs» (Kounas 1969, 103)‒ οφείλει τον ηγετικό ρόλο του 
στη δημόσια σκηνή της εποχής. Παράλληλα, όντας και ο ίδιος, σύμφωνα με την 
Ἀθηναίων πολιτείαν, υπέρμαχος της πατρίου πολιτείας και επιτελής του κύκλου 
των «θηραμενιστών» ‒ή ακόμη και αρχηγός τους, όπως πιστεύει ο Cloché106‒, ο 
Αρχίνος θα είχε κάθε λόγο να ευαρεστηθεί με το ψήφισμα του Τεισαμενού και 
τους κατὰ τὰ πάτρια νόμους ως συστατικής αρχής για την κωδικοποίηση του 
πολιτεύματος (Ανδ. 1.83)· από την άλλη, όμως, αυτό το σύνθημα αντλούσε τη 
λειτουργικότητά του μέσα από ένα δυσανάγνωστο και παλίμψηστο κώδικα πο-
λιτικών επιδιώξεων, των οποίων το περιεχόμενο ο Moses Finley συμπύκνωσε 
καίρια στη διαπίστωση ότι οι υπέρμαχοί του «claim[ed] ancestral authority for 
oligarchy in the name of democracy».107 

Ανεξάρτητα από την εύνοιά του προς τους ολιγαρχικούς των Τριών Χι-
λιάδων, οι επιλογές του Αρχίνου, εάν ο ‒οσοδήποτε ασταθής‒ άξονας της 

104. Η εικασία του Pédech (1970, 41) ότι ο Αρχίνος είχε καταφύγει στη Θήβα μετά 
την εκτέλεση του Θηραμένη εδράζεται στην πληροφορία της Ἀθηναίων πολιτείας για 
τον δεσμό ανάμεσα στους δύο άνδρες (34.3)· ως προς Ἑλληνικά, όμως, ας σημειωθεί ότι 
ο Ξενοφών αφηγείται εκεί τον μαζικό διωγμό των πολιτών της υπαίθρου, μετά την 
αποθράσυνση των Τριάκοντα, όχι όμως ειδικότερα των οπαδών του Θηραμένη (2.4.1).

105. Όπως στον Strauss 1986, 26.
106. Cloché 1915, 293-294 σημ. 2.
107. Finley 1975, 40.



Πολιτικη «Μετριοπαθεια» και «Μετριοπαθεισ» στην Αθηναϊκη Δημοκρατια

57

«πατριωτικής» πολιτικής αποτελέσει το αποκλειστικό κριτήριό μας, όντως 
συνέβαλαν στην εμπέδωση της ομαλότητας στην πόλη·108 γι’ αυτό και, ως 
ένα δείγμα της εξιδανίκευσής του,109 αξιώθηκε στη νεότερη έρευνα τον πο-
λυτίμητο τίτλο: «Einer der rechtschaffensten athenischen Staatsmänner».110 
Εξάλλου, ο ίδιος δεν απέτρεψε στο σύνολό τους τις διεκδικήσεις της άλλης 
πλευράς, όπως τουλάχιστον δείχνουν, τελικά, η απόδοση δικαιωμάτων στους 
ξένους και η καθιέρωση ορισμένων μέτρων εκείνης της περιόδου για την ενί-
σχυση της πολιτικής συμμετοχής των κοινωνικά ασθενέστερων στρωμάτων 
του πληθυσμού. Και, πιθανόν, ούτε καν επιχείρησε να το πράξει. Ωστόσο, δεν 
θα έπρεπε να υποτιμάται και το γεγονός ότι ο ακαριαίος και επιθετικός χαρα-
κτήρας των πρωτοβουλιών του, κυρίως στην περίπτωση της γραφῆς και της 
εκτέλεσης του «μνησίκακου», οπωσδήποτε συνέγειρε τη δυσθυμία ορισμένων 
δημοκρατικών κύκλων, αλλά και συσπείρωσε τον κόσμο μιας αναγεννώμε-
νης συντηρητικής αντιπολίτευσης. Με άλλα λόγια, ο Αρχίνος εγκαινίασε, όχι 
άθελά του, μια νέα περίοδο της αθηναϊκής πολιτικής ιστορίας, «potentially 
more internally divisive».111 Έτσι ή αλλιώς, είναι αφελές η ιδιότητα της «με-
τριοπάθειας» να προκύπτει από ένα υποθετικό «μέσο όρο» ή τη «διάμεσο» 
πράξεων και παραλείψεων, από ένα δηλαδή υπολογισμό «τιμών» που είναι 
ολότελα αδύνατο να ισχύσει στην ανθρώπινη πραγματικότητα. Εξίσου είναι 
ανώφελο να αποτιμούμε τη «μετριοπάθεια» μέσω συγκρίσεων που θα απέ-
ληγαν σε ένα θετικό πρόσημο εάν, λ.χ., η ευπρέπεια του Αρχίνου παραβληθεί 
προς την παραφορά του Κλέωνα ή του Κριτία, πλην όμως σε αρνητικό ή αδιά-
φορο προς την αυτοσυγκράτηση ενός Σόλωνα. 

Εντέλει, εναπόκειται κατεξοχήν στη δική μας κρίση ‒ή ακόμη και μερο
ληψία‒ εάν θα αναγνωρίσουμε στο κοινό εμβαδόν δύο εφαπτόμενων κύκλων, 
εν προκειμένω των μετώπων της δημοκρατίας και της ολιγαρχίας, ισχυρότερα 
τα ειδοποιά γνωρίσματα του ενός ή του άλλου, αυτό όμως εξαρτάται και 
από τον κάναβο της χαρτογράφησής μας ή τις τυχόν ατέλειές του. Γεγονός 
παραμένει ότι στο πολιτικό λεξιλόγιο του 5ου και του 4ου π.Χ. αιώνα μπορούμε 
όντως να εντοπίσουμε όρους και περιφράσεις ‒στην πραγματικότητα, μόλις 
σε δύο ή τρία χωρία στο σύνολό τους‒ που συγκλίνουν προς ό,τι συνήθως 

108. Πρβλ., γενικότερα, Funke 1980, 17-19.
109. Πρβλ. Munn 2000, 424 σημ. 11.
110. Westermann 1866, 1452.
111. Wolpert 2002, 31.



Β. Ι. Αναστασιαδησ

58

ονομάζουμε «πολιτική μετριοπάθεια» και «μετριοπαθείς», δηλωτικά μιας 
διακεκριμένης πολιτικής ταυτότητας, δύσκολα όμως αυτό ισχύει με τρόπο 
συνεκτικό και πάγιο για οποιοδήποτε από τα ευρήματά μας. Έτσι, λ.χ., η μετρία 
ξύγκρασις του Θουκυδίδη (8.97.2) όντως αναφέρεται σε έναν ισορροπημένο 
συγκερασμό αντιτιθέμενων στοιχείων, και με αυτή την έννοια «μετριοπαθή», 
πλην όμως ο λόγος χωρίς αμφιβολία αφορά εκεί σε πολίτευμα (μετρία) και 
όχι σε πρόσωπα ή την πολιτική τακτική τους.112 Με ανάλογο τρόπο, στην 
ιδιότητα του μετρίου (-ως) αναμφίβολα αναγνωρίζουμε μια κορυφαία αρετή, 
η οποία διασταυρώνεται αλλά δεν συμπίπτει επακριβώς με τη μεσότητα,113 
σπανιότατα όμως αυτή συνδέεται επώνυμα με πολιτικά πρόσωπα και, από 
όσο γνωρίζω, ουδέποτε αναφέρεται εξειδικευμένα στην ενδιάμεση ζώνη που 
συναπαρτίζουν οι εγγύτερες ανάμεσά τους παρυφές της ολιγαρχίας και της 
δημοκρατίας.114 Αλλά και η μεσότης ή το επίθετο μέσος απέχουν αισθητά από 

112. Για τη μεταφορική διάσταση της μετρίας ξυγκράσεως («a balanced mixture»), 
η οποία ανακαλεί την άσκηση της ιατρικής και τη συμποτική τελετουργία, βλ. Connor 
1984, 229· πρβλ., πιο πρόσφατα, Jaffe 2017, 404: «a mixed regime», αλλά και Balot 
2017, 319: «a moderate blend». Επίσης, για το περιεχόμενο του επιθέτου μέτριος ως 
«harmonious», όχι «intermediate», βλ. Pope 1988, 288-289· πρβλ. Sancho Rocher 2007, 
319-320, κυρίως σημ. 58.

113. Βλ. Urmson 1973, 225-226.
114. Στον Θουκυδίδη, λ.χ., για τον Περικλή και τον Βρασίδα ως προς την άσκηση της 

διακυβέρνησης, χωρίς ακρότητες, ή τη διεξαγωγή του πολέμου (2.65.5 και 4.108.2). Την 
απολογητική δήλωση του Αλκιβιάδη για τους Αλκμεωνίδες ἐπειρώμεθα μετριώτεροι ἐς 
τὰ πολιτικὰ εἶναι νοηματοδοτούν η αντίστιξη προς την ἀκολασίαν και η αποδοκιμασία 
της δημοκρατίας ως ὁμολογουμένης ἀνοίας· σε κάθε περίπτωση, ο αθηναίος φυγάς επι-
διώκει να εμφανιστεί, όχι ως «μετριοπαθής» θιασώτης του πολιτεύματος, αλλά ως εξα-
νάγκης συγκεκαλυμμένος πολέμιός του (6.89.5-7). Γενικότερα, στον Ισαίο η περίφραση 
μέτριος πολίτης δεν δηλώνει παρά έναν ευυπόληπτο και συνεπή προς τις υποχρεώσεις 
του πολίτη, δίχως οποιονδήποτε περιττό υπαινιγμό (7.40). Με ανάλογο τρόπο, στο κρι-
τήριο της ηθικής υπεροχής (μετριότης) εδράζεται η χρήση του χαρακτηρισμού ἐπιεικεῖς 
(-εια) σε συμφραζόμενα της δημόσιας ζωής και, ασφαλώς, αυτός δεν θα έπρεπε να προ-
σλαμβάνεται ως σημασιολογικά ισοδύναμος μιας «μετριοπαθούς» μερίδας, διακριτής 
ως προς τις κοινές απόψεις της, στο ενδιάμεσο δύο ακραίων αντιμαχόμενων μετώπων· 
βλ. D’Agostino 1973, 19-20.



Πολιτικη «Μετριοπαθεια» και «Μετριοπαθεισ» στην Αθηναϊκη Δημοκρατια

59

ό,τι στη σύγχρονη γλώσσα χαρακτηρίζουμε ως «κέντρο» ή «κεντρώο».115 Η 
μεσότης έχει κατεξοχήν ηθικό περιεχόμενο, ενώ οι μέσοι στο 11ο κεφάλαιο του 
4ου βιβλίου των Πολιτικῶν ορίζονται με γνώμονα τη θέση τους όχι ως προς 
το αντιθετικό ζεύγος της ολιγαρχίας και της δημοκρατίας αλλά το αντίστοιχο 
των πλούσιων και των φτωχών.116 Εντέλει, όσον αφορά στη δημοκρατία 
και τους δημοκρατικούς, μολονότι η «μετριοπάθεια» συνυφαίνεται στενά 
με το πολίτευμα ‒«democratic moderation (πραότης)»‒117, αυτό ισχύει με 
την έννοια μιας εξέχουσας θετικής ιδιότητάς του και όχι με πρόθεση τον 
διαφορισμό μιας πολιτικής μερίδας των υποστηρικτών του· εξάλλου, μέτριοι 
εξίσου χαρακτηρίζονται οι πολυσυζητημένοι ἀγαθοὶ στον Θέογνι (615: ἀγαθὸν 
καὶ μέτριον ἄνδρα), ο στρατηγός Βρασίδας (Θουκ. 4.81.2: δίκαιος καὶ μέτριος), 
αλλά και συνολικά ‒στην εξωτερική πολιτική τους‒ οι ορθόφρονες ηγεμονικές 
πόλεις (5.111.4: πρὸς… τοὺς ἥσσους μέτριoι). 

Παράλληλα, δεν θα έπρεπε να υποτιμήσουμε το γεγονός ότι, στην τρέχουσα 
χρήση του όρου, η «μετριοπάθεια» ενός δημόσιου προσώπου ή μιας πολιτικής 

115. Έτσι, λ.χ., μια αύρα κενολογίας αποπνέει η κρίση «Aristotle describes Archi-
nos… as… a centrist supporting neither oligarchy nor radical democracy» (Hansen 1974, 
59)· εάν ερμηνευθεί κατά γράμμα, συνάγεται ότι το «κέντρο» καταλάμβανε η μη ριζο-
σπαστική δημοκρατία, είναι αισθητή όμως και η αναποφασιστικότητα να εγγραφεί ρητά 
ο Αρχίνος στο δημοκρατικό μέτωπο. 

116. O Kounas (1969, 94-95) επισημαίνει και πραγματεύεται την απουσία ενός συ-
νεκτικού και πάγιου όρου, θησαυρίζοντας όμως ως «direct signposts to a moderate 
party» τη χρήση του μέσος στα Πολιτικά, επιπλέον στον Ευριπίδη (Ἱκέτ. 244-245) και τον 
Θουκυδίδη (3.82.8). Για τον Ευριπίδη είναι απολύτως διαυγές ότι και αυτός αναφέρεται 
σε μια τριμερή διαίρεση με βάση τον πλούτο· για την ταυτότητα των μέσων, με οικονο-
μικά κριτήρια, βλ. Sancho Rocher 2016α, 155 σημ. 33 και 160-163. Στον Θουκυδίδη, τὰ 
μέσα τῶν πολιτῶν αφορούν σε κάθε άλλο παρά κάποια διακεκριμένη πολιτική μερίδα· 
αντίθετα, πρόκειται ακριβώς για τους φιλήσυχους πολίτες που τηρούν στάση ουδετε-
ρότητας ή αδιαφορίας έναντι κάθε φατριαστικής έριδας (οὐ ξυνηγωνίζοντο). Την ερμη-
νεία αυτή συμμερίζεται και ο Hornblower (1991, 486-487), pace B. Jowett: «‘the citizens 
who were of neither party’ [lit. ‘the middle element of the citizens’ or «‘the moderate’ 
etc.]»· μολονότι η τελευταία παραλλαγή («‘the moderate [sc. element]’») ενδεχομένως 
οδηγεί σε παραναγνώσεις, ο ίδιος ρητά συνυφαίνει το περιεχόμενο του χωρίου με τους 
«politically inactive citizens». Συναφής φαίνεται η χρήση της περίφρασης οἱ διὰ μέσου 
(Θουκ, 8.73.4)· βλ. Gomme, Andrewes, Dover 1981, ad loc.: «neutrals».

117. Βλ. Forsdyke 2005, 265 και 267.



Β. Ι. Αναστασιαδησ

60

μερίδας εμφανίζει μια αδιόρατη, ιδιαίτερα όμως βαρύνουσα, αμφισημία, ικα-
νή να εξουδετερώσει την πραγματολογική αρτιότητά της. Έτσι, άλλοτε φέρει 
το περιεχόμενο της ηπιότητας στο ύφος και τον τόνο εκφοράς του πολιτικού 
(δια)λόγου, άλλοτε όμως ενός συγκρητισμού ή μιας καινοτόμου και ιδιοσυ-
γκρασιακής σύνθεσης αντίπαλων πολιτικών θέσεων. Και, βέβαια, το πρώτο 
ενίοτε συμπληρώνει, πλην όμως συχνά δεν προϋποθέτει το δεύτερο. Έτσι, από 
την άποψη των μορφολογικών κριτηρίων, είναι σχετικά ευχερές να ορίσουμε 
τον «μετριοπαθή» ολιγαρχικό, αρκεί να τον τοποθετήσουμε στο πολιτικό τόξο 
κάπου μακράν του ολοκληρωτισμού μιας κοινωνικής μειονότητας και εγγύς 
μιας σύννομης τάξης με αριθμητικά πεπερασμένο σώμα πολιτών, όπως στην 
περίπτωση των Πέντε Χιλιάδων και του «μετριοπαθούς» Θηραμένη.118 Δεν 
ισχύει το ίδιο, όμως, ως προς την καθαρότητά τους, για τις «μετριοπαθείς», 
παραπληρωματικές προς τις ολιγαρχικές, δημοκρατικές πεποιθήσεις: η «μετρι-
οπάθεια», στη δική τους επικράτεια, μπορεί να ορίζεται απλώς από την ανοχή 
απέναντι σε κάποια νόθευση της αρχής της καθολικής ισότητας κατά το ποσόν, 
εξίσου όμως και από την απροθυμία ή τον σκεπτικισμό απέναντι στη μεταλλα-
γή της λαϊκής κυριαρχίας σε ένα ευνοϊκό για τα κατώτερα στρώματα, δηλαδή 
τους πολλούς, κοινωνικό καθεστώς. Ατυχώς, στο αρχαιοελληνικό παράδειγμα, 
οι δύο αυτές όψεις διαλλακτικότητας ή ενδοτικότητας, χωρίς να αποκρυσταλ-
λώνονται σε μια εναλλακτική πρόταση για τη μορφή της διακυβέρνησης, κι-
νούνται σε χώρο όμορο της κριτικής, ή μάλλον της αποδοκιμασίας, του δημο-
κρατικού προτύπου, αμφότερες ολιγαρχικής αφετηρίας ή έμπνευσης. 

Έχει ορθά επισημανθεί ότι, μετά το 403/2 π.Χ., κατέστη εύθραυστη όχι μόνο 
η αντίστιξη ανάμεσα στα γνωρίσματα της δημοκρατίας και της τυραννίδας 
αλλά και κάθε απόπειρα αυστηρής ταξινόμησης των πολιτευμάτων,119 σε τέτοιο 
βαθμό ώστε οι ονομασίες τους να εκφυλιστούν σε «tendentious party-political 
tags».120 Συνεπώς, ακόμη κι εάν δεν αποκλείσουμε μια εμπειρική διαίσθηση της 

118. Για τον Θηραμένη, βλ. Harding 1974, 103-104. Ενδεικτικά, η de Romilly (1954, 
327) ορίζει τους «modérés», από την εποχή των Μηδικών πολέμων μέχρι τη Μακεδονική 
κυριαρχία, απλώς εφαρμόζοντας το κριτήριο της κοινής αντίθεσής τους στην «politique 
de démocratie extrme» –ό,τι κι εάν αυτό εννοεί–, τον ιμπεριαλισμό και τον πόλεμο· 
στον ορισμό της, μάλιστα, παραμένει αδιασάφητος ο εκάστοτε βαθμός απόκλισης, συνά-
φειας ή σύμπτωσής τους προς τους τυχόν ‒θεωρητικά‒ «αμιγώς» ολιγαρχικούς.

119. Osborne, R. 2003, 269. 
120. Ostwald 2000, 30.



Πολιτικη «Μετριοπαθεια» και «Μετριοπαθεισ» στην Αθηναϊκη Δημοκρατια

61

«μετριοπάθειας», η αοριστολογία της αποδυναμώνει τη σκοπιμότητα λεπτομε-
ρούς αποτύπωσης μιας ζώνης ενδιάμεσης στην ολιγαρχία και τη δημοκρατία· 
αντίθετα, διαυγέστερος θα ήταν μόνο ο προσδιορισμός ‒με αδρά πάντοτε, εάν 
όχι ρευστά, κριτήρια‒ των ομάδων κοινού συμφέροντος και των ομάδων κοι-
νών πεποιθήσεων, στο κέντρο και τα άκρα των δύο πολιτικών μετώπων. Στο 
πλαίσιο ενός υποθετικού σχήματος, λοιπόν, στη θέση ενός «ιδεολογικά» αμε-
τακίνητου πολιτικού ηγέτη που άλλοτε έλκει και άλλοτε απωθεί ένα ευμετά-
βολο ακροατήριο, θα ήταν δόκιμο να κατισχύσουν εδώ οι όροι ενός ευέλικτου 
πολιτικού ηγέτη που, όπως ειπώθηκε παραπάνω για τον Αρχίνο, «ιδιοποιείται» 
ένα επιμέρους ακροατήριο ως υπέρμαχος των διακριτών αιτούμενών του, μό-
λις αυτά λίγο ή πολύ σταθεροποιηθούν. 

Αυτή ακριβώς η ευελιξία, μολονότι συγγνωστή στο μέτρο της εκτόνωσης, 
της άμβλυνσης ή του εκφυλισμού των διαιρέσεων που κυριάρχησαν την πε-
ρίοδο του Πελοποννησιακού πολέμου και πριν από αυτόν, οδηγεί ενδεχομέ-
νως στην εσφαλμένη εντύπωση ότι η καιροσκοπία είχε πλέον οστρακιστεί από 
την πολιτική εννοιολογία. Ωστόσο, δεν υπήρξε τυχαία, για τον κύριο όγκο του 
λεγόμενου «middle party», η διαζευκτική διατύπωση του Leonard Whibley: 
«[M]oderate or opportunist democrats».121 Είναι αλήθεια ότι, όπως συμβαί-
νει για ένα διακεκριμένο πολιτικό μέτωπο «μετριοπαθών» ή μια «μετριοπα-
θή» πτέρυγα στους κόλπους του ολιγαρχικού ή του δημοκρατικού μετώπου, 
έτσι στερούμαστε έναν αρχαιοελληνικό όρο και για τους πολιτικούς «τυχο-
διώκτες», ως αυθυπόστατο χαρακτηρισμό. Διαθέτουμε, όμως, μια εξαιρετικά 
εύγλωττη ανάπτυξη αυτού του θέματος στον λόγο του Κριτία ενώπιον της 
βουλής και εναντίον του Θηραμένη (Ἑλλ. 2.3.24-34). Η ευστροφία και η ευθυ-
βολία των επιχειρημάτων, καταγεγραμμένων δεκαετίες μετά την υποτιθέμε-
νη εκφώνησή τους, δείχνουν ότι το θέμα δεν είχε ποτέ υποχωρήσει από την 
επικαιρότητα, όπως ασφαλώς δεν είχαν εκλείψει ‒για να μην περιοριστούμε 
στον διαβόητο κόθορνον (31)‒ οι εὐμετάβολοι (32· πρβλ. 33), οι πονηροί (27) και 
οι προδόται της μιας ή της άλλης πλευράς (29-30· πρβλ. 33). Και αυτήν ακρι-
βώς την κατηγορία αχρείων πολιτών, στην οποία συμφύρονται οπαδοί κάθε 
πολιτικής απόχρωσης, κατακεραυνώνει με οργή ο Λυσίας στη Δήμου καταλύ-
σεως ἀπολογίαν (25). Εάν υιοθετήσουμε την υπόθεση του Robin Osborne ότι 
ίσως ο Αρχίνος διείδε αρχικά στους Τριάκοντα μια ευκαιρία επαναφοράς της 
δημοκρατίας σε μια «less radical» ‒θηραμένειας έμπνευσης‒ μορφή της και 

121. Whibley 1899, 39.



Β. Ι. Αναστασιαδησ

62

το ίδιο, μετά το 403/2, επιχείρησε να πράξει μέσα από έναν πρωταγωνιστι-
κό ρόλο στη συνολική αναθεώρηση του πολιτεύματος,122 τότε δεν υστέρησε σε 
ελιγμούς έναντι του μέντορά του: εξάλειψε με τόλμη και δεξιότητα στη Φυλή 
κάθε υπόνοια των πρότερων προσδοκιών του, και μετέπειτα φιλοδόξησε να 
αξιοποιήσει, στο μέτρο του δυνατού και από τον θώκο ενός θεματοφύλακά της 
‒ακόμη κι ενός «prominent[en] Demokraten-Führer[s]»123‒, την παλινόρθωση 
του πολιτεύματος ως οχήματος για τον ανασχηματισμό του, ανασχηματισμό 
που είχε ολέθρια ματαιωθεί δις στο πρόσφατο παρελθόν, το 411 και το 404/3, 
και στην επίτευξη του οποίου ο Θηραμένης είχε αναμειχθεί. Πάντως, τέτοιας 
λογής μακροπρόθεσμες βλέψεις του δεν μπορούν να επαληθευθούν από τις 
πηγές που διαθέτουμε. Βέβαιο είναι μόνο ότι σε αυτόν οφείλεται εν πολλοίς η 
συγκράτηση και η συγκρότηση, εκ νέου, εκείνης της μερίδας των πολιτών που 
έως τότε εναντιωνόταν στη ριζοσπαστική δημοκρατία και εφεξής επρόκειτο 
ηπιότερα να αντιπολιτευθεί. Ο Αρχίνος δικαιούνταν, και έλαβε, από την πλευ-
ρά αυτής της μερίδας το εγκώμιο ενός νουνεχούς και διορατικού ηγέτη, ενός 
σώφρονος και ἐπιεικοῦς,124 θετικού ‒απολύτως αναγκαίου και πολυδιάστατα 
χρήσιμου‒ αντίβαρου στην παταγωδώς ατυχή πολιτική του Θηραμένη και τη 
μεροληπτική (;) επιρροή του Θρασύβουλου.

Στο πόρισμά μας για τη «μετριοπάθεια» και τους «μετριοπαθείς», ζυγίζονται 
ξεχωριστά για κάθε περίπτωση οι αναγκαιότητες αμοιβαίων συμβιβασμών και 
υποχωρήσεων, με απώτερο στόχο την «ισορροπία» ή την «ομόνοια». Μια ανα-
δρομή του Ισοκράτη θα μπορούσε εδώ να παράσχει την αφορμή πολλαπλών 
αναγνώσεων της δημόσιας παρουσίας του Αρχίνου. Συνέβη κάποτε οι Αθηναίοι 
να απαυδήσουν λόγω της πονηρίας των δημαγωγών και να επιθυμήσουν την 
ολιγαρχία των Τετρακοσίων· αντίστροφα, εξαιτίας της βδελυγμίας που προ-
κάλεσε το μένος των Τριάκοντα, παραδέχεται ο Ισοκράτης ότι ἅπαντες δημο-
τικώτεροι γεγόναμεν τῶν Φυλὴν καταλαβόντων (8.108). Ως ιστορικό τεκμήριο, 

122. Osborne 2003, 265 και 267.
123. Lehmann 1997, 50· πρβλ. 1972, 213 σημ. 33.
124. Για τη σωφροσύνην, ως εμβληματικής αρετής για τους υποστηρικτές της ολι-

γαρχίας, βλ., πιο πρόσφατα, Simonton 2017, 59 σημ. 251 και 202. Με την ἐπιείκειαν 
συνυφαίνει ο Πλάτων την εν γένει χρηστή στάση των κατελθόντων (επ. 7, 325c5)· στη 
σφαίρα της πολιτικής, η έννοια αδιαμφισβήτητα κατέχει πρωτεύουσα θέση ανάμεσα 
στις αρετές των ὀλίγων. 



Πολιτικη «Μετριοπαθεια» και «Μετριοπαθεισ» στην Αθηναϊκη Δημοκρατια

63

η παραδοχή αυτή συνεπάγεται στην ονομαστική αξία της είτε ότι ο δήμος είχε 
ήδη ριζοσπαστικοποιηθεί πολύ περισσότερο από το πρωτοπόρο εκείνο ένοπλο 
κλάσμα του της Φυλής, διαπίστωση μάλλον υπερβολική, είτε ότι τα δημοκρα-
τικά φρονήματα των πρώτων «ηρώων της Φυλής» δεν ήταν ανόθευτα από 
συντηρητικές επιφυλάξεις. Και τότε ο Αρχίνος μπορεί να καταλάβει ανάμεσα 
στους συμμαχητές την προσήκουσα θέση του. Στην αριστοτεχνικά υπαινικτική 
συνδήλωσή της, από την άλλη πλευρά, η μαρτυρία του Ισοκράτη αποκαλύπτει, 
κάπως πικρόχολα, ότι ο συρμός της νομιμοφροσύνης είχε πλέον αφαιρέσει 
από τις διακηρύξεις προσήλωσης στη δημοκρατία το ουσιώδες νόημά τους. Και 
αυτό, με τη σειρά του, επιβάλλει να αναπλαισιώσουμε το ιδεώδες του πολιτεύ-
ματος, στο όνομα της σωτηρίας του οποίου ο Αρχίνος επέμενε να τηρηθούν 
απαρέγκλιτα οι όροι των διαλύσεων. Το πλέον, όμως, αξιοπρόσεκτο στα λόγια 
αυτά του ρήτορα συνίσταται στις ευμετάβολες διαθέσεις του δήμου έναντι της 
ολιγαρχίας ή της δημοκρατίας, και μάλιστα στο χρονικό διάστημα μιας μόλις 
οκταετίας. Η κρίσιμη πρόκληση, λοιπόν, με την οποία καλούνταν να αναμε-
τρηθεί η πολιτική ηγεσία, αφορούσε στην «προσαρμογή» της ή, μάλλον, τη 
«μετριοπάθειά» της. Σε αυτές τις συνθήκες, στη μία όψη ενός νοερού φακού 
μας διαγράφεται το είδωλο του πραγματισμού, αλλά στην ανάποδή του ενός 
ανεμοδείκτη, της καιροσκοπίας. Στο μέτρο της ανεπάρκειας και της μεροληψί-
ας των πληροφοριών μας, οφείλουμε να ομολογήσουμε ότι και τα δύο είδωλα 
εμφανίζονται παραμορφωμένα. Οφείλουμε, όμως, εξίσου να ομολογήσουμε 
ότι ο πραγματισμός δεν είναι ασυμβίβαστος με την καιροσκοπία. Αντίθετα, 
ἐν τοιούτῳ καιρῷ… ἐν ᾧ οἱ πλεῖστοι τῶν ἀνθρώπων καὶ μεταβάλλονται πρὸς τὰ 
παρόντα καὶ ταῖς τύχαις εἴκουσι (Λυσ. 18.5), ο καιροσκοπικός πραγματισμός, εάν 
αποφεύγονταν απερίσκεπτες και αλληλοαναιρούμενες μεγαλοστομίες, ίσως 
δεν ανήκε σε εκείνες τις στρατηγικές που οι σύγχρονοι του Αρχίνου θα έψεγαν 
ως σκανδαλώδεις ή αχρείαστες. 

Β. Ι. Αναστασιάδης
Πανεπιστήμιο Αιγαίου/Τμήμα Κοινωνικής Ανθρωπολογίας και Ιστορίας

vana@sa.aegean.gr



Β. Ι. Αναστασιαδησ

64

Summary

Political «Moderation» and «Moderates» in Athenian Democracy. 
Archinus of Koile.

Archinus of Koile has been repeatedly praised in our sources for his prudent 
contribution in consolidating democratic restoration in Athens after the ex-
pulsion of the Thirty. He provides an excellent case study for examining the 
concept of political «moderation» and «mοderates», from an inductive per-
spective, when applied to the juxtaposition between democrats and oligarchs. 
Both ancient writers and modern scholars often fail, or rather avoid, to ac-
knowledge that all Archinus’ political initiatives, undertaken in the name of 
the reconciliation agreement, aimed at protecting and strengthening the oli-
garchs remaining in the city, regardless of their active involvement or tacit 
tolerance under the tyrants’ regime.  At any rate, «moderation» and «mοder-
ates» prove to be too elusive and volatile terms to illustrate in a clear and pre-
cise manner an Athenian politician’s stance in the midst of the crisis of 403/2 
and its aftermath; all the more so as they obscure both the likelihood of mere 
political manοeuvring and the odd affinity of «moderation» to opportunism.



Πολιτικη «Μετριοπαθεια» και «Μετριοπαθεισ» στην Αθηναϊκη Δημοκρατια

65

Συντομογραφίες-Βιβλιογραφία

Αναστασιάδης, Β.Ι. 2006. Ελευσίνα: Θέατρο μιας αντιδραστικής ουτοπίας. Αθήνα.
Καραμούτσου-Τέζα, Σ. 1990. «Αμοιβές στους ξένους που πολέμησαν για την 

αποκατάσταση της δημοκρατίας στην Αθήνα το 403 π.Χ. (IG II2 10 + 
Osborne, D6)», Δωδώνη 19, 263-275.

Μαλούχου, Γ.E. [2014]. «Το ενεπίγραφο βάθρο των ἀπὸ Φυλῆς καταγαγόντων 
τὸν δῆμον (SEG 28, 45)», Hόρος 22-25 (2010-2013), 115-144.

Μαλούχου, Γ.E. 2015. «The Restoration of Athenian Democracy in 403 BC: New 
Epigraphic Evidence», ΓΡΑΜΜΑΤΕΙΟΝ 4, 89-98 (https://grammateion.
gr/sites/grammateion.gr/files/articles/grammateion_4_2015_89-98.
pdf) (προσπελάστηκε 20/4/19).

Adak, M. 2003. Metöken als Wohltäter Athens. Mόναχο.
Baiter, J.G., Sauppe, H. 1850. Oratores Attici. Ζυρίχη. 
Balot, R.K. 2017. «Was Thucydides a Political Philosopher?», στο R.K. Balot, S. 

Forsdyke, E. Foster (επιμ.), The Oxford Handbook of Thucydides. Οξφόρδη, 
319-338.

Beloch, J. 1884. Die attische Politik seit Perikles. Λειψία.
Blass, F. 1874. Die attische Beredsamkeit, τόμ. ΙΙ. Λειψία.
Blok, J.H. 2009. «Pericles’ Citizenship Law: A Νew Perspective», JHS 58, 141-170.
Blok, J.H. 2017. Citizenship in Classical Athens. Καίμπριτζ.
Boeckh, A. 1851. Die Staatshaltung der Athener, τόμ. Ι. 2η έκδ. Βερολίνο.
Bonner, R.J., Smith, G. 1938. The Administration of Justice from Homer to Aristotle, 

II. Σικάγο.
Buck, R.J. 1998. Thrasybulus and the Athenian Democracy. The Life of an Athenian 

Statesman (Historia Einzelschr. 120). Στουτγάρδη.
Busolt, G. 1904. Griechische Geschichte bis zur Schlacht bei Chaeronea, τόμ. ΙΙΙ.2. 

Γκότα.
Calhoun, G.M. 1913. Athenian Clubs in Politics and Litigation. Όστιν.
Calhoun, G.M. 1918. «Διαμαρτυρία, Παραγραφή, and the Law of Athens», CPh 

13, 169-185.
Canevaro, M. 2015. E. Carawan, The Athenian Amnesty and Reconstructing the Law, 

Οξφόρδη 2013. Βιβλιοκρισία, JHS 135, 226-227.
Carawan, E. 2002. «The Athenian Amnesty and the ‘Scrutiny of the Laws’», JHS 

122, 1-23. 
Carawan, E. 2012. «The Meaning of Mē Mnēsikakein», CQ 62, 567-581.
Carawan, E. 2013. The Athenian Amnesty and Reconstructing the Law. Οξφόρδη.
Cloché, P. 1915. La restauration démocratique à Athènes en 403 avant J.-C. Παρίσι.



Β. Ι. Αναστασιαδησ

66

Cloché, P. 1917. « Le décret de 401/0 en l’honneur des métèques revenus de 
Phylè », REA 30, 384-408.

Cloché, P. 1920. « Le conseil athénien des cinq cents et la peine de mort », REG 
33, 1-50.

Cobet, C.G. 1840. Platonis comici reliquiae. Άμστερνταμ.
Connor, W.R. 1984. Thucydides. Πρίνστον.
Cope, E.M., Sandys, J.E. 1877. The Rhetoric of Aristotle with a Commentary. 

Λονδίνο – Κέμπριτζ.
D’Agostino, F. 1973. Epieikeia. Il tema dell’equità nell’antichità greca. Μιλάνο – 

Ρώμη.
D’Angour, A.J. 1999. «Archinus, Eucleides and the Reform of the Athenian Al-

phabet», BICS 43, 109-130.
Develin, R. Athenian Officials. 684-321 B.C. Kέμπριτζ κ.α.
Dorjahn, A.P. 1946. Political Forgiveness in Old Athens: The Amnesty of 403 B.C. 

Έβανστον.
Dössel, Α. 2003. Die Beilegung innerstaatlicher Konflikte in den griechischen Poleis 

vom 5.-3. Jahrhundert v. Chr. Φρανκφούρτη κ.α.
Dover, K. 1993. Aristophanes. Frogs. Οξφόρδη.
Εhrenberg, V. 1933. «Myronides», στο Paulys Realencyclopädie. XVI.1. Στουτγάρ-

δη, 1131-1133.
Ferrandini Troisi, F. 2003. «La cosiddetta ‘riforma euclidea’», Epigraphica 65, 

19-26.
Feyel, 1945. « Sur quelques inscriptions attiques et ioniennes de la première 

moitié du IVe siècle », RPh 19, 116-161.
Finley, M.I. 1975. «The Ancestral Constitution», στο The Use and Abuse of Histo-

ry. Λονδίνο, 34-59.
Forsdyke, S. 2005. Exile, Ostracism and Democracy: The Politics of Expulsion in An-

cient Greece. Πρίνστον – Οξφόρδη.
Fortenbaugh, W.M. 2005. Τheophrastus of Eresus: Sources for his Life, Thought and 

Influence. Commentary Vol. 8: Sources on Rhetoric and Poetics (Texts 666-
713). Brill: Λέιντεν – Βοστώνη.

Frank, J. 2005. A Democracy of Distinction: Aristotle and the Work of Politics. Σικάγο 
– Λονδίνο.

Frank, J., Monoson, S.S. 2009. «Lived Excellence in Aristotle’s Constitution of 
Athens: Why the Encomium of Theramenes Matters», στο S. Salkev-
er (επιμ.), The Cambridge Companion to Ancient Greek Political Thought. 
Κέμπριτζ, 243-270.

Fuks, A. 1953. The Ancestral Constitution: Four Studies in Athenian Party Politics at 
the End of the Fifth Century B.C. Λονδίνο.



Πολιτικη «Μετριοπαθεια» και «Μετριοπαθεισ» στην Αθηναϊκη Δημοκρατια

67

Funke, P. 1980. Homónoia und Arché (Historia Einzelschriften 37). Βισμπάντεν.
Gomme, A.W., Andrewes, A., Dover, K.J. 1981. A Historical Commentary on Thucy-

dides, V. Οξφόρδη.
Grimaldi, W.M.A. 1980. Aristotle, Rhetoric I. A Commentary. Nέα Υόρκη.
Hansen, M.H. 1974. The Sovereignty of the People’s Court in Athens in the Fourth Cen-

tury B.C. and the Public Action against Unconstitutional Proposals. Οντένσε.
Hansen, M.H. 1976a. Apagoge, Endeixis and Ephegesis against Kakourgoi, Atimoi 

and Pheugontes. Οντένσε.
Hansen, M.H. 1976b. «How Many Athenians Attended the Ecclesia?», GRBS 17, 

115-134. 
Hansen, M.H. 2014. «Political Parties in Democratic Athens?», GRBS 54, 379-403. 
Harding, P. 1974. «The Theramenes Myth», Phoenix 28, 101-111.
Harding, P. 1987. «Metics, Foreigners or Slaves? The Recipients of Honours in 

IG II² 10», ZPE 67, 176-182.
Harris, E.M. 1995. Aeschines and Athenian Politics. Οξφόρδη – Νέα Υόρκη.
Harrison, A.R.W. 1969. The Law of Athens. Family and Property. Οξφόρδη.
Ηereward, D. 1952. «New Fragment of IG II2 10», ABSA 47, 102-117.
Hermann, K.F. 1841. Lehrbuch der griechischen Staatsalterthümer. 3η έκδ. Xαϊδελ-

βέργη.
Hesk, J. 2013. «Leadership and Individuality in the Athenian Funeral Orations», 

BICS 56, 49-65.
Hignett, C. 1952. A History of the Athenian Constitution to the End of the Fifth Cen-

tury B.C. Οξφόρδη.
Hornblower, S. 1991. A Commentary on Thucydides. I. Books I-III. Οξφόρδη.
Huby, P.M. 1957. «The Menexenus Reconsidered», Phronesis 2, 104-114.
Jacoby, F. 1944. «Patrios Nomos: State Burial in Athens and the Public Ceme-

tery in the Kerameikos», JHS 64, 37-66.
Jaffe, S.Ν. 2017. «The Regime (Politeia) in Thucydides», στο R.K. Balot, S. Fors-

dyke, E. Foster (επιμ.), The Oxford Handbook of Thucydides. Οξφόρδη, 
391-408.

Jameson, M.H. 1978. «Agriculture and Slavery in Classical Athens», CJ 73 
[1977/8], 122-145.

Janko, R. 1987. Aristotle. Poetics I. Ινδιανάπολη – Κέμπριτζ.
Joyce, C.J. 2008. «The Athenian Amnesty and Scrutiny of 403», CQ 58, 507-518.
Joyce, C.J. 2015. «Oaths (ὅρκοι), Covenants (συνθῆκαι) and Laws (νόμοι) in the 

Athenian Reconciliation Agreement of 403 BC», Antichthon 49, 24-49.
Judeich, W. 1895. «Archinos. 2», στο Paulys Realencyclopädie, II.1. Στουτγάρδη, 

540-541.
Keaney, J.J. 1992. The Composition of Aristotle’s Athenaion Politeia. Νέα Υόρκη – 

Οξφόρδη.



Β. Ι. Αναστασιαδησ

68

Kears, M.J. 2013. Metics and Identity in Democratic Athens. PhD Thesis, Univ. of 
Birmingham. Μπέρμινγκχαμ.

Kirchner, J. 1901-1903. Prosopographia Attica, I-II. Βερολίνο.
Kolbe, W. 1921. «Das Ehrendekret für die Retter der Demokratie (IG II2 10)», Klio 

17, 242–248.
Körte, A. 1900. «Zu dem Ehrendekret für die Phylenkämpfer», MDAI (A) 25, 392-

397.
Kounas, D.D.A. 1969. Prelude to Hegemony: Studies in Athenian Political Parties from 

403 to 379 B.C. Pertaining to the Revival of Athenian Influence in Greece. PhD 
Thesis, Univ. of Illinois at Urbana-Champaign. Ουρμπάνα.

Krentz, P. 1980. «Foreigners against the Thirty. IG 22 10 Αgain», Phoenix 34, 
298-306.

Krentz, P. 1986. «The Rewards for Thrasyboulos’ Supporters», ZPE 62, 201-204.
Krüger, K.W. 1836. Historisch-philologische Studien. Βερολίνο.
Lehmann, G.A. 1972. «Die revolutionäre Machtergreifung der ‘Dreissig’ und 

die staatliche Teilung Attikas (404-401/0 v. Chr.)», στο R. Stiehl, G.A. 
Lehmann (επιμ.), Antike und Universalgeschichte. Festschrift Hans Erich 
Stier zum 70. Geburtstag am 25. Mai 1972. Μίνστερ, 201-233.

Lehmann, G.A. 1976. «Ein Historiker namens Kratippos», ZPE 23, 265-288.
Lehmann, G.A. 1997. Oligarchische Herrschaft im klassischen Athen: Zu den Krisen 

und Katastrophen der attischen Demokratie im 5. Und 4. Jahrhundert v. Chr. 
Οπλάντεν.

Loening, T.C. 1981. «The Autobiographical Speeches of Lysias and the Bi-
ographical Tradition», Hermes 109, 280-294.

Loening, T.C. 1987. The Reconciliation Agreement of 403/402 B.C. in Athens (Hermes 
Einzelschr. 53). Στουτγάρδη.

Loraux, N. [1981]. L’invention d’Athènes : Ηistoire de l’oration funèbre dans la « cité 
classique ». Παρίσι – Νέα Υόρκη.

MacDowell, D.Μ. 1962. Andokides. On the Mysteries. Οξφόρδη.
MacDowell, D.Μ. 1971. «The Chronology of Athenian Speeches and Legal Inno-

vations in 401-398 B.C.», RIDA 18, 267-273.
MacKechnie, P.R., Kern, S.J. 1988. Hellenica Oxyrhynchia. Γουόρμινστερ. 
Mathieu, G. 1927. « La réorganisation du corps civique athénien à la fin du Ve 

siècle », REG 40, 65-116.
Meineke, A. 1839. «Historia critica comicorum Graecorum», στο Fragmenta Comico-

rum Graecorum, Ι. Bερολίνο, 3-500.
Meyer, E. 1902. Geschichte des Alterthums, V. Στουτγάρδη – Βερολίνο.
Monoson, S.S. 2000. Plato’s Democratic Entanglements: Athenian Politics and the 

Practice of Philosophy. Πρίνστον.



Πολιτικη «Μετριοπαθεια» και «Μετριοπαθεισ» στην Αθηναϊκη Δημοκρατια

69

Munn, M. 2000. The School of Athens: Athens in the Age of Socrates. Μπέρκλεϊ – Λος 
Άντζελες – Λονδίνο.

Nails, D. 2018. «Socrates», στο Ε.Ν. Zalta (εκδ.), The Stanford Encyclopedia of Phi-
losophy (https://plato.stanford.edu/archives/spr2018/entries/socra-
tes/) (προσπελάστηκε στις 20/4/19).

Osborne, M.J. 1981-3. Naturalization in Athens, Ι-ΙΙΙ. Βρυξέλλες.
Osborne, R. 2003. «Changing the Discourse», στο Κ.Α. Morgan (επιμ.), Popular 

Tyranny. Όστιν, 251-272.
Ostwald, M. 1986. From Popular Sovereignty to the Sovereignty of Law. Μπέρκλεϊ – 

Λος Άντζελες – Λονδίνο.
Ostwald, M. 2000. Oligarchia. The Development of a Constitutional Form in Ancient 

Greece (Historia Einzelschr. 144). Στουτγάρδη.
Pappas, N., Zelcer, M. 2015. Politics and Philosophy in Plato’s Μenexenus. Λονδίνο 

– Νέα Υόρκη.
Pédech, P. 1970. « Un historien nommé Cratippe », REA 72, 31-45.
Pesely, G.E. 1994. «Did Aristotle use Androtion’s Atthis?», Klio 76, 155-171.
Philips, D.D. 2008. Avengers of Blood: Homicide in Athenian Law and Custom from 

Draco to Demosthenes (Historia Einzelschr. 202). Στουτγάρδη.
Pope, M. 1988. «Thucydides and Democracy», Historia 37, 276-296.
Prott, H. von. 1900. «Das Psephisma des Archinos», MDAI (A) 25, 34-39.
Raubitschek, A.E. 1941. «The Heroes of Phyle», Hesperia 10, 284-295.
Rhodes, P.J. 1978. «On Labelling 4th-Century Politicians», LCM 3, 207-211.
Rhodes, P.J. 1981. A Commentary on the Aristotelian Athenaion Politeia. Οξφόρδη.
Rhodes, P.J. 2010. «Stability in the Athenian Democracy after 403 B.C.», στο Β. 

Linke, Μ. Meier, M. Strothmann (επιμ.), Zwischen Monarchie und Repub-
lik (Historia Einzelschr. 217). Στουτγάρδη, 67-75.

Rhodes, P.J. 2011. «Appeals to the Past in Ancient Athens», στο G. Herman 
(επιμ.), Stability and Crisis in the Athenian Democracy (Historia Einzelschr. 
220). Στουτγάρδη, 13-30.

Rhodes, P.J., Οsborne, R. 2003. Greek Historical Inscriptions. 404-323 BC. Οξφόρδη.
Röth, C. 1841. De Myronida et Tolmida Atheniensium ducibus. Μαρβούργο.
Roisman, J., Worthington, I. 2015. Lives of the Attic Orators. Texts from Pseu-

do-Plutarch, Photius and the Suda. Οξφόρδη.
Romilly, J. de. 1954. «Les modérés athéniens vers le milieu du IVe siècle. Échos 

et concordances», REG 67, 327-354.
Ruhnken, D. 1828. «Historia critica oratorum Graecorum» (11768), στο F.T. 

Friedemann (εκδ.), Dav. Ruhnkenii orationes, diessertationes et epistolae, 
Ι. Μπράουνσβαϊκ, 301-373.

Sancho Rocher, L. 2004. «Los ‘moderados’ atenienses y la implantación de la 



Β. Ι. Αναστασιαδησ

70

oligarquía. Corrientes políticas en Atenas entre 411 y 403 a.C», Veleia 
21, 73-98.

Sancho Rocher, L. 2007. «Αthenaion Politeia 34, 3, about Oligarchs, Democrats 
and Moderates in the Late Fifth Century BC», Polis 24, 298-327.

Sancho Rocher, L. 2016α. «Kerdos, Philia and Mesoi: Aristotle and the Ways of 
Preventing Stasis», Incidenza dell’Antico 14, 143-174.

Sancho Rocher, L. 2016β. «Terámenes: Traidor, ‘coturno’ o moderado?», στο F. 
Marco Simón, F. Pina Polo, J. Remesal Rodríguez (επιμ.), Autorretratos: 
La creación de la imagen personal en la Antigüedad. Βαρκελώνη, 13-40.

Sandys, J.E. 1912. Aristotle’s Constitution of Athens. 2η έκδ. Λονδίνο.
Sartori, F. 1957. Le eterie nella vita politica ateniese del VI e V secolo a.C. Ρώμη.
Sealey, R. 1956. «Callistratus of Aphidna and his Contemporaries», Historia 5, 

178-203. 
Shear, J. 2011. Polis and Revolution: Responding to Oligarchy in Classical Athens. 

Κέμπριτζ.
Sievers, G.R. 1840. Geschichte Griechenlands vom Ende des peloponnesischen Krieges 

bis zur Schlacht bei Mantinea. Κίελο.
Simonton, M. 2017. Greek Oligarchy. A Political History. Πρίνσετον – Οξφόρδη.
Sommerstein, A.H. 1996. Frogs (The Comedies of Aristophanes 9). Γουόρμινστερ.
Spengel, L. 1828. Συναγωγὴ τεχνῶν sive Artium scriptores. Στουτγάρδη.
Strauss, B.S. 1986. Athens after the Peloponnesian War: Class, Faction and Policy 403-

386 BC. Λονδίνο – Σίδνεϊ.
Stroud, R.S. 1971. «Theozotides and the Athenian Orphans», Hesperia 40, 280-301.
Taylor, M.C. 2002. «One Hundred Heroes of Phyle?», Hesperia 71, 377-397.
Tod, M.N. 1948. A Selection of Greek Historical Inscriptions, II. Οξφόρδη.
Todd, S.C. 2000. Lysias. Όστιν. 
Traill, J.S. 1994-2012. Persons of Ancient Athens, I-XXI. Tορόντο.
Treves, P. 1937. «Note sulla guerra corinzia», RFIC 65, 113-140.
Tsitsiridis, S. 1998. Platons Menexenos. Στουτγάρδη – Λειψία.
Urmson, J.O. 1973. «Aristotle’s Doctrine of the Mean», APhQ 10, 223-330.
Usacheva, A. 2010. «Concerning the Date of Plato’s Phaedrus», Hermathena 189, 

53-70.
Usener, H. 1870. «Lectiones Graecae», RhM 25, 574-616.
Vries, G.J. de. 1969. A Commentary on the Phaedrus of Plato. Άμστερνταμ.
Wachsmuth, W. 1844. Hellenische Alterthumskunde, I. 2η έκδ. Χάλλη.
Westermann, A. 1831. Quaestiones Demosthenicae, ΙΙ. Λειψία.
Westermann, A. 1866. «Archinus. 1», στο Pauly’s Realencyclopädie, I.2. 2η έκδ. 

Στουτγάρδη, 1452-1453.
Whibley, L. 1899. Political Parties in Athens during the Peloponnesian War. Κέμπριτζ.



Πολιτικη «Μετριοπαθεια» και «Μετριοπαθεισ» στην Αθηναϊκη Δημοκρατια

71

Whitehead, D. 1977. The Ideology of the Athenian Metic. Κέμπριτζ.
Whitehead, D. 1984. «A Τhousand Νew Athenians», LCM 9, 7-9.
Whitehead, D. 2000. Hypereides. The Forensic Speeches. Οξφόρδη.
Whitehead, D. 2002. «Athenian Laws and Lawsuits in the Late Fifth Century 

B.C.», MΗ 59, 71-96.
Wilamowitz-Moellendorff, U. von. 1893. Aristoteles und Athen, II. Βερολίνο.
Wolff, H.J. 1966. Die attische Paragraphe: Ein Beitrag zum Problem der Auflockerung 

archaischer Prozessformen. Βαϊμάρη.
Wolpert, A. 2002. Remembering Defeat: Civil War and Civic Memory in Ancient Ath-

ens. Βαλτιμόρη – Λονδίνο.
Worthington, I. 1992. A Historical Commentary on Dinarchus. Αν Άρμπορ.
Yunis, H. 1988. «Law, Politics, and the Graphe Paranomon in Fourth-Century 

Athens», GRBS 29, 361-382. 
Ziebarth, E. 1898. «Inschriften aus Athen», MDAI (A) 23, 24-37.



Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

