- Publishing

TekunpLa

Tép. 3 (1997)

‘Epavicpata
J. TOULOUMAKOS

doi: 10.12681/tekmeria.128

https:/epublishing.ekt.gr | e-Ek86Tng: EKT | MpéoBaon: 22/01/2026 17:38:36



EPANIZMATA

EUROPA UND DAS GEISTIGE ERBE DER GRIECHISCH-
ROMISCHEN ANTIKE

1. Die humanistische Bildung des englischen Konigs Heinrich VIII, Thomas
Morus und Erasmus von Rotterdam.

Anglia duas habet Academias haud quaquam incelebres, Cantabrigiam et
Oxoniam. In utraque traduntur Graecae literae, sed in Cantabrigia tranquille ,
quod eius scholae princeps sit R. P. loannes Phischerius, episcopus Roffensis,
non eruditione tantum sed et vita theologica. Verum Oxoniae cum juvenis
quidam non vulgariter doctus satis foeliciter Graeca profiteretur, barbarus
quispiam in populari concione magnis et atrocibus conviciis debacchari
coepit in Graecas literas. At Rex, ut non indoctus ipse, ita bonis literis favens,
qui tum forte in propinquo erat, re per Morum et Paceum cognita, denunciavit
ut volentes ac lubentes Graecanicam literaturam amplecterentur. Ita rabulis
illis impositum est silentium. Atque utinam nobis talis quispiam Princeps
esset aut Principis vice! longius enim noster a nobis est. Vos foeliciores, si
modo vera sunt quae ante complures annos mihi sunt de Duce Georgio
praedicata.

Accipe et alteram huic similem fabellam. Theologus quidam, cum in aula
concionaretur apud eundem Regem, coepit in Graecas literas et novos
Interpretes non minus impudenter quam stolide debacchari. Paceus in Regem
conjecit oculos, observans quo vultu hoc audiret: is mox Paceo suaviter
arrisit. Peracta concione jussus est adesse theologus; datum est Moro
negotium ut adversus hunc tueretur Graecas literas. Rex el disputationi voluit
interesse: ubi eum Morus multa facundissime dixisset, jamque theologi
responsio expectaretur, is flexis poplitivus nihil aliud quam veniam
deprecatus est; sic tamen extenuans admissum ul dicerel se Inter
concionandum spiritu quodam afflatum hoc in linguam Graecam effudisse.
Tum Rex “Atqui” dixit “spiritus iste non erat Christi sed stultitiae”. Deinde
rogat num quid legisset Erasmicum: neque enim latuit Regem quod in me



192 "Epaviopato

torserat quaedam. Negat legisse. “At isto” inquit “argumento declaras te
palam esse fatuum, qui damnes quod non legeris”. Sub haec theologus,
“Legi” inquit “rem quandam, quae vocatur Moria”. Hic Paceus interloquens,
“Hoc” ait “argumentum, serenissime Rex, huic maxime congruit”. Denique
commentus est Theologus et aliud enthymema quo leniret factum. “Graecis”
inquit “Iiteris non perinde sum infensus, quod originem habeant ex lingua
Hebraica”. Rex admiratus insignem hominis stultitiam jussit abire: sed hac
lege, ne umquam rediret in aula concionaturus.

[Erasmus Briefe Nr. 948 an Peter Mosellanus, Leuven 22 April 1519;
zitiert (in englischer Ubersetzung) von J. G. Legge, OId Critics of the
Teaching of the Classics, Classical Review 35, 1921, 8. Die Zusendung einer
Fotokopie des Originals verdanke ich U. Heider, Koln].

2. Martin Luther, die griechische metanoia und die lateinische poenitentia

The second stage was reached when Erasmus, in 1516, published the
Greek Testament that he edited at Cambridge. This was another stroke for
freedom. For centuries Jerome’s Latin translation, the Vulgate, had been the
New Testament of Europe, the last court of appeal for those who sought the
letter. But now behind Jerome there rose a greater authority that set men free
from him; and the reaction was amazing. A small discovery in Greek by a
monk of Erfurt -the correction of the mistranslation of a single Greek word-
how could it matter? But from Luther’s realization that petovoetv did not
meanfacere Poenitentiam, how much followed! Here, in the Greek phrase, he
caught again the real spirit of Christianity. “Do penance” the church had said
with Jerome, giving the phrase generation by generation a more mechanical
significance; “think again!” said the Greek;- What a difference! Then the
teaching of the Gospel is after all to do what men are doing- “to think again”.
Luther thought again, and Europe thought again with him; and the
Reformation was the result. The Latin version was relegated to those who
knew no Greek, to those who feared the new life, to those who preferred
ignorance and darkness; but the peoples of Europe, in Luther’s German and
Tyndale’s English, got at the heart of the “divine oracles”, and first the
religious life of the world, and gradually the political, became a new thing.



"Epavionata 193

Such were some of the gifts of the Greeks. These have been their
contributions to mankind in the past; and they seem to be a value still. The
question to -day would appear to be: Does our modern world need them, and
will those, who are appointed to control our education and (where possible)
our thinking, allow us, who do want the gifts of the Greeks, to accept them
and to hand them on to our children? Everything seems conspired to
standardize us nowadays; in every English-speaking land, the press, the
boards of education, the gramophone, the ecclesiastical statesmen, the public
schools, the wireless, all work toward one result; and the Greek offers us that
dangerous gift, that individualizes and isolates a man, freedom of mind.

[T.R. Glover, Greek byways, Cambridge 1932, 302, 312].

3. Die griechische Endung -wonog und die “Lokomotiven” der -ismen in der
Neuzeit

Die Worter auf -ismus, Sozialismus, Bolschewismus, Imperialismus,
Militarismus, Kapitalismus, Materialismus, Idealismus, Individualismus
usw., haben in einer Weise iiberhandgenommen, dass ein Fremder meinen
konnte, wir lebten davon, sie umzusetzen und zu verbrauchen. Deshalb soll
dieses sprachliche Gebilde etwas beleuchtet werden, zumal die Wandlungen
des -ismus aufschlussreich sind.

Die meisten Worter auf -ismus bezeichnen eine geistige Richtung. Die
damit geschatfenen Chiffern fiir Begriffe, die eine gewisse Rolle im Leben
spielen, bedeuten sicher einen sprachlichen Fortschritt, eine Art
Verkehrserleichterung. Es sind Apparate, die sich der Mensch fiir bestimmte
Zwecke geschaffen hat. Aber sie bergen eine grosse Gefahr in sich. Ihnen
entspricht keine wirkliche Sache, sondern sie sind Spielmarken,
Schlagworter, die zumal durch die Presse eine Wichtigkeit bekommen, die
ihnen nicht gebiihrt. Jedes sich Entfernen von der Wirklichkeit hat seine
Schattenseiten. Mit der Sprache stellt sich ganz unwillkiirlich auch das
Denken auf diese -ismen ein, als waren es Dinge, und ein zwangslautiges
Handeln ldsst nicht mehr lang auf sich warten. Torichte Schlagworter hat es
immer gegeben, und unverstandene Fremdworter wurden dabei bevorzugt.
Moden verbreiten sich aller Vernunft zum Trotz. Aber das Wie hat dabei



194 "Epaviopoto

immer ein bestimmtes Gesicht.

Die Endung -ismus ist antik griechisch. Dort enden so die Hauptworter zu
irgend einem Verb, das meist auf-iCewv ausliuft. Da gibt es nun zwei Klassen
von -ismen, je nach dem Sinn des Verbs: Erstens Beleg oder Ergebnis von
etwas: loyiCewv rechnen, loywonog die Rechnung. ootpuxiopog die
Abstimmung mittels $otpuxa. magalinhionog das Nebeneinanderstellen,
napokvonog verschirfter Fieberanfall, ratnyiowodc der Unterricht (der
Tiuflinge), colowionodg Verstoss gegen die Sprachrichtigkeit, oynuationdg
Gestalt, Haltung. Zu diesen statischen -ismen -so mochte ich sie cinmal
nennen- gehoren von neueren: Latinismus, Gallizismus usw. als
Niederschlag und Beleg der Sprachforin, der in einer anderen Sprache wider
die Sprachgesetze gehen wiirde; Organismus, Pleonasmus, Heroismus,
Sophismus, Orgiasmus, Exorzismus. Dieser -ismus ist nicht weiter schlimm,
wer Reinheit der Sprache liebt, wird ihn mit Recht missbilligen.

Der zweite -ismus ist der kinetische, dynamische, der Richtungs- -ismus,
dem diese Zeilen hier besonders gelten. Er bezeichnet im Altertum dhnlich
wie einige bereits erwéihnte -ismen den krankhaften Zustand poQooudg, 0ma-
owog, allgemeiner den Hang zu irgend etwas: yaotQLopog die Schlemmerel,
undionog perserfreundliche Gesinnung, also Vaterlandsverrat, A\axwviopuog
Hang zu lakonermiissigem Gehaben (das warf man in Athen den vornehmen
reichen Jungen vor, die ihre Ohren immer in verboxtem Zustand hielten, damit
sie wie Champions aus der aristokratischen sportliebenden Spartanernation
aussihen). Dieser -ismus wiéire etwa mit -lertum, -elei wiederzugeben. Es wird
darin abgelehnt die Absonderung vom Selbstverstindlichen, Normalen, etwas
Sektiererisches.

Eine geistige Richtung verkiindingen, eine Bewegung in die Zukunft, in
die zeitliche Unendlichkeit einleiten wollen, ein Programm aufstellen, das
durch Umbildung der Menschheit womoéglich auf gewaltsamem Weg
verwirklicht werden soll, das ist etwas eminent Unantikes. Die griechischen
Philosophen sind Weise, keine Reformer oder Weltverbesserer'). Stoiker,
Epikureer, Kyniker, sie geben leise, teils drastische Anweisungen, wie man
es anfangen soll, dass man weise lebt. Es gab eine platonische Schule, die

1. Oswald Spengler, Der Untergang des Abendlandes, Wien und Leipzig 1918, S. 483.



"Epaviopata 195

Akademie, es gab platonische Philosophen, aber kein antiker Mensch hat je
gesagt Platonismus. Man hat keine Richtung, man ist. Sehr aufschlussgebend
und, wie gleich gezeigt werden soll, eine genaue Analogie zur modernen -
ismus- Entwicklung ist es, wann und weshalb der Richtungs -ismus scine
verschlechternde Kraft verliert. Er riickt da ein, wo die Sekte, die
Abweichung vom Normalen das Starke, Zukunftsreiche, Selbstbewusste
wird und der Hang zu etwas, die Richtung auf etwas gutes Gewissen
bekommt: mit dem Eindringen der vorderasiatischen vergeistigten
Religionen in Europa. Tovdotonog steht stolz ausgesprochen 2. Makkab. 2,
21, und Xowtwovionog wurde von den Kirchenvitern immer wicder als dic
grosse endgliltige Welttendenz bekannt und begrifflich zu umgrenzen
versucht. Viel mehr gibt es dergleichen Worter im Altertum nicht.

Das wortbildende Bediir(nis, geistige Richtungsenergicn, die man um
sich sieht und in sich fiihlt mit einer Wortform zu bezeichnen, ist unantik,
nachchristlich, faustisch, ein modern europiisch- amerikanisches Phinomen.
Aber mag es auch tief und tragisch im Wesen des nachchristlichen und
germanischen Abendlinders gegriindet sein, dass er -istisch ist, der -ismus als
Hauptausdruckmittel ist denn doch etwas diirftig.

Zuerst ein Bediirfnis und am meisten missbraucht war der -ismus in der
Geschichtsschreibung der Philosophie. Jeder neugeschaffene Dualismus,
Monismus, Ultilitarismus, Rationalismus, Traditionalismus, Empirismus,
Okkasionalismus, Transzendentalismus, Solipsismus, Idealismus will
wieder detiniert sein. Der frithste ist meines Wissens Egoismus bei Spinoza,
vor 1700 gibt es sicher nicht viel. Schon der sprachliche Humanistenehrgeiz
der Latein schreibenden Gelehrten liess die fremde griechische Endung nicht
tiberhandnehmen.

Einem Menschen einen -ismus nachzusagen ist im Grunde unfreundlich,
absprechend, gelehrtenmassig diinkelhaft. Man wirft dem betreffenden
Zwangsliutigkeit, Unfreiheit des Denkens vor. Eine Richtung, Bahn, die als
irrtiimlich oder tiberschaubar einzuordnen ist, die man buchen kann.

Die verschiedenen Nationen unterscheiden sich im -ismus: woflir eine

2. Montaigne hat pédantisme.



196 "Epaviopato

Nation einen -ismus hat und die andre nicht, kann einem manches sagen. Was
ihnen lieb und teuer ist und ihnen nah geht, dem gaben sie bis vor kurzem
keinen -ismus, christianisme, romantisme hat der Deutsche nicht.
Humanismus, das Streben, wahrer Mensch zu werden, ist fiir den abstrakten
umkrusteten musikhaltigen Deutschen eine Richtung. Fiir den Franzosen ist
die damit gemeinte Sache etwas so unsagbar Selbverstandliches, dass er das
Wort erst vor kurzem aus dem Deutschen entlehnt hat. Zum Humanismus
haben die Franzosen die Antike als Hilfe nie notig gehabt, darin sind sie
selber antik genug. Anderseits wiirde man Voltaire etwas wegnehmen, wenn
er le christianisme nicht als Ziel seines Witzes hitte. Etwas wie
“Christentum” wire dafiir nicht so brauchbar gewesen. Sehr bezeichnend ist
auch féminisme, rein franzdsich. Also les petites femmes sind in eine
Bewegung eingetreten, irgendwo im Ausland, so hort der Franzose: ah, le
féminisme. Bei den Englindern ist die Frauenfrage iiber den -ismus- Bereich
erhaben. Seit es eine Englinderin und einen fellow gibt, ist die Frauenfrage
zugunsten der Miss mit breach of promise- Gesetz usw. entschieden. Was
soll da noch ein -ismus? In Deutschland ist die Frau erst durch Ibsens Nora,
die skandinavische Unverstandene, in Unruhe geraten, und es wird seitdem
eifrig versucht ihr klarzumachen, dass sie in eine Bewegung eintreten muss.
Die Revolution hat ihr zwar das Stimmrecht beschert, so wie jener zur
Ohrfeige kam, aber in Deutschland ist die Frauenbewegung unterhalb des -
ismus.

Die Franzosen und Englinder als die Nationen, die eine ruhig
gewachsene, von innen fest geprigte Form und Kontinuitit der Gesellschaft
und einen Standard des Denkens haben, sind zu ablehnenden -ismen
besonders geneigt. Unter Leuten, wo man sich versteht, ist es so leicht, Dinge
auf diese Weise erledigend abzutun, sie als chimére, spleen, Barbarei, nicht
gentlemanlike festzunageln: arrivisme, militarisme, pangermanisme. Wo ist
der z. B.? Er ist eine falsche Analogie zu Panslawismus. Schwerindustrielles
Alldeutschtum, Geliisten nach einer Erzgrube ist doch nichts, was man neben
den mystischen Ausbreitungs- und Welterlosungsdrang des Dostojewski-
Menschen als parallelen Begritf stellen konnte- was jetzt von Russland
kommt, ist das selbe umgekippt. Alldeutsche gab es, aber nur einen
Propheten des Pangermanismus: Houston Stewart Chamberlain.
Panslawismus, Pangermanismus - wie seltsam das schon nebeneinander



"Epaviopata 197

aussieht, die Weltwelle und das giftige Pariser Angstsekret. Der Neueste ist
bei den Franzosen paludisme, die Richtung in den bolschewistischen Sumpf
hinein.

-ismen als lautes Bekenntnis des Trigers selbst wie Judaismos und
Christianismos im Altertum sind heute der Imperialismus der Englinder
(vom empire: Rhodes, Chamberlain, Kipling) und Amerikaner, im Kleinen
dersacro egoismo der Italiener -bis in den Krieg hinein ein religioser Glaube-
und der Sozialismus nebst seinen Unterarten. Ferner die Vorschattungen
dieser Weltstimmung einer intellektuellen Menschheit in den Ausklingen
der bildenden Kunst des dritten Standes, die seit dem Sterben des Rokoko in
-ismen lebte: Klassizismus, Eklektizismus, Impressionismus, Futurismus,
Kubismus, Expressionismus, (die beiden ersten geschichtliche
Rubrikaufschriften, vom Impressionismus ab Losungen).

Das ware die eine Seite. Es sind tatsichlich einige wenige wirklich
gefiillte -ismen da, starke geistige Strome. Imperialismus, Sozialismus,
Impressionismus sind die ersten Bekenntnis -ismen. Mit den alteren geht das
nicht: wer sagt, “ich bin Idealist”, liuft Gefahr, dass man ihm ernst die Hand
auf die Schulter legt. Das darf man nur von andern sagen.

Gleichzeitig hat der -ismus einen Bedeutungswandel nach dem
Maschinellen erfahren. Heute sind die -ismen riesige Lokomotiven, von
denen das Stammwort ins Unendliche fortgerissen wird. Das rast dann, auf
den offentlichen Meinungen, losgelassen umher. Ich glaube, die erste -ismus-
Maschine in diesem Sinne ist der Kapitalismus, das Kampfwort von Karl
Marx. Hitte er (oder erst seine Anhdnger?) Unternehmertum gesagt, die
Sache wiire halb so schlimm geworden’.

Seitdem haben wir nicht bloss den elegant ablehnenden westeuropéischen
-ism und -isme, sondern auch von der Philosophiegeschichte her in
Massenherstellung den deutsch professoralen und schematischen -ismus.
Eine Art Dienstweg durch Natur- und Geisteswelt. Es reisst bei uns immer

3. Es gibt eine Abhandlung von Passow, Kapitalismus, Jahrbiicher fiir Nationalokonomie
107 (1916) 433ff., die etwa 100 verschiedene Begriffsbestimmungen von Kapitalismus
aufzéhlt (auch 1918 als Buch erschienen).



198 "Eoavionata

mehr ein, dass Menschen, Handlungen, politischer literarischer
kiinstlerischer Art, Bilder, Musikstiicke, Biicher, Naturvorgéiinge als Beleg
oder Austluss irgend eines -ismus betrachtet werden. So zieht sich immer
dichter und engmaschiger ein Koordinatensystem von -ismen zusaminen, das
uns von der Wirklichkeit und dem Leben trennt und vieles mit scinem starren
Mechanismus erstickt. Und durch die weitergebenden eciligen
Zeitungsschreiber umgarnt das -istische Spinngewebe immer ticlere
Volksschichten.

Die ganze Geschichte der Menschheit ist -istisch geworden, obwohl kein
Mensch von 1750 gewusst hat, dass er einen -ismus tatigte. In der politischen
Geschichte geht es vom antiken Republikanismus und Caesarismus iiber
Byzantinismus, Feudalismus, Papalismus zum Individualismus der
1talienischen Renaissance, dann vom Konfessionalismus und Absolutismus
zum Parlamentarismus und Konstitutionalismus und trotz Liberalismus und
Ultramontanismus zum Imperialismus, Pazitismus und Sozialismus. In der
geistigen Entwicklung vom Fetischismus, Animismus, Hylozoismus zum
Platonismus, Aristotelismus, Stoizismus, Epikureismus, Skeptizismus tiber
Synkretismus, Gnostizismus und Arianismus zum Katholizismus, vom
Humanismus tiber Protestantismus, Puritanismus, Rationalismus, Deismus,
Idealismus, Materialismus, Pessimismus, Agnostizismus zu Monismus,
Relativismus, Okkultismus usw. Das selbe Bild in der Literaturgeschichte,
wo der Naturalismus und Individualismus sich oft einstellt und - in den
niederen Bereichen- der Primaner angehalten wird, in der Reifepriifung auf
die wirklich nicht leichte Scherzfrage “was ist der Unterschied zwischen
Schiller und Goethe?” zu antworten: Idealismus und Realismus (auch
subjektiv und objektiv ist zugelassen). Man konnte die Beispiele ins
Unendliche hiufen, alles wird mit der selben Briihe iibergossen und iiber den
gleichen Leisten geschlagen. Jeder Redner, der in einer Volksversammlung
von zwischengerufenen -ismen niedergeschrien wird, beschwere sich an der
richtigen Stelle. Darf ich die Revolution bitten, etwas gegen den -ismus zu
tun?

Franz Dornseiff, “Der -ismus. In: Sokrates. Zeitschrift fiir das
Gymnasialwesen, Bd. 73 [N. S. 7], 1919, 319-22.



"Epaviopata 199

4. Der Westen und der Weg durch das Forum, die Akropolis und das Land
von Kanaan in einer humanistischen Fabel des 20. Jahrhunderts.

Years ago I gave up that morbid and doubtful pleasure, the pursuit othaec
fabula docet’s in all that I read and heard. Of late I have become very tired of
morals, whether of the kind that are “pointed” by preacher, propagandist, and
lecturer, or of the public or private kind, now so multinominal, that have to be
“observed”.

“Keep we must, if keep we can,

These foreign laws of God and man.”

I O S

But in spite of this weariness and spirit of rebellion (which doubtless most
of us feel at times, though we have not lost our enthusiasms) an occasional
haec fabula docet thrusts itself into my ken, demands recognition, and gets it

most cordially.

As Ientered Smith’s Hotel, situated in a small mid- Western town of a few
thousand inhabitants, I noticed that it was uncommonly clean and well kept,
and wondered why. I soon learned. In each of the two main corridors of the
building was a neatly painted black-board, at the top of which, printed in
white Roman capitals, duly ornamented with ivy leat separation points and
apices, was this device:

“SIQUIS AUT SCURRILE NONNIHIL AUT TURPE IN
PARIETIBUS SCRIBERE VOLET, HAC TABULA UTITOR.”

Having learned a little Latin at one time, I smiled and looked around. The
black-boards were untouched, and I saw that the walls were wholly devoid of
the usual specimens of coarse wit and fuliginous rhyme to be found in the
public places of most rural and semi-rural communities. “Rather neat”, I
thought, as I followed the porter to the desk. There I met Smith himself, the
Boniface, who was not chewing a toothpick, and did not hand me a rusty pen
that had been soaking in a raw potato.

Eyeing him quizzically I remarked, “It seems to work, doesn’t it?” He



200 "Egaviopato

knew intuitively that I was referring to the black-boards and not to the pen, as
he replied with a suspicion of a smile, “To a t. I see you got it. Most of the
travelling boys who drop in here for the first time sidle up and ask what that
means. I always tell them, and you can see for yourself that my calcimine bills
don’t run very high”.

“Did you write it yourself?” I ventured. “Oh, yes, and that too,” he
answered, pointing to the register over which my pen was poised. There in
type at the head of the page was this stanza:

“INTRAS, HOSPES, IN TABERNAM
ET ANTIQUAM ET MODERNAM;
SI ABIERIS BEATUS,
FRUSTRA, POL, NON ERO NATUS.”

With a smile of amusement I scratched my name on the page. “Cum
lavatione an sine?” Smith required briskly. I had to think a moment. “Cum,”
I answered finally. Smith pressed a buzzer button. A smart youth appeared
promptly. “Comitare dominum ad cubiculum vicensimum quintum- pede
expedito,” commanded Smith. “Libentissime,” responded the boy, seizing
my bag and making for the stairway.

As we passed the shoe-shining department and barber shop, I noticed that
on the glass door of the former was letterded the words:

“EMPORIUM AD CALCEOS NITIDANDOS,”
and on the door of the latter:
“CONCINNATOR CAPILLORUM.”

It was a novel sensation I had as I mounted the stairs. I glanced about the
hotel office or lobby half expecting to see business suits turn into togas, and
to hear the clank of greaves as men crossed their legs or shifted their positions
on the comfortable sofas. But nothing happened, and I reached Number 25
duly. The boy disposed of my things, illuminated the room, and performed
the other customary bell-hop rites. As he went out he pointed to the push
button on the wall, announced “Cena mox parata erit”, and closed the door

9

with a flourish and a “Cura ut valeas”.

“This fellow Smith must be an odd genius,” I said to myself, as 1



"Epaviopota 201

examined the room. Beneath the push button was a card which read as
follows:

“SIOPTAS
PUERUM -pelle bullam digito -SEMEL
AQUAM FRIGIDAM - - - BIS
AQUAM CALDAM - - - TER
ANCILLAM CUBICULI - - - QUATER
IN CASU INCENDII
FAC UT TINNIAS ASSIDUE

I vowed mentally that I would observe directions without fail.

On the center table were copies of Horace and of the Vulgate. I became at
once so absorbed in these that I failed to hear the dinner gong. Suddenly a
voice boomed into the room through the speaking tube: “Cena refrigescit;
veni statim.” This brought me to myself, and I hurried down to what I knew
Smith must call the Triclinium.

It was a pleasant room, and the service excellent. I was on the point of
sticking a comer of my napkin into my collar, and trying to beguile a waitress
with a fetching smile, when I caught sight of these three admonitions printed
on the bill of fare:

“NOLI MAPPAM SUB MENTUM PONERE.”

“NOSTRAE ANCILLAE SUNT HONESTAE. CUR NON TU
QUOQUE?”

“ES LENTE SECURA MENTE.”

Down fell my napkin into my lap, my demeanor became more than
ministerial, and I assumed an air of great leisure. I saw the least suggestion of
a smile creep over the face of my waitress. The soup was brought. I reached
for the crackers and received another shock. On every cracker was stamped
this adjuration:

“ABSORBE IUS FERVENS SINE ULLO STREPITU.”
“Quidinel,” I muttered, “have I got into?”

In my anxiety to see Smith and interview him regarding all these
fascinating and disconcerting phenomena, I found myself unconsciously
hurrying through dinner, and making my way back to the office.



202 "Epavionata

No Mr. Smith could not be seen for at least an hour; he was conducting a
Latin class for his employes in the back parlor. Utrum manerem, necne?’

[ certainly would wait, for I was bound to see Smith, what manner of man
he might be, and get at this thing.

* ko ok 3k

Late that night, as I thoughtfully ascended the scalae populares on my
way to my room after a protracted and illuminating visit with Smith in his
private office, I tried to remember some of the things he had said. It was not
an easy thing to do because Smith had discoursed so brilliantly and at such
length, but before going to bed I had written out as well as I could in his own
words his most salient statements and observations. I have been glad ever
since for my own sake that I did so, for throughout this transcription,
farraginous though it be, runs a linea medialis of sane philosophizing. I can
quote here but a small portion of Smith’s conversation.

* * * *

“You ask me,” he began, “who I am, and what sort of a vocational school,
as it were, I am running here. Well, I am a hard-boiled “Sucker,” who was put
through a classical undergraduate wooden nutmeg grater, reduced to dust and
ashes by a graduate doctorate, published in fourteen volumes the results of an
investigation into a hair-splitting matter of no great consequence, indulged in
academic and sometimes vitriolic tilts in pulverous periodicals with other
Grand Lamas of the cloister over technical points that had nothing to do with
improving the general state of culture or adding to the quality of life, missed
the large human side of what I was doing, and lived chiefly unto myself. In
short I was a meticulous pundit. I began to wonder what it was all about. Then
one day I inherited this hotel. For some months it was a veritable elephas
albus on my hands, until the idea flashed into my head of running it myself,
incidentally for a living, primarily as a culture disseminator. I think I have
achieved both of these ends, for two hotels in this town have already closed
their doors, and I have built up a clientele of guests who are always telling me
how much I have made the humanities mean to them since they began
stopping here. I hold a daily Latin class for commercial travellers, in which I
either read and then translate an excerpt from some standard ancient author,
or read and expound some masterpiece of our own literature, closing with a



"Epavionata 203

simple lesson, which the class can grasp, in word derivation. It would do you
good to see most of those drummers -men who usually spend their evenings
lolling on the office chairs, swapping trite stories, ogling the manicure girls,
cursing prohibition, smuggling in “white mule,” and generally murdering
time In the first degree. Now at night they are all reading. Every little while
some one of them comes running up to me with his Vergil or his Vulgate for
a word of help, or fo ask some philological question. Here’s where my long
training in advanced scholarship comes in strong. I’ m getting real results
from it now. Back in the cloister lucubrating and disputing over minutiae I
wasn’ t alive; I was a recluse known only to a handful of fellow recluses. Of
course recondite work and research have their places in all human lines of
inquiry, but unless the investigator can distill from the atmosphere in which
he works enough cultural and literary nitrogen wherewith to fertilize the
broad human fields about him, his summa cum laude s of little import.”

Smith amplified this topic at some length, and then, in response to
questions from me, struck off a few generalities conceming education.

“‘All education of value is self- education,’ “he quoted; *“‘ Parents have
sacrificed their children; once it was to imaginary gods; now it is to
education; fetish after fetish, and more reasonable than another.’ Yes, we are
the victims of a system designed to carry the average mind, and that but a little
way. The humanities are involved in this system with which faddists are
constantly tinkering. If we cannot get the humanities out of it, let us start a
better system of our own. Qur American restaurants are quite thoroughly
Hellenized; why not Latinize our hotels - something after my fashion? You
have noticed that all of my employes use Latin, intelligently if not freely;
why, even the cook, who is of purest Celtic extraction, is forever singing to
the tune ‘The Wearin’ of the Green’ :

“0O Coqua est regina,
Et regnat in culina.”

And she can abuse the scullery maids with a verbal ingenuity rivalling
that of the lowest characters in ancient comedy. I am going to incorporate her
into my forthcoming Latin Reader”- Smith pointed to a pile of manuscript on
his desk- “for of course no self- respecting Latin teacher fails to adorn his
career with his own peculiar contribution to the illimitable literature of



204 "Epaviopoto

Secondary Latin hermeneutics.

“More seriously: who or what is to blame, or has been to blame, if you
will, for that sickening failure, especially here in America, on the part of the
many to achieve permanent life values from humanistic study, such as, for
example, a sense of proportion in estimating men and events, love of
literature, familiarity with the results of experience, power to discriminate
between fact and superstition, an appreciation of the great things which,
humanly speaking, endure -make your own list? Too often it is a two, three,
or four years’ grind, and then a grand forgetting. Where lies the fault? Is it our
parents’, society’s, our educationa] leaders’, our teacher’s? Or must we
confess that American ideals rise no higher than the top of our national pork
barrel? Have we leaned so hard on our poor old slogans ‘ humanizing value’
and ‘ intellectual discipline’ that they have toppled into the dust? What of our
pragmatic assailants? Is their science pseudo or defacto? I merely raise these
questions. The answers are diverse.

“You doubtless remember,” said Smith relighting his cigar, “The Sam
Johnson of antiquity. Among other neat distinctions he makes in his
dictionary is this one:

¢ Educit obstetrix,
Educat nutrix,
Instituit paedagogus,
Docet magister.’

You and I had nothing to say about the first two -we had to leave them to
our parents. Unless we were unusually lucky our high school Latin instructor
was either an uninspiring martinet or an indifferent piece of pedagogical
driftwood; and when we arrived at the dignity in college or university of
having amagister, we either rode horseback through the course, or else didn’ t
know fundamentals enough to profit by it. Ah, those magistri! Here or there
one whose ear had been twiched by Apollo; so inspirational that a brick
would stay on your coast tails as you hurried from class to look up the things
you had discovered you didn’ t know! And others, alas, who were
characterized by Quintilian:

¢ In primis evitandus est magister aridus’.”



"Epaviouoto 205

At this point, I remember, Smith was interrupted by the hotel porter, who
in his excitement burst into the room without apology and began: “Ah say,
boss, dat wuthless, lop-sided, ham- strung niggah w’ at shines de boots, he
say ‘ De mortuis nil nisi bonum’ done mean ‘dey’s nut’n but bones in de
daid.” Ah knowed bettah, an’ Ah sayed so. ‘Bonum’ ‘ bones!” Huh! * Go ax
de boss,’ he say, an’ Ah say, ‘ De boss’ low, lak Ah do, it mean, “* Tain’ no
good cussin’ daid pussons™’ an’ say, boss, ain’ dat raaght?”

Smith adjusted this delicate matter with Solomonic wisdom and gravity.

“And now,” I asked, when the porter had triumphantly disappeared and
we had recovered our equanimity, “what does classical culture do for its
possessor, or to him if you prefer?”

Smith answered with a perfect spate of epigrams.
I can give you but two or three of them.

“In the first place,” he said, “‘you must use it and share it, whatever you do
else. Otherwise it is buried treasure.”

“Multos modios salis edisse with Socrates, Epictetus, Lucretius, Marcus
Aurelius, Is to have compounded a strong brine in which a working
philosophy will keep for a life time.”

“Man’s highest and noblest recorded thought, whether oriental or
occidental, converges to a common summit. The natural way for us of the
West to that mountain top is by the road that runs through the Forum, the
Acropolis, and the land of Canaan.”

“Would you learn to temper your judgment, to distinguish between ta
avayxata and ta xaAa and to rise above the level of Sunday morning radio
sermons and newspaper interpretations of history and literature; would you
escape from ° the vulgarian, from the Philistine, from the sophist,’ from
morology, from cacodoxy? Then flee to that ‘calm world of yoduuata, where
stridency and clamor are forgotten in the ancient stillness,’ and the * dignity
of this great human tragedy of our’ s is recognized and exalted.”

£ R *

To all and several of my friends who have occasion to visit Smithopolis,
1 heartily recommend Smith’ s Hotel - and Smith.
[Payson S. Wild, “Smith’s hotel or the fruit of the tree”. In: Classical



206 "Epaviopota

Journal 18, 1922/3, 534-542. Vorgelesen in der Classical Association of the
Middle West and South, Columbia, Mo. am 30. Marz 1923].

5. Ein aktueller Zeitungsartikel aus dem Jahr 1922 iiber die europdische
Familie und die dauernden Spuren der antiken Zivilisation.

“All das, worunter Europa in den letzten drei Jahren gelitten, ruft uns
dieselbe Warnung zu: die schwierigste Aufgabe fiir den Menschen ist nicht
die Eroberung der Luft oder des Feuers oder Wassers, sondern es ist die
Eroberung des Menschen selbst, des menschlichen Wesens. Die Well ist voll
von Hungersnot, Verwirrung, Verwiistung, Arbeitslosigkeit, aber das sind
nur die Folgen davon, dass der Wille und das Konnen des Menschen
fehlgegangen sind in der Behandlung derjenigen Probleme, die sich aus der
Beziehung von Mensch und Mitmensch ergeben. Die materiellen
Schwierigkeiten, die der Krieg zuriickliess, waren an sich nicht
uniiberwindlicher als die materiellen Schwierigkeiten, die im Krieg
bewaltigt waren. Kein Geheimnis birgt so viel Trug und Enttduschung wie
das Geheimnis des Zusammenwirkens. Bis dies Geheimnis entdeckt ist,
bleibt aller Fortschrift vor einem grossen Zwiespalt, denn jeder Fortschritt,
mit dem der Mensch seine Macht zum Guten steigert, steigert auch seine
Macht zum Gegentelil.

Lord Milner hat kiirzlich in seiner ausgezeichneten Zuschrift an die
klassische Gesellschaft diese iiberaus wichtige Wahrheit mit grossem
Nachdruck betont. Nihern wir uns nur diesem Problem: Wir werden leicht
herausfinden, dass das grosse Erbe griechisch- romischer Zivilisation den
hochsten Wert einschliesst. “Ich frage mich”, sagt Lord Milner, “ob es
irgendetwas am menschlichen Wesen gibt, was die Griechen nicht gekannt
hatten”. Die Kunst des Lebens in menschlicher Gemeinschaft wird von
griechischen wie rémischen Schriftstellern nach jeder Richtung hin
untersucht; die Untersuchungen werden durch hundert Beispiele der
Erfahrung uns deutlicher gemacht und nihergeriickt; die antike Zivilisation
hat ihre dauernden Spuren hinterlassen, und ganz Europa hat Friichte davon
geerntet. Man hért manchmal den Einwand, dass das Studium der antiken
Kultur zwar dusserst wertvoll fiir Geist und Erziehung ist, dass aber andere
Kulturen gleichen Wertes vorhanden sind, die obendrein eine weniger



"Epaviopota 207

anstrengende Beschiftigung erfordern. Eine Antwort auf diesen Einwand
findet man in einem ausgezeichneten Buche aus der Feder von Prof. Amold
Toynbee mit dem Titel “Die Tragodie Griechenlands” (Clarendon Press).
“Die vorhandenen Meisterwerke griechischer Literatur gewéihren aus einen
besseren Einblick in die subjektive Seite der griechischen Geschichte - d. h.
in die Gefiihls- und Gedankenwelt, die sich iiber den wechselnden
Schicksalen der griechischen Gesellschaft erhob und ihre glinzendste
Schopfung gewesen ist- als uns ein Studium moderner Literatur einen
Einblick in die subjektive Seite moderner Geschichte verschaffen konnte”.
Wirmogen uns das auf folgende Weise verstandlich machen. Das griechische
Leben in allen seinen Teilen fand seine Aufnahme in der griechischen
Literatur und zwar in einer Vollstindigkeit, fiir die es in franzosischer,
deutscher oder englischer Literatur keine Parallele gibt. Wenn es sich nun
darum handeln soll, durch Literatur, Geschichte und Kunst eine ganze
Lebenseinrichtung kennen zu lernen, so erzielt ein Studium griechischer
Geschichte hohere Resultate als ein Studium moderner Geschichte. Diese
Wahrheit ist aber fast bis in unsere Tage immer wieder verdunkelt durch die
Schuld von Lehren und Schiilern, die sich dieser Wahrheit nicht lebendig
bewusst waren; klassischer Unterricht hiess tast soviel wie Pedanterie und
Formalismus. Da sind es Méanner wie Gilbert Murray, Warde Fowler, Dill,
Heitland, Conway, Zimmern, Livingstone und andere moderne Gelehrte
gewesen, die die klassische Literatur ins rechte Licht gertickt haben und in ihr
einen Ausdruck und zwar einen vollendeteren und vollstindigeren Ausdruck
als sonst bei einer Klarlegung eines Gebiets menschlicher Erfahrung- als
einen Ausdruck gesehen haben fiir eine der grossten mitbestimmenden
Kulturen der Welt. Man moge nur beachten, dass die meiste Originalarbeit
rekonstruktiver Natur von Gelehrten des letzten Menschenalters auf dem
Gebiet der altklassischen Literatur getan ist und dass modeme Geschichte in
Anbetracht solcher Leistungen weniger aufzuweisen hat.

Man hat es oft gehort, dass von britischen Einrichtungen als von
angelsachsischen, von franzdsischen als von lateinischen, von deutschen als
von teutonischen gesprochen wurde; aber dabei vergass man, dass alle diese
Einrichtungen und Schopfungen doch Sprosslinge ein und derselben Familie
sind, dass die Zukunft unserer Welt nicht von den Leistungen dieser oder
Jener Nation abhangt, sondern von dem unabanderlichen Schicksal der



208 "Epavicpota

Gesamtgesellschaft, innerhalb deren diese Nationen leben, wirken und
kdmpfen. In diesem Sinn ist es wahr dass keine Nation als Outsider ihres
Zeitalters zu leben vermag und dass jede Nation mit Gewinn und Verlust ihres
Nachbars auch etwas gewinnt oder verliert. Wir werden alle in das
unabiinderliche Geschick einer grosseren Gesellschaft, der von Europa, mit
hineingezogen. Und fiir diese Gesellschaft hat der Weltkrieg das bedeutet,
was die Kriege Roms fiir die griechisch- romische Zivilisation bedeutet
haben. Soll die nidchste Epoche im Menscheitsleben Fortschritt zu einer
hoheren Kulturstufe oder der Zeitraum eines Chaos sein gleich dem, welches
Roms Niedergang abschloss?

[Manchester Guardian, Wochenausgabe 17. Februar 1922, deutsche
Ubersetzung von Schneidewin- Nord, in: Das Humanistische Gymnasium
33, 1992, 51ff. (Ausschnitte). Es ist mir leider nicht gelungen, den
(vollstdandigen) Artikel in der Originalsprache zu beschaffen].

6. Das europiische Jugendpreisausschreiben iiber das Nachwirken der
griechisch- romischen Kultur im Europa des 20. Jahrhunderts.

Dank der Unterstiitzung des europdischen Programms “Kaleidoskop™
und in Zusammenarbeit mit Universititen und anderen Kultureinrichtungen
aus Lédndern der Europdischen Union wird von der Aristoteles Universitit
Thessaloniki seit dem akademischen Jahr 1995/96 ein Preisausschreiben
unter Studenten und Schiilern der Sekundarstufe I aus Landern West - sowie
Osteuropas iiber das Nachwirken der griechischen- romischen Antike auf den
Gebieten der Literatur, Kunst und des politischen Denkens veranstaltet. Die
Arbeiten werden in der Muttersprache der Teilnehmer geschrieben und von
Fachleuten der betreffenden Lander begutachtet. Fiir die pramierten Arbeiten
sind Geldpreise sowie die Veroffentlichung in einem Sonderband
vorgesehen. Die Preisverleihung des ersten Ausschreibens fand am 9. Mai
1996, des zweiten am 17. Dezember 1997 im alten Festsaal der Universitit
Thessaloniki statt. Die pramierten Teilnehmer und die Themen ihrer Arbeiten
sind (nach Landern geordnet) folgende:



"Epaviopato 209

PREISAUSSCHREIBEN 1996

DANEMARK

Jakob Matthiesen (Universitit Kopenhagen): "Guder og Mennesker. Om
groeske myter hos to moderne forfattere".

DEUTSCHLAND

Anke Bohne (Universitit Bonn): "Antike und Mythos in den Klauen der
Reklame — Werbung mit antiken Motiven in dt. Zeitungen und Zeitschriften
1975-1995".

Eleni Georgopoulou (Universitit Koln): "Antiker Mythos in der Literatur
der zweiten Hilfte des 20.Jahrhunderts".

Larisa Lorenz (Karlsgymnasium Miinchen): "Die Entmythologisierung
des Sisyphos oder Uberlegungen nach lingeren vergeblichen Wiilzen".

Sebastian Schmidt-Hofner (Berthold-Gymnasium Freiburg): “Vergleich
zweier moderner Bearbeitungen der "Metamorphosen" des Ovid".

FINNLAND

Suvi Kirsi Marjaana Rimpildinen (Gymnasium Kajaani): "Kreikkalais-
roomalainen Kulttuuri aikamme Euroopassa”.

FRANKREICH

Stéphanie Abbati (Lycée Jean de la Fontaine, Chateau Thierry):
"L’influence Greco-romaine dans la seconde moitié du vingtiéme siécle en
Europe. Langue, Idées Politiques, Littérature, Sport, Art".

Sophie Belin (Paul Valéry Université Montpelliér III): "La tradition
Greco-romaine et I' humanisme contemporain".

GRIECHENLAND

A.S.Georgiadou (Aristoteles Universitit Thessaloniki): «H exixatpornra
NG apyaiog eEAAnvixtis moAitinis oxéyng oto £oyo tov K. Todroov "H xotvw-
vixn puhooogia Twv Agxaiwv EAAvav'».



210 "Epaviopata

D.M.Kosmidou (Fachhochschule Thessaloniki): “Mufog xat totopic oto
uvbiorépnua ts A. Mavooxepalov ‘Ayig’™.

E.Vaina (Aristoteles Universitdt Thessaloniki): “To €oyo tov Fr.
Diirrenmatt: ‘Hercules und der Stall von Augias’”.

A.Zannis (Aristoteles Universitit Thessaloniki): “H exidpaon tng eAdn-
vixns apxanotntag oto £oyo tov M. Xatinrvoidxov-Inixa ™.

IRLAND

Antoine Ciacometti (St. Andrews College, Booterstown): “The Demise
of Athenian Democracy in Modern Times*.

Ross Andrew o’Dwyer (St. Kieran’s College, Kilkenny): “The influence
of Greco-Roman Culture on the latter half of this century; Art: Architecture”.

ITALIEN

Maria Chiara Scanu, Marcela Balata, Maria Derosas (Liceo classico
Antonio Gramsci, Olbia): “Attualita del Nesso Giustizia - Lavoro affermato
da Esiodo in ‘Opere e Giorni’ alla luce dei principi fondamentali della
costituzione della republica Italiana”.

NIEDERLANDE

Pauline de Bes (Erasmus Universitit Rotterdam): “De Statusleer in het
hedendaagse Nederlandse Strafrecht: het voortbestaan van de Grieks/
Romeinse oudheid in de tweede helft van de twintigste ecuw”.

I.A.M.Koning (Rijks Universitit Leiden): “Meer dan een eeuw oudheid”.

NORWEGEN

Terje Ruud Andersen (Kristiansand Katedralskole): “En Vikings
obduksjon av en kremsprgyte. Mutasjon og reinkarnasjon’.

Gian Pablo Castelli (University of Oslo): “L “antichita tra oltre ed altrove.
Due casi estremi nell’Europa di oggi: Italia e Norvegia™.

Hans Arnulf Busch (University of Tromsd): “The survival of the Greco-
roman Antiquity in European culture of the second half of the twentieth
Century. Political Thought”.



"Epaviopota 211

Karen Marie Frgsland (Eilert sundt Vidergdende Skole Farsund): “The
Survival of the Greco-roman Antiquity in European culture of the second half
of the twentieth Century. Political Thought”.

OSTERREICH

Patrick Horvath (Universitit Wien): “Das Apollonische und das
Dionysische in der jiingsten Politik Europas”.

SPANIEN

Gruppe Artemisa (IES Alfonso II Oviedo): “La vigencia de los valores
éticos de la cultura clasica a través de textos literarios grecolatinos: La
discriminacion de la mujer ayer y hoy. La mujer en los textos de Ia literatura
grecolatina y en los medios de comunicacion actuales”.

Regina Gutiérrez Pérez (I.B.Carabelas): “Sepulcro en Tarquinia”™.

Juan Pablo Sanchez Hernandez (I.B.San Isidro): “La Actualidad de
Euripides y su obra (Medea)”.

Raquel Criado Martin (I.B. - El Astillero, Cantabria): “La influencia de la

‘Odisea’ en ‘Tiempo de Silencio’”.

PREISAUSSCHREIBEN 1997

BELGIUM

Peter van Nuffelen (Katholieke Universiteit Leuven): “De dood van de
Oudheid. De houding van G. De Chirico, D. Smith en M. Neri tegenover de
antieke beschaving”.

Raphaelle Laignoux-Emilie Esterson (Lycée Athénée Robert Catteau,
Briissel): “De I'empire d Alexandre a I'union européene, 2000 ans d' histoire
de nous separent peut etre plus”.

Delphine Gillet (Lycée Athénée Royal Andrée Thomas, Briissel):
“Olysse : d' Homére a Giono’.

Benjamin Gerard (Lycée Athenée Royal Andrée Thomas, Briissel):
“Antigone. A travers les siécles. Sophocle: ,Antigone ‘. Jaqueline Harpman:

[k

,Comment est-on la pére des enfants de sa mére‘”.



212 "Epaviopoto

Jmil Lekhdar (Lycée Athénée Royal Andrée Thomas, Briissel):
“Présence de I’ art grécoromain au XXeéme siécle”.

Brahim Sbai Tangi (Lycée Athénée Royal Andrée Thomas, Briissel): “Le
monde Greco-Romain vu par le cinema et la bande dessinée”.

Antonina Destrée (Lycée Dachsbeck): “Influences des modeéles antiques
dans le phénoméne ,Boys Bands® .

Louis Carré (Lycée Emile Jacqmain): “Péché poétique, conscience et

schéme tragiques: le triangle et le Carre”.

BULGARIEN

Ivo Cholakov, (New Bulgarian University): “La république et la
démocratie. Idées et développement et I'Antiquité aux temps modernes”.
(Titel der franzosischen Zusammenfassung).

Nikolai Yanev (Staatsuniversitit Sofia, St. Climent Ochridski):
“Antiquité et Contemporanéit¢’. (Titel der franzosischen Zusammenfassung).

DANEMARK

Anne —Louise Bosmans Hansen (Helsinger Gymnasium Fredensborg):
“Antikkens overlevelse i det 20. drhundredes Europa’.

Karen Molgaard Christiansen (Sct.Knuds Gymnasium Odense):
“Demokrati som styreform’”.

DEUTSCHLAND

Merlin Bratenstein (Mons —Talor Gymnasium Montalaur): “Die
Romerstrassen. Eine wichtige Voraussetzung fiir die Entstehung eines
vereinten Europa’.

Alexander Gunter Andreas Cyron (Ignaz-Giinther-Gymnasium, Rosenheim):
“Odysseus. Ein Held und seine Abenteuer in der Literatur des 20. Jhs.”.

GRIECHENLAND

P.Gatsia (Aristoteles Universitdt Thessaloniki): “I'eyovora xat pnoopés
g apyaias EAAnvixiic now Pouaixns lotopiag oe Ocooalovirels moinTés”.

Th. Kitsios (Aristoteles Universitiat Thessaloniki): “To "Stonuov" g ¢-
Eovoias oto éoyo tov N.Guild, “The Macedonian’”.



"Epaviopoato 213

Z. Spanos (Aristoteles Universitdt Thessaloniki): “H EAAdSa tng votepns
eAdnviotixis emoyrs oo £pyo tov W.Golding * The double tongue’” .
D. Zanni (Aristoteles Universitdt Thessaloniki): “2vyyooves mapaord-

OELG XL UETAYOUPES TOU Qo) aiov SpAUaTos”.

ITALIEN

Vanessa Carroli (Liceo Classico ‘E. Torricelli‘, Faenza): “II mito di
Ippolito e Fedra”.

Sara Manti (Liceo Classico ‘E. Torricelli‘, Faenza): “Medea: come un
mito si trasforma”.

OSTERREICH

Anna-Maria Bruckmiiller (Universitdt Wien): “Und ewig irrt Olysseus.
Einige Gedanken zur Rezeption der Odyssee in den spaten neunziger Jahren”.

MariaEgartner (BG Lienz): “ Uber das Weiterleben der griechischen und
romischen Antike im 20. Jh.: Kiinst und Literatur”.

Cornelia Krisper (Doblinger Gymnasium, Wien): “Alte Griechen-
Moderne Wissenschaft”.

PORTUGAL

Pedro Cotrim Castro e Silva (Faculdade de Direito da Universidade de
Lisboa): “Uma reflexao sobre o pensamento jusinternacionalista da
antiguidade”.

ROUMANIEN

Vichi Eugenia Dumitru (Univ. Limbi Straine): “Cateva consideratii
privind mirajul liricii in literatura Europeana”.

Stefan Colceriu (Lyceul ,Julia Hasdeu’, Bukarest): “Ulise-eternd
reintoarcere si ucronie’”.

SPANIEN

Jestis Munoz Morcillo (Universidad de Salamanca): “ Tradicion clasica
en Anibal Nunez’.



214 "Epaviopata

Emma Conde Puente (I.B. El Astillero Rubayo Cantabria’): “Pervivencia de
Ia tragedia griega clasica en el teatro del espanol del siglo XX: Valle Inclan y
Garcia Lorca”.

Elena Conzalez Quintas (Universidad de Santiago): “Horatio en el
tiempo: una cala en fray Antonio de Guevara, Cervantes y ,Alvaro
Cunqueiro”.

Nuria Marchante Lago (Universidad de Salamanca): “La Odisea en el
teatro espanol contemporaneo’.

SWEDEN

Monica Pettersson (Rodengymnasiet, Norrtilje): “Oberlevnad av den
klassiska grekisk-romerska kulturen i 1900-talets Europa: Konsten,
Olympiska Spelen’.


http://www.tcpdf.org

