Tekmeria

Vol 4 (1998)

Zatupog 0 dihondatwp Enikalolpevog (Aristot.,
EN, VII, 4, 1148a, 34ss.)

TEKMHPIA F. MUCCIOLI

doi: 10.12681/tekmeria.143

TYMBOAEZ ZTHN IZTOPIA TOY EAAHNIKOY KAI PRMAIKOY

KOEZMOY — BEITRAGE ZUR GESCHICHTE DER GRIECHISCHEN

UND ROMISCHEN WELT — CONTRIBUTIONS TO THE HISTORY OF

THE GREEK AND ROMAN WORLD — CONTRIBUTIONS A L'HISTOIRE
DU MONDE GREC ET ROMAIN

TOMOZ 4

OEZZAAONIKH 1998/9

To cite this article:

MUCCIOLI, F. (1998). Zdtupog 6 dhondtwp Emkaloupevog (Aristot., EN, VII, 4, 1148a, 34ss.). Tekmeria, 4, 77-88.
https://doi.org/10.12681/tekmeria.143

https://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at: 07/01/2026 18:22:35




F. MUCCIOLI

ZATYPOZ O OIAOIIATRP EINIKAAOYMENOZ
(ARISTOT., EN. VII, 4, 1148a, 34 ss.)

Nel VII libro dell’ Etica Nicomachea Aristotele, parlando dell’affetto
che lega tra loro genitori e figli, cita i casi di Niobe e di Satiro, come esempi di
eccesso (UmegBoin) da evitare:

EMEL OF TAWV EMLOUULDV ROl TV NOOVAV Ol UEV ELOL <TOV> TA YEVEL XOADV ®al
orovdaimv (TOV Y& Ndéwv Evia @UoeL atetd), T 8’ Evavtia TOUTWY, Td OF ue-
TaED, ®aBdmeQ dieilopey TROTEQOV, OLOV XONUOTH XAl XEQOOG %Al Vixn xal Ty
dC dmavta 8¢ wal T ToLaDTA ol T4 HETAEY OV TM TAOYELV Rail EBULETY %ol
PLAETY PéyovTal, AN TA TG xal ViteeBalleLv (510 oot pév mad tov Adyov 1
#QATODVTOL i SLOROVOL TOV PUOEL TL O DV ®al dyabdv, olov ol mepl TLunv
uaAlov i Sel omouddLovTeg T meQl TEXVA Ol YOVETG: KL YOO TOUTA TOV Oyabdv,
%nal ETaLvoUVTOL Ol JTEPL TADTA OTTOVIALOVTES AAA” OULG EOTL TLG VITEQROAT KAl
£V TOUTOLG, £l TLG (MoTreR N NLOBN UdoLto xail mtedg tovg 8e0vg, A (omep ZaTupog
O PLAOTATWE EXLROLOVUEVOG TTEQL TOV TTOTEQA Alov YA&Q EQOKEL UWQALVELY): KO-
xOnpio uév odv ovdepia el o’ E0Ti dLdt TO EloNULEVOY, GTL PUoEL TMV AlQETMV
En0oTOV E0TL L aT6, orbhat O¢ xal peuntal adtdv elotv ol dmepBorai’.

La figura mitologica di Niobe era ben nota e non aveva certo bisogno di
troppe spiegazioni per il lettore, mentre per Satiro il filosofo ritenne opportuno
specificare in che cosa consistesse il suo comportamento “deviante’” (Mo y&o
£doneL pwpaivelv). La sinteticita della spiegazione e 1’ imperfetto éd6xel
lasciano perd supporre che le vicende di questo personaggio non fossero note
solo all” interno del Peripato, ma fossero di pubblico dominio e che avessero
avuto una certa eco in passato. Proprio 1’'uso dell’imperfetto indicherebbe
altresi che, quando lo Stagirita scrisse il passo, Satiro fosse gia morto, ammesso,
beninteso, che si tratti di un personaggio realmente vissuto.

1. EN, VII, 4, 1148a,22-1148b, 14, partic. 1148a, 22-1148b, 4 Bywater.



78 F. Muccioli

D’altra parte, perd, non si pud fissare con precisione assoluta il ferminus post
quem della redazione del VII libro dell’ Etica Nicomachea. Infatti, come &
noto, i libri V, VI, VII di quest’opera sono identici ai libri IV, V, VI dell’ Etica
Eudemiae vengono definiti “libri comuni’’, tanto che i manoscritti dell’ Etica
Eudemia non li riportano neppure, rimandando all’altro trattato. L’ Etica
Eudemia, se autentica, venne scritta quando Aristotele fu ad Asso (347-345
a.C.), 0 anche assai prima; non ¢ pero affatto scontato che anche i libri IV, Ve
Vlrisalgano a quel periodo e che siano stati riutilizzati nell” Etica Nicomachea,
databile invece agli ultimi anni di vita del filosofo (dal 335-334 alla morte,
avvenuta nel 322). In proposito sono state avanzate diverse ipotesi, fra cui
anche quella che i tre libri, appartenenti in origine all’ Etica Nicomachea, siano
stati poi aggiunti nell’altra opera, o che siano posteriori a tutti e due i trattati’.

Pur in presenza di questi problemi di cronologia, il passo aristotelico
merita un adeguato approfondimento su questo misterioso (per noi moderni)
Satiro Filopatore. Il primo problema da affrontare ¢ quello dell’esegesi
testuale, poiché sono proponibili due diverse traduzioni, che danno una
sfumatura divergente all’appellativo guhomdtwg.

Aristotele, parlando di Satiro, potrebbe aver sottinteso un verbo, che sia
simmetrico al udyolto riferito a Niobe; la traduzione sarebbe pertanto la
seguente: “ma tuttavia vi &€ un eccesso anche in queste cose, se qualcuno,
come Niobe, combatta anche contro gli dei o <si comporti> riguardo al padre
come Satiro, soprannominato “amante del padre”; il suo eccesso - ad avviso
di tutti - & follia™
cosi come si presenta, sia del tutto perspicuo, senza che vi sia bisogno di

. Altrimenti - come fanno i piu - si deve ritenere che il passo,

interventi aggiuntivi: “ma tuttavia ¢ possibile eccedere anche in questo, se
uno, come Niobe, si mette in contrasto persino con gli dei, o come Satiro,
soprannominato Filopatore per I’amore verso suo padre: si riteneva, infatti,
che si comportasse da pazzo™.

2. Cf. C. Mazzarelli, Aristotele. Etica Nicomachea, Milano 1979, pp. 60-61.

3. M. Zanatta, Aristotele. Etica Nicomachea, 11, Milano 1986, p. 655.

4. Mazzarelli, op. cit., p. 307. Non molto diversa la traduzione di H. Rackham, Arisrotie.
The Nicomachean Ethics, Cambridge, Mass. - London 1934, p. 399: “‘but nevertheless it is
possible even in their case to go to excess, by vying even with the gods like Niobe, or as Satyrus



ZaTVe0g O PLLOTATWQ EMLANOVUEVOG 79

Nella prima traduzione 1'espressione mepl tov ntatépa dipende dal verbo
integrato; nella seconda, invece, & collegata direttamente a 0 PLAOTATWQ ETTL-
®OAOUUEVOS € costituisce quasi una spiegazione dell’assegnazione
dell’appellativo. Ritengo che quest’ultima resa sia nel complesso preferibile
in quanto meglio si adatta a quanto segue nel testo, anche se da all’epiclesi una
sfumatura negativa del tutto insolita, quasi ad accrescere I’ OmepBoAn di Satiro.

L’aggettivo puhondtwp & infatti usato in greco, dall’eta classica in poi,
con un alto valore morale, per sottolineare la pietas filiale. Con questa
accezione 1’appellativo ricorre in Euripide® e in Senofonte; quest’ultimo, nel
Cinegetico, esalta la figura di Antiloco, definito I'unico vero Filopatore
presso i Greci. Infatti costui si sacrifico per il padre Nestore, salvandolo
dall’etiope Memnone®, Nella Commedia di mezzo e nella nuova diverse
opere fanno riferimento nel titolo ad appellativi indicanti affetto familiare’; in
particolare, Antifane, oltre a una piéce intitolata @tlourtwy, scrisse un @ilo-
mdTwe’, cosi come fece poi Posidippo’. Del contenuto di queste commedie,
perd, ben poco si pud dire, vista la scarsita, quantitativa e qualitativa, dei
frammenti rimasti. Cosi come altri aggettivi riguardanti la sfera tamiliare, -
Lomatwp godette poi di grande popolarita nel mondo ellenistico, come epiteto
dei sovrani, a partire da Tolemeo IV, mantenendo sempre il significato

did, who was nicknamed the filial for his devotion to his father, for he was thought to carry it to
the point of infatuation”.

5. Eurip., Or., 1605; IA, 638.

6. Cyn., 1, 14: "Avtiloyog 0t ToU ToTEOC Unepamobavmy TooaUTNG ETUXEV EUNAELUG,
vote uwovog PLhomdtimg mad tolg "EAAnolv dvayogevbiival; cf. Hom., d, 186 ss.; Pind.,
Pyth., V1,28 ss. Questo episodio era narrato nell’ Etiopide, uno dei poemi del ciclo epico.

7. Ad es., | PLAdadedpor di Menandro; 11, pp. 154-155, FF 436-441 Koerte?; cf. p. 340
Sandbach®.

8. 11, pp. 442-443, FF 219-220 Kassel - Austin.

9. VII, p. 574, F 27 Kassel - Austin; cf. I'omonima commedia latina di Turpilio (pp. 107-
109 Ribbeck?).

10. E probabile che egli avesse assunto il titolo gia prima dell’ascesa al trono. Da attestazioni
papiracee risulta infatti che ci fu un villaggio nell’ Arsinoite chiamato PLAOTTATWE "ATLADOG,
fondato presumibilmente negli ultimi anni di regno di Tolemeo 11 (246-222/1). Cid farebbe
pensare che il figlio del sovrano avesse ricevuto |’epiclesi dal padre, prima di diventare re; cf.,
per tutti, E. Battaglia, Philopator Kome, Aegyptus, 62 (1982), pp. 124-147, partic. pp. 124 ss.;
ivi fonti e bibliografia; Ead., Ancora su Philopator Kome, Aegyptus, 63 (1983), p. 181. Sul
problema del rapporto tra questo villaggio e quello di Apias cf. le diverse ipotesi prospettate nel
primo articolo della Battaglia e in D.W. Hobson (Samuel), The Village of Apias in the



80 F. Muccioli

positivo che aveva in origine'".

Nel testo aristotelico non & chiaro quando Satiro fosse stato chiamato
Filopatore, se in vita, come & piu probabile, o post mortem, a ricordo del suo
amore “‘degenerato”, né & specificato di quale citta o regione fosse originario.
In proposito 1 commentatori antichi dell’ Etica Nicomachea non danno
delucidazioni, anche se si soffermano sul rapporto di Satiro con il padre.
Aspasio scrive assai genericamente che egli non voleva piu vivere dopo la
morte del genitore, a cui era affezionato in modo insano ed eccessivo”.
L’ Anonimo, dal canto suo, specifica che egli si suicidd quando perse il padre.
di cui fornisce anche il nome (Sostrato). Offre inoltre alcuni particolari sul
legame tra i due:
0VTOG [ scil. Satiro] YO £0MV TIVOC XOPNG XAL TTOOG TNV LLOLLELUY EVRMV TOV £(41-
TOD TATEQU ZWOTPUTOV OUVEQYOUVTQ, TOGOUTOV EXTOTE TOV EU1TOD TATEYU EL-
Anoev, MOTE ®ol TOD TATPOC TEAEVTNTUVTOE EAVTOV KATEXPNUVLOE KAl THG Cwig
dnsoré@ncs”.

Le circostanze in cui sarebbe sbocciato questo “eccessivo™ amore filiale
hanno suscitato la perplessita dei critici moderni, che talora non hanno esitato
a rigettare la testimonianza dei commentatori antichi e soprattutto
dell’ Anonimo, ritenendola completamente inattendibile". In effetti la notizia

Arsinoite Nome, Aegyptus, 62 (1982), pp. 80-123, partic. pp. 82 ss. Un secondo villaggio, ®t-
Aomdtwp N nai Oeayévoug, sempre nell’ Arsinoite, fu invece fondato nel 11 sec. a.C.

11. Poco importa se poi, nei sovrani ellenistici, I’affetto filiale fosse reale, fittizio o solo
auspicato, magari a scopi propagandistici. Fuorviante & lustin., XXIX, 1. 5, secondo cui
Tolemeo IV fu chiamato Filopatore per scherno. perché odiava il padre e la madre (Tolemeo [!1
e Berenice) a tal punto da ucciderli. Si tratta di un fraintendimento dell epitomatore o della sua
fonte, se non addirittura I’eco di una pubblicistica ostile al Lagide.

12. P. 158, 14-18 Heylbut: towg &€ xai GAAwg EoTLv Emuvorioat oV imepBaAAOVTa nal TOV
EVOEOVTQ, TOV WEV TLVA LLOVIX@G XOMUEVOV TQ PULAETY xal UnegBalloving, olog Aéyetal O
ZATUEOG TTEOG TOV TTATEQQ YEYOVEVAL, G 0VdE Litv elkeTo Amtobavoviog To Tatog, TOv OE
Ohg arobf nal UNTe Suvauevov QLAETY UNTE BOVAGLEVOY, TOV OE PILOV UECWG YOMDUEVOV
TG PUAELV.

13. P. 426, 22-29, partic. 23-26 Heylbut.

14. Cosi, fra gli altri, J.A. Stewart, Notes on the Nicomachean Ethics of Aristotle, 11, Oxford
1892, p. 178, ad loc.; R.A. Gauthier -1.Y. Jolif, L’Ethique 4 Nicomaque, 11, Commentaire.
Deuxiéme partie. Livres VI-X, Louvain - Paris 1970 p. 624: “[...] les détails étranges que
donne I’Anonyme sur les circonstances dans lesquelles naquit 1’amour filial de Satyros ne
sont pas faits pour donner confiance en la valeur de sa documentation™.



Zdatvpog O PLhomETwE EMRANOVUEVOS 81

dell’aiuto prestato dal padre alle tresche amorose del figlio & quanto meno
bizzarra e si adatterebbe forse meglio a un contesto comico che a vicende
realmente accadute'®. Tuttavia non & metodologicamente corretto rifiutarla in
toto e ritengo che occorra cercare un riscontro alle affermazioni
dell’ Anonimo (e di Aspasio), per cercare di identificare Satiro Filopatore.

Ancora piu problematico ¢ quanto scrive Eliodoro nella sua parafrasi
dell’ Etica Nicomachea, secondo cui il figlio invocava il padre come un dio (#i
6 TaTvpog b Beov Emxakovuevoc Tov Tatépa)'®. Diversi studiosi moderni
hanno pensato che egli abbia letto émualovuevog 1OV Tatépa. senza il mepl che
figura nel testo tradito'”. Da un punto di vista strettamente linguistico. questa
spiegazione € pienamente accettabile, in quanto il verbo émuxaréona, tra le
sue accezioni, ha anche quella dell'invocazione a un dio. Tuttavia & un’
interpretazione forzata, in quanto non tiene adeguatamente conto che émuxa-
ovuevog, nel passo in questione, non puod essere separato da LhomaTw.
Sintagmi come O dLhondtwe Emxalovpuevog sono frequentissimi in greco,
perché il verbo émwxaléopan, al passivo, € usato specificamente per indicare
epiteti, soprannomi, ecc.

E possibile che Eliodoro sia incorso in errore o abbia frainteso il testo
aristotelico, ma € ugualmente possibile che egli, magari utilizzando fonti a noi
sconosciute, abbia voluto realmente intendere che Satiro considerava il padre
un dio. Se dunque siritiene valida la spiegazione di Eliodoro, ne consegue che
ci troveremmo davanti a una sorta di (embrionale) Gottmenschentum. I due
passi, quello di Eliodoro e quello di Aristotele, assumerebbero cosi una
importanza del tutto nuova e dovrebbero essere inseriti nei dossier
documentali sul tema della divinizzazione'®.

Tra gli studiosi moderni, un tentativo di combinare insieme i dati delle
fonti & stato proposto a suo tempo dal Burnet, che riteneva che il Satiro

15. Un suggerimento in questo senso & inJ. Burnet, The Ethics of Aristotle, London 1900, p.
310, ad loc.: “This sounds like a reminiscence from the New Comedy”.

16. Pp. 143,39-144, |-4, partic. 2-3 Heylbut.

17. Cf., per tutti, Burnet, op. cit., p. 310, ad loc.; Rackham, op. cit., p. 399, nota d; Gauthier
- Jolif, op. cit., 11, pp. 624-625.

18. Cf. L. Cerfaux - J. Tondriau, Un concurrent du Christianisme. Le culte des souverains



82 F. Muccioli

menzionato da Aristotele fosse un re del Bosporo. Questa suggestiva ipotesi &
stata generalmente recepita dai moderni commentatori ed editori dell’ Etica
Nicomachea, con qualche isolata, ma significativa, voce di dissenso. Gli
elementi su cui si basava il Burnet sono essenzialmente due: 1) 1’appellativo
@uiomdtwg, che, prima facie, potrebbe essere inteso come un epiteto regale;
2) la notizia, tratta da Eliodoro, della divinizzazione del padre da parte del
figlio”.

Nella dinastia del Bosporo, nota come degli Spartocidi, vi furono nel V-
IV sec. a. C. due sovrani che portarono il nome Satiro: Satiro I, che regno forse
dapprima insieme a Seleuco, secondo alcuni studiosi (dal 438/7 fino al
393/2), e poi da solo (fino al 389/8); Satiro IT (311/0-310/309)™. Anche se,
come visto, la datazione del VII libro dell’Etica Nicomachea & assai
problematica, solo Satiro I, arigore si presterebbe per un’ identificazione con

dans la civilisation gréco-romaine, Tournai 1957; F. Taeger, Charisma. Studien zur Geschichte
des antiken Herrscherkultes, I-11, Stuttgart 1957-1960. Sebbene riguardino prevalentemente
periodi storici e aree geografiche ben precisi, utili indicazioni sono in C. Habicht,
Gottmenschentum und griechische Stidte, Miinchen 1970% S.R.F. Price, Rituals and Power.
The Roman Imperial Cult in Asia Minor, Cambridge 1984; H. Hauben, Aspects du culte des
souverains a I’époque des Lagides, Egitto ¢ Storia antica dall’Ellenismo all ’eta araba. Bilancio
di un confronto, Bologna 1989, pp. 441-467.

19. Bumet, op. cit., p. 310, ad loc., riprendendo e ampliando un’osservazione di J.A. Stewart
(op. cit., 11, p. 178, ad loc.: "There were kings of Bosporus of this name™): “As Stewart reminds
us, the kings of Bosporos during the 4th century were called Satyros. [ would add that ZdtTvog
O Prhomdtwg looks very like a royal title, and if the reference were to the deification of a dead
king by his son, the parallel to the case of a Niobe would be striking™. Sulla ricezione
dell’ipotesi del Burnet cf., ad es., W.D. Ross, in The Works of Aristotle, IX, London 1925 (rist.
1963), nota 2 ad foc.; cf. 1d., The Nicomachean Ethics of Aristotle, Oxford 1954 (rist. 1975), p.
170, nota 1; Rackham, op. cit., p. 399, nota d; L. Ropes Loomis, Aristotle. On Man in the
Universe. Metaphysics-Parts of Animals-Ethics-Politics-Poetics, New York 1943, p. 183, nota
5; H.G. Apostle, Aristotle. The Nicomachean Ethics, Dordrecht - Boston 1975, p. 304, nota 10;
Zanatta, op. cit., 1I, p. 956, nota 21. Per una posizione estremamente scettica sull’
identificazione proposta dal Burnet cf. Gauthier - Jolif, op. cit., 11, pp. 624-625, ma senza un
approfondimento del problema nel senso qui prospettato.

20. In generale, sul regno bosporano, cf., fra gli altri, R. Werner, Die Dynastie der
Spartokiden, Historia, 4 (1955), pp. 412-444; H. Berve, Die Tyrannis bei den Griechen,
Miinchen 1967, 1, pp. 323-331; 11, pp. 682-687; V.F. Gajdukevit, Das Bosporanische Reich,
Berlin 1971% M. Rostowzew, Skythien und der Bosporus, Band II. Wiederentdeckte Kapitel
und Verwandtes (Historia Einz., 83), Stuttgart 1993, con gli aggiornamenti critici di diversi
studiosi, soprattutto di J.G. Vinogradov (alle pp. 223-224 una Herrscherliste, qui utilizzata, che
per i sovrani in questione coincide con quella di Werner, art. cit., p. 430); cf. anche H. Heinen,
Statues de Pairisades I et de ses fils érigées sur proposition de Démosthéne ( Dinarque, Contre



ZaTvo0og O PLAOTATMQ ETUHIAOVUEVOC 83

il Satiro Filopatore dell’ Etica Nicomachea. Prima di esprimere un qualsiasi
giudizio sull’ipotesi del Burnet, va osservato che essa prescinde dalla
testimonianza di Aspasio e dell’Anonimo; infatti non conosciamo nessun
Sostrato re del Bosporo e, soprattutto, risulta che il padre di Satiro I si
chiamasse Spartoco (I). Inoltre non abbiamo notizia di un suicidio di Satiro I
del Bosporo (o anche di Satiro II).

Ma al di la di queste considerazioni, comunque non determinanti, dato
anche il carattere “romanzesco” di quanto scrive 1’ Anonimo, credo che siano
altri e ben piu importanti i motivi che suggeriscono di rifiutare
I’identificazione del Satiro dell’ Etica Nicomachea con un sovrano del
Bosporo. Essa non ¢ immediatamente proponibile, non tanto perché sia piu
aleatoria di altre ipotesi alternative (che pure in seguito si proporranno),
quanto perché urta contro alcune difficolta. Infatti coloro che 1’accettano non
sembrano tener conto del contesto storico, politico, ideologico e religioso di
quel regno e, pill in generale, del IV sec. a.C. E vero che, come dimostra il
caso di Lisandro, gia alla fine del V sec. a.C. nel mondo greco si diffuse la
prassi di tributare onori divini a grandi personalita, e che il IV sec. fu un
periodo di grandi “‘sperimentazioni cultuali”, fino alla svolta che si compi con
la dinastia macedone, soprattutto con Alessandro Magno. Tuttavia 1’unica
attestazione tra gli Spartocidi di divinizzazione, probabilmente postuma, di
un sovrano ¢ quella di Ilawproddng 1, padre di Satiro I1, e morto nel 311/10
a.C.* Non abbiamo nessun elemento per sostenere che gia in precedenza, nel
regno bosporano, Satiro I avesse tributato un culto divino al padre o lo avesse
divinizzato dopo la morte.

Inoltre &€ quanto meno azzardato sostenere che gulondtwo fosse un epiteto

Démosthene 43), “Le IV© siécle av. J.-C. Approches historiographiques”, Nancy 1996, pp. 357-
368, partic. pp. 367-368 (dove sono riproposti gli alberi genealogici del Werner e di M.J.
Osborne, Naturalization in Athens, 111, Brussel 1983, p. 42). La condivisione del regno se non
addirittura |’esistenza di Seleuco sono messe in dubbio o negate, ad es., da Gajdukevi&, op. cit.,
pp- 95, nota 90; 573-574; J. Hind, The Bosporan Kingdom, CAH, VI?, The Fourth Century B.C.,
Cambridge 1994, pp. 476-511, partic. p. 493, pur nella diversita delle rispettive posizioni; cf.
anche Osborne, loc. cit., in cui non figura Seleuco. Parlo genericamente di sovrani del Bosporo,
anche se lo status giuridico degli Spartocidi & ancora oggi oggetto di discussione.

21. Strabo, VII, 4, 4, 310; cf. Gajdukevid, op. cit., p. 83; Rostowzew, op. cit., p. 81, con le
osservazioni del Vinogradov a p. 140.



84 F. Muccioli

di un sovrano nel IV sec. a.C., e in particolare presso la dinastia bosporana.
L’usanza di assegnare appellativi ufficiali (quindi non semplici soprannomi)
al sovrani risale solo all’eta ellenistica, e si diffuse, almeno all’inizio,
abbastanza lentamente tra le varie dinastie, soprattutto quelle periferiche.
Anche se i sovrani del Bosporo recepirono relativamente presto 1’importanza
degli epiteti nella titolatura, talora innovando la tradizione con 1’adozione di
appellativi inconsueti®, 1’uso di @iomdTwQ per un sovrano che regno tra il V
e il IV sec. risulterebbe un precedente di difficile spiegazione. Coloro che
hanno accettato 1’ipotesi del Burnet hanno probabilmente sottovalutato o
ignorato questi aspetti e non hanno riflettuto sulla portata “eversiva™ di questa
supposta identificazione, in materia sia di culto del sovrano sia di titolatura
regale.

Scartando dunque 1’ipotesi che il Satiro Filopatore sia da ricercarsi nel
regno del Bosporo, si possono proporre altre identificazioni, presentandole
attraverso una c/imax ascendente, secondo il loro grado di probabilita. Anche
se dalle fonti si ha 1’impressione che si trattasse piuttosto di un personaggio
reale, non & da escludere a priori che il Satiro dell’ Etica Nicomachea fosse un
personaggio fittizio, inventato dai poeti o dai comici, soprattutto se si
considera che 1’altro esempio addotto da Aristotele, Niobe, era appunto tratto
dal repertorio mitologico.

Per certi aspetti, le notizie che si desumono da Aristotele e da Eliodoro
potrebbero adattarsi a Satiro di Eraclea Pontica. Costui era fratello di Clearco,
tiranno di Eraclea tra il 364 e il 352 a.C. Quando Clearco mori, assassinato,

22. Appparentemente, un’eccezione & costituita nel V sec. a.C. dal re macedone Alessandro
[ Filelleno. Le attestazioni dell"appellativo sono perd tarde e condivido I’opinione di chi ritiene
che questo gl fosse assegnato solo posteriormente (forse in eta ellenistica, dagli eruditi
alessandrini), per distinguerlo da Alessandro figlio di Filippo 11 (ben pill famoso!) e da altri
personaggi omonimi; cf., fra gli altri, N.G.L. Hammond. in N.G.L. Hammond - G.T. Griffith,
A History of Macedonia, 11, 550-336 B.C., Oxford 1979, p. 101 e nota 3; 1d., The Macedonian
State. Origins, Institutions, and History, Oxford 1989, p. 47, nota 31; M. Errington, Geschichte
Makedoniens. Von den Anfingen bis zum Untergang des Konigreiches, Miinchen 1986, p. 21
enota 14 a p. 230; E.N. Borza, In the Shadow of Olympus. The Emergence of Macedon,
Princeton, NJ 1990, p. 113.

23. Cf. I’epiteto PLAdTERVOG della regina Kapooogun, nel [T sec. a. C. L' appellativo indica
1’amore per il figlio, ITawpLoadng 1V, a sua volta designato come drhountwg; cf. IPE, 11, nr.
19,4e6 (= CIRB,nr. 75,4 ¢6).



ZaTvEog O PLLOTATWE ETLAUAOULLEVOG 85

non ritornod la liberta in citta, ma il potere rimase alla sua famiglia. I suoi figli,
Timoteo e Dionisio, erano ancora in minore eta, per cui loro tutore € reggente
fu Satiro, per il periodo tra il 352 e il 346. 11 346, come ferminus post quem,
potrebbe anche conciliarsi con il periodo di redazione del VII libro dell’ Etica
Nicomachea, soprattutto se si preferisce una datazione bassa dei “libri
comuni”.

Su Satiro siamo informati principalmente da Memnone di Eraclea, a noi
noto grazie al codice 224 della Biblioteca di Fozio™. Questo storico offre un
ritratto negativo di Satiro, presentato come un individuo alquanto bizzarro ¢
crudele. e salva solo il suo grande attaccamento alla famiglia e il suo rispetto
per 1l fratello (q uiaderg o nel testo). Infattr Satiro, addirittura, st nfiutd di
procreare figli per non compromettere 1 diritti alla successione di Timoteo e
Dionisio, figli di Clearco.

La dinastia di Clearco fu, senza ombra di dubbio, una dinastia sui generis.
Se, per un verso, essa si ispir0, in qualche modo, a quella dei Dionisi di
Siracusa, per un altro sembrd quasi precorrere 1’eta ellenistica. Il passo di
Eliodoro, in cui si alluderebbe ad una divinizzazione del padre di Satiro, ben
si adatterebbe ai tiranni della citta del Ponto. Infatti Clearco si considerava
figlio di Zeus e, tra 1 altro, volle che gli venissero tributati onori divini*®.
Satiro, sulle orme del fratello, potrebbe aver compiuto un passo ulteriore,

24. Memnon, FGrHist 434 F 2: cf. lustin.. XVI, 5, 17-18. Su Memnone e la storiografia
eracleota precedente. come Promathidas e, soprattutto, Nymphis (FGrHist 430 e 432), cf. P.
Desideri, Studi di storiografia eracleota. I. Promathidas e Nymphis, SCO, 16 (1967), pp. 366-
416, partic. pp. 389 ss.; cf. p. 391, nota 123, sulle fonti di Pompeo Trogo-Giustino. In generale,
sui tiranni di Eraclea cf. Berve, op. cit., I, pp. 315-323; II, pp. 679-682; S.M. Burstein, Outpost
of Hellenism: The Emergence of Heraclea on the Black Sea, Berkeley - Los Angeles - London
1976, pp. 47 ss.. partic. pp. 65-66 per lareggenza di Satiro: S.J. Saprykin, Heracleia Pontica and
Tauric Chersonesus before Roman Domination /VI-I Centuries B.C./, Amsterdam [997. pp.
131 ss., partic. pp. 141-142: a queste opere si rimanda per una rassegna e discussione delle
fonti.

25. Memnon, FGrHist434 F |, |; Plut., De Alex. Magni fort. aut virt., 11, 338b; lustin., XVI,
5,8-11; Suda, s.v. KhNéagyog (= Ael., F 89 Domingo-Forasté). Cf. Cerfaux - Tondriau, op. cit.,
p. 470, Taeger, op. cit., I, p. 164; Burstein, op. cit., p. 61; E.A. Fredricksmeyer, On the
Background of the Ruler Cult, Ancient Macedonian Studies in Honor of C.F. Edson,
Thessaloniki 1981, pp. 145-156, partic. p. 153; L.J. Sanders, Dionysius [ of Syracuse and the
Origins of the Ruler Cult in the Greek World, Historia, 40 (1991), pp. 275-287, partic. pp. 28|
e 283.



86 F. Muccioli

celebrando il padre come un dio.

Dalle fonti risulta che Timoteo e Dionisio ricevettero diverse epiclesi.
Uno dei due, presumibilmente Timoteo, venne chiamato Kepavvdg dal
padre’; Timoteo fu onorato dalla citta come eDEQYETNG € 0wWTNQ € per questo
fu forse oggetto di un culto civico”. Entrambi i fratelli, poi, furono definiti
xonotoi, anche se Memnone afferma che solo Dionisio ricevette questo
aggettivo come soprannome dai concittadini®. E questione che merita un
approfondimento in altra sede determinare se gli appellativi xepouvog e xon-
otdg, piuttosto che i pitt usuali cwtng ed evepyETng, possano essere ritenuti
delle vere e proprie anticipazioni degli epiteti ufficiali ellenistici. Tuttavia nel
particolare contesto civico di Eraclea attorno alla meta del IV sec. non
sorprenderebbe che fosse riferito a Satiro, altrimenti noto per la sua @uhadek-
@ia, anche 1’appellativo gulondtwg. Il termine sarebbe stato usato con
significato positivo, come ¢ logico aspettarsi, anche se non si esclude che
fosse oggetto della pungente ironia degli avversari politici.

Sappiamo inoltre che Aristotele era ben informato sulla storia di Eraclea
Pontica®. Queste conoscenze gli derivavano dai suoi trascorsi presso
1’ Accademia™ oppure dai membri del Peripato o da coloro che a questo erano

26. Cf. le fonti citate supra, nota 25.

27. Memnon, FGrHist434 F 3, [; cf. Burstein, op. cit., p. 68 e nota 9 a p. 135; Saprykin, op.
cit.,p. 142,

28. Memnon, FGrHist434F 3, 1-2; 4, 8.

29. Su Eraclea cf., ad es., Pol, V, 4, 1304b, 31 ss.; V, 5, 1305b, 5-6, 11-12,36-37; V, 5,
1306a, 36 ss.; VII, 5, 1327b, 13-15 (anche se non sempre & specificato che si tratta della citta
del Ponto); cf. inoltre EN, VII, 5, 1148b, 20-24 sulle tribd selvagge del Ponto. Nel Corpus di
Aristotele un apprezzamento pesantemente negativo su un non meglio specificato Clearco (ma
che & probabilmente il tiranno di Eraclea) ¢ nei Magna Moralia (11, 6, 1203a, 22-24), la cui
autenticita & perd assai dubbia; cf. Burstein, op. cit., p. 127, nota 27.

30. Clearco, prima di diventare tiranno, aveva soggiornato ad Atene ed era stato discepolo,
o quanto meno uditore di Platone e di [socrate (Memnon, FGrHist 434 F 1, 1; cf. Suda, s.v. K\é-
apyos = F 89 Domingo-Forasté). Egli fu ucciso dagli Accademici Chione e Leone (o Leonide)
e la cosa ebbe vasta eco anche nella citta attica; fonti e discussione, oltre che nelle opere citate
supra, nota 24, ad es. in M. [snardi Parente, Studi sull’Accademia platonica antica, Firenze
1979, pp. 289-293; A. Worrle, Die politische Titigkeit der Schiiler Platons, Darmstadt 1981,
pp- 139-152; F.L. Vatai, Intellectuals in Politics in the Greek World, London - Sidney - Dover,
NH 1984, pp. 86-89; K. Trampedach, Platon, die Akademie und die zeitgendssische Politik,
Stuttgart 1994, pp. 79-90.



2aTve0g O PLAOTIATMQ EMLAUAOVILEVOG 87

legati a vario titolo, originari di Eraclea, che potevano avere interesse a

. . N . .3 " . .
presentare in cattiva luce i tiranni della loro citta™; cid spiegherebbe anche il
tono negativo con cui ¢ presentato il Satiro dell’ Etica Nicomachea.

Tuttavia neanche questa ipotesi, come quella del Burnet, si accorda con i
passi di Aspasio e dell’Anonimo discussi sopra. Memnone non accenna
minimamente al rapporto di Satiro con il padre, di cui peraltro ignoriamo
anche il nome, e scrive che il fratello di Clearco mori per una lunga e dolorosa
malattia.

In considerazione di quanto esposto finora, mi sembra che la soluzione
piu semplice e piu prudente sia quella di riconoscere al racconto dei
commentatori antichi, e in particolare dell’ Anonimo, una certa attendibilita,
almeno nel suo assunto principale (il suicidio di Satiro per il dolore causato
dalla morte del padre). Ritengo pertanto probabile che Satiro fosse un privato
cittadino, vissuto circa entro la prima meta del IV sec. a.C. o poco dopo, € sul
quale, stante 11 silenzio delle altre fonti letterarie, potrebbe far luce forse solo
la ricerca prosopografica basata sulla documentazione epigrafica. La
notorieta gli derivava dal suo affetto smisurato per il genitore, riflesso
nell’epiteto @uhomdtwg, che deve essere considerato un soprannome, non
certo un appellativo ufficiale. Probabilmente 1’epilogo tragico della pietas
filiale di Satiro (unito alla presunta divinizzazione del padre?) suscitd grande
scalpore e resto nella memoria collettiva. In quest’ottica, non & da escludere
che le sue vicende trovassero, in qualche modo, una eco nella Commedia di
mezzo o anche nella nuova; il nome di Antifane, che scrisse una piece
intitolata @iomdTwy, € perd solo un cauto suggerimento, o poco piu.

Quel che & certo & che 1’ exemplum negativo di Satiro era vivo nel ricordo
almeno fino all’epoca della redazione del VIIlibro dell’ Etica Nicomachea, se
poteva essere citato da Aristotele senza che vi fosse bisogno di troppe

31. Come, ad es., Eraclide. Non sembra perd attendibile la notizia (Diog. Laert., V, 89,
attingendo da Demetrio di Magnesia) secondo cui egli avrebbe preso parte all’uccisione di
Clearco; cf. F. Wehrli, Die Schule des Aristoteles, V11, Herakleides Pontikos, Basel - Stuttgart
1969°, p. 62, comm. a F 11; Burstein, op. cit., p. 134, nota 128. Di Eraclea era anche
Cameleonte, ma non sappiamo se egli avesse conosciuto di persona Aristotele; cf. F. Wehrli,
Die Schule des Aristoteles, 1X, Phainias von Eresos. Chamaileon. Praxiphanes, Basel -
Stuttgart 19697, p. 69, comm. aF 1.



88 F. Muccioli

spiegazioni. Da quel poco che sappiamo sul personaggio, non credo inoltre
che la supposta divinizzazione di Sostrato, nella sua genesi € e nelle sue
modalita, possa trovare una spiegazione attraverso il confronto con le varie
forme di Gottmenschentum che si diffusero in Grecia da Lisandro in poi. Il
caso di Satiro Filopatore, nel suo complesso, ha, piuttosto, degli aspetti patolo-
gici, come indica chiaramente Aristotele™.

Universita di Bologna F. Muccioli
HHEPIAHYH

‘O Emurolovpevog “ @idomdrwe” otd Hbuxa Nixopdyera 100D "AQLOTOTEAN
(VIL. 1148a 34x£E.) ZATUQOG ELVAL EVOL TTOMD QULVLYRATINO TTROOWTO, £¢° GO0V O (-
AO00QOG AVOPEQOVTAG TOV XUQOKTNOLOUO ONUELDVEL §TL T AUETON CUUITEQLPORS.
TOV (TTROPAVAS O£ aYEOM UE TOV TATERA TOV) ESLVE TNV EVIVITWON GTL NTOV TOQA-
votxun. "EEGAAOU Aiya yvwpiCoupe dmd ToUg oOMaoTEG TOD "AQLOTOTEAN YL TO
VOOMEO TABOG TOD YLOD TROG TOV TATEQA (TOV ZWOTRATO), O 3¢ “HALOSwOG drva-
PEQEL (Eopaipéva) 8Tl O ZATUROG EMKAAOTVIAY TOV TATEQX TOV 0dv Bed. TTOA-
Aol neketnteg dexouevol thv dwoym tot Burnet Bewpotv 811 & Edtvgog ntov Ba-
OLALAG TOD RQATOVG TOU Boomdpov doa @rlomdrwe ntav O Enionuog TiTAog Tov
%al TO ywEio ToD "HALodwEov dvagégetal oTn Beomoinom Tod matéga. Katd n
YVOUN Lov 7 VrtéBeom adth elvol Tekeiwg ABAaIUN: RABOLOV TTELOTIXN (LOAOVOTL
Loywopavéoten) dev paivetal Emiong xal N TadTion ToD &V AGYw TEOOHIOV Ué
TOV TOavvo Thg "HodmAerog IToviixiig ZATvo. "Av dév TRdKELTAL VLA TTEOOWITO
Thg Aoyoteyviog (7. thig Kopwdiag), motedm mwg mooxettal yud Evov amhod
dvBpwmo mov ECnoe mplv amo Tig TElevtaleg dexaetieg ToU 4ov ai. m.X. “H vo-
onEn &y Suwg Tov ETREPE YA TOV TATEQA TOV, BTTWE KAl TO TEOCWVIULO PL-
romdtwe (1 Beomoinon mapapéver dugiBoin) NTay yvootd 0Tovg ®UxAOVS THig
ZXOANG TOU "AQLOTOTEAN, BTG %Al GTOV VTLOAOLTO EAANVIKO HOGUO.

32. Cf., nel IV sec. a.C., il caso del medico “pazzo” Menecrate di Siracusa, che sosteneva di
essere Zeus; fonti e discussione su Menecrate (e sui personaggi a lui collegati) in O. Weinreich,
Menekrates Zeus und Salmoneus, Stuttgart 1933; cf. anche Cerfaux -Tondriau, op. cit., p. 472;
Taeger, op. cit., |, pp. 157, 163-165; Fredricksmeyer, art. cit., pp. 153-154; H.D. Betz,
Gottmensch II (Griechisch-romische Antike und Urchristentum), RLAC, XII (1981), coll.
234-312, partic. coll. 245-246; Sanders, art. cit., pp. 277-278, 282-283.


http://www.tcpdf.org

