- Publishing

Tekmeria

Vol 11 (2012)

TOMEAE EAAHNIKHE KAI PEBUATKHE APXANITHTAL
IMETITONTO ETOPIKLEN EFEYRIIN « ESNIEO LAPYMA EFEYMON

SECTHIN OF (GREEE ANDF ROMAN ANTICHITY
INSTITUTE OF HISTORICAL RESEARCH = NATHONAL HELLENIC RESEARCH POLNDATION

Texunpra

IVRIBOAET ETH [ETOPLA TON EARIBNIKOY KAI POMARKOY

EOERTY = CONTREBUTIONS TO THE HISTORY OF THE GREEK

AR ROMAN WORLD + CONTRIBUTICN A L'HISTOIRE D4

MONDE GREC BT ROMAIN » BETTRAGE AR CESCHICHTE

DER GREECHISCHEN LND BXOSMISCHER WELT = OONTRIBUTI
PLE LA STOHLY THL MOSTCRGHECTYE ROMAND

11
(2012)

ATHENS 143

CHFFUSHIN D BOCTARD - 11, BUE [ MELICTS, 7508 PARIS

To cite this article:

La nappnoia chez Isocrate. L’intellectuel et la
liberté de parole dans I’Athénes du IVe s. av. J.-C.

Panos Christodoulou

doi: 10.12681/tekmeria.287

Christodoulou, P. (2013). La mappnotia chez Isocrate. L’intellectuel et la liberté de parole dans I’Athenes du IVe s. av.
J.-C. Tekmeria, 11, 89-114. https://doi.org/10.12681/tekmeria.287

https://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at: 25/01/2026 05:30:17



PANOS CHRISTODOULOU

La rappyoia chez Isocrate.
L'intellectuel et la liberté de parole dans I’Athénes
dulves.av.].-C.

De la parrhésia démocratique 2 la parrhésia isocratique

Dans l'univers politique athénien le terme iségoria,' I'égalité de parole, signifiait la
liberté de citoyens libres de prendre la parole et de faire des propositions dans les
assemblées politiques.” L'élargissement de ce privilége a la classe la plus nombreuse
de la cité, a savoir les thétes, peut étre considéré comme un pas décisif vers
I'établissement d’'une démocratie ot la majorité pouvait désormais participer de
maniére active a la formation de I'orientation politique de I'Etat.’ En effet I'égalité
de parole et la liberté de s’exprimer sans aucune restriction est la caractéristique
majeure du citoyen parfaitement intégré au sein des institutions civiques.

1l apparait néanmoins que pendant les derniéres décennies du Ve siecle et plus
précisément entre les années 430-420 fait son apparition le terme parrhésia qui
tient une importance considérable dans la tradition démocratique athénienne.*
Nous pouvons dire que la parrhésia consiste d’abord en « la liberté de parole que
détient tout citoyen en assemblée, le droit indéniable de dire ce qu’il pense. Dans

1. Sur I'évolution, durant I'époque archaique et classique, de la notion de I'iségoria voir
I'étude éclairante de K. Raaflaub, « Equalities and inequalities in Athenian Democracy », dans
J. Ober et Ch. Hadrick (éds.), DEMOKRATIA, A conversation on Democracies, Ancient and Modern
(Princeton 1996) 139-173, surtout 146-148. Nombreuses sont les études qui portent sur le sujet
de la liberté de parole a Athénes classique. Voir toutefois les études précieuses dans 1. Sluiter
et E.]M. Rosen (éds.), Free Speech in Classical Antiquity (Mnemosyne supplementum, Leiden-
Boston 2004).

2. M.H. Hansen, La Démocratie athénienne (Paris 2003) 109-113, ici 109 et 440.

3. 1l s’agit d’'une évolution qui peut étre datée en 462 av. J.-C. Voir a ce propos J. Ober,
Mass and Elite (Princeton 1989) 119.

4, Selon M. Casevitz, « [Tappnota, histoire du mot et de la notion », REG 105 (1992) xix-
XX, ici xix, le fait que le mot n’apparaisse pas dans les textes antérieurs au dernier tiers du
Ve siécle av. J.-C. est « révélateur d'un changement d’attitude a I'égard de I'exercice de la
libre parole, du franc-parler de 1'époque archaique aux temps classiques ». Parmi les
innombrables études sur la notion de parrhésia voir en particulier Arlene W. Saxonhouse,
Free Speech and Democracy in Ancient Athens (Cambridge 2006) et plus récemment D.
Konstan, « The Two Faces of Parrhésia », Antichthon 46 (2012) 1-13.

Texurpix 11 (2012) 89-114
www.tekmeria.org



PANOS CHRISTODOULOU

un sens moins directement politique, c’est la possibilité de dire a 'autre ce qu'on
pense vrai de son attitude, de lui ou de soi méme».’ Comme le prétend
Démosthene le parrhésiaste est 'homme courageux qui dans ses relations privées
ou publiques ne dit pas simplement tout, mais aussi et surtout méme s’il est
parfaitement conscient que sa parole va déplaire a ses concitoyens ou a ses
proches, il n’hésite pas a s’exprimer avec franchise.®

Toutefois, la parrhésia méme si elle s’'integre dans un contexte historique,
politique et idéologique parfaitement lié a la démocratie, semble attirer I'attention
d’auteurs comme Platon et Isocrate’ qui s’abstiennent de la vie politique active et
qui dans certaines de leurs ceuvres critiquent vigoureusement la démocratie
athénienne. Les deux auteurs reconnaissent a I'évidence que la parrhésia revét
une connotation négative lorsqu’elle devient une conséquence de la liberté et plus
précisément lorsqu’elle devient pour les démocrates le signe par excellence de
leur liberté de «tout dire».® Cette liberté excessive d’expression conduit a
I'établissement d’une égalité corruptrice qui se manifeste par I'adoption d’une vie
démesurée ot la parrhésia ne constitue qu'une de ses dérives les plus essentielles.

Néanmoins ils reconnaissent aussi un aspect positif de cette notion. Le
parrhésiaste est ’homme vertueux, ’homme savant qui s’exprime ayant comme
objectif soit la dénonciation du comportement vicieux de ses concitoyens, soit
I'énonciation d’un discours politique qui va aider les détenteurs du pouvoir
d’adopter la meilleure politique possible.’ Il conviendrait a cet égard de remarquer
que si la place essentiellement importante de la liberté de parole dans I'univers
politique platonicien fut I'objet d’études précieuses,' chez Isocrate elle n’a pas

5.V.Laurand, « LaITAPPHYIA : apprendre & vivre vrai - Une lecture de Dion Chrysostome,
Sur la royauté », dans F. Le Blay (éd.), Transmettre les savoirs dans les mondes hellénistiques et romain
(Rennes 2009) 309-322, ici 309.

6.Dem. 3.32 ; 4.54 ; 23.204.

7. Platon utilise le mot et ses dérives 26 fois et Isocrate 21 fois.

8. Voir par exemple Isoc. 7.20 ; 8.14 ; Pl. Resp. 557b. Nous reviendrons sur ce point dans
les pages suivantes.

9. Voir par exemple Isoc. 2.28 ; 5.72 ; P. Resp. 567b ; Leg. 694b.

10. Parmi les nombreuses études c¢f. Sara Monoson, Plato’s Democratic Entanglements
(Princeton 2000) ici 51-179 ; P. Pontier, Trouble et ordre chez Platon et Xénophon (Paris 2004) ici
121-125; E. Lévy, « Platon et liberté », Ktéma 28 (2003) 33-46 ; M. Van Raalte, « Socratic
parrhesia and its afterlife in Plato’s Laws », dans Sluiter et Rosen (éds.), Free Speech (cf. n. 1)
279-312; ].-F. Pradeau, Platon, les démocrates et la démocratie. Essai sur la réception contemporaine
de la pensée politique platonicienne (Bibliopolis 2005) ici 85-114.

90



LA TIAPPHXIA CHEZ ISOCRATE

encore recu I'attention qu’elle mérite et a notre connaissance elle n’a pas encore
été 'objet d’une étude approfondie.”

Il y a en effet tout lieu de penser qu’il s’agit d’'une notion parfaitement intégrée
dans son univers intellectuel et il est particulierement important de faire valoir le
fait qu'lsocrate se présente tout au long de sa vie comme un mappynolasTic
distingué. Il construit I'identité d’un citoyen vertueux qui s’exprime sans réserves
sur les affaires publiques mais aussi privées. Il s’agit d’une idée répétée dans
plusieurs discours comme par exemple dans le Busire, I'A Nicocles, I'Evagoras, I'A
Archidamos, I'A Antipatros, le Panathénaique."

Dans le Philippe, il rappelle au roi Macédonien qu’il compose ses discours avec la
franchise (pere mappnoiag) qui lui est coutumiere™ et ses logoi constituent la
preuve par excellence de sa supériorité intellectuelle qui se manifeste dans toute sa
dimension lorsqu’il s’attache a illustrer sans réserves ses propres idées ne parlant
que la langue de la vérité."* Sans voulant entrer dans un débat particuliérement
compliqué sur la notion de la vérité, il est toutefois utile de remarquer qu’lsocrate
semble penser que la capacité d’interpréter la réalité dans ses dimensions correctes
appartient a quelques personnes bien éduquées qui posseédent parfaitement I'art de
la parole. En effet le bon parrhésiaste évite de faire usage de la mauvaise
rhétorique, a savoir celle qui est destinée a charmer les oreilles de ses auditeurs.
Ainsi il s’engage a élaborer un discours qui met en lumiére la vérité des choses et
dans un contexte politique le vrai intérét du corps civique.

A cet égard il n'est pas inutile de rappeler quaux yeux d’Isocrate, les bons
dirigeants doivent prendre soin de réserver a leurs c6tés une place primordiale aux
hommes qui parlent avec franchise. Dans I'A Nicoclés il encourage le jeune prince a

11. Sur la notion de la parrhésia dans la pensée d’Isocrate voir les bréves remarques de
M. Foucault, Discourse and Truth: The Problematization of Parrhesia (six lectures given by M.
Foucault at Berkeley, Oct-Nov. 1983), ici 30-32 [consulté en ligne : http://www.foucault.info/
documents/parrhesia]. Voir aussi les trés peu références sur la notion de liberté de parole
chez Isocrate dans le volume collectif de Sluiter et Rosen (éds.), Free Speech (cf: n. 1). Aussi
plus récemment M. Landauer, « Parrhesia and the Demos Tyrannos : Frank Speech, Flattery
and Accountability in Democratic Athens », HPTh 33.2 (2012) 185-208, avait essayé de
montrer de quelle maniére Isocrate s’attache a intégrer la notion de la liberté de parole dans
un contexte non démocratique.

12.1soc. 11.1;2.3;9.39;15.43 ; Epist. 9.12 ; 12.96.

13.1Isoc. 5.72. Aussi Epist. 9.12.

14.Isoc. 15.43 : « Que ce soit pour moi un avantage de déclarer la vérité, je I'ignore, car il
est difficile de saisir votre opinion ; quoi qu'il en soit, je vous parlerai avec toute franchise ».
Cf. Isoc. 15.179.

91



PANOS CHRISTODOULOU

donner «la liberté de parler aux gens raisonnables »."* Le roi confie dés lors les
magistratures du royaume aux citoyens les plus compétents' et il est évident que la
terminologie impliquée vise a faire reconnaitre au lecteur attentif que la liberté de
parole est un privilege accordé par le bon chef aux hommes distingués.

Une pareille thése s’annonce dans la Lettre a Antipatros ou Isocrate dresse le
portrait d’un certain Diodotos qui fut apparemment un de ses disciples. L’auteur
athénien prend soin de souligner les qualités exceptionnelles de Diodotos qui est
« d’une nature si bien constituée' [...] supérieure a tous pour la parole et la pensée,
tres juste et trés modeste » et qu'il « joint a cela une trés grande franchise, non pas
celle qu'il ne convient pas d’avoir, mais celle ou I'on verrait a juste titre comme la
plus grande preuve de dévouement envers ses amis »."* Les personnages comme
Diodotos qui parlent avec franchise pour faire du bien « sauvent méme bien de
choses qui semblaient vouées a la destruction »” et justement son disciple s’est
montré utile a certains souverains grice a son franc-parler.”

On commence ainsi a voir dans quel sens Isocrate s'engage a redéfinir le
contenu et le sens du mot parrhésiaste et en quoi sa critique n’était pas seulement
une argumentation ad hominem destinée a retourner la formule contre ses
utilisateurs. L’auteur athénien cherche avant tout a dégager le sens véritable du
terme contesté, sans s’interroger plus avant sur son origine.

Dés lors I'enjeu de cette étude est de révéler la place privilégiée que la
parrhésia tient dans I'ceuvre d’Isocrate. En effet nous pourrions suggérer que
devant son prétendu public, Isocrate semble pratiquer sa liberté de tout dire en
deux champs précis mais bien différents. En premier, lorsqu’il met en cause les
idées et la pensée philosophique de ses adversaires intellectuels désirant ainsi
défendre son projet pédagogique et les principes de sa propre philosophie.

15. Isoc. 2.28 : « AtSov mappnotav Tolc eb ppovodaty, tva wepl GV &v dupLyvodic #xne Todg
suvdoxipdoovrac ». Aussi Epist. 4. 7.

16. Isoc. 2.16. Nous pourrions ici remarquer que Pl. Leg. 694b fait I'éloge du roi Cyrus qui
discernait les hommes qui se révélaient des bons conseillers et ainsi leur donnait la liberté
de s’exprimer sur les affaires du royaume.

17.Isoc. Epist. 4.3.

18. Isoc. Epist. 4.4.

19. Isoc. Epist. 4.6.

20. Isoc. Epist. 4.7.

92



LA TIAPPHXIA CHEZ ISOCRATE

Nombreuses sont les études qui portent sur cette dimension de 'ceuvre isocratique
et il n’est pas nécessaire d’y revenir.”

Ensuite dans la perspective qui est la nétre au champ de la pratique politique.
Comme le remarque Michel Foucault, Isocrate élabore I'idée provocatrice selon
laquelle dans la démocratie athénienne du IVe siécle il se révele impossible d’étre
un vrai parrhésiaste.”” C’est a 1'évidence cette proposition que nous souhaitons
mettre en épreuve, en essayant dans un premier temps d’étudier le rdle joué par la
parrhésia dans la construction de I'identité d’Isocrate comme un philosophe qui
s’abstient de la vie politique active, désirant ainsi préserver intacte sa liberté
d’expression. Cela nous ameéne a la deuxieme étape de notre étude qui est de
montrer qu’lsocrate considére que la vraie parrhésia ne peut s’exercer qu’au
milieu d’'un lectorat spécifique, voir aristocratique qui se montre apte a saisir les
principes fondamentaux du projet politique et philosophique d’un penseur
éminent. Cela nous amene a la troisiéme et derniére partie de notre étude ol nous
suggérons que la parrhésia isocratique se manifeste aussi et surtout comme une
dénonciation vigoureuse de la rhétorique qui se développe dans les institutions
majeures de la démocratie athénienne et qui a ses yeux conduit a I'établissement
d’une politeia défectueuse. En effet Isocrate avait soigneusement élaboré les
conséquences de I'élargissement de la liberté d’expression a 'ensemble du corps
civique. C’est sous cette optique que doivent étre analysés les discours politiques
consacrés a I'étude de la situation politique et socioéconomique de sa cité natale, a
savoir le Sur la Paix et |'Aréopagitique. De fait nous semble peu justifiée I'idée selon
laquelle, nous avons a faire a I'ceuvre d’'un démocrate modéré.””

21. La violence verbale qu’Isocrate exerce contre ses adversaires intellectuels a été bien
analysée par V. Azoulay, « Une éloquence de combat : querelles intellectuelles et appel a la
violence chez Isocrate », dans V. Azoulay et P. Boucheron (éds.), Le mot qui tue. Une histoire
des violences intellectuelles de l'antiquité a nos jours (Paris 2009) 303-322.

22. Foucault, Discourse and Truth (cf. n. 11) 30-31.

23. Isocrate comme sympathisant de la démocratie athénienne : G. Mathieu, Les pensées
politiques d’Isocrate (Paris 1926) 138 ; Jacqueline de Romilly, « Les modérés athéniens vers le
milieu du IVe siécle : Echos et concordances », REG 67 (1954) 327-354, ici 327 ; K. Bringmann,
Studien zu den politischen Ideen des Isokrates (Hypomnemata 14, Gdttingen 1965) ; P. Cloché,
Isocrate et son temps (Annales Littéraires de I'Université de Besangon, 54), (Paris: Les Belles
Lettres, 1963) ; Cinzia Bearzot, « Isocrate e il problema della democrazia », Aevum LIV (1980)
113-131; Ekaterina Heskins, « Logos and Power in Sophistical Isocratean Rhetoric », dans T.
Poulakos et D. Depew (éds.), Isocrates and Civic Education (Texas 2004) 84-106 ; D. Konstan,
«TIsocrates’ “Republic” », dans Poulakos et Depew (éds.), Isocrates and Civic Education (Texas
2004) 107-124 ; W. Orth, « Gleichheit’ der Biirger im Urteil des Isocrates », dans W. Eder et K.-J.

93



PANOS CHRISTODOULOU

La philosophie politique d’Isocrate et son prétendu public

Force est de reconnaitre qu'lsocrate construit son identité comme philosophe de la
parole® et tout au long de son activité intellectuelle se présente comme le créateur
d’ceuvres en prose (Aéyo)” et plus précisément de discours politiques (rorvrixol
Aéyor).”® Ses ceuvres manifestent en principe sa philosophie politique et Isocrate
revendique le titre du philosophe en considérant que son ceuvre s’intégre dans ce
groupe de penseurs qui rédigent des discours politiques (mortixode Aéyoug).”” A
I'évidence il prétend que I'ensemble de son ceuvre touche pour I'essentiel I'avenir
de sa cité natale et de la Gréce (mepl T6v ovpeepbvtwv T§ Te ToAet %ol Tolg EMAotg
“EMnor), préférant ainsi orienter ses recherches vers I'étude des affaires qui
intéressent les Athéniens et les Grecs, fait qui le distingue des auteurs qui
s’occupent de sujets mineurs.”

Holkeskamp (éds.), Volk und Verfassung im vorhellenistischen Griechenland, Beitrdge auf dem
Symposium zu Ehren von Karl-Wilhelm Welwei in Bochum, 1.-2. Mdrz 1996 (Stuttgart 1997) 177-189,
surtout 183-185.

24, Voir a ce propos G.R. Vidal, « Notas sobre la retérica de Isécrates », Noua tellus 24.1
(2006) 157-178, surtout 162-166. Sur la difficulté d’intégrer Isocrate dans un domaine de
connaissance spécifique c¢f. M. Timmerman et E. Schiappa, Classical Greek Rhetorical Theory
and the Disciplining of Discourse (Cambridge 2010) ici 46-47.

25. Isoc. 15.45-46, 276 ; 12.1-2. Voir en particulier les remarques éclairantes de R. Nicolai,
Studi su Isocrate : la communicazione letteraria nel IV sec. a. C. e i nuovi generi della prosa (Rome
2004) ici 37-127.

26. Dés l'antiquité Isocrate semble gagner la réputation du premier savant qui décida de
se consacrer entiérement a la rédaction de discours politiques, comme le témoigne par
ailleurs Dion. Hal. Isoc. 1. Sur la volonté d’Isocrate de présenter son ceuvre comme des
discours politiques voir surtout Yun Lee Too, The rhetoric of identity (Cambridge 1995) 10-35.
Chr. Eucken, « Zum Konzept der mohtixot Aéyor bei Isokrates », dans W. Orth (éd.), Isokrates :
neue Ansatze zur Bewertung eines politischen Schriftstellers (Wissenschaftlicher Verlag, Trier
2003) 34-42. Aussi Nicolai, Studi su Isocrate (cf. n. 25), ici 34-36.

27.1soc. 15.260 ; N. Livingstone, « Writing Politics : Isocrates’ Rhetoric of Philosophy »,
Rhetorica 25.1 (2007) 15-34, 25. 1l s'impose ici de reconnaitre qu'il s’agit d’un point révélé
au début du XXe siécle par Mathieu, Les pensées politiques (cf. n. 23) ici 32-33.

28. Isoc. 12.11. Ainsi dans 15.276, il souligne le fait que : « quand un homme est décidé a
prononcer ou a écrire des discours dignes d’honneur et des louanges (6 Aéyew ¥ ypdpety
npoatpoduevog Abyoug &Efoug Emaivou xal Tiudic), il lui est impossible de choisir des sujets
injustes, mesquins, portant sur des conventions entre particuliers; il lui faut des sujets
élevés, beaux, qui servent 'humanité et touchent a I'intérét général (Gana peyddag xal

*ohag il PrAavBpdoug xal TEpl TEY XOWEY TEAYUATOY) ».

94



LA TIAPPHXIA CHEZ ISOCRATE

Ainsi loin des endroits publics, de I’Assemblée ou des Tribunaux,” Isocrate
s’engage a élaborer les principes fondamentaux de sa réflexion politique et
philosophique au sein de son école fondée déja en 392 av. J.-C. 1l apparait qu'a
I'origine de la rupture avec le monde de la politique de la cité, se trouve un
événement historique: la révolution oligarchique sanglante en 404 av. J.-C. Cet
épisode a désorienté les détracteurs de la démocratie qui ne pouvaient plus
revendiquer leur supériorité éthique face a un démos qui aura rétabli 'ordre
dans la cité de maniére exemplaire.® D’autre part la condamnation a mort de
Socrate, maitre de Platon et de Xénophon, personnalité admirée aussi par
Isocrate, les a rendu trés méfiants envers la démocratie qui « apparait désormais
trop dangereuse et instable pour étre affrontée sans précaution ».** Isocrate
s’efforce de construire I'image d’un penseur qui, ayant fait fausse route dans la
vie politique (tob moAredesbar Sifpaprov), décide de se réfugier dans la
philosophie, dans la mise en écrit de ses pensées (éni ©6 @rocopeiv xal Tovelv xal
Ypdpety & SravonBeiny),” s’adressant de toute évidence a un public distingué qui
s'intéresse a sa philosophie politique.”

Dés I'antiquité Isocrate se considére comme un penseur qui appartient dans le
monde de I'écriture.’ Toutefois une question épineuse émerge. Celle de savoir a

29. Cf. P. Démont, « La Réflexion d’Isocrate sur le pouvoir dans les Années 360-350 »,
dans S. Fraknchet D’Espery, V. Fromentin, Sophie Gottemand, et J.-M Roddaz (éds.),
Fondements et crises du pouvoir (Bordeaux 2003) 35-46, ici 37. En effet on a pu montrer que
la volonté d’Isocrate de révéler ses limitations physiques comme la cause de son
éloignement des affaires communes, ne constitue qu’une stratégie ingénieuse afin de
justifier son absence de la vie politique. Cf. Too, Rhetoric (¢f: n. 26) ici 74-111.

30. J. Ober, Political Dissent in Democratic Athens (Princeton 1999) 5-6.

31. V. Azoulay, « Champ intellectuel et stratégies de distinction dans la premiére moitié
du IVe siécle : De Socrate a Isocrate », dans J.-C. Couvenhes et Sylvia Milanezi (éds.), Individus,
groupes et politique & Athénes de Solon & Mithridate (Rennes 2007) 171-200, ici 183.

32.Isoc. 12.11.

33. Comme le montre Chr. Pébarthe, Cité, Démocratie et écriture. Histoire de l'alphabétisation
d’Athénes a I'époque classique (Paris 2006) 73 il est possible de penser que dés la fin du Ve siécle
se révele a Athénes la « présence d’un lectorat réel, composé des auteurs et leurs disciples,
voire d’aristocrates lettrés ». L. Canfora, « Lire 3 Athénes et 3 Rome », Annales. Economies,
Sociétés, Civilisations 44 (1989) 925-937, ici 928 avait suggéré qu'au moment de la rédaction
par Thucydide de la Guerre du Péloponnése le livre destiné a la lecture « avait déja pris pied
dans la vie sociale ».

34. Dion. Hal. Isoc. 13.11. Cf. Dion. Hal. Isoc. 13.3-4. Par ailleurs Isocrate célébre souvent le
caractére écrit de ses discours. Cf. Isoc. 15.45-46; 12.1. Dans ce méme discours Isocrate

95



PANOS CHRISTODOULOU

quel public il s’adresse.” 1l a été bien montré que le public d’Isocrate n’est pas
homogene ce qui 'oblige de développer ses idées dans différents contextes
rhétoriques qui se définissent par les destinataires postulés de ses discours.*
Toutefois ce qui n’a pas été suffisamment souligné est en effet le souci d’Isocrate a
dresser le portrait de son lecteur idéal.

Dans un passage significatif du Panathénaique Isocrate manifeste son mépris
pour les auditeurs (2pol 8¢ Tév pév TolodTwY dxpoat@v 003y ThToT uéncey) qui
«ne prennent aucun plaisir aux paroles dites avec un profond sérieux (roig 8¢ w3
yalpouot Tolg wetd molAfic amoudiic elpnuévors) » et pour cela ils ne plaisent aussi
aux autres « hommes de sens droit (098¢ Toic &\hoig Toic €b @povodowy) ». En effet
continue Isocrate:

«[..] les auditeurs qui m’intéressent, ce sont ceux qui se
rappelleront les propos que j'ai placé en téte de I'ensemble de mon
discours, et qui ne condamneront pas I'abondance de mes réflexions,
méme si elles remplissent des milliers de mots, qui réfléchiront qu’il
ne dépend que d’eux de ne lire (&vayvévar) et parcourir isolément
que telle partie de mon travail qu’ils choisiront [...] ».*

On constate deés lors sans difficultés que le lecteur idéal est aux yeux d’Isocrate
I’homme doté d’une éducation qui lui permet de se familiariser avec 'ensemble de
sa production intellectuelle, dépassant audacieusement les difficultés que lui pose
le texte d’un intellectuel redoutable. Dans cette perspective ses logoi politikoi, qui
s’adressent a 'ensemble du monde grec sont pour I'essentiel destinés a circuler
parmi les gens qui apparemment forment une communauté dont les membres
réfléchissent et discutent sur les idées écrites d’'un penseur qu’ils considérent

distingue les gens « qui sont capables de parler devant la foule » de ceux qui « tiennent leur
réputation de la publication de leurs discours » [Isoc. 12.29]. Voir la belle analyse de Sylvia
Gastaldi, « La retorica del IV secolo tra oralita e scrittura: Sugli scrittori di discorsi di
Alcidamante », QS 7 (1981) 189-225. Aussi J.A.E. Bons, « AMMDIBOAIA : Isocrates and written
composition », Mnemosyne 54.2 (1993) 160-171.

35. Ce sujet particulierement complexe fut bien analysé par Sylvia Usener, Isokrates,
Platon und ihr Publikum. Hérer und Leser von Literatur im 4. Jahrhundert v. Chr. (Tiibingen 1994).

36. Voir a ce propos Kathryn Morgan, « The tyranny of the audience in Plato and
Isocrates », dans Kathryn Morgan (éd.), Popular Tyranny : Sovereignty and its Discontents in
Ancient Greece (Cambridge 2003) 181-213.

37.1soc. 12.135-136.

96



LA TIAPPHXIA CHEZ ISOCRATE

éminent.” Ainsi dans un fameux passage d’Evagoras Isocrate se montre soucieux de
rappeler a son lecteur attentif que I'apprentissage de I'ceuvre qu'il a devant lui
I'intégre dans une élite cultivée et distinguée qui s'étend a la Gréce entiére.
Contrairement aux images et aux statues, les discours écrits peuvent circuler
(SradoBévrag)® a travers la Gréce devenant ainsi I'objet d’étude des bons esprits (tév
€0 oepovolvtwy) qui sont en position d’apprécier leur valeur.”® Isocrate utilise
souvent le terme e gpovodvreg afin de caractériser « I'élite de la culture »** et il
n'est nullement étrange de remarquer que dans son premier grand discours, le
Panégyrique il s’engage deés les premiéres lignes a se présenter comme un membre
de cette élite cultivée.”

Ce qui semble étre encore plus intéressant est le désir d’Isocrate de présenter
les hommes qui méritent d’étre appelés eb @povoivreg comme les seuls esprits bien
formés (remaudevpévoug),” comme les seuls que nous pouvons qualifier comme
« des hommes sages, des hommes complets, doués de toutes les vertus (rodroug
onul xal ppovigoug elvar xal Teréovg dvdpag xal Thoug Exew Tag dpetdc) ».* De ce
point de vue, Isocrate considere que ses logoi sont appréciés et deviennent utiles
(dopérpon),” lorsqu'ils sont étudiés par les lecteurs distingués, les hommes qui
peuvent « atteindre la vérité (croydlesBar tiic drnbeinc) ».* En effet sa rhétorique
et par extension son projet politique et philosophique ne peut pas plaire a la
multitude qui de toute évidence se prouve impuissante de saisir les principes

38. Voir les remarques précieuses de Too, Rhetoric (cf. n. 26) 127.

39. Voir Isoc. 15.193 ; 12.233.

40. Tsoc. 9.74. Cf. aussi Isoc. 15.170 : « [...] Pour les honnétes gens, qui sont ceux a qui je
vais m’adresser [...] ».

41. Voir I'index rédigé par V. Azoulay, « Isocrate et les élites », dans L. Captedray et Y.
Lafond (éds.), La cité et ses élites. Pratiques et représentation des formes de domination et de
contrdle social dans les cités grecques (Paris 2010) 19-49, 45,

42.1soc. 4.9.

43.Isoc. 12.30.

44.1soc. 12.32.

45, Isoc. 4.4 : « [...] j’ai reconnu que les plus beaux discours sont ceux qui, portant sur
les plus hautes questions, mettent le mieux en lumiére les orateurs et rendent les plus
grands services aux auditeurs (el Tod¢ dxobovrag Theior Aperobo) ».

46. Isoc. 12.261. Isocrate se présente souvent comme l'intellectuel qui ne s’occupe que
de la vérité. Voir en principe Isoc. 9.39, 66.

97



PANOS CHRISTODOULOU

fondamentaux de sa pensée.” Ainsi Isocrate se demande : « comment donc plaire a
telles natures [a la majorité], en leur offrant des conseils ou un enseignement, en
leur disant quelque chose utile ? Qui plus est, ils jalousent les esprits sages (b
ppovoliow) et tiennent pour honnétes des gens qui n’ont pas de raison (vodv odx
&yovrag) ; ils fuient la vérité dans la vie...... ».*

Cependant le lecteur idéal n’est pas simplement ’homme qui appartient a
Iélite de la culture. Il est avant tout ’homme qui fait partie d’une élite politique.
Force est de reconnaitre qu’Isocrate ne dissimule nullement son attachement a
rédiger des ceuvres qui en principe s’adressent aux hommes qui « n’entendront
rien avec plus de satisfaction qu'un discours ou seront analysées les vertus de
grands hommes et les meeurs d’une ville bien gouvernée ».* Son lecteur est ainsi
I’homme cultivé qui s’intéresse fortement a la politique et réfléchit a la facon
dont il est possible de gérer les affaires publiques de maniére exemplaire.

Nous pouvons suggérer que les termes of 8értiatot, of €d @povolvres, of voiv
Zyovreg qulsocrate utilise afin de tracer les caractéristiques des hommes excellents
sont les mémes impliqués pour caractériser ces trois personnages; ’'homme
politique éminent, son lecteur et ’homme qui parle avec franchise (rappnorastic).

Isocrate a soigneusement fagonné le portrait de 'homme qui a ses yeux mérite
d’étre loué pour son courage a faire preuve de parrhésia et de fagon significative invite
son disciple, le monarque de Salamine de Chypre Nicocles, a faire confiance au
parrhésiaste : « donne la liberté de parler aux gens intelligents (8tSov wappnatay Toic b
ppovolow) afin d’avoir des conseillers pour les affaires embarrassantes ».*° 1l s’agit de
gens que nous pouvons appeler les meilleurs (6értioot, ypnarol), les sages (sopot) qui
« parlent comme il convient sur les plus grands sujets ».°* Dés lors, si Isocrate exhorte
le jeune roi a considérer comme parrhésiastes les e ppovotvreg, nous pouvons penser
que dans son univers politique la liberté d’expression peut étre la caractéristique

47. Sur l'incapacité de la majorité d’atteindre un niveau intellectuel supérieur cf. Isoc.
4,49 mais aussi Isoc. 2.44-47. En effet aux yeux d’Isocrate la majorité n’aime que les auteurs
qui souhaitent composer ou écrire des discours aimés par la foule ne cherchant que les
propos non pas les plus utiles mais les plus merveilleux. Voir a ce propos Isoc. 2.48.

48, Tsoc. 2.46. Dans Isoc. 15.170 Isocrate revendique qu'il s’adresse aux émemeic (mpog
olomep &yd mothoopa Todg Adyoug), aux hommes qui peuvent suivre la vérité et qui « se
laissent convaincre par qui leur fait voir ot est la justice (taig dAnBeiong xai peraneiBopévoug
H70 T@V Aeybvrov T& Sixaa) ».

49. Isoc. 12.136.

50. Isoc. 2.28. Aussi Isoc. Epist. 4.7.

51.Isoc. 2.39.

98



LA TIAPPHXIA CHEZ ISOCRATE

propre de ces gens qui comme nous I'avons déja suggéré constituent d’une part le
public panhéllenique auquel il souhaite adresser ses discours écrits et d’autre part des
hommes bien formés qui détiennent I'art de bien administrer une cité.

Deés lors si la parrhésia devient la vertu qui caractérise Isocrate et la meilleure
partie d’une cité il n’est pas impossible dans ce contexte que I'auteur athénien ait
volontairement conduit son lecteur a penser que sa philosophie politique s’épanouit
au sein de cette élite de la culture athénienne mais aussi panhellénique, une élite qui
peut se familiariser sans difficultés avec son projet philosophique mais aussi politique.

Dans cette perspective force est de reconnaitre que I'abstention volontaire
d’Isocrate de la vie politique active ne peut étre interprétée que comme la preuve de
son attachement a I'idéal aristocratique de la tranquillité.” Si la fin tragique de
Socrate dévoile le danger qui cerne I'engagement dans un dialogue constant avec la
majorité,” il est possible de suggérer alors que la fuite d’Isocrate dans l'univers de
Iécriture dérive apparemment de sa profonde conviction que la préservation intacte
de sa liberté tant comme citoyen mais aussi comme intellectuel de s’exprimer avec
parrhésia, « de tout dire, de dire la vérité » doit seffectuer en marge de la vie
publique, lorsqu’il devient un « simple particulier ». Echouant de trouver sa place
dans l'univers démocratique, le philosophe décide ainsi de construire son propre
monde qui d’'une part lui permettra de s’épanouir et d’autre part de revendiquer le
role du chef intellectuel des « meilleurs » citoyens. 1l est préférable donc de
considérer que le Sur la Paix, I’ Aréopagitique mais aussi le Sur 'échange s’adressent a un
lecteur précis : I'aristocrate athénien qui apres la sanglante révolution oligarchique
de 404 av. J-C. est censé s’adapter aux principes et aux valeurs de l'idéologie
démocratique.

Isocrate et la démocratie athénienne

1l est admis que la société athénienne plonge dans une crise politique et économique
a deux moments historiques précis; pendant la derniére décennie du Ve siécle,
marquée par la fragilité constitutionnelle de la démocratie athénienne, et lors des
difficultés politiques rencontrées par le monde grec dans la décennie 360-350. Il est
ainsi révélateur que cC'est justement pendant cette derniere période qu'lsocrate

52. P. Démont, La cité grecque archaique et classique et l'idéal de tranquillité (Paris 1990)
329-342.

53. 1l s’agit d’une these bien défendue par Socrate : « Mais nécessairement tout vrai
champion de la justice, s’il veut garder la vie sauve ne serait-ce qu'un peu de temps, doit
vivre en simple particulier mais non en homme public » [P1. Ap. 31d-e].

99



PANOS CHRISTODOULOU

décide de composer le Sur la Paix et I'Aréopagitique.”® Sans doute il est difficile de
croire que ces discours correspondent a la réalité historique ou plus précisément
qu'au milieu du IVe siécle, la cité d’Athénes affronte une crise sans précédent.

1l faut ici rappeler que la théorie d’'une supposée crise de la démocratie
athénienne au IVe, et plus généralement de I'Athénes qui émerge des ruines de la
guerre du Péloponnese est morte depuis des années.” Ainsi de toute évidence méme
si sous de multiples aspects la démocratie a I'époque d’Isocrate differe de celle de
I'époque qui s'ouvre apres les réformes d’Ephialtés en 462 et s’achéve avec la
révolution oligarchique en 404 av. J.-C., il conviendrait d’admettre que la consti-
tution restaurée « retained all the major institutions that had guaranteed the ability
of the common people to take an active role in governing the state ».*°

Aussi I'apparition de la notion de la parrhésia dévoile la volonté des athéniens de
mettre en évidence la filiation idéologique entre la démocratie, la liberté et le droit
de s’exprimer. Il est ainsi caractéristique que chez Euripide®” mais aussi chez
Démocrite™ la liberté d’expression va de pair avec le mot et la notion d’eleutheria et il
est caractéristique qu’au IVe siecle av. J.-C. certaines triéres athéniennes portaient
des noms comme demokratia,” eleutheria® mais aussi parrhésia® rappelant ainsi
I'engagement du démos a respecter et défendre ces notions précieuses.

54. Nous pouvons aussi ajouter le Sur I'échange. Les trois discours semblent étre rédigés
dans l'espace de trois ans et plus précisément entre les années 356-353. Cf. Mathieu, Les pensées
politiques (cf° n. 23) 113-119. P. Harding, « The purpose of Isokrates” Archidamos and On the
Peace », CSCA 6 (1973) 137-149 de facon injustifiée indique qu'Isocrate n’énonce nullement ses
propres idées politiques puisque I’Aréopagitique ne constitue qu’un exercice sophistique.

55.P. Carlier, Le IVe siécle grec (Paris 1995) 7-10. Aussi P.J. Rhodes, « Judicial Procedures in
Fourth-Century Athens », dans E. Eder (éd.), Die athenische Demokratie im 4. Jahrhundert v. Chr. :
Vollendung oder Verfall einer Verfassungform ? (Stuttgart 1995) 304-319, ici 304 : « the fourth
century democracy of Athens represents not a decline from the heights of the Periclean era
but the achievement at least of a stable form of government ».

56. Ober, Mass and Elite (cf. n. 3) 95-103, ici 97.

57. Voir par exemple Eur. Phoen. 391 avec les nuances apportées par Hanna M. Roisman,
« Women'’s Free Speech in Greek Tragedy », dans Sluitter et Rosen (éds.), Free Speech (cf n. 1)
91-114, ici 108-111.

58. Dem. Fr. 226.

59. 1G 11” 1604.24.

60. IG 11° 1604.49.

61. IG II* 1624.81. L'inscription concernant parrhésia a été abondement analysée, mais voir
surtout V. Gabrielsen, Financing the Athenian Fleet (Baltimore 1994) 63-70. Pour une tentative
sérieuse a penser les trirémes athéniennes comme le lieu ol se forgent et se cristallisent

100



LA TIAPPHXIA CHEZ ISOCRATE

En effet, la formation et la diffusion horizontale de la parole politique dans la cité
devient ainsi la caractéristique propre de la démocratie®” et les idées largement
partagées par la communauté politique se formulent, se cristallisent, lorsque les
citoyens font preuve de leur parrhésia, leur droit d’énoncer leurs opinions politiques
mais aussi de critiquer celles de leurs concitoyens.” Comme il a été souligné a
plusieurs reprises « la démocratie athénienne apparait comme le moyen d’articuler,
dans le discours, les revendications conflictuelles de la masse et de 1élite
athénienne : il s’agit donc d’une idéologie du compromis entre la réalité sociale de
I'inégalité et I'idéal politique de 1'égalité ».** Isocrate renverse volontairement cet
«idéal » démocratique et invite son lecteur a méditer sérieusement sur les
conséquences indésirables d’une telle maniére de penser la politique.

L'illusion démocratique de la liberté de parole

Dans le Sur la Paix® Isocrate désigne la situation politique a l'intérieur de la cité de
couleurs noires. 11 dénonce la rhétorique démocratique et plus précisément la
parole politique de la majorité et ses chefs comme les responsables de la
dégradation de la vie politique athénienne. Dans ce contexte, il est particuliére-
ment significatif que la tapay# constitue un fil conducteur du discours Sur la Paix.
Comme 'a montré Pierre Pontier, 86pu6oc mais aussi tapayy sont des termes qui

certaines des valeurs les plus essentielles de la démocratie voir la bréve mais suggestive
analyse de B.S. Strauss, « The Athenian Trireme, School of Democracy », dans Ober et Hadrick
(éds.), DEMOKRATIA (cf- n. 1) 313-325.

62. Voir a ce propos V. Azoulay et P. Ismard, « Les lieux du politique dans I’Athénes
classique : entre structures institutionnelles, idéologies civiques et pratiques sociales », dans
Pauline Schmitt-Pantel et F. De Polignac (éds.), Athénes et le politique. Dans le sillage de Claude
Mossé (Paris 2007) 271-309.

63. Comme |'a bien dit Cynthia Farrar, The Origins of Democratic Thinking : The Invention of
Politics in Classical Athens (Cambridge 1988) 55 : « The coupling of freedom and parrhésia in
the democratic self image therefore functioned to assert two things: the critical attitude
appropriate to a democratic citizen, and the open life promised by democracy ».

64. Cf. Azoulay et Ismard, « Les lieux du politique », dans Schmitt-Pantel et De Polignac
(éds.), Athénes et le politique (cf. n. 62) 271-309, ici 293.

65. Sur ce discours voir D. Gillis, « The Structure of Arguments in Isocrates’ De Pace »,
Philologus 114 (1970) 195-210, ici 207 ; J. Davidson, « Isokrates against imperialism: An Analisis
of the De Pace », Historia 39 (1990) 20-37 ; P. Harding, « Athenian Foreign Policy in the Fourth
Century », Klio 77 (1995) 113-120; Chr. Bouchet, « La mheovekia chez Isocrate », REA 109.2
(2007) 475-489 ; Laura Sancho Rocher, « Democracia frente a populismo en Isocrates », Klio
90.1(2008) 36-61.

101



PANOS CHRISTODOULOU

dans les ceuvres des auteurs comme Platon et Xénophon expriment souvent le
désordre, et dans un contexte politique le signe par excellence que la cité adopte
un type d’organisation politique défectueux.

L'extrait suivant est d'une importance majeure pour la compréhension de la
facon dont Isocrate apercoit le fonctionnement des institutions démocratiques et
du rdle marginal des « meilleurs » au sein de la société athénienne.

«Quand vous délibérez sur vos affaires particuliéres, vous
cherchez a avoir pour conseillers des gens plus raisonnables que
vous ; quand vous étes réunis en assemblée pour l'intérét de I'Etat,
vous vous défiez par jalousie des gens de cette sorte ; ce sont les plus
vicieux de ceux qui se présentent a la tribune que vous faites
travailler (todg 8¢ movnpotdroug Tév éml T6 Bijua TapLbvTeY doxeite),
et vous croyez de meilleurs démocrates parmi les ivrognes que parmi
les gens sobres, parmi les insensés que parmi les gens raisonnables
(todg webiovrag @Y webvtey xal Todg voly odx Eyovtag TGV b
@povolvTey), parmi ceux qui se partagent la fortune publique que
parmi ceux qui consacrent a votre service leurs ressources
personnelles [...] ».

Le portrait de 'orateur ivre® et insensé qui bénéficie du droit de se monter 2 la
tribune et de s’exprimer sur les sujets politiques tandis que les gens sobres et
raisonnables sont condamnés au silence rappelle avec sarcasme 'image du buveur
qui entretient l'illusion qu’il soit possible de maitriser ses paroles ou pire encore
de se gouverner.”” Derriére une telle image de 'orateur démocrate, on entrevoit
I'"émergence d’'une idée bien défendue par les intellectuels du IVe siécle av. J.-C : Le
‘franc-parler’ démocratique peut étre congu comme une sorte d’ivresse, en effet
'ébriété et la parrhésia constituent des traits distinctifs de la constitution

66. Isocrate implique le mot peBbovrag faisant ainsi allusion a la comédie ol apparait
souvent la figure de 'homme ivre. Cf. E.L. Bowie, « Wine in old Comedy », dans 0. Murray
et M. Tecusan (éds.), In vino veritas (Rome 1995) 113-25 surtout 114.

67. Le type de démagogue qu’lsocrate met en scéne nous rappelle I'image de Cléon qui
fut le premier, selon Arist. Ath. Pol. XXVIIL3 qui « cria a la tribune, y employa les injures et
parla tout en se débraillant, alors que les autres orateurs gardaient une attitude correcte ».
De plus, toujours d’aprés I'auteur de I'Ath. Pol. XXXIV.1, un autre démagogue Athénien,
Cléophone n’a pas hésité a monter a la tribune, « ivre et recouvert d’une cuirasse ».

102



LA TIAPPHXIA CHEZ ISOCRATE

démocratique.®® Tout laisse donc a penser que les troubles et plus précisément le
bruit, le tumulte (86puBog), le désordre est la caractéristique propre d’un régime ol
les citoyens, tout en célébrant la liberté de dialoguer, n’arrivent pas a communi-
quer, image bien décrite tant par Platon® que par Xénophon.”

Dans ce contexte I'allusion d’Isocrate aux orateurs ivres qui sont en effet les
parrhésiastes qui dominent I'Assemblée n’a rien d’exceptionnel. L’auteur adopte
volontairement une image qui parmi les détracteurs de la démocratie semble étre
un topos.

La cité plonge dans la crise lorsque la multitude transforme sa parole politique en
ceuvre et Isocrate développe de fagon précise 'argument selon lequel la démocratie
parait instituer et défendre la parole politique corruptrice qui se manifeste comme
une défectueuse parrhésia. Un point cependant est a souligner ; Isocrate comme le
fait aussi Platon considére que le facteur décisif qui conduit la cité a 'adoption d'une
vie démesurée et I'énonciation d’une parole politique corruptrice est en effet
I'élargissement du droit de s’exprimer librement a I'ensemble du corps civique.

Le probléeme a été bien posé par Ps-Xénophon, qui lui aussi s’indigne lorsqu’il
constate que la liberté’”* et I'égalité de parole sont aussi pratiquées par les esclaves
et les méteques,” et ainsi a Athénes la langue devient « un mélange avec tous les

68. Platon démontre que I'ébriété constitue une caractéristique spécifique a la
démocratie, I'associant étroitement au franc-parler. Voir en principe Pl. Resp. VIIL562c-d et
Leg. 11.671b3-6 avec les nuances apportées par J.-F. Pradeau, « L’ébriété démocratique. La
critique platonicienne de la démocratie dans les Lois », JHS 124 (2004) 108-124 qui démontre
quaux yeux de Platon « I'ébriété, lorsqu’elle est instituée, s’appelle démocratie » et que ce
soit dans la Respublica, Politicus ou les Leges, le philosophe reste fidele a cette idée. En effet
Pradeau, ibid., ici 109, souligne le fait que chez Platon « I'ébriété a ainsi comme corrélat une
ignorance de soi, mais aussi bien d’autrui, qu’on ne parvient plus a écouter : elle est une illusion
de souveraineté » [nous soulignons]. Voir aussi Xen. Cyr. 1.3 et 10 ou l'ivresse & comme
conséquence majeure l'articulation d’un discours irrationnel, incompréhensible qui ne
permet pas aux voix des hommes excellents de se distinguer. Sur la relation entre
démocratie et ivresse voir aussi Theopomp. FGrH 115.F62.

69. PL. Resp. 559a-560d ; P1. Leg. 700a-701a.

70. Parmi les nombreuses références voir Xen. An. 1.2 et 19 avec les remarques de
Pontier Trouble et ordre (cf. n. 10) 26-27.

71. Ps-Xén. Ath. pol. 1.2 : « [...] tout citoyen ait droit a la parole ».

72. Ps-Xén. Ath. pol. 1.12: « 31& 1007’ odv ionyopiay xai Toic Soddoig mpdg Todg Eheubépouc
gmotfoapey — %ol Tolg METOixoLg TTPOG Tovg &oTolg, 6Tl deltan N moAg petoixwv Sk TE TO
mTAT0og TGV TEXVEY nol Sid TO vawTiedy Sid TolTo odv xal Tolg peToixolg elxdTwe TV lonyoplay

.
ETTOLY|OAUEY ».

103



PANOS CHRISTODOULOU

éléments grecs ou barbares »”> Sétablit donc dans la cité le désordre
(kakonomia),” qui est sans doute la conséquence de la liberté de s’exprimer sur
tous les sujets importants. Or, comme I’a montré Jean-Marie Bertrand en analysant
ce passage particulierement difficile et obscur « ce que regrette le Ps-Xénophon,
ce n'est pas que les citoyens parlent un langage mélé de mots étrangers, ou que les
méteques et les esclaves se voient accorder le droit a une parole qu'ils prétendent
politique, en évoquant leur iségoria, c’est tout simplement qu’ils parlent tous le
langage des marins ».””

Particuliérement important est dans ce contexte le discours Archidamos ou de
fagon tout a fait significative Isocrate met en scéne le jeune roi Archidamos
d’interpréter la décadence des Lacédémoniens comme la conséquence immédiate
de leur éloignement des lois ancestrales. Ainsi il les encourage a réformer leur
régime et en imitant leurs ancétres a rétablir dans la cité I'ordre qui instruisait
tous les citoyens a obéir a leurs chefs.” Toutefois Archidamos met I'accent sur le
point suivant : si auparavant les Lacédémoniens refusaient d’accorder I'ienyopta
méme aux hommes libres, maintenant ils donnent la wappnota méme aux esclaves,
ce qui trahit l'affaiblissement des liaisons qui soudent les vrais citoyens.” En
réalité ce qui regrette le jeune roi de Sparte est |'établissement d'une égalité
corruptrice qui se manifeste sous la forme d’une liberté d’expression.

Il est aussi caractéristique qu’Isocrate divise la cité d’Athénes en deux camps
bien différents. Dans le premier se trouvent les riches qui s’attachent aux
hommes qui prononcent les meilleurs discours et dans le deuxiéme se trouvent
les pauvres « ceux qui vivent des tribunaux, des assemblées et des profits qu'on
y trouve » a savoir les sycophantes qui s’attachent aux rhéteurs corrompus.” On
comprend sans peine que pour Isocrate le phénomeéne du sycophante ne peut
étre interprété seulement comme une menace pour les biens des riches,” mais
aussi comme la raison par excellence de I'imposition dans la cité d’'une parole

73. Ps-Xén. Ath. pol. 2.8.

74. Ps-Xén. Ath. pol. 1.8.5.

75.].-M. Bertrand, « Langage et politique : Réflexions sur le traité Pseudo-Xénophontique
De la République des Athéniens », Langage et Société 49 (1989) 25-41.

76 Isoc. 6.81.

77 Isoc. 6.97.

78.Isoc. 8.130.

79. Sur I'attachement des sycophantes a I'argent ¢f. F.D. Harvey, « Vexatious Redefinition :
The Sykophant and the Sykophancy », dans P. Cartledge et al. (éds.), Nomos : Essays in Athenian
Law, Politics, and Society (Cambridge 1990) 103-121, surtout 110-112.

104



LA TIAPPHXIA CHEZ ISOCRATE

politique corruptrice qui sape les fondements de la société et des institutions
civiques. A I'évidence, comme I'a montré Carine Doganis, ce qui déplait aux
auteurs conservateurs est I'effort des sycophantes « a faire entendre la « voix du
peuple » sur la scéne publique athénienne. En dénongant, ils se font écouter ; en
diffusant rumeurs ou informations, ils revendiquent leur participation a
I'élaboration du sens dans la démocratie athénienne ».*° Ainsi Isocrate s’indigne
lorsqu’il constate que la cité prend plaisir a humilier les honnétes gens (¢mteixeig
mélovoa xal Tamewodg mowolow) tandis qu'elle donne le pouvoir aux pires
citoyens (toig 8¢ movypoic 2Eoustay Sidoboa) de dire et de faire ce qu'ils veulent
(Aéyew xal motelv 8 v &v BournBBow).”!

Dans |'Aréopagitique® Isocrate argumente en faveur de I'hypothése que la
«crise » dans laquelle s’est plongée sa cité natale peut étre dépassée avec la
modification, la réforme du régime et I'établissement d’'un ordre politique
idéalement institué et pratiqué par les athéniens d’une époque lointaine.
L'intention délibérée d’Isocrate de ne pas évoquer des dates précises de I'existence
d’un tel régime dévoile I'aspect fictif de son discours.*® L’auteur se montre plut6t
soucieux de donner a son lecteur une image claire de sa propre conception
concernant la politeia bien ordonnée et nous pouvons supposer que n’est pas
hasardé le choix de faire I'éloge d’une institution qui dans I'imaginaire athénienne
s’attachait a une conception aristocratique du pouvoir.** On ne s’étonnera guére
des lors de constater qu’en décrivant cette politeia idéalisée Isocrate réserve a une
élite de la naissance, de la fortune et de 'esprit, explicitement distingué du reste
de la population, I'avenir de la cité.*

80. Carine Doganis, « Secret et transparence dans la démocratie athénienne », Cités
26.2 (2006) 69-83, ici 44.

81.Isoc. 15.164.

82. Sur la fagon dont Isocrate pense la fonction de I'Aréopage voir R.W. Wallace, The
Areopagos Council to 307 B.C. (Baltimore/London 1989) ici 145-147 et 'étude érudite de Suzanne
Said, « Le mythe de I’Aréopage avant la constitution d’Athénes », dans M. Piérart (éd.), Aristote
et Athénes (Paris 1993) 155-184.

83. Point bien souligné par Said, « Le mythe de ’Aréopage » (cf. n. 82) 168.

84. Il est caractéristique que le décret contre la tyrannie en 337/6 av. J.-C. rappelle a
tous les membres du corps civique que les membres de I’Aréopage peuvent constituer une
menace potentielle pour le pouvoir du démos.

85.1soc. 7.37.

105



PANOS CHRISTODOULOU

Il n'est pas nécessaire de procéder a une analyse détaillée de la structure
explicitement aristocratique du régime décrit par Isocrate.** Toutefois nous
rappelons que les aristocrates (értiarot, ixavdraror, Eneéoraror)”’ qui le dirigent
ceuvrent pour I'établissement et la préservation de I'ordre, a savoir de I’ edxoopia®®
et de l'edrabia® dans la cité. Dans une telle cité aristocratique « aucun citoyen
« ordinaire » n’aura la possibilité de changer son statut ». Isocrate construit ainsi
une société immobile ol chacun occupe la place que les détenteurs du pouvoir lui
ont réservée.”

Evitant la moindre référence aux institutions de I'Assemblé ou du Conseil
'auteur n’hésite pas a imaginer une cité ol les gens « ordinaires » évitent méme
de fréquenter I'espace public par excellence, a savoir 'agora.’* Les Athéniens du
passé ont bien pensé de pousser la majorité, a savoir les pauvres vers 'agriculture
et le commerce tandis que la minorité de riches s’occupait de « I'équitation, de la
gymnastique, de la chasse et de la philosophie ».”* La nouveauté introduite ici est la
place primordiale que tient la philosophie au sein de la classe dirigeante de la cité.
Cette philosophie ne doit pas étre autre que celle qu’Isocrate prétend étre la pierre

86. Voir I'excellente analyse de Sylvia Gastaldi, « La citta sdepewv di Isocrate : riforma
politica e rinnovamento morale », dans M. Migliori (éd.), Il dibattito etico-politico in Grecia tra il
Vel IV secolo (Naples 2000) 425-457.

87. Isoc. 7.22-23. Sur ce passage difficile voir 'analyse du P. Démont « Le tirage au sort
des magistrats a Athénes : un probléme historique et historiographique », dans Federica
Cordano et C. Rottanelli (éds.), Sorteggio publico e cleromanzia dall’antichita all’etd moderna
(Milan 2001) 63-81, ici 66-67. L’auteur signale les difficultés que pose ce passage et conclut
qulsocrate avance la thése selon laquelle si I'élection de magistrats est la meilleure
pratique, le tirage au sort pourrait étre le trait d’'une bonne constitution, si seulement les
«meilleurs » des citoyens disposent le droit d’étre candidats. La dénonciation de la
pratique démocratique du tirage au sort se réponde aussi chez Pl. Resp. 557a mais aussi
Xen. Mem. 1.2, 9.

88. Isoc. 7.37.

89. Isoc. 7.39. Chez Xénophon I'edtaéia caractérise en effet 'armée terrestre. Voir les
remarques précieuses de Pontier, Trouble et ordre (cf. n. 10) 261-265. De fagon significative
Isoc. 12.115 se sert du terme afin de mettre en évidence le fait que « le bon ordre d’autrefois
enseignait si bien la vertu aux citoyens (670 pev exelvng Tijg edtakiag obtwg Eraurdetbnoay of
moAiTan Tpodg &petiy) qu'ils ne se tourmentaient pas mutuellement et qu'ils remportaient la
victoire sur tous les envahisseurs ». Aussi Isocr. 7.82.

90. Ober, Political Dissent (cf. n. 30) 284.

91.Isoc. 7.48.

92.1soc. 7.44-45.

106



LA TIAPPHXIA CHEZ ISOCRATE

angulaire de son projet pédagogique : la capacité de bien réfléchir sur les sujets
importants pour la communauté politique et énoncer au moment favorable ses
propres idées avec I'éloquence la meilleure possible.

Il n’est nullement étonnant donc de constater que I'auteur athénien fait I'éloge
des ancétres des Athéniens qui croyaient que la mappnoia ne peut pas étre
identifiée a I'égalité devant la loi (isovopia).” En effet, de fagon anachronique,
l'auteur suggere d’'une part que la parrhésia s’exercait par les ancétres des
Athéniens et d’autre par qu'ils la pratiquaient comme une vertu et non pas comme
un « droit » institutionnalisé et attribué a tous. Une telle conception de la liberté
d’expression qui est actuellement en place conduit a I'adoption d'un mode de vie
qui permet a chacun de faire mais aussi de dire ce qu'il veut. Ainsi les traits
caractéristiques d’un bon régime, a savoir I'edxoopia et I'edtatia, le bon ordre,
existaient dans un temps ou la liberté d’expression n’était pas encore élargie a
I'ensemble du corps civique. Elle constituait I'apanage d’'une minorité aristocrati-
que qui grice a son éducation supérieure, ses vertus, sa prudence et sa naissance
s’occupait elle seule de la gestion des affaires publiques.

Dans ce contexte aux yeux d'Isocrate le désordre ne pourrait étre que la
conséquence directe de la domination d’'une parole politique corruptrice, aimée
par la majorité. Il suggeére donc que la parole démocratique surgit 1a ot personne
ne se révele apte d’articuler un discours savant élaborant ainsi I'idée provocatrice
selon laquelle la démocratie s’oppose au savoir.

La démocratie s’oppose au savoir

Dés les toutes premieres lignes du discours Sur la Paix, Isocrate indique a son
lecteur que les orateurs distingués, les hommes qui peuvent donner les meilleurs
conseils au corps civique sont méprisés par le peuple. Celui-ci n'accorde son
attention qu’aux discours prononcés par les rhéteurs corrompus qui visent a le
flatter.® Ainsi, lorsqu'un citoyen prudent et décidé a élaborer des idées
avantageuses pour les athéniens monte a la tribune, il affronte leur hostilité et
finit par étre expulsé.” Les athéniens enlévent la parole de la meilleure partie du

corps civique, a savoir les ed ppovodvrec.

93. Isoc. 7.20. Voir aussi Ober, Political Dissent (cf. n. 30) 279, qui pense de fagon injustifiée
a notre avis que dans ce passage Isocrate considére la parrhésia comme une notion trés
négative.

94. Isoc. 8.8.

95. Isoc. 8.3. Il s’agit d’une idée déja avancée par Socrate [Pl. Prt. 319b-c].

107



PANOS CHRISTODOULOU

Le passage suivant est trés révélateur : « [...] Pour ma part, je sais bien qu'il est
rude d’étre en opposition avec votre état d’esprit, et qu'en pleine démocratie il n'y
a pas de liberté de parole (Snuoxpatics obong odx #ott mappyata), sauf en ce lieu
pour les gens les plus déraisonnables (dppovestarorc)®® qui n'ont nul souci pour
vous, et au théitre pour les auteurs de comédies (&v 8¢ =& Oedrpw Toic
xmgq)SoSuSoccxo’ckong) »7

La premiére observation que le passage impose est la volonté d’Isocrate de
nous inviter a penser que ce qu'il considére comme un défaut de la démocratie
n’est pas I'absence de I'égalité de parole, ni I'absence de la liberté d’expression
mais la domination de la mauvaise nappysia, qui a 'évidence s’exerce parmi les
pires des orateurs et des citoyens. En ce sens, il est a peine exagéré d’affirmer
qu’lsocrate suggere a son lecteur que la démocratie oblige les « meilleurs », a
savoir les hommes qui peuvent pratiquer la meilleure wappnoix a se taire.

Nous pourrions penser que si le peuple censure les « meilleurs », réservant la
liberté de parole aux personnes les plus déraisonnables, aux rhéteurs corrompus, il
devient parfaitement clair que les idées élaborées par les hommes bien formés
sont absentes de l'institution ou se discutent des sujets importants pour la vie en
commun, a savoir I’Assemblée. Ainsi Isocrate décrit volontairement une Assemblée
ou les hommes capables de prononcer un discours politique sage, étant aussi les
détenteurs d’un art politique qui leur permettrait de mettre en ceuvre une
politique avantageuse pour la cité et servir I'intérét général,”® sont obligés de subir
I’hégémonie de la parole politique corruptrice des orateurs aimés par le peuple.”

Cependant préoccupation d’Isocrate est aussi I'énonciation des idées qui
peuvent renverser la situation actuelle. Ainsi il invite ses concitoyens a procéder
d’'une maniére particulierement étrange; de ne donner leur attention qu’aux
orateurs qui s’opposent aux idées politiques de la majorité et qui peuvent, grice a

96. Xénophon, dans Mem. 4.5, 11 assimile la pensée d’'un homme déraisonnable a celle
d’un animal.

97.Isoc. 8.14.

98. Sur l'incapacité de la majorité a respecter son propre intérét politique : Isoc. 8.31-
33, 35, 62, 66. Voir les remarques importantes de Gillis, « The Structure » (¢f. n. 65) 207.

99. Cette lecture de la démocratie s’inspire peut étre de son propre sentiment d’étre
parfaitement méprisé par ses propres concitoyens, idée qu'il a souvent énoncée dans ses
discours. Cf. Isoc. Epist. 2.22 et 12.15.

108



LA TIAPPHXIA CHEZ ISOCRATE

leurs habilités oratoires exceptionnelles et leur connaissance en matiéres
politiques, mettre en lumiére l'intérét de la cité.'”

Une telle considération de la fonction de I'Assemblée conduira au
rétablissement de l'ordre dans la cité et comme I'indique encore Pierre Pontier la
notion du trouble est a I'évidence « absente de la fin du discours, parce qu’lsocrate
récapitule les avantages de sa politique, qui nécessairement éradique le trouble ».'!
Le désordre fait son apparition lorsque la majorité se nourrit de 'idée qu’elle peut
définir I'orientation politique de I’Etat et Isocrate rappelle donc aux athéniens que
'ordre et la stabilité reviennent lorsque les sycophantes et les « méchants » se
taisent et que les « meilleurs » deviennent les conseillers du corps civique.'”
Isocrate s’aligne parfaitement a I'idée platonicienne exprimée par Socrate dans le
Protagoras ; le défaut majeur de la démocratie est justement le fait que le corps
civique reconnait a n'importe quel citoyen le droit de s’élever et de faire des
propositions ignorant ainsi que la politique est une science qui s’exerce
véritablement par les détenteurs de I'art politique.

La considération aristocratique du pouvoir par Isocrate se développe de fagon
détaillée et explicite dans le Sur l'échange,'” lorsque l'auteur narre lhistoire
constitutionnelle athénienne qui a ses yeux peut étre divisée en deux périodes bien
distinguées. Pendant la premiére, 'organisation constitutionnelle de la cité, la
direction des affaires administratives et plus généralement la définition des meeurs
de la politeia athénienne reposaient essentiellement sur des personnalités charis-
matiques comme par exemple Solon, Clisthéne, Miltiade, Thémistocle, Cimon, et
bien évidemment Péricles.” Isocrate y montre que les changements constitu-
tionnels et I'affrontement réussi des ennemies deviennent possibles lorsque des
personnalités éminentes prennent l'initiative de « conduire » le peuple qui devient

100. Isoc. 8.8: « Kairor mwposiixev budc, eimep ABodAesle {nteiv t6 T3 méher cuppépov,
udAhov Toig vavtiovpévors Talg dueTéparg YVmaLs TeoaéyeLy TOV volv 9 Tolg xatayaptlopévore,
eidbrog i TV év04de mapLbvtmv of piv & BodAesle Aéyovreg padiwe EEamatdv Sovavtoar — TO
yop oG ety pm0ev Emioxotel 16 xabopdy dudc 6 BéNTIGTOY, — OTO 3¢ TEV wh) weog Ndovay
cup.Bovievdvtwv oddev dv mdborte Tololtov: od Yap EaTv 8mwg dv petameicat Suvndeiey Hudc,
1) PUVEPOY TO GUPLPEPOY TLOLAGUVTES ».

101. Pontier, Trouble et ordre (cf. n. 10) 81.

102. Isoc. 8.133.

103. Voir notamment J. Ober, « 1, Socrates: The Perfomance Audacity of Isocrates’
Antidosis », dans Poulakos et Depew (éds.), Isocrates and Civic Education (cf. n. 23) 21-43 et
surtout Yun Lee Too, A commentary on Isocrates’ Antidosis (Oxford 2008).

104. Isoc. 15.230-236.

109



PANOS CHRISTODOULOU

ainsi un élément substantiellement absent de la direction des affaires publiques. Or
Isocrate ne met en évidence qu'un seul mérite charismatique de ces hommes
illustres de I'histoire athénienne : leurs capacités oratoires.

Ainsi l'auteur signale le fait que :

«[...] ceux qui apportaient le plus de soins  leurs discours (¢mipéreray
T&v Abywv motovpévoug), sont aussi les plus distingués qui soient
montés a la tribune (Bertioroug dvrag tév emi 16 GHjua TapLévTwy) ; et
en outre, parmi les anciens, ce sont les plus grands orateurs et les
plus illustres qui ont été les meilleurs bienfaiteurs de I'Etat (¢t 8¢ tév
Toho&v ToVg &plaToug pTopag xal peyiotny 36Eav habdvrtag mheloTmy

&yaf@v aitiovg Tf ToAer Yeyevnuévoug) ». '

Ce passage nous permet de penser qu’lsocrate réve d’une communauté
politique o1 une élite éclairée monopoliserait systématiquement non seulement le
pouvoir mais aussi et surtout la parole politique. C’est a I'évidence au sein de ce
petit group de citoyens qu’apparait le charisme de détenir 'art de la parole (logos)
qui en étant le « guide de toutes nos actions comme toutes nos pensées »,'* nous
permet de bien gouverner la cité.

Mais on aura tort de s’arréter sur cette conclusion puisque ce qui se révéle
essentiellement important est 1'idée iscoratique selon laquelle 'administration de
la cité est un art politique exercé par les « meilleurs », les hommes qui détiennent
vertueusement I'art d’élaborer des discours qui servent les intéréts de I'ensemble
du corps civique. Dans une telle perspective la majorité ne devient que le
« spectateur » d’une politique élaborée, décidée et exercée par les plus compétents
et on voit aisément la volonté d’Isocrate de présenter a ses lecteurs une
constitution ot une personne éminente impose sa parole politique exceptionnelle
a la cité."” Une telle considération de la position privilégiée de I'intellectuel et du
détenteur de l'art politique au sein du corps civique s’oppose a la fonction méme
de la démocratie athénienne.'” Il est donc révélateur qu’lsocrate réve d’'une cité
ou les conditions de discorde entre les citoyens, qui est un élément fondamental

105. Isoc. 15.231.

106. Isoc. 3.9. Sur I'éloge a la parole (logos), ¢f: Ekaterina Haskins, Logos and Power in
Isocrates and Aristotle (Texas 1999).

107. Ober, Political Dissent (cf. n. 30) 189.

108. Voir J.-M. Bertrand, « Réflexions sur I'expertise politique en Gréce ancienne », RH
620.4 (2001) 929-964.

110



LA TIAPPHXIA CHEZ ISOCRATE

d’une vraie démocratie, s’éclipsent devant la présence de la parole unique et
privilégiée de la personnalité distinguée.'”

De ce point de vue il convient de remarquer quaux yeux dlsocrate
I'épanouissement du véritable parrhésiaste s’effectue dans un contexte qui n’est
pas tout a fait démocratique.'® Dans son univers politique I'orientation politique
de I’Etat se définit dans I'espace bien dominé par les dirigeants, a savoir le roi ou
les esprits éclairés. Face a la cité démocratique ou la « laicisation de la parole »"
marque I'établissement du discours politique au milieu de la cité, Isocrate dresse la
cité aristocratique ot une élite éclairée impose a la majorité une parole privilégiée
et unique.

Il est donc possible de penser que dans l'univers politique d’Isocrate 'union
du pouvoir et de sa philosophie est la condition sine qua non, pour sortir du
cycle infernal de la corruption politique. Cela signifie aussi qu’il faut faire taire la
majorité.

keksk

Nous avons suggéré que I'étude de la notion de la parrhésia chez Isocrate offre
une clé privilégiée afin d’interpréter sa place comme un intellectuel dans la société
athénienne mais aussi sa position envers la démocratie athénienne. Tout laisse
penser des lors qu'au moins dans les discours Sur la Paix et I'Aréopagitique 1'auteur
athénien souhaite octroyer I'organisation et le fonctionnement des institutions de
la cité a une aristocratie éclairée. 11 y a pourtant un paradoxe qui apparemment
bouleverse les lecteurs d’Isocrate. L'auteur imagine que les réformes proposées
conduiront a I'établissement de la seule vraie démocratie et ainsi dans
I'Aréopagitique il qualifie le régime des anciens athéniens comme une démocratie,
inventée par Solon et Clisthéne."” L’auteur évoque la puissance d'un démos qui
comme un souverain absolu, comme un « tyran » aurait la possibilité de contréler,

109. L'idée que I'ensemble du corps civique peut et doit penser I'avenir de la cité de la
méme maniére, adoptant un seul discours politique et se pronongant d’une seule voix
menace la fonction démocratique des institutions. Voir Ober, Mass and Elite (cf. n. 3) 295-
299. Aussi les remarques de J.-M. Bertrand, « Formes du discours politique dans la cité des
magnétes platoniciens », Dike 1 (1998) 115-149.

110. 1l s’agit d’'un point bien souligné par Landauer, « Parrhesia and the Demos
Tyrannos » (¢f. n. 11).

111. M. Détienne, Les Maitres de la Vérité (Paris 1967) 152-183.

112.Isoc. 7.16.

111



PANOS CHRISTODOULOU

de juger et méme de punir les magistrats qui ne respectent que l'intérét de la cité.'”®

1l s’agit sans doute d’'une idée injustifiée et presque absurde, car nous pouvons
considérer que la majorité qui est privée du droit de participer activement a la vie
politique, qui se trouve sans cesse sous la surveillance des « meilleurs », qui dépend
des citoyens riches,"* se révéle impuissante de contrdler et méme critiquer avec
parrhésia le comportement et I'ceuvre de détenteurs du pouvoir.

En effet, aux yeux d’'un athénien « ordinaire » du IVe av. J.-C. la démocratie
proposée par Isocrate ne peut constituer qu’une oligarchie, fait que I'auteur lui-
méme n’hésite a admettre : « il y a eu déja de gens qui apres avoir entendu mon
exposé [...] disaient que je courais le danger méme, en donnant les meilleurs
conseils, de passer pour ennemi de la démocratie et pour désirer de précipiter
I’Etat dans I'oligarchie ».'"®

Rien la de trés surprenant. En baptisant son régime « démocratie », Isocrate
tient a se protéger de l'accusation grave d’étre un ennemi du peuple. Cet
argument souvent évoqué par les commentateurs de son ceuvre nous semble peu
convaincant. 1l est presque impossible de penser qu'lsocrate envisageait
sérieusement la possibilité que son projet politique puisse susciter la réaction
violente de la part de la multitude puisqu’il savait parfaitement que celle-ci
accorde peu d’attention et méme méprise son ceuvre."® Hormis le fait que ses
discours semblent circuler en principe au sein d’'un petit nombre des citoyens, il
est possible de penser qu’a Athénes, les détracteurs de la démocratie critiquaient
librement la constitution « in their teachings and writing. They did not, however
expound such ideas in public, and posed no threat to Athens »."” C’est, entre
autres éléments ce qui fait l'intérét des discours comme le Sur la Paix,
I’Aréopagitique ou encore le Sur I'échange. En effet, Isocrate s’adresse a un public
spécifique, les aristocrates athéniens,

113.Isoc. 7.27.

114. Dans la constitution proposée par Isocrate la majorité dépend entiérement des
membres de cette élite cultivée et riche qui en considérant la « détresse des citoyens comme
une honte pour toute la cité ils leur confient de terres a cultiver, de sorte a vivre de fagon
digne d’'un homme libre » (Isoc. 7.32).

115. Isoc. 7.57. Cf. Isoc. 8.51, 95 ; Isoc. 15.285. Voir aussi Isoc. 7.61 ol Isocrate indique a
son lecteur que Sparte est une vraie démocratie.

116. Cf. supra, n. 47.

117. R.W. Wallace, « The Power to speak - and not to listen - in Ancient Athens »,
dans Sluiter et Rosen (éds.), Free Speech (cf- n. 1) 221-232, ici 230.

112



LA TIAPPHXIA CHEZ ISOCRATE

1l suffit ici de rappeler quapres les crimes et le comportement violent de ce
petit groupe d’individus présentés comme les « meilleurs », & savoir les Trente
Tyrans, l'aristocratie athénienne hésite d’élaborer ouvertement un discours
politique qui met en cause la souveraineté populaire.'® Parallélement, apres la
restauration exemplaire de la démocratie en 403 av. J.-C. la majorité de I'aristocratie
athénienne s’integre et s’adapte aux institutions et principes démocratiques.

Rien ne nous interdit en effet de penser qu'en construisant I'image d'un
intellectuel qui célebre la « vraie démocratie » Isocrate s’engage a ne pas détruire
les ponts qui peuvent lui permettre de garder un contact important non pas avec
la démocratie de son temps mais avec une élite qui peut tres difficilement
manifester ostensiblement sa prétendue supériorité intellectuelle et politique. Si
Isocrate ambitionne de devenir I'éducateur de la Gréce ou ’homme qui « ouvre des
voies nouvelles a I'expression de la supériorité dans le monde grec [...] »," il ne se
montre aussi pas moins intéressé a devenir 1'éducateur d'une nouvelle élite
athénienne.

Certes, rien n'indique que le projet politique d’Isocrate suscita I'intérét des
aristocrates athéniens ni non plus que les réformes politiques qui s’effectuent a
Athénes au milieu et a la fin du IVe siécle sont influencées par ses idées
conservatrices. Mais rien ne nous permet aussi de ne pas penser que la
réformation de la constitution athénienne en 322 av. J.-C." ne s'inspire d’'une
conception de la politique qui a été bien élaborée au milieu des gens qui auraient
parfaitement pu étre les admirateurs de la parrhésia isocratique.

Panos Christodoulou
Université de Chypre
panosch@ucy.ac.cy

118. A. Fouchard, « Comment reconnaitre les élites », dans Captedray et Lafond (éds.),
La cité et ses élites (cf. n. 41) 374.

119. Azoulay, « Isocrate et les élites », dans Captedray et Lafond (éds.), La cité et ses élites
(¢f n. 41) 42.

120. Voir la bréve mais suggestive analyse de Chr. Habicht, Athénes Hellénistique. Histoire
de la cité d’Alexandre le Grand a Mar Antoine (Paris 1995) 63-64.

113



PANOS CHRISTODOULOU

Summary

In this study we attempt to elucidate the central place of the notion parrhesia in the
political thought of Isocrates. We offer the suggestion that Isocrates’ discussion of
parrhesia revealed the antidemocratic character of his thought. Mainly in his
speeches Areopagiticus and De Paces where he calls into question the rationality of
the debate between the demos and it’s leaders, the Athenian author regards
freedom of speech, the principle form of democratic equality, as the main reason
for the degradation of civic institutions and the adoption by the Athenian demos of
a corrupted political language. He defends the principle that true parrhesia can
flourish only amongst his very distinguished lectorat, able to seize the basic
principles of his ambitious political and philosophical project. This audience
emerges through his texts as a political and cultural elite which should be given full
control of the city as well as the exclusive privilege to freedom of speech. In that
context parrhesia becomes the trait of an aristocratic politeia where an enlightened
elite imposes its own political discourses. Isocrates, who remained hostile to the
horizontal diffusion of the political discourse and the active participation of the
majority in the exercise of power, considers that freedom of speech can be
conceived as a positive civic value only if it is exercised by the most illustrious and
educated part of athenien society.

114


http://www.tcpdf.org

