TekunpLa

Toéu. 16 (2021)

(2021-2022)

EONIKO IAPYMA EPEYNON « INETITOYTO IZTOPIKON EPEYNON
TOMEAX EAAHNIKHY KAI POMAIKHY. APXAIOTHTAY

NATIONAL HELLENIC RESEARCH FOUNDATION « INSTITUTE OF HISTORICAL RESEARCH
SECTION OF GREEK AND ROMAN ANTIQUITY

Texunpira

SYMBOAES STHN ISTOPIA TOY EAAHNIKOY KAI POMAIKOY

KOZMOY * CONTRIBUTIONS TQ THEHISTORY OF THE GREEK

AND ROMAN WORLD « CONTRIBUTIONS A I’HISTOIRE DU

MONDE GREC ET ROMAIN * BEITRAGE ZUR GESCHICHTE

DER GRIECHISCHEN UND ROMISCHEN WELT « CONTRIBUTI
PER LA STORIA DEL MONDO GRECO I: ROMANO

16

(2021-2022)

BiBALoypa@ikn avagopa:

Zeus Hypsistos en Macédoine : la dynamique
sociale d’un culte « nouveau » dans le contexte
socio-culturel de 'Empire

Athanase D. Rizakis

doi: 10.12681/tekmeria.30218

Copyright © 2022

Adela xpriong Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Rizakis, A. D. (2022). Zeus Hypsistos en Macédoine : la dynamique sociale d’un culte « nouveau » dans le contexte socio-
culturel de 'Empire. Tekunpta, 16, 123-177. https://doi.org/10.12681/tekmeria.30218

https://epublishing.ekt.gr | e-Ekd6tng: EKT | MpdoBaon: 18/02/2026 04:38:03




A. D. RIZAKIS

Zeus Hypsistos en Macédoine : la dynamique sociale
d’un culte « nouveau » dans le contexte socio-culturel
de ’Empire’

Introduction
Zeus, considéré comme le dieu supréme du panthéon hellénique, était le plus
ancien et le plus important dans le royaume de Macédoine. Il était alors adoré
avec diverses épithetes, comme, par exemple, Bottiatog, Mekiyiog et ‘O dpumi-
oc.! Le dernier fut, de bonne heure, associé a I’ethnos macédonien et la famille
régnante, c’est-a-dire au mythe de la fondation du royaume et a la dynastie
des Argéades.? Le sanctuaire le plus important, sanctissimum lovis templum, ve-
terrimae Macedonum religionis, selon Justin,® se trouvait aux pieds de I'Olympe,
a Dion, ot Archélaos fonda le festival des Olympia, féte quadriennale célébrée
probablement en méme temps que la féte annuelle de Zeus, au mois de Dios
(septembre), le dernier mois du calendrier macédonien.’

Apres la suppression de la royauté (168 av. J.-C.), le culte de Zeus Olym-
pios, lié a la maison royale, fut marginalisé a Dion, jadis capitale religieuse du
royaume.® On ne sait pas quand exactement et sous quelles conditions apparut

* Cette étude doit beaucoup a P. Chrysostomou, K. Tzanavari, K. Chatzinikolaou, L.
Sverkos, P. Paschidis, E. Martin Gonzéles, M. Kalaitzi et N. Belayche avec lesquels j'ai
eu, a diverses occasions, des discussions intéressantes. Je remercie aussi les lecteurs
anonymes ainsi que Catherine Aubert pour la révision éditoriale du manuscrit. La carte
a été réalisé grice aux soins et 'amabilité de M. Kalaitzi et V. Antoniadis.

1. Voutiras 2006, 339-340 et 343.

2. Zeus était considéré comme « ancétre » de la dynastie : Le Bohec-Bouhet 2002,
41-42 ; Voutiras 2006, 334 n. 12. Sur I'ancienneté du culte, loc. cit., 335-336 et n. 20.

3. Justin 24.2.8, cité par Le Bohec-Bouhet 2002, 41.

4, RE X.A (1972), s.v. « Zeus I. Epiklesen », cols. 342-344 (H. Schwabl) ; RE XV Suppl.
(1978), s.v. « Zeus », cols. 1121-1122 (H. Schwabl) ; Diill 1977, 103 ; Voutiras 2006, 337
nn. 33-34, 339 n. 51 ; Mari 2017, 143-153. Sur les ruines du sanctuaire de Zeus Olympios
a Dion, voir Falezza 2008, 170-174 (avec toute la bibliographie antérieure).

5.La derniere inscription mentionnant les Olympia de Dion date environ de 100 av.
J.-C. (SEG 14, 478 ; cf. Falezza 2012, p. 72 et n. 19).

Tekurjpia 16 (2021-2022) 123-177



A. D. Rizakis

Zeus avec I'adjectif Hypsistos. Bien que I'adjectif “Ywyiotog attribué a Zeus se
trouve déja dans la littérature du Ve s. av. J.-C.,° le culte en question n’est pas
attesté dans les inscriptions, en Macédoine, avant la conquéte romaine (168 av.
J.-C.).” On peut supposer que la forte tradition du culte de Zeus en Macédoine a
joué certainement un rdle dans la diffusion de ce culte. L’humiliation de Pydna
et la suppression de la monarchie créerent certainement une confusion aupres
des fideles qui avaient alors besoin de se confier a une divinité puissante et do-
minante, capable de les réconforter non seulement des angoisses quotidiennes
mais aussi des incertitudes futures. La proximité de 1'Olympe, sur le sommet
duquel on plagait la résidence des dieux,? faisait de la Macédoine - ot la tra-
dition du culte de Zeus était trés importante - le lieu idéal pour la création de
ce nouveau culte.

La configuration géographique du culte de Zeus Hypsistos en Macédoine
Zeus Hypsistos connut une grande popularité en Macédoine, particulierement
sous 'Empire, ce qu’atteste le grand nombre de monuments qui lui furent
consacrés. La géographie de ce culte est tres intéressante. La région de sa plus
grande diffusion se place en Macédoine occidentale et centrale, c’est-a-dire
le vieux royaume, dont le lit du fleuve Axios était la limite a 'est,” mais il y a

6. Voir TLG s.v. (exemples chez Pindare et Eschyle) ; il est assez souvent cité chez
Pausanias, passim.

7. 11 faut, toutefois, noter que Chrysostomou 1991, 63, s’appuyant sur des témoi-
gnages numismatiques et archéologiques (cf. infra, n. 53), pense que l'introduction de
ce culte en Macédoine eut lieu au cours du régne des derniers Antigonides. Cette initia-
tive est compatible, selon lui, avec la politique religieuse et économique de la dynastie.
1l est probable que I'association de Zeus Eleuthérios & Dea Roma (apres la suppression
de la royauté macédonienne, en 168 av. J.-C.) puisse, d’une certaine facon, exprimer
'opposition du nouvel ordre a la politique précédente des rois macédoniens.

8. D’aprés Mitchell (2010, 170 et n. 1, qui renvoie a Belayche 2005c, 44-47), les
« connotations de noblesse », ici comme ailleurs, doivent étre comprises « in an abstract
rather than a literal sense ».

9. Hatzopoulos, Loukopoulou 1992, 64. La liste la plus compleéte, jusqu’a la derniére
décennie du XXe siecle - qui comprend aussi bien les dédicaces votives que des reliefs
représentant le dieu ou ses symboles, statues ou bases de statues inscrites ou anépi-
graphes - a été dressée par Chrysostomou 1991, 30-60 (cf. SEG 46, 705) ; voir aussi Mit-
chell 1999 et 2010 et Chatzinikolaou 2011, 226-251 (pour la Haute Macédoine). Tzanavari

124



Zeus Hypsistos EN MACEDOINE

des disparités régionales a I'intérieur de cette zone (fig. 1). Plusieurs savants
ont observé, et de bonne heure, le role particulier de la Macédoine occidentale
dans la naissance et la diffusion de ce culte. Plus précisément, il semble que
les régions les plus proches d’Olympe, a savoir I'Elimiotide mais aussi I'Eor-
dée ou I'Orestis, ont joué un réle primordial dans la naissance et la diffusion
de ce culte. Ce réle est suggéré non seulement par la précocité mais aussi par
I'importance de son développement, illustré par les ruines de nombreux sanc-
tuaires,’ de reliefs et de statues du dieu ou de ses symboles," enfin, par un
nombre impressionnant de dédicaces votives gravées sur des steles, des autels,
des colonnettes, des bases de statues ou des lampes.'? Ce sont ces monuments

(2012, 596 et n. 71) conteste la liaison particuliére de ce culte avec la zone comprise
entre Barnous et Bermion et pense que sa diffusion a partir dulers. av.].-C. est a mettre
en relation avec la présence romaine.

10. Ce sont, en général, des sanctuaires modestes élevés, dans leur majorité, dans
un contexte non urbain : a Petres (Florina), 2 Hagios Eleuthérios, And K&mé et Aiané,
et peut-étre a Polymylos, Velvendos et Akrini ; cf. Chrysostomou 1991, 30-60 passim ;
Chatzinikolaou 2010b, 195-199 avec fig. 1a, 1b, 11, et loc. cit., 200-201 ; ead. 2011, 37-
49 et 226 no. 6 ; 246 no. 47 ; 249 no. 54 (peut-étre en milieu urbain) ; cf. aussi loc. cit.,
37-49 et Karamitrou-Medessidi 1993. Dans un contexte plutét urbain, se trouvent, en
revanche, les sanctuaires de dieu en Macédoine centrale (Pella [Chrysostomou 1991,
42-43] ; Edessa [Chrysostomou 1991, 33-34] ; Beroia et a Kyrrhos [Chrysostomou 1991,
40-41] et Dion ; cf. aussi Mitchell 2010, 170-171). Belayche (2005c, 50) note, a juste titre,
que I'exemple de La Pnyx - auquel on pourrait ajouter celui de Dion - ne correspond
pas au culte d'un dieu des hauteurs : Forsén 1993, 507-521. Malheureusement, il n’y a
aucune étude sur ces sanctuaires mais on sait que ce culte était pratiqué soit dans des
sanctuaires couverts, comme a Serdica, soit dans des sanctuaires de plein air, comme
celui de La Pnyx (Mitchell 1999, 97-99).

11. Voir Chatzinikolaou 2011, 226-251.

12. Elimiotide : 1) EAM 3 (Ile s. av. J.-C.) ; Chatzinikolaou 2011, 226-227 no. 7 (se-
conde moitié du Ile s. av. J.-C) ; cf. EAM 3 Suppl. 2) EAM 5 (1le-ler s. av. J.-C.). 3) EAM 7 ;
Chatzinikolaou 2011, 129 no. 11 (ler-Ile s. ap. J.-C.). 4) EAM 10 ; Chatzinikolaou 2011,
230-231 no. 13 (époque impériale) ; cf. EAM 10 Suppl. 5) EAM 16 ; Chatzinikolaou 2011,
231-232 no. 14 (Ile-1lle s. ap. J.-C.) ; cf. EAM 16 Suppl. 6) EAM 17 ; Chatzinikolaou 2011,
232 no. 15 (lle-1lle s. ap. J.-C.) ; cf. EAM 17 Suppl. 7) EAM 21 ; Chatzinikolaou 2011, 228
no. 9 (Ile-Ille s. ap. J.-C.) ; cf. EAM 21 Suppl. 8) EAM 22 ; Chatzinikolaou 2011, 236-237
no. 24 (Ile-Ille s. ap. J.-C.) ; cf. EAM 22 Suppl. 9) EAM 24 ; Chatzinikolaou 2011, 235-236

125



A. D. Rizakis

qui nous permettent de mettre en lumiére plusieurs aspects du culte et de
suivre son évolution.”

Enrevanche, la diffusion de ce culte semble moins importante en Macédoine
centrale ou, toutefois, celui de Zeus Olympios avait par le passé un réle domi-
nant. Le plus grand nombre de dédicaces, repérées en Macédoine centrale,
proviennent surtout du milieu urbain. Le culte est attesté, de fagon inégale (du
point de vue spatial et temporel), dans les grandes cités du royaume (Edessa,
Pella, Béroia, Pydna, Thessalonique et Anthémous [actuelle Galatista]),”> ainsi

no. 23 (Ile s. ap. J.-C.) ; cf. EAM 24 Suppl. (peut-étre la liste des membres d’une associa-
tion de Zeus Hypsistos [?]). 10) EAM 27 ; Chatzinikolaou 2011, 230 no. 12 (époque impé-
riale) ; cf. EAM 27 Suppl. 11) SEG 46, 728 = SEG 47, 1003 (1le-Iers. av. J.-C.) ; cf. EAM Suppl.
12 (Tle-ler s. av. J.-C.). 12) SEG 59, 649 ; Sverkos 2011, 272-275, fig. 8 ; cf. EAM Suppl. 13
(Ile-Tile s. ap. J.-C.). 13) SEG 43, 364 ; cf. EAM Suppl. 14 (époque impériale). Eordée : 14)
EAM 90 (Ile s. av. J.-C.) ; Chatzinikolaou 2011, 243-244 no. 40 (seconde moitié¢ du Ile -
début du ler s. av. J.-C.) ; cf. EAM 90 Suppl. 15) SEG 49, 670 ; cf. EAM Suppl. 28 (Ile-Ier s.
av.J.-C.). 16) Karamitrou-Medessidi 2001, 620-621 ; EAM Suppl. 29 (date inconnue). Un
nombre indéterminé de tuiles sur lesquelles étaient gravés les noms des dévots de Zeus
Hypsistos ont été mises au jour dans le sanctuaire du dieu, a Psalida de Kastoria (anc.
Keletron), par Tsougaris 1999, 611-622, et id., dans ADelt 54 (1999) [2006] B2, 645 (BE
2001, 267 et 2002, 94 ; SEG 49, 723 et 54, 607).

13. Notons que ce culte trouve plus d’écho dans des communautés modestes, voire
dans des villages, que dans des cités comme Aiané ou Héraclée de Lynkestis : voir e.g.
Chatzinikolaou 2011, 249-250 no. 55 (statuette de Zeus Hypsistos avec dédicace votive).

14. Voir supra, p. 123 et n. 4.

15. A. Cinq dédicaces votives proviennent de la cité de Béroia: EKM I, 25 (119 ap.
J.-C.), EKM 1, 26 (premiére moitié du Ile s. ap. J.-C.), EKM I, 28 (Ile-Ille s. ap. J.-C.) et EKM
I, 27B (liste des membres d’une association de Zeus Hypsistos) ; cf. aussi LLeukopetra
151 (sanctuaire de la déesse Mftnp Oga. adtdxOwv : territoire de Béroia). Cf. Cormack
1941, 19-23 et Chrysostomou 1991, 35-43 passim (neuf statues anthropomorphiques du
dieu ou d’aigles, anépigraphes). B. Cinq dédicaces d’Edessa et des cités environnantes :
EKM 11, 129 (Ile-Ier s. av. J.-C.), 130 (Ier s. av. J.-C.), 131 (avec liste des membres de I'as-
sociation dont la majorité sont des affranchis), 132 (ler s. ap. J.-C. ?), 133 (lle-Ille s.
ap.J.-C.). Sur le culte, & Edessa, voir Chrysostomou 1995, 99-110. C. Deux dédicaces de
Kyrrhos: EKM 11, 414 (Ile-Ille s. ap.J.-C.) et 417 (132 ou 135 ap. J.-C.) ; cf. aussi Chrysosto-
mou 1991, 30-34 (cinq statues d’aigles anépigraphes). D. Trois de Pella : Chrysostomou
1991, 41-43. E. La majorité des dédicaces provenant de la cité de Thessalonique sont

126



Zeus Hypsistos EN MACEDOINE

que dans deux plus petites cités, situées en Chalcidique.' Il n’est pas étonnant
que Dion, la vieille capitale religieuse du royaume, soit un centre important de
ce culte. Son impact est indiqué par I'imposant temple, mis au jour sur la rive
droite du fleuve Baphyras, a 'ouest du temple d’Isis ; les fouilles ont livré la
base de la statue et la statue elle-méme (fig. 2), 'autel mais aussi un nombre
appréciable d’objets relatifs a ce culte ainsi que de nombreuses inscriptions.”
La Macédoine orientale est moins bien représentée. Une dédicace votive
en 'honneur de Théos Hypsistos provient de Néa Kerdylia (anc. Argilos),"
deux dédicaces a Zeus Hypsistos proviennent d’actuel Bergé, en Bisaltie, sur
la rive droite de Strymdn, et une provient d’Amphipolis.' Enfin, deux autres

adressées a Théos Hypsistos : IG X 2.1, 67, 68,69 (7 ), 70 (?), 71, 72,933 (?) et IG X 2.1s,
1054 (seconde moitié du Ile s. ap. J.-C.), cf. Nigdelis 2006, 168-177 (Zevg “Y wictog). Plus
rares sont celles adressées a Zeus Hypsistos : IG X 2.1, 62. F. Deux dédicaces de Galatista
(Anthémous de Mygdonie): Robinson 1938, 72 no. 30 (Hatzopoulos, Loukopoulou 1992,
vol.1,50-51 no. A5, d’oti SEG 42, 562) ; Chrysostomou 1991, 57 no. 2 ; AE 1995 [1998] 1390.
G. Enfin, une dédicace votive de Mesimeri (peut-étre I'ancienne Antigoneia) : Kdivtog
Midpkiog | Novpfviog | Au | “Yyiote (SEG 46, 726 : Ter s. av. J.-C.).

16. 1l s’agit tout d’abord d’une colonnette votive anépigraphe, découverte a Plana,
en Chalcidique (au sud de la ville actuelle de Polygyros : Tzanavari 2012, 587-599) et
ensuite d'une dédicace votive provenant d’Hagios Nicolaos (situé plus au sud, au départ
de la presque ile de Sithonia en Chalcidique) mentionnant la fondation d’un temple
consacré a Zeus Hypsistos : (voir Papagelos 2002, 163-164 fig. 1) : Aul “Yy{ot® tov vaov
gk Ogpe/Mov koteokedaoay &k TdV id{ov Zothog Mévavoc tod Melvdvdpov tod Atovu-
otov Av[tioydeie, xai Kpatiote Mélvavog 100 TociBiov Avtiofydettic i yovn adtod ;
cette provenance n’est pas assurée ; Papagelos (2002, 164-165) mentionne, toutefois, la
découverte d’un aigle a proximité.

17. Dédicaces votives : 1) Pandermalis 2003, 418 (AE 2003, 1582b ; SEG 53, 600) ; cf.
BE 2005, 310 (7) ; Falezza 2008, 175. 2) Bilingue : Pandermalis 2003, 417 (SEG 53, 599
ne publie que le texte A ; cf. BE 2005, 310 [3] ; Falezza 2008, 175 n. 46). 3) Pandermalis
2003, 417 (AE 2003 [2006], 1580 ; SEG 53, 598 ; cf. BE 2005, 310 [2] ; Falezza 2008, 176). 4)
Pandermalis 2003, 418 (AE 2003 [2006], 1579 ; SEG 53, 597 ; cf. BE 2005, 310 [7] ; Falezza
2008, 175) ; cf. Pandermalis 2003 et 2004 ; Falezza 2008 et 2012 ; Nigdelis 2016, 663 n. 2.

18. Voir Perdrizet 1895, 110 ; Kaphtantzis 1967-1972, vol. II, no. 544 (Dimitsas 1896,
923 : époque impériale).

19. Dédicaces de Bergé (a ne pas confondre avec I'antique Bergé qu’une nouvelle ins-
cription permet dorénavant de placer sur le site de Néos Skopos, au sud-est de Serres :

127



A. D. Rizakis

dédicaces votives, en I’honneur de dieux, proviennent d'une zone située sur
la rive droite du fleuve Nestos, aux limites des provinces de Macédoine et de
Thrace. La premiére provient du village actuel de Chalkéron qui faisait pro-
bablement partie du territoire de Néapolis, probablement civitas contributa de
Philippes ;» la seconde, en revanche, a été repérée plus a l'est, a Paradeisos,
zone qui ne faisait partie, pendant cette période, ni du territoire de Philippes,
ni de la Pérée thasienne, mais de la cité de Topeiros appartenant a la Thrace
égéenne.? Il est notoire que ni la cité de Philippes, ni son territoire propre-
ment dit n’ont livré, pour 'instant, d’exemple. Cette faible représentation du
culte de Zeus Hypsistos dans une large zone située entre les rives de Strymon
et du Nestos, et entre le Nestos et 'Hebros (Thrace égéenne), si elle n’est pas
due au hasard des découvertes, est étonnante si on la compare avec I'impres-
sionnante diffusion de ce culte en Macédoine occidentale et centrale ainsi
qu’en Mésie inférieure et dans le reste de la Thrace.?

voir Bonias 2000, 227-246) : 1) BCH 57, 1957 Chron., 606, fig. 3 (Kaphtantzis 1967-1972,
vol. II, no. 518, d’ot Taleva-Hitova 1978, 290 no. 22 ; ead. 1983, 202 no. 20, avec pl. LXIX;
Mihailov 1980, 15 no. 42 ; correcte lecture dans SEG 30, 591 ; Chrysostomou 1991, 59-60
no. 1 [SEG 46, 705] ; Mitchell 1999, 131 no. 52) : Au "Yyicto | 16 Zewwo | Avtodrov | "Etovg
BT’ | Hovipov (155/156 ap. J.-C. ou 270/271 ap. J.-C.). 2) Kaphtantzis 1967-1972, vol. II,
no. 515 (Mihailov 1980, 15 no. 41), d’ot1 SEG 30, 592 ; Taleva-Hitova 1983, 202 no. 20, avec
pl. LXIX ; Chrysostomou 1991, 58 no. 2 ; Mitchell 1999, 131 no. 53 (Ile-Ille s. ap. ].-C)] : Ai
‘Yyiote Tokng kai Iotdwpog. Pour la dédicace d’Amphipolis, voir Bakirtzis 1996, 233,
d’olt SEG 47, 878 et AE 1997 [2000], 1361 (Ier-Ile s. ap. J.-C.).

20. Nikolaidou-Patera 1990, 214-221, fig. 6-8, d’olt SEG 40, 572 ; Chrysostomou 1991,
59 no. 2 ; Mitchell 1999, 132 no. 61 (fin duIle s. ap.J.-C.) : [Ad Yy lictw | [dvé0e]kev Tap-
oag | yodkelc. La frontiére orientale de la colonie de Philippes n’arrivait jamais jusqu’au
Nestos, mais elle coincidait, grosso modo, avec les limites orientales de la province de
Macédoine ; cette frontiére passait probablement par Akontisma (situé a 3 km a I'est
de Néa Karvali) : voir Papazoglou 1982a, 93 et n. 21 ; Hatzopoulos 1996, vol. 1, 187 n. 2.

21. La derniére cité ne faisait pas partie de la Pérée thasienne (sur la question de la
Pérée thasienne, aprés la conquéte romaine, voir Papazoglou 1982a, 94-96 et surtout
Fournier 2013, 22-39) ; cette zone faisait alors partie du royaume de la Thrace et elle
était controlée, au moment de 1'érection de la dédicace (voir infra, n. 101), par le roi
thrace Rhoemetalque 111 (37-45 ap. J.-C.).

22. 1l n'y a, en fait, qu'une dédicace votive tardive érigée par une personne qui
porte un nom juif (voir Loukopoulou et al. 2005, 219-220 no. E19). Sur la diffusion du

128



Zeus Hypsistos EN MACEDOINE

Si la configuration du culte dans I'espace est plus ou moins claire, la ques-
tion concernant sa chronologie n’est pas aussi nette. Le fait que ce culte
connut son apogée sous 'Empire - période a laquelle appartient la majorité
des dédicaces votives - n’est contesté par personne,” mais la question cruciale
est de savoir le lieu, la date voire les conditions de sa naissance. Nock, se fon-
dant sur la dédicace votive de Zwthog d’Edessa, qui lui fut signalée par Edson
(fig. 3a-b),” faisait remonter la naissance de ce culte a la premiére moitié du
Ile s. av. J.-C., hypothése qui fut admise par plusieurs grands savants qui ont
cru, avec lui, que ce culte né en Macédoine se diffusa par la suite dans d’autres
provinces orientales. Sur la base de ’'homonymie, Nock reconnaissait en Zoi-
Lo, fils d’Alexandros, le trésorier du roi de Macédoine Persée (179-168 av. J.-
C.), mais 'argument homonymique n’est pas convaincant dans la mesure ot
les noms d’Alexandros et méme de Zwilog n’ont rien d’exceptionnel, ni en

culte d’Hypsistos en Mésie inférieure et dans le reste de la Thrace, voir Taleva-Hitova
1978, 59-75 ; ead. 1983, 191-201 no. 1-18.

23. Deux dédicaces d’Edessa sont datées dans la premiére moitié du ler s. av. J.-C. :
1) Dédicace votive de Zwthoc : Drougou 1990, 45-71 (SEG 40, 537) et EKM 1I, 129. 2) Dé-
dicace votive de Chares : Chrysostomou 1991, 31 nos. 2 et 3 (SEG 40, 572) ; nouvelle édi-
tion : EKM 11, 130. La dédicace votive provenant de I'actuelle Galatista de Mygdonie (anc.
Anthémous) serait soit de la fin du Ile soit du début du Ier s. av. J.-C. Hatzopoulos et
Loukopoulou (1992, vol. 1, 50-51 no. A5 ; cf. aussi SEG 42, 562) la placent parmi les plus
anciennes attestations du culte de Zeus Hypsistos en Macédoine (ils renvoient & EAM 3
et 90 : Ile s. av. J.-C.) ; notons que Chrysostomou (1991, 57 no. 2 et AE 1995 [1998], 1390)
retient la datation haute. 1l n’est pas exclu que ce texte soit daté de I'année 106/105
av. J.-C., a l'instar de SEG 42, 561 qui a la méme provenance. Une dédicace votive de
Mesimeri (peut-étre I'antique Antigoneia) : SEG 46, 726 (ler s. av.].-C.). Du Ier s. av. J.-C.
sont datées les deux dédicaces provenant d’une zone située sur la rive ouest du Nestos :
Bakalakis 1935, 302 et Chrysostomou 1991, 59 no. 1, d’ott SEG 37, 597 : 3 (37-46 ap. J.-C.).
Du lers. ap. J.-C. sont datées les dédicaces a Théos Hypsistos de Sarapeion de Thessalo-
nique (IG X 2.1, 67-68, 71-72 ; cf. Nigdelis 2006, 168 sqq.) a Leucopétra (I.Leukopetra 151)
et 4 Néa Kerdylia (Perdrizet 1895, 110). Trois corps de statues de dieu, repérés a And
K6mé (Chrysostomou 1991, 49 nos. 3-5), sont attribués a I’époque hellénistique. La ma-
jorité des aigles sont datés de I'époque romaine ; les exemples d’époque hellénistique ne
mangquent toutefois pas (e.g. Chrysostomou 1991, 53 nos. 2-3 ; 41 nos. 2-3).

24, Pélékidis 1923, 268 ; TaCeva-Hitova 1978, nos. 10-11 ; Mitchell 1999, 130 no. 38 ;
EKM 11, 129 : AMéEavpog Zmthov| dmgp tdv mondiov | Ad Yyioto.

129



A. D. Rizakis

Macédoine, ni ailleurs.” De plus, comme I'observait Nicole Belayche (per litt.),
« la dévotion d’un personnage aussi en vue de I'Etat macédonien aurait pris
une connotation officielle qui aurait d{i laisser d’autres traces ».

La datation haute de la stele amphiglyphe, en forme d’autel, de Zwthog,
a été contestée par S. Drougou dans une nouvelle étude de ce monument.>
Elle attirait I'attention sur la forme de quelques lettres, comme le Q fermé
en bas, les barres égales du TI, le O de la méme taille que les autres lettres,
enfin les lettres caractéristiques Y et W.»” L’auteur ne cachait pas, toutefois,
le fait que ces formes apparaissent aussi bien sur des monuments antérieurs
que postérieurs® mais cela justifiait mieux, a ses yeux, une datation au Ier s.
av. J.-C. qu'une date plus précoce (Ile s. av. J.-C.), proposée par ses prédéces-
seurs. Cette nouvelle datation du document d’Edessa - qui selon moi n’est pas
improbable - a entrainé la contestation de la datation précoce (Ile s. av. J.-C.)
des trois dédicaces votives de I'Elimiotide et de 'Eordée (Haute Macédoine).?

25.Nock 1936, 60-61 ; cf. Taleva-Hitova 1978, 72 sqq. ; Papazoglou 1982b, 204 ; Pilho-
fer 1995, 182-185 ; Chrysostomou 1991, 67 ; Chrysostomou 1994, 103-104 ; Kloppenborg,
Ascough 2011, 309.

26. Drougou 1990, 45-71 et spécialement p. 63. La stéle porte d’un c6té I'inscription
connue de Zeus Hypsistos avec la guirlande et I'aigle, et de 'autre c6té des éléments
décoratifs correspondants, a savoir le bucrane et des rosaces.

27. Drougou comparait son écriture avec celle de la dédicace votive de Xdpng Ahe-
£6vdpov, en ’honneur de Zeus Hypsistos, & Edessa (Mitchell 1999, 130 no. 41 ; EKM 11, 19 :
Ile-Ter s. av. J.-C.) ; elle supposait qu’elle était peut-étre gravée par la méme main que
la stele de Paterinos de Béroia, datée par I. Touratsoglou (1972, 154, pl. 45) du début du
ler s. av. J.-C. Comme terminus ante quem elle considérait que la date de la dédicace vo-
tive des épimélétes d’Edessa était précisément de 51 av. J.-C. (SEG 46, 744 ; Kloppenborg,
Ascough 2011, 305-310 no. 64).

28. L'inscription de Béroia (EKM I, 134) est antérieure (121-111 av. J.-C.), et la loi
gymnasiarchique d’Amphipolis (23 av. J.-C. : voir Lazaridou 2015) et la dédicace a Zeus
Hypsistos des membres de I'association d’Edessa (EKM I, 131 : 52 ap. J.-C.) sont posté-
rieures.

29. Voir EAM 3 (Hagios Eleutherios, Elimée), EAM 89 (cette dédicace concerne plutot
Plutdén que Zeus Hypsistos ; voir infra, p. 135-136 et nn. 57-61) et EAM 90 (Akrini, Eor-
dée) ; la datation précoce (Ile s. av. J.-C.) est acceptée par Chrysostomou 1991, 46-47 et
les auteurs de EAM 3 Suppl. Chatzinikolaou 2011, 41 situe ces documents « du milieu
du Tle jusqu’au début du Ier s. av. J.-C. », mais elle se contredit en disant ailleurs (loc.

130



Zeus Hypsistos EN MACEDOINE

Cette datation était justifiée, comme I'admettait aussi Drougou, par I'écri-
ture et plus précisément par la forme de certaines lettres caractéristiques (omi-
cron de plus petite taille, omega dont les hastes sont ouvertes, alpha avec barre
médiane courbée).” Cette datation est corroborée, aujourd’hui, par la compa-
raison de I'écriture de ces documents avec des inscriptions datées avec préci-
sion de Béroia et d’Edessa.’* La question de la datation précoce n’est certes pas
définitivement confirmée, mais, malgré quelques réserves, on peut supposer
que cette période marque le début de la diffusion de ce culte en Macédoine.*
Si ce culte est représenté par un tres petit nombre de dédicaces votives, datées
du Ile et du Ier s. av. J.-C., leur nombre se multiplie, surtout au cours du Ile-
Ille s. ap. ].-C., avec le changement des usages épigraphiques® mais également
avec la popularité du culte acquise pendant cette période.

La tardive apparition relative de ce culte a Dion est intéressante ; il semble
que I'impressionnant temple du dieu (mis au jour au début du XXIe s.), 'autel,
la statue cultuelle et d’autres accessoires de ce culte datent du Ile-Ille s. ap.
J.-C., ou plutét du Ille s. ap. J.-C., ce qui ne nous permet pas de supposer sa
présence, a Dion, dés la période hellénistique.** I a été supposé que l'introduc-
tion du culte de Zeus Hypsistos a Dion fut favorisée par la politique d'Hadrien,

cit., 48) que la datation n’a pas de fondements ; elle adopte définitivement, dans sa mo-
nographie (2010a, 18), la date basse (ler s. av. J.-C.), soutenue également par Voutiras
(2006, 343-344).

30. Voir a ce propos les observations de Drougou 1990, 53 avec nn. 18-19 qui préfé-
rait, toutefois, la seconde moitié du Ile s. av. J.-C.

31.Cf. les deux inscriptions d’Edessa : EKM 11, 597 (110 av. ].-C.) et 598 (39/38 av.].-C.),
ainsi qu’une autre de Béroia : EKM I, 18 (131/130 av. J.-C.). Notons que cinq inscriptions
de la Carie, relatives a Zeus Hypsistos et considérées comme les plus anciennes, sont
également datées de la période hellénistique, mais sans autre précision : Llasos 235-237 ;
MDAI(A) 1893, 267 no. 1 et LMylasa 212 = Mitchell 1999, 136-137 nos. 129-131, 134 et 137 ;
cf. Mitchell 1999, 109.

32. Cette datation précoce de I'apparition du culte a été retenue par Nicole Belay-
che (1984) dans sa thése inédite sur Zeus Hypsistos.

33. MacMullen 1982, 233-246.

34 Pandermalis 2003, 417-419 ; Tsochos 2012, 20-21 ; Falezza (2008, 176) renvoie a
Mitchell 1999, 108-110 qui pense que la grande diffusion de ce culte date du ITe-Ille siecle
ap.J.-C.

131



A. D. Rizakis

déja amorcée par Trajan, en faveur de Zeus Olympios.* Cette « renaissance »
a d@ certainement faciliter la diffusion du culte de Zeus Hypsistos et la re-
prise de la tradition joviale, qui ne s’éteignit jamais a Dion, haut lieu du culte
de Zeus Olympien. Cette relation entre les deux cultes - qu’elle soit réelle ou
symbolique -, est suggérée par une dédicace votive* dans laquelle I'un des dé-
dicants, prétre du culte de Zeus Hypsistos, porte I'étrange gentilice OAdpmiog
qui pourrait étre un gentilice fabriqué, utilisé par le prétre afin de suggérer la
liaison entre le culte de Zeus Hypsistos et de Zeus Olympios.

La preuve matérielle et immatérielle a la fois de cette relation est suggérée,
selon Demaille, par la présence d’un grand autel dans le sanctuaire de Dion
ainsi que d’une mosaique représentant un taureau blanc et une hache double
qui sont des indices « d’une pratique sacrificielle qui rappelle les sacrifices
offerts a Zeus Olympios » a I'’époque de la liberté (i.e. avant 168 av. J.-C.).”” Si
la tradition locale grecque est manifeste dans ce nouveau culte, la tradition
romaine n’est pas totalement absente. En effet, on pourrait supposer que la
présence d’une dédicace, en 'honneur de I(upiter) O(ptimus) M(aximus), élevée
par un tabularius publicus dans le sanctuaire de Zeus Hypsistos, est un indice
de rapport entre ces deux cultes, naturellement si la pierre n’avait pas été
déplacée.’® Cette relation, qui est indiquée par d’autres offrandes votives, en
I'’honneur de Zeus Hypsistos, s’explique par la présence des colons romains et
le réle du culte de I(upiter) O(ptimus) M(aximus) dans la colonie.®

Le sanctuaire de Zeus Hypsistos était encore florissant, en 251 ap. J.-C.,
comme l'atteste une inscription datée de cette année, mentionnant les noms
des personnes chargées d’organiser des versements mensuels en ’honneur du

35. Le dieu est représenté, pour la premiére fois, sur les monnaies de la colonie
émises sous Hadrien ; voir Metcalf 1974, 59-66 ; cf. Kremydi-Sicilianou 1996, 48-51 (sur
la signification de cette émission, voir Kremydi-Sicilianou 2005, 104-105 et Falezza
2008) ; cette représentation est reprise, plus tard, sous Gallien (voir infra, n. 64).

36. SEG 53, 598 ; AE 2003 [2006], 1580 : I'(d1og) ‘OAdumiog ITadAoc.

37. Demaille 2013, vol. I, 472-473, et Tsiafis 2017, passim.

38. AE 2003 [2006], 1582a ; cf. Demaille 2013, vol. I, 473.

39. Voir Brélaz, Demaille 2017, 131-132, qui font le rapprochement entre Zeus Hyp-
sistos et Iupiter Optimus Maximus ; sur ce culte et 'idéologie impériale, voir Fears 1984,
3-41 ; sur l'influence du milieu colonial au comportement religieux des colons ou des
indigenes, voir Schorner 2003, 211-212, 216-220.

132



Zeus Hypsistos EN MACEDOINE

dieu.® C’est a cette période, relativement tardive (250 ap. J.-C.), qu’appartient
la longue liste des membres d’une association, repérée dans la cité voisine de
Pydna."* L'importance du sanctuaire, la statue cultuelle, les inscriptions et les
offrandes montrent que ce culte conserve, comme le dit Demaille, « la dimen-
sion civique »*. Toutefois, les deux cultes ne sont pas confondus.” Zeus Hyp-
sistos n’est pas un culte de substitution avec une nouvelle pratique religieuse ;
il ne s’agit pas non plus d’une transformation ou d’'une métamorphose d'un
culte plus ancien mais, comme le disait Falezza, d’'un phénoméne de « conti-
nuité évolutive », d'un culte qui change et s’adapte au contexte colonial et a
la nouvelle réalité religieuse de la cité.* Une telle adaptation prend d’autres
formes a Béroia, par exemple, ol Zeus Hypsistos apparait comme paredre de
la grande divinité locale, la Mére des dieux Autochtén.*

La représentation de Zeus Hypsistos dans I’iconographie

Les monuments relatifs a Zeus Hypsistos, en Macédoine, sont des autels, des
steles, des colonnettes ou des statues. Taleva-Hitova disait, a juste titre, qu'il
n’y a pas un type iconographique établi de Zeus Hypsistos. Zeus et Zeus Hypsis-
tos sont représentés, en Macédoine, soit directement, de fagon anthropomor-
phe,* soit indirectement, par ses symboles. Mais, en I’absence d'une inscription

40. Pandermalis 2006, 377-382.

41. Makaronas 1941-1952, 625 no. 55 (ill.) ; Cormack 1974, 51-52 (cf. BE 1976, 351
[comm.]) ; Taleva-Hitova 1978, 73 no. 14 ; Pandermalis 2003, 418 (comm.) ; Chrysosto-
mou 1991, 44-45 no. 1 (SEG 46, 800) ; cf. Demaille 2021, 65-88.

42. Sur « la dimension civique et publique qui caractérisait le culte de Zeus Olym-
pios a I'’époque macédonienne », voir Demaille 2021, 82-83.

43, Voir Nigdelis 2016, 673.

44, Falezza 2008, 176-178 ; ead. 2012, 130.

45, C’est une hypothése suggérée par la date de la dédicace (mois de Désios de I'an
119 ap. J.-C.) qui coincide avec le festival de la Mére des dieux Autochtdn : voir le com-
mentaire de Gounaropoulou et Hatzopoulos ad EKM 1, 25 ; cf. Tzanavari 2012, n. 67 (avec
d’autres références).

46. La représentation anthropomorphe de Zeus Hypsistos continue une tradition
locale en Macédoine, méme sous I'Empire ; hors de Macédoine, Zeus Hypsistos apparait
sur des reliefs mysiens. Mitchell (1999, 139-140 no. 182 et 185) a fait de cette présence
« un argument de son interprétation monothéisante » (Belayche, per litt.).

133



A. D. Rizakis

explicite, il est difficile de lui associer, avec certitude, un monument.” Les re-
présentations du dieu en Macédoine portent les traces d’'influences hellénis-
tiques.” De telles influences - culturelles et religieuses - sont également per-
ceptibles dans les provinces balkaniques ou d’Asie Mineure qui étaient le plus
hellénisées, précisément la Bithynie et la Carie, fait qui n’exclut pas, comme le
disait Nock, une influence directe de Macédoine.* L'image anthropomorphique
du dieu faisant une libation - qui reproduit une tradition artistique grecque
connue particulierement sur des vases attiques dés I'époque classique - n’est
pas une exclusivité de Zeus mais elle est utilisée pour d’autres dieux (e.g. Athé-
na, Apollon, Dionysos, Zeus ou Zeus et Héra, et enfin les dieux d’Eleusis).*

Il en est de méme des symboles qui accompagnent souvent I'image de dieu
(aigle, bucrane, griffon et rosettes). Zeus partage, il est vrai, certains attributs
avec d’autres divinités (e.g. Dionysos ou Apollon, Sabazios), mais il est diffi-
cile de suggérer une assimilation avec I'une d’elles.” Parmi ces symboles, le
sceptre et le foudre seraient les plus proches de I'image de Zeus. L'aigle a une
place prépondérante dans la représentation de Zeus Hypsistos puisqu'il fait
allusion a sa souveraineté® et poursuit une longue tradition en Macédoine,
illustrée particulierement sur le monnayage depuis Philippe II et jusqu’aux
derniers Antigonides.” Il apparait sur les reliefs votifs, a c6té de la représen-
tation du dieu, tenant parfois entre ses pieds le foudre ; il est souvent aussi

47, Taleva-Hitova 1983, 205 n. 40.

48. Taleva-Hitova 1983, 205 n. 43 ; sur les représentations des dieux, voir Scheer
2000.

49. Nock 1936, 61 ; cf. Taleva-Hitova 1978, 209-210 : ead. 1983, 204. Sur la prédomi-
nance du culte de Zeus Hypsistos dans les cités cotieres de la Carie, voir infra, n. 141.

50. ThesCRA 1, 237-253, s.v. « Libation » (E. Simon); Gaifman 2018.

51. Pour I'association de Théos Hypsistos avec d’autres divinités, voir Mitchell 2010,
180-185. Plusieurs indices montrent que le dieu était adoré avec Héra et Hermes, en
Orestide, dans la Haute Macédoine (Chatzinikolaou 2011, 42). 1l a été supposé que la
date indiquée (i.e. Aoiciov nt’) dans la dédicace d’Agais d’Edessa (EKM 11, 129) se réfere
ala féte annuelle en ’honneur du dieu qui coincide avec le festival en ’honneur de Mn-
mp AdtdyOwv de Leucopétra (voir infra, p. 154 et n. 147) ; cette coincidence indiquerait
que Hypsistos pourrait étre son paredre.

52. Sur la supériorité et la souveraineté exprimée par I'épithete, voir Nock 1936, 61 ;
Mitchell 2010, 170-171 ; Parker 2017, 125.

53. Chrysostomou 1991, 63 nn. 179-180 ; Voutiras 2006, 339 n. 56.

134



Zeus Hypsistos EN MACEDOINE

représenté seul (sur des reliefs ou des statues)* mais I'aigle n’est pas - comme
on le notait plus haut - un symbole exclusif de Zeus Hypsistos et pourrait,
a défaut d’inscription, étre associé également a d’autres divinités (e.g. Théos
Hypsistos).” 1l en est de méme du taureau, autre symbole de la puissance di-
vine, qui est également associé au culte de Zeus Hypsistos ; 'usage de ce sym-
bole est moins fréquent que celui de I'aigle sur les monuments votifs ; il peut
n’étre représenté que par sa téte, droite ou inversée, soit seule, comme dans
deux stéles votives d’Edessa, soit en combinaison avec l'aigle. Cette derniére
représentation semble plus rare en Macédoine (fig. 4).%

Dans une dédicace votive d’Akrini (Eordée en Haute Macédoine), le dieu
honoré, qui reste anonyme est invoqué comme deondng (fig. 5).° Les pre-
miers éditeurs identifiaient au départ cette divinité - vétue d’un himation et
tenant une phiale®® - a Zeus Hypsistos étant donné que cette iconographie est
presque exclusivement utilisée pour le représenter dans cette région. Toute-
fois, ils exprimerent plus tard des réserves quant a cette identification et pen-
sérent que la dédicace d’Akrini pourrait étre adressée a Pluton, appelé Ocdg

54. Chrysostomou 1991, 63 nn. 178-180.

55. Ustinova 1999, 183-184 ; Mitchell 1999, 101 ; Belayche 2005c, 45 et nos. 80-82.

56. Un exemple connu, qui provient de Plana, en Chalcidique (voir Tzanavari 2012,
587-599), porte la représentation d’un aigle aux pattes et aux ailes ouvertes. Sous
l'aigle, est sculptée la téte d’un beeuf, en relief. Une couronne qui entoure la colonnette,
au-dessus du relief, est nouée avec des feuilles de chéne. Sur le bucrane et la décoration
de la stéle d’Edessa, voir Drougou 1990. A Dion, la téte inversée d’un taureau apparait
dans la dédicace du prétre Postumius a c6té de la statue du dieu (voir Pandermalis 2005,
375, fig. 6). On trouvera beaucoup d’exemples macédoniens de I'usage de ces motifs
(aigle et taureau) sur les monuments votifs, en 'honneur de Zeus Hypsistos, et une
riche bibliographie dans I'excellente étude de Tzanavari 2012.

57. EAM 89 ; Chrysostomou 1991, 51 no. 2 ; Chatzinikolaou 2011, 243-244 no. 40 ;
Sverkos 2011, 282-283 avec fig. 10a-b (correction du nom de la dédicante [1. 1] : Obadéa
pro Opvéa).

58. Chrysostomou (1991, 51) a observé que certains traits de la figure divine sont
identiques a ceux des deux autres reliefs votifs qui proviennent de la méme région
(Eordée) - le premier d’Akrini (EAM 90) avec I'image banale de Zeus Hypsistos, le se-
cond avec la représentation de Zeus Meilichios, repéré dans le sanctuaire d’Enodia a
Exochi (G. Karamitrou-Medessidi, dans ADelt 38 (1983) [1989] B2, 307 ; EAM Suppl. 36) ; il

n’hésitait pas alors a attribuer les trois reliefs contemporains au méme artiste.

135



A. D. Rizakis

Agondmng dans une dédicace votive d’Aiané (fig. 6).” Robert Parker, qui était
du méme avis, relevait que la représentation avec himation et phiale n’est pas
propre a Zeus.® Plutdn ou Hadés portent, entre autres épitheétes, celle de Ae-
ondtng en Macédoine, en Epire et en Théssalie (Z. Agelidou per litt.), épithete
qu’ils partagent, il est vrai, avec Zeus Hypsistos.®!

Il est intéressant de noter que la représentation du dieu faisant une libation,
tenant dans la main gauche levée un sceptre et dans la main droite une phiale,
est utilisée presque exclusivement en Haute Macédoine et plus précisément
en Elimiotide et en Fordée.”” Ces deux petites régions nous offrent un nombre
impressionnant d’exemples de cette représentation — dont un grand nombre
est anépigraphe - étonnamment rare en Macédoine centrale ou il n’y a qu'un
seul exemple.®® L'exclusivité de cette image divine dans la vieille Macédoine

59. Voir Rizakis, Touratsoglou 1999, 952 n. 13 ; cf. EAM Suppl. 36. Notons que la
prétresse qui fait la dédicace votive a Despotes (EAM 89) n’est pas une hiereia de Zeus
Hypsistos, puisque ses prétres étaient des hommes (voir Chrysostomou 1991, 51 n. 130,
qui cite des exemples correspondants). Ce détail conforte I'identification de cette di-
vinité anonyme, appelée Agomdtng, a Plutdn plutdét qu'a Zeus Hypsistos. Sur le relief
d’Aiané (EAM 15 : @ed Asondtn | [Iovtow etc.), Plutdbn est représenté cornu, vétu
d’un long chitén, retenant avec une chaine un Cerbeére a trois tétes de sa main gauche,
tandis que sa main droite est repliée sur la poitrine.

60. Voir Parker 2017, 414 et n. 15. Cette iconographie est utilisée pour Asclepios et
Hygeia en Egypte, et pour Apollon et le Héros en Thrace : voir Taleva-Hitova 1983, 200.

61. A titre d’exemple, Plutdn ou Hades est appelé @sdc Asondne dans la lamelle
dorée d’Hagios Athanasios (Pella) : cf. Tzifopoulos 2012, 557. Koré est aussi appelée a
Sébaste « maitresse de tout » (6 ndviwv deomdng), selon Belayche 2020, 100 et n. 56,
qui renvoie a Flusser 1975. L'adjectif Agondtng est associé a Zeus dans IGBR I, 371, 11. 1-2
(Anchialos en Thrace) : Au “Yyiotw Acon[d]tn ; cf. Robert 1959, 222 n. 5 ; Taleva-Hi-
tova 1983, 200 no. 16 avec la n. 25. Dans une autre dédicace votive provenant de la
colline d’'Hagios Eleuthérios de Kozani (EAM 21), le dieu représenté (il tient le foudre
de la main droite) est simplement qualifié de Kpovidng, ce qui pourrait permettre de
I'associer a un Zeus, éventuellement avec I'adjectif Hypsistos.

62. Voir e.g. EAM 3 (Hagios Eleutherios/Elimiotide), 89 et 90 (Akrini/Eordée) ; cf.
Chrysostomou 1991, 46-47 no. 1 (Hagios Eleutherios) ; loc. cit., 50-51 nos. 1-2 (Akrini).

63. C'est celui de Petria d’Edessa : Chrysostomou 1991, 34 no. 1. Cette représenta-
tion est également tres rare en Orient. Cing reliefs de la région du nord-ouest de I’Asie
Mineure, dont quatre sont exposés au musée d’Istanbul, présentent des similitudes

136



Zeus Hypsistos EN MACEDOINE

- qui poursuit en fait une longue tradition de la représentation jovienne sur
le monnayage royal, reprise sous Gallien,* - est un autre élément indiquant
I'attachement a ce culte dans cette région,” qui n’a malheureusement pas at-
tiré l'attention qu’elle méritait. Le dieu y est représenté barbu, de face et plus
rarement de 3/4, portant I’himation qui laisse la poitrine, le ventre, et I'épaule
droite découverts. Il tient dans la main gauche levée un sceptre et dans la main
droite une phiale pour faire une libation sur un autel (fig. 7). Un aigle, débout
par terre ou sur une colonnette, symbole par excellence de sa puissance, ac-
compagne parfois cette représentation. Sur une autre variation de ce type,
le dieu est représenté de face et ’himation ne laisse découverte que la partie
supérieure de son corps ; il tient dans la main droite une phiale avec laquelle
fait une libation sur un autel rectangulaire, tandis qu’avec la main gauche il
tient 'himation (fig. 8).% Les différences qu’on observe ne concernent pas seu-
lement I'image du dieu mais aussi les objets qui accompagnent son action de
libation. Ainsi, sur les bas-reliefs de Psalida et d’Akrini, en Haute Macédoine,
la libation est faite sur un autel, tandis que sur le relief de Velvendos, elle est
faite dans un cratére a volutes posé sur une base.”

La représentation des « dieux a la phiale » apparait dés la fin de I’époque
archaique et se poursuit jusqu’'au Bas-Empire, aussi bien sur des vases que
sur des statues, des reliefs et des monnaies.® Certains savants déduisent de
cette iconographie que le dieu se fait une libation a lui-méme ou qu’il rend

avec les reliefs de Haute Macédoine. Le premier, qui date du Ile siecle av. J.-C., vient de
la région de Cyzique et est dédié a Zeus A{Opuos, cf. Robert 1983, 545-548 ; LIMC VIII 1A,
379 no. 81 (R. Vollkommer).

64. Zeus est représenté soit assis sur son trone, soit debout faisant une libation :
voir Kremydi-Sicilianou 1996, 74-76, 87, 91 ; ead. 2005, 104-105.

65. Suggérée déja par Mitchell 1999, 101 et nn. 44-45.

66. EAM 90 (Akrini). Selon Chrysostomou (1991, 61 et n. 173 : d’autres exemples), la
colonnette dorique et I'autel font allusion au sanctuaire de plein air du dieu.

67. Voir Chrysostomou 1991, 61. Cette iconographie n’a pas de rapport, du moins
direct, avec I'image du dieu reproduite sur des tétradrachmes macédoniens depuis le
régne de Philippe I1 : Le Rider 1996, 22. Notons enfin que la représentation de Zeus avec
Héra, trés rare (And Kémé de Kozani : EAM 18, pl. 7, et a Sandanski : Chrysostomou 1991,
58 no. 2) pourrait étre considérée comme une seconde variation du type.

68. Voir Patton 2009, 57-99, 318-363 ; sur 'expression « dieux a la phiale », loc. cit., 97.

137



A. D. Rizakis

hommage a un autre dieu représenté sur le vase.® Pour d’autres, cela signi-
fie que le dieu est disposé a recevoir des priéres.” Cette interprétation a été
contestée par Laurens” qui a montré que la libation, précisément dans des
scénes sur des vases peints, n’illustre en aucun cas une scéne rituelle. Veyne,
qui notait que cette action correspondait a ce que les Romains appellent prae-
fatio, en propose une interprétation différente. L'image du dieu portant une
phiale (ou patére) et faisant une libation n’est rien d’autre, selon lui, qu'un
symbole iconographique qui permet au fidele de « se démonétiser avec peu de
frais d’'un cadeau plus substantiel » ; la libation devenait ainsi une sorte d’of-
frande minimale, « le cadeau sans valeur qui prouve la pureté de I'intention
d’un fidéle pauvre ».2 1l va de soi que l'interprétation de I'image d’'un dieu
s’emparant d’un instrument rituel de la libation (la phiale)” est, par son am-
biguité, extrémement énigmatique et complexe, ce que les études, anciennes
ou récentes, n’ont pu élucider.”

69. Eckstein-Wolf 1952, 39-75 ; Himmelmann-Wildschiitz 1959, 173-178. Selon Nils-
son (1955, 147), les Grecs donnaient a cette action une valeur cathartique. L'offrande
de liquide ou d’encens formait les préliminaires de tout sacrifice, c’était une action
préparatoire, une sorte de passeport d’entrée dans le territoire du sacré mais aussi un
passeport de sortie, comme disait Burkert (1979, 41-45 ; id. 1985, 71-73). Sur la libation,
voir ThesCRA 1, 237-253, s.v. « Libation » (E. Simon).

70. Simon 1953, 58-66 (Zeus et Héra) ; ead. 1998, 126-142 (cf. Turcan 1981, 360).
R. Fowler, dans son compte rendu de I'article de Simon 1998 (https ://bmcr.brynmawr.
edu/1999/1999.05.06), voit simplement en la phiale le symbole du don du dieu en re-
tour de la priére qui lui fut adressée (c’est-a-dire une réponse favorable). Une interpré-
tation similaire a été fournie par Chrysostomou (1991, 61) : il s’agirait, d’aprés lui, d’'une
salutation rituelle de la part du dieu qui vient aupres des fidéles et fait son apparition
(émeatvetan) ; sur les concepts d’épiphanie, voir Klckner 2010, 107-108 n. 3 ; Voutiras
1990, 124 et n. 3 (avec la bibliographie relative).

71. Laurens 1985 no. 48 ; cf. aussi Himmelmann-Wildschiitz (1996, 54-56) qui pense,
de son coté, que la phiale indique simplement la divinité du dieu.

72. Veyne 1990, 26-27 et n. 28 ; cf. Wissowa 1902, 412 n. 4 ; Scheid 2005, 44-50 ; Be-
layche 2010, 160 n. 111.

73. Sur la phiale, en tant qu’objet rituel, voir Tsigarida 2009, 91-109 ; Kéi 2014, 531-
823.

74. Patton (2009, 121-159), aprés avoir critiqué les interprétations fournies par
ses prédécesseurs, conclut qu’il est normal que les dieux pratiquent eux-aussi une

138



Zeus Hypsistos EN MACEDOINE

Les formes du culte de Zeus Hypsistos en Macédoine

Zeus Hypsistos, tel qu'adoré en Macédoine, conserva quelque rapport avec le
temps et les conditions météorologiques, hérité de son prédécesseur.” Divers
symboles du dieu comme les couronnes ou guirlandes de chéne - arbre sacré
du dieu qui attire la foudre - mais aussi le taureau ou les beeufs, font certaine-
ment allusion a sa qualité de protecteur de la production agricole ; des dédi-
caces explicites provenant de la Phrygie - moins nombreuses en Macédoine -
le confirment.”® Le nouveau culte ne se différenciait pas, a certains égards, de
celui de Zeus et des autres dieux olympiens ; le sacrifice, la fovBuoia, mention-
né dans un document de Haute Macédoine, et indirectement a Dion, montre
que C’est une pratique rituelle ininterrompue en Macédoine.” La formule :
orgp Bodv cwpiog qu'on trouve dans une dédicace de Nacolea, en Phrygie,
ainsi que les divers symboles de Théos Hypsistos, qui figurent sur certaines

« religion », ce qui explique le titre de son livre : Religion of the Gods. Collard (2016,
97-110) s’éloigne de cette interprétation et, s’appuyant sur une idée exprimée par
Eckstein-Wolf (1952, 98) et Lissarague (1999, 142 ; cf. Collard 2016, 109 n. 153), pense
que la phiale est un symbole d’union d’une forme d’alliance et d’accord entre les dieux
et les humains. La forme de cet accord dépend du contexte cultuel (voir en dernier
lieu, Gaifman 2018, 117-149).

75. Voutiras 2006, 334 n. 9 et 338 n. 40.

76. Voir Chrysostomou 1991, 62-64. La dédicace votive du viticulteur Chryseros, fils
de Philippos (EAM 22 ; cf. Karamitrou-Medessidi 2014, 47-75) implique I'existence de
Zeus Hypsistos en tant que maitre des phénoménes météorologiques (pluie, prévention
de la gréle et de la sécheresse, culture de la terre et par conséquent fertilité, agricultu-
re, économie et cohésion sociale).

77. Sur la BovBuoeio, mentionnée dans la dédicace a Zeus Hypsistos, en Haute Ma-
cédoine, voir SEG 59, 649 : 11. 9-11 : peta Bovbuoeiag edynv (Ile-1lle s. ap. J.-C.) ; cf. Sver-
kos 2011, 272-274 ; Tzanavari 2012, 591 et n. 27-28. Les trente-six bases de pierre avec
des anneaux en cuivre, devant le grand autel du sanctuaire de Zeus, a Dion, destinées
a attacher les boeufs avant le sacrifice, montrent I'importance de la Bovbvoia ; la dé-
couverte d’un anneau en cuivre, au temple de Zeus Hypsistos a Dion, indique que cette
pratique fut maintenue a 'époque romaine (Pandermalis 2003, 418-419) ; sur d’autres
indices matériels suggérant la continuité de la pratique rituelle de la BovBvoia, voir
Falezza 2012, 129-130. Falezza (2012, 130) n’a pas tort quand elle dit que, précisément
a Dion, « la memoria ancora viva dei grandi sacrifice celebrati in eta ellenistica nel
santuario di Zeus Olimpios abbia influenzato la ritualita del culto di Zeus Hypsistos ».

139



A. D. Rizakis

steles, font allusion a la fertilité et la récolte agricole.” Malheureusement, les
textes ne nous apprennent rien sur les pratiques rituelles relatives a ce culte.
L’idée de Chrysostomou que les lampes ou leurs représentations, découvertes
dans des contextes relatifs au culte de Zeus Hypsistos, pourraient suggérer
qu’elles étaient utilisées lors des cérémonies nocturnes en ’honneur de Zeus
Hypsistos, est abusive. Les lampes, offrandes typiques et courantes dans les
sanctuaires (aussi de divinités « hypsistariennes ») n’ont pas un rapport avec
des rites nocturnes et n’ont peut-étre jamais été allumées.”

1l a été observé, ajuste titre, que les épithétes de style mégathéiste (e.g. Vy-
ot0g, péyas, uéylotog, kKiplog, deomdng, Byiotog ou optimus, dominus, magnus,
regina dans les inscriptions latines, etc.),® accolées au nom de certaines divi-
nités, marquent leur « distinction » et leur « supériorité » dans une nouvelle
hiérarchie divine, certes indépendante de celle de la religion civique.® Cette
« supériorité » prend un sens particulier dans I'esprit de compétition qui s’est

78. Voir MAMA 5, 212 ; Mitchell 1999, 142 no. 219 ; cf. aussi Mitchell 1999, 106.

79. Chrysostomou 1991, 61 n. 175 ; cf. les nombreux fragments de lampes récupérés
sur le site de La Pnyx a Atheénes, ainsi qu’un autel a Serdica avec des lampes romaines,
voir TaCeva-Hitova 1983, 194 n. 6 ; cf. aussi des lampes en bronze dédiées a Zeus et
Théos Hypsistos dans SEG 52, 1858-1860.

80. Le terme « mégathéisme » a été introduit par Chaniotis (2010), non pas comme
une alternative au « monothéisme » ou '« hénothéisme » (sur ces derniers termes, voir
Versnel 1990 et 2000 ; sur cette tendance d’exaltation divine, voir Belayche 2005a, 257-
269) mais pour désigner une expression de piété qui considére un dieu plus grand que
les autres et s’exprime avec des louanges, acclamations et hymnes oraux qui accom-
pagnent les actes rituels. Sur 'usage de ces épitheétes, voir Bomer 1961, 193-214 ; Pleket
1981, 153 et 176 ; Belayche 2010, 166. Les adjectifs péyag et péyiotog ne sont pas utilisés
en Macédoine pour Zeus mais pour d’autres divinités : Paschidis 2018. Sur I'usage, en
général, de ces épithetes, voir Chantraine 2009, 578-579 ; Parker 2017, 147 n. 89, 123-
124, 135-136, 139. L'usage de Deus optimus, réservé a Zeus et Mithra, n’apparait que dans
une dédicace votive a Philippes, adressée a Liber Pater (Pilhofer 2009, no. 408). Pilhofer
2009, nos. 169 et 516 (D(omino) Rinc(aleo)) ; Pilhofer 2009, no. 189 (Deo magno Rincaleo) ;
Pilhofer 2009, nos. 132, 506, 581 (Isis regina). Pour I'usage de ces épicléses, voir Veyne
1986, 259-283.

81. Belayche 2005c¢, 34-55. Sur ce débat intéressant, voir Chaniotis 2003, 19 sqq. ; id.
2009, 24 n. 74 ; id. 2010 ; cf. aussi Fishwick 1992, 343-355 et surtout l'article de Chalupa
2007, 256-270.

140



Zeus Hypsistos EN MACEDOINE

développé, a partir de I'époque hellénistique, entre les divers courants reli-
gieux. Nock et Bomer,® et plus tard Pleket,® ont pensé que la nouvelle hié-
rarchie religieuse, exprimée par ces épicléses, reproduit la structure politique
et sociale contemporaine, mais cette théorie, comme d’autres analogues, est
contestée aujourd’hui sur de nombreux points.* Le parallele entre la structure
sociopolitique et religieuse n’est pas tout a fait pertinent car il faut signaler
que les divinités placées au-dessus des autres n’ont de contrdle - contraire-
ment aux rois ou a 'Empereur - ni sur les dieux rivaux, ni sur la hiérarchie
des puissances intermédiaires. La pluralité divine est maintenue et s’inscrit,
comme le précise, a juste titre, Nicole Belayche « dans la vision polythéiste du
monde supra humain ot certains grands dieux sont explicitement nommés et
d’autres identifiables derriére le générique ®&dg ».»

82. Nock (1936, 47) et Bomer (1961, 207-208), il y a presque un siécle, ont pensé que
la mentalité religieuse illustre 'ordre politique et social de la période, marqué par 'au-
tocratie du pouvoir royal ou impérial et que certaines divinités ont été assimilées aux
monarques absolus de 'Orient. Zeus devient, selon Roberts (cf. Nock 1936, 59 ; cité par
Drougou 1990, 63), un terme descriptif signifiant, « ‘chief god’, rather than a personal
name of a traditional Greek divine character ».

83. Pleket (1981, 152-192) voyait dans les termes : mpoctdrtety, dmroyn, SHvapug, k-
plog, deomdng, etc. et dans les formules relatives au pouvoir du dieu : e.g. kat’émtayny,
Kkata Tpdotaypo, katd kéhevoty (ou les expressions correspondantes latines ex voto ou
votum solvit : voir Van Straten 1981, 70), la soumission des fidéles (Aatpgvtic, Sodrog
700 0g00, Vrnpétng, Oepomevtc, etc.) ou le reflet, en quelque sorte, de I'idéologie et des
rapports de puissance et de soumission.

84. Malgré les divers changements intervenus au cours de la période hellénistique
et impériale, il n’y a pas d’interruption dans la vie civique, particulierement dans ses
aspects sociaux et religieux (voir en dernier lieu, Harland 2006). Belayche (2020, 87-
116), s’appuyant sur une documentation épigraphique spatialement large, a fortement
contesté les trois caractéristiques, généralement reconnues, du sens qui a été tradi-
tionnellement donné a I'épiclése kyrios/kyria (soumission de I'esclave, reflet d’influence
orientale et conception hénothéiste). Elle note, a juste titre, que toute puissance divine
est implicitement kyrios/kyria de son sanctuaire et que, par conséquent, cette épiclése
ne met pas en valeur - a 'instar de megas, megistos, hypsistos, etc. - la prééminence dans
un panthéon, mais est un « courtesy title », comme disait Belayche (2020, 109).

85. Les noms « théos » et « Zeus » ne servaient pas, selon Belayche (2005a, 264-266 ;

141



A. D. Rizakis

Il n’est pas étonnant que dans ce contexte socio-cultuel Zeus Hypsistos soit
doté des qualités reflétant la mentalité religieuse de la période marquée par
une meilleure relation entre les dévots et la divinité honorée.?® Ainsi, tandis
que 'ancien maitre de I'Olympe était plus distant de ses dévots,*” Zeus Hypsis-
tos était prét a venir a leur secours et a veiller a leur sauvegarde. Les dédicaces
votives qui lui sont adressées sont laconiques.® Ce sont des formes conven-
tionnelles, partagées par plusieurs communautés religieuses afin d’adresser
des prieres a leurs dieux.® Ces priéres sont formulées avec 'usage du terme
g0y (e.g. edyMv, kat’edynv, kat’ evymv avédnkev, e0&duevog avédnkev, Tov Beov
e0Edpevog),” parfois accompagnée par la formule kot émitayfv, kat’8vap qui
indique que cette euché avait été exprimée a la suite d'un ordre ou d’une vo-
lonté divine souvent au cours d’un réve.”* Bien plus rares sont les dédicaces

ead. 2005c¢, 54), « a distinguer une divinité personnalisée et une impersonnelle qui
trahirait une abstraction progressive de la conception théologique ».

86. Belayche 2005b, 439 ; ead. 2010, 146. Cette intimité a été, peut-étre influencée
par les conceptions sémitiques qui cherchaient un contact direct avec la divinité en
dehors des normes imposées par le culte civique : voir Parker 2017, 126 nn. 66-67.

87. Chrysostomou 1991, 61-63.

88. Elles ne comprennent que le nom et le patronyme du dédicant et une des for-
mules finales banales qui cl6t la dédicace ; voir Chrysostomou 1991, 30-57.

89. Cf. Mitchell 1999, 106-107, et 2010, 174 ; Belayche 2005c, 47-51. Cette priére doit
étre considéré « comme une priere de supplication combinée a un veeu dont la rédemp-
tion est conditionnellement liée a la réponse a la priére » : voir Van Straten 1981, 70 ;
Versnel 1981, 8-10. Les ambiguités, créées par 'usage du méme vocabulaire, ont été si-
gnalées par plusieurs savants : voir la bibliographie citée par Chaniotis 2010, 119 et nn.

90. Chrysosostomou 1991, 42-43. Pour |'usage de telles formules dans les dédicaces
votives, en ’honneur de Zeus ou de Théos Hypsistos, en Orient, voir Mitchell 1999,
128-145 ; cf. aussi Chaniotis 2010, 119 et nn. On ne trouve pas, en Macédoine, la for-
mule ed&dpevog émrvydv quon trouve en Thrace pour Zeus Hypsistos (Tadeva-Hitova
1983, 201 no. 18) et plus tard dans des dédicaces privées adressées a Apollon, Asclépios
et Héros. La similitude des formules utilisées pour ces divinités confirme, selon Tace-
va-Hitova (1983, 206) qui suit ici la vision « nationaliste » bulgare qui n’est plus a la
mode), « the closeness of the concepts as to the nature and functions of Hypsistos, the
Thracian Horseman, Apollo, Asklepius, Zeus Sabazios ».

91. Ko’ &vap : Cormack 1963, 24 no. 7 ; Mitchell 1999, 130 no. 39 ; EKM 11, 133 : Ile-
Ille s. ap. J.-C. (Edessa) ; I'usage de cette formule fait peut-étre allusion aux qualités

142



Zeus Hypsistos EN MACEDOINE

dans lesquelles on fait 'usage du terme yopiotiipiov, S®dpov ou edYAPIGTAPIOV
le dernier exprimant la reconnaissance pour 'accomplissement de I'euché.” La
grande diffusion de ces formules ne révele, par conséquent, aucune particula-
rité ni régionale ni religieuse. Ses adorateurs sont des hommes ou des femmes
qui appartiennent a toutes les catégories sociales.”® C’est un dieu sauveur au-
quel on s’adresse dans des contextes d’'intense activité religieuse, quand il y
avait un probléme de santé, de risques lors d’un voyage, pour leur propre cw-
mpla, celle de leurs proches (e.g. enfants), de leurs maitres, voire des rois.

Ce qui rendait attractif le culte de Zeus Hypsistos était sa qualité, dans
le domaine de la sauvegarde, la cwtnpio. Les adjectifs utilisés pour définir
cette action, surtout dans des documents de la période impériale, ont souvent
une couleur locale. L'épithéte cwtp est certes associée a Zeus, dés I'époque
classique, mais dans d’autres contextes.” Cette épithéte (avec le sens de sau-
veur de dangers de toutes sortes) comme celle d’émfikoog (celui qui préte
I'oreille, qui est bienveillant), banales pour certaines divinités, apparaissent
dans d’autres provinces,” mais ne sont jamais associées a Zeus Hypsistos en

thérapeutiques de Zeus Hypsistos a I'instar d’Asclépios ou de Sérapis ; kot émitayiv : IG
X 2.1, 72 (Thessalonique) et I.Leukopetra, 151 ; sur cette formule Chrysostomou 1991, 68
n. 210 et, en général, Fassa 2016, 59-70.

92.BCH 19, 1985, 110 : Ier-Ile s. ap. J.-C. ; Mitchell 1999, 34 no. 43 (yapiotipiov) ; EAM
22 (edyopiotiprov Diep kupiov). La premiére formule, plus rare que la seconde (Mit-
chell 1999, 128-147), est toutefois trés commune a Stratonicée (Mitchell 1999, 137-138
nos. 140-156). Les formes plus intimes et directes : 0yap1oTd, £0xAPIOTEL, EDXOPIGTOD-
pev par lesquelles particuliers, associations ou autres groupements adressent leurs re-
merciements a une personnalité sont réunies par L. Robert dans Hellenica X, 58-62 ; cf.
Hellenica XI1-XI1, 27-28 n. 4 ; BE 1971, 472 (8®pov).

93. Cela est clair aussi bien a Athénes (Forsén 1996, 60-72) qu’en Macédoine (Chry-
sostomou 1991, 62). 1l est intéressant de noter que les femmes sont plus nombreuses
parmi les dédicants athéniens, fait qui sous-entend, peut-étre, une relation particuliére
avec le dieu, comme |'observait Tzanavari (2012, 596).

94, Cf. les sacrifices d’Alexandre le Grand ou offerts a diverses occasions a Zeus
soter : Arr. Anab. 1.4.5 ; 3.5.2 ; Indica 36.3.9, cité par Le Bohec-Bouhet 2002, 48 nn. 97-99.

95. Mis a part quelques rares exceptions, surtout a Palmyre ot I'adjectif est fré-
quent (Mitchell 1999, 145 ; cf. aussi Taleva-Hitova 1983, 193 no. 4 [Serdica], 197 no. 11
[Turres], 199 no. 14 [Philippopolis]), on ne trouve pas souvent I'adjectif émrikoog

143



A. D. Rizakis

Macédoine. L’adjectif cotip n’apparait qu’une seule fois dans une inscription
de Thessalonique (trouvée au Sérapéion) ou le 0c0¢ Vyiotog est qualifié de
péylotog, cwtnp.* En Macédoine on préfeére des formules paralléles, plus ex-
plicites (bnép cwmnplog ou simplement drep+génitif) pour exprimer la recon-
naissance au dieu soit pour I'aide apportée a un moment difficile de détresse,
soit pour la sauvegarde d’'un proche parent, d'un membre de I’association,”
des enfants (bngp 1@V Tardiov),” d’un maitre (edyapiotiprov vrep Kvupiov), ou
d’un souverain (bnép cwtnpiog kvpiov etc.).”

pour Zeus Hypsistos alors qu’il qualifie un grand nombre de divinités sous I'Empire
(Weinreich 1912 ; Fassa 2019).

96. Dans cette dédicace le dieu est remercié pour avoir sauvé le dédicant d'un grand
danger maritime : IG X 2.1, 67 (74/75 ap. J.-C.) ; cf. Cook 1925, 882 nn. 21-22 (exemples
paralléles). Une dédicace a Théos Hypsistos et aux « dieux qui assistent au symposium »
(ovumociactal Ogof) fournira probablement de nouvelles preuves du culte de Théos
Hypsistos une fois entierement publiée : voir Misailidou-Despotidou 1997, 47 no. 37 =
SEG 47, 963; BE 1998, 255 (période impériale) ; sur 'usage de cet épithéte pour diverses
divinités, voir Haerens 1948, 57-68 ; Graf 2017, 239-254 ; Suk, Fong 2017. Cette inscrip-
tion semble, selon S. Mitchell (1998, 55-64 ; cf. BE 1999, 444), contredire le caractére
entiérement monothéiste de ce culte pour lequel on préfere le terme hénothéiste.

97. Ynep tiig compliag | M. OdiBiov Appova : Chrysostomou 1991, 31 no. 3 ; EKM 11,
131 (Edessa, 52 ap. J.-C.).

98. Ynep tdv moudimv : Pélékidis 1923, 268-269 nos. 2-3 avec fig. 7a ; Drougou 1990,
45-72 (SEG 40, 537) ; Chrysostomou 1991, 30 no. 1; EKM 11, 129 (Edessa, début du Ier s. av.
J.-C.). A I'époque classique, le mot modg est utilisé pour désigner les esclaves (Drougou
1990, 54 n. 27), mais a partir du Ile s. av. J.-C. le mot désigne également les enfants d'un
certain age. Drougou croit que la dédicace a été érigée pour le salut des fils de Zwthog
(Drougou 1990, 55 n. 28 : exemples de Délos).

99. SEG 37, 597 : 3 : “Yngp Kuplov Bacidémg Opoaxdv | Poyntdika Kdtvog koi tdv
tékvov avtod (Paradeisos) ; Onep kuplov : Tadeva-Hitova 1978, 73 no. 1 ; EAM 22, fig. 8 ;
Chrysostomou 1991, 45-46 no. 1 (Kozani, Ile-Ille s. ap. J.-C.) ; IG X 2.1, 67-72 ; cf. aussi
Taleva-Hitova 1983, 199 no. 15 et 201 no. 18. Il y a une série de dédicaces votives que
Versnel (1981, 17-21) classe dans une catégorie Gebetsegoismus : « vive le roi, ma femme
et moi » ; brep Vyelag tod kvpiov kol Eavtdv. Dans le chapitre intitulé « Prayers of gra-
titude », pp. 42-62, le méme auteur pense que les Anciens exprimaient leurs remercie-
ments et reconnaissance envers les dieux « essentiellement sous la forme d’honneurs
et de louanges », fait qui explique, a ses yeux, la rareté des prieres de gratitude.

144



Zeus Hypsistos EN MACEDOINE

Les associations de Zeus Hypsistos et le profil social de ses fideles

On connait plusieurs associations de Zeus Hypsistos en Macédoine, a Bé-
roia (1), Edessa (1), Pydna (1), Thessalonique (1), ainsi qu'a Topeiros, sur la
rive droite du Nestos (1). Ces associations, précisément les listes conservées de
leurs membres, nous permettent de connaitre la composition de ces colleges,
leur structure et organisation et le statut social de leurs membres. Ce qui est
relativement nouveau est que l'inscription de Topeiros'® - découverte dans le
contexte d’une carriere, a proximité des marges du territoire philippien'® -
révele la relation de Zeus Hypsistos avec les personnes travaillant dans les
carrieres (fig. 9). Les carriéres occupaient un trés grand nombre de spécia-
listes de différents métiers organisés en groupes restreints. Le ciment fédéra-
teur de chaque groupe qui formait une association était la profession et non
I'origine ethnique ou sociale.'®® Les associations de latomoi sont extrémement
rares dans les sources. La seule attestation explicite connue est celle du kowov
1@V Aotépwv de Thebes.'® La dédicace votive de Topeiros, élevée en ’hon-
neur du roi thrace Rhoemetalque TIT (37-46 ap. J.-C.),"* aurait pu nous faire

100. Voir Bakalakis 1935, 302-318 (REG 1936, 371 ; RA 1937 11, 385 no. 168 ; cf. Robert,
Hellenica XI-XII, 32 n. 3 ; Taleva-Hitova 1978, 289 no. 21 ; ead. 1983, 202 no. 21 ; Louko-
poulou 1987, 89 n. 137, d’olt SEG 37, 597 : 3) ; Nikolaidou-Patera 1990, 213, fig. 4 (RE XV
Suppl., 1978, col. 1119 ; Chrysostomou 1991, 59 no. 1 ; Mitchell 1999, 132 no. 60 ; 37-46
ap.J.-C.) : Au Yyioto edyopio[ti]|prov. Yrep Kupiov | Bacihéog Opakdv | Powuntdika
Kétvog | kol dv ékvav adtod | Ebtuyog, 0 érl tdv | Latduov kal ol | DT adtov mdvTed.

101. Une autre dédicace contemporaine, en '’honneur de Rhoemetalque I1I, provient
de Chrysoupolis, a I'ouest de I'estuaire du Nestos (voir RPh 1939, 151 = Robert, BE 1969,
189 ; cf. Loukopoulou 1987, 89-90 et n. 133) ot il est honoré avec son frére, Kotys IX,
roi d’Arménie, et peut-étre une dédicace de Thessalonique (Nigdelis 2017, 145-148). La
frontiére entre la Macédoine et la Thrace se trouve dans cette zone, voir supra, n. 20.

102. C’est 'ostracon du Mons Claudianus trouvé lors des fouilles (de 1987 & 1993) par
une mission internationale dirigée par J. Bingen, sous les auspices de I'Institut francais
du Caire (Biilow-Jacobsen 2009, 11-83 ; Cuvigny 2005, 309-353), qui nous fournit de pré-
cieuses informations sur ce point.

103. Keramopoullos 1917, 422-423 ; cf, Zimmermann 2002, 164 (qui ne cite pas tou-
tefois le koinon de Thébes).

104. Rhoemetalque I (B. Lenk, dans RE VI A, col. 451 ; PIR? R 68 et le stemma chez
G. Mihailov, IGBR 1, 368) est le fils ainé de Kotys VIII, assassiné, et frére de Pythodoris,
de Polemon II (PIR? T 472) et de Kotys IX (PIR?C 1555). Il fut proclamé roi en 37/38 ap.

145



A. D. Rizakis

penser a I'existence d’'une association des latomoi, c’est-a-dire des personnes
spécialisées dans « I'extraction » et le « découpage » en blocs des parois de la
carriére.'® La formule 0 &rl T®v Aotduwv ne correspond pas, comme le pen-
sait Bakalakis, a I'énitponog t@v Aatopeiov ou a I'épyemotdny Aotougion'®
dont la fonction était probablement équivalente a celle du procurator lapicae-
dinarum des inscriptions latines. Ce dernier avait sous ses ordres, a 'époque
d’Auguste, les trois procuratores marmorum.’”” La formule 6 &l 1@V Aatdumv
Kol ol U1’ 0dTOV TAvTeg ne fait pas allusion a un collége organisé (kowov Aaté-
pov),'*® mais elle signale une relation hiérarchique a I'intérieur d’un groupe
professionnel de carriers, en fait d’'un corps de métiers dont le contremaitre
est Eftuyoc.'” Cette formule doit étre synonyme de la formule ot wepi Podeov

J.-C. par Caligula, avec lequel il avait été éduqué a Rome ; ils étaient liés en raison de
leur parenté avec Antonia Tryphaena. Rhoemetalque III fut assassiné en 46 ap. J.-C. et
la Thrace devint par la suite une province romaine (sur la généalogie des derniers rois
Sapiens, voir Clinton, Dimitrova 2016, 85-100 ; contra Tateva 1987, 210-213 et Tadeva
1995, 459-469 ; cf. aussi Nigdelis 2017, 139-148, avec stemma, 149 [dédicace d’Amphipo-
lis] qui suit les premiers).

105. Le terme Auatdpog, comme le signale Hellmann, est formé de Adog « pierre »,
un synonyme de A{foc, et du verbe téuvo (voir Hellmann 1992, 247-251 ; elle renvoie a
Orlandos, Travlos 1986, s.v. téuve [2]). Les latomoi travaillaient dans les carriéres avec
d’autres spécialistes comme les lapicae dinarii, MOaywyoi, Mbodikot, Abotol, npictar,
etc. Sur ces divers termes ou des termes paralleles, voir Orlandos 1958, 83-84 ; Ginou-
veés, Martin 1985, 66-75 ; Orlandos, Travlos 1986, s.v. (cités par Koukouvou 2012, 189
n. 428) ; cf. aussi Hellmann 1992, s.v.

106. Mentionné dans une inscription de Paros : IG XIL5, 253 : "Epwg Kaicapog épye-
motdng tod | Aatopiov.

107. Sur les titres et les diverses responsabilités des procurateurs (procurator mar-
morum, lapicidinarum, metallorum, énitpornog hatoueiov, petdhwv) dans des carriéres
(propriété impériale en Orient et en Occident), voir Robert, Hellenica XI-XII, 27 n. 1,
et surtout Hirt 2010, chap. 2 : Imperial Officials and Extractive Operations, et chap. 6 :
Imperial Officials and the Allocation of Responsibilities.

108. On connait quelques koina des latomoi comme celles de Thébes (Keramopoullos
1917, 422-423 ; cf. Zimmermann 2002, 164) ou d’Olcinium (mod. Ulcijni, dans le Monte-
negro, sur les cdtes dalmates), attesté dans une dédicace votive en ’honneur d’Artémis
Elaphébolos (Martinovic 2011, 284 no. 7).

109. Une forme paralléle apparait dans une inscription de Didyma : LDidyma 39,

146



Zeus Hypsistos EN MACEDOINE

wbote, qui apparait dans une dédicace votive de Philippes en ’honneur de Dio-
nysos « grappe », et qui désigne le président d’une association dionysiaque.'®

Le fait que ce groupe éléve une dédicace a Zeus Hypsistos, apparemment
dieu protecteur des carriers, est un point intéressant car c’est 'unique at-
testation connue d’une telle relation. Le dieu lié a ce groupe restreint, le pa-
tron-protecteur de 'ensemble de personnes travaillant dans la carriére, est
souvent Héraclés.'"! On s’est demandé si E¥rtuyog était un esclave puisqu'il est
cité sans patronyme. La présence d’esclaves dans I'exploitation des carrieres
est bien connue ;' par conséquent il est fort possible qu’Ebtvyog soit un es-
clave royal chargé d’accomplir une tiche que le roi lui avait confiée.""® Ainsi,
la dédicace est érigée pour la sauvegarde du roi thrace qu’il désigne comme

1. 51-53 (premiére moitié du Ile s. av.J.-C.) : ipydoavto 8¢ koi 0l Aatdpot H1d fyovpevov
AToAAGY, Bviec TOV Ap1Budv, Oy vrnpétarc ¥, 1€’ ; cf. aussi les 11. 60-62 : 6p0d gictv Ap-
yaopévot of te Agvkovpyol Kol Aatdpot ; cf, Bernand 1983, 185-189 ; Zimmermann 2002,
164 ; cf. aussi I'inscription de Milet (L.Milet V1.2, 524 ; 98-130 ap. J.-C.) qui m’a été signalée
par I. Arnaoutoglou (per litt.) : Xpficipog Zefactod dnghedfepog émi tdV Aatopiov etc.

110. Pilhofer 2009, no. 535 : Ot mepet ‘Podgov | Zeina pdote Bdtpujog Atovicov pl[-
otdpyn Poldew téd edep|[yétn d]pov &xapi|[covto ———].

111. E.g. Heraclés a Plytra (ancien As6pos), en Laconie (Kokkorou-Alevras et al.
2009, 171-177) et a Karystos (Hirt 2010, 170 n. 13), mais Karneios Apollon, a Cythére
(Kokkorou-Alevras et al. 2009, 177-180). Pan de désert avait été le dieu des exploiteurs
et des pionniers, & Mons Claudianus, mais il fut remplacé ou sous-évalué lors de la re-
prise de I'exploitation aprés la victoire contre les Juifs et la réorganisation du com-
plexe religieux voisin du Zeus Hélios/Grand Sérapis (Koukouvou 2012, 320). Dans des
carriéres, en Occident, les dieux-patrons qui recoivent des dédicaces des personnes,
surtout de condition modeste, sont Silvain et Héraclés : Hirt 2010, 175 (Brohltal, Ger-
mania) ; loc. cit., 287 n. 156 (Silvanus, Lyon) ; loc. cit., 316 (Silvanus & Luna ; Silvanus ou
Heracles a Carrara).

112. Waelkens, De Paepe, Moens 1988, 91 ; Marchand 2002, 340-341.

113. Notons que la condition servile pourrait étre supposée également pour Tap-
oag (SEG 40, 572) qui exerce le métier de yalkeig (chaudronnier). Ce terme de yokeig
désignait au départ celui qui travaillait le bronze, mais il devient par la suite un terme
générique qui désigne celui qui travaille avec tout genre de métaux. Le nom du village
moderne, XoAkepd, suggere I'existence d’une mine dans le voisinage (Koukouvou 2012,
215). Tapoag pourrait étre le fabriquant des outils métalliques utilisés dans les divers

travaux de la carriére.

147



A. D. Rizakis

son maitre (bnep Kvpiov | Bacirémc @paxdv | Poipuntdixa Kdtvog, etc.).' On
sait, par ailleurs, que les adorateurs ou les membres des associations relatives
a Zeus Hypsistos sont, en général, des gens de condition modeste et également
des affranchis et des esclaves. Ces derniers sont nombreux (environ 20) dans
I'association du dieu a Béroia.' Il est évident qu’ici, comme dans d’autres cas,
les relations professionnelles ont entrainé des liens religieux et associatifs."
L'adhésion aux associations du dieu, en Macédoine, est presque exclu-
sivement masculine, la présence féminine étant tres faible.!” Il n’y a pas de
femmes dans la liste des trente-six membres du collegium de Zeus Hypsistos
de Béroia,""® il y en a trois parmi les trente-quatre membres du collegium de
Pydna' et une seule parmi les onze membres de I'association d’Edessa.'”® Les

114. Koukouvou (2012, 503 n. 506 ; cf. aussi 201 avec renvoi a Biilow-Jacobsen 2009,
1-2) pensait que le fait que « I'extraction nécessite un savoir-faire qui est le plus sou-
vent transmis de génération en génération, particulierement dans le cadre des familles
locales qui détiennent ce savoir et entretiennent une tradition familiale ou locale »,
n’exclut pas 'hypothése qu'Eutychos soit libre. Cette hypothese est plausible mais elle
ne peut pas étre vérifiée. L'auteur signale qu’au Mons Claudianus ne sont mentionnés
que des travailleurs libres et rémunérés. Pour le savoir des particularités du travail
des latomoi, voir Korres 1995, 1 et 7-8 ; Cooper 2009, 162. Pour le rapport des ateliers de
sculpture avec les carriéres, voir Kokkorou-Alevras 1992 ; ead. 1995.

115. EKM 1, 27B. Des esclaves apparaissent aussi dans les associations de Thessalo-
nique (Ascough 2003, 52).

116. E.g. IG 11, 2934 (IVe s. av. J.-C.) : dédicace aux Nymphes des blanchisseurs (cf.
Maillot, a paraitre).

117. Voir Taceva-Hitova 1978, 213 et n. 66.

118. EKM 1, 27 : Ile-Ille s. ap. J.-C. (Béroia) ; SEG 46, 800, 11. 25, 27 et 41 (Pydna).

119. Makaronas 1941-1952, 625 no. 55 (ill.) ; Cormack 1974, 51-55 (cf. BE 1976, 351
[comm.]) ; Tadeva-Hitova 1978, 73 no. 14 ; Chrysostomou 1991, 44-45 no. 1 (SEG 46, 800,
1. 25, 27 et 41) ; surtout Demaille 2021. Le fait que cette présence féminine indique
qu’elles avaient un réle a jouer, certes mineur, ne fait pas de doute ; mais affirmer,
comme le fait Tsalambouni (2006, 237-250 ; ead. 2011) - sur la base de la vieille idée d'un
hypsistos monothéisant - que cela indique leur intérét pour les cultes monothéistes,
me semble arbitraire.

120. SEG 46, 744, 1. 12. La méme faible participation de femmes est observée dans
d’autres associations de dieux attestées ailleurs. En revanche, elles sont nombreuses

148



Zeus Hypsistos EN MACEDOINE

citoyens libres - citoyens romains ou pélerins - rares dans 'association de Bé-
roia, sont plus nombreux dans celle d’Edessa et de Pydna mais on trouve aus-
si des affranchis & Edessa et deux esclaves dans I'association de Pydna.'?' Les
membres de 'association de Béroia (libres, affranchis ou esclaves) exercent
des petits métiers parmi lesquels on trouve des techniciens du travail d’ex-
traction de la pierre, soit des carriers.'” Il semble que certains de ces esclaves
pouvaient avoir des roles actifs dans le cadre de ces associations et y exercer
méme certaines fonctions. C’est précisément le cas d’une esclave (i.e. moudi-
okn), auteur d’'une dédicace votive a Zeus Hypsistos a Dion, qui exerce la fonc-
tion d’agoranome, au cours du festival journalier des Nonae Capratinae.'” Ce
fait incita Nigdelis a supposer qu’elle était probablement membre de la « quasi
officielle » association locale du dieu qui était en permanence ou périodique-
ment chargée de 'organisation du festival et de I'élection de son agoranomos.'**

dans les dédicaces votives adressées a Zeus Hypsistos a Athénes, a Stratonicée et en
Phrygie (Cook 1925, 876-878 ; Mitchell 2010, 128-129 ; Mueller 2014, 66-67).

121. EKM 1, 132 (Béroia). Parmi les douze membres de 1'association d’Edessa (SEG
46, 744) il y a deux pélerins libres et sept citoyens romains (novi cives ou affranchis). La
grande majorité des membres de I'association de Pydna (SEG 46, 800 ; 250 ap. J.-C.) sont
des citoyens romains dont 20 sont des Aurelii qui doivent probablement leur civitas a la
constitutio antoniniana de 212 ap. J.-C. (Demaille 2021, 77-78). Il y a deux esclaves dans
Iassociation de Pydna (SEG 46, 800 ; 250 ap. J.-C. ; . 32 : ®thox0pig oikovépog, et 1. 33 :
’Elevoseivic oikétne ; cf. Demaille 2021, 78-79).

122. Un MBo&dg apparait, a deux reprises, dans la liste des membres de 'association
de Béroia ainsi qu'un yaixedg (EKM 1, 278, 11. 8-9 et 12 [MO0ESS], L. 2 [yahxedc)). Les
termes de MBo&dc, MBoEGog ou Aao&dog voire Mbovpydg - synonymes de Aotdpog -
peuvent couvrir des activités variées et désigner aussi bien un tailleur ou un sculpteur
et méme un polisseur de pierres ; voir Robert, Hellenica XI-XII, 30-37 (leurs équivalents
latins sont lapicidarius, lapicidinarius : Hellenica XI-XII, 32 n. 2).

123. C’est 'unique attestation de cette féte - presque uniquement connue par la
littérature - dans une colonie : Nigdelis 2016, 663-678.

124. Sur ce collége a Dion, appelé Opnokeio Adg “Yyiotov, voir Pandermalis 2003,
418 (251/252 ap. J.-C.). Nigdelis (2016, 670-673) pense que la liaison des dévots de Zeus
Hypsistos de Dion avec le festival des Nonae Capratinae est renforcée par la découverte
archéologique de la statue d’une divinité féminine assise. Le matériau et le style de
cette statue, qui fut attribuée a Héra, conduisit Pandermalis (2006, 567-576) a supposer

149



A. D. Rizakis

Si les esclaves et, en général, les gens modestes ont un rapport plus intime
avec ce dieu, cela ne veut pas dire que son culte n’attire pas également des
personnes influentes. Notons que la majorité des dédicaces votives a Dion sont
élevées par des personnes de statut libre, citoyens romains ou peregrini (i.e.
anciens habitants grecs et résidants étrangers).'?’

La structure et 'organisation des associations de Zeus Hypsistos ne sont
pas partout identiques. On observe des disparités spatiales et temporelles.
L’association d’Edessa, par exemple, a un prétre (iepedc) et des didkovor qui lui
sont inférieurs ; elle dispose aussi de deux curateurs, appelés covifeig émpe-
Antal.?s Il a été, a tort, supposé que le igpedg fut remplacé, sous 'Empire, par
I’apyicuvdyoyog qui figure en téte de I'association de Béroia et de Pydna,'”’
mais des inscriptions indiquent que la fonction de hiereus/hiereia persiste.'?®
D’autres fonctions apparaissent au sein de l'association de trente-quatre
membres de Pydna, a savoir Aoyiotedav (1. 9), dpyav (I 11), dpyiovvdywyog
(1. 10-11), mpootding (L. 14), ypoupateds (l. 15), émpeintic, kprtic. Les deux
derniéres fonctions apparaissent aussi dans les associations d’Edessa, de Pyd-
na et de Béroia.'??

qu’elle était placée avec celles de Zeus Hypsistos et d’Athéna dans le temple, repré-
sentant la triade capitoline qui protégeait la colonie. Cette hypothése me semble peu
fondée et Tsochos (2012, 20 n. 23) n’avait pas tort d’exprimer ses réserves. Je ne suis pas
non plus convaincu par I'idée que le culte de Zeus Hypsistos fut confondu, a partir du
Ile s., avec ceux de Zeus Olympien et de Jupiter Optimus Maximus (c’est une hypothése
de Demaille 2013, vol. 1, 474 ; cf. aussi Nigdelis 2016, 673).

125. Voir AE 2003 [2006], 1579-1580, 1582b ; SEG 53,597-598, 600 (citoyens romains) ;
SEG 53, 599 (peregrinus).

126. Voir Chrysostomou 1991, 31-32 no. 3 (SEG 46, 744 ; Kloppenborg, Ascough 2011,
305-310 1o. 64).

127. L'épyiovvaymyog figure en téte de quelques associations cultuelles ou pro-
fessionnelles, en Macédoine (voir les références réunies par Chrysostomou 1991, 64
n. 185).

128. Sur la prétresse de Plutdn, voir supra, n. 59 ; I'. ’'OAdumog [adrog a exercé la
fonction du prétre (iepnt[edoag]) de Zeus Hypsistos a Dion (Pandermalis 2003, 417). On
ne sait pas si le iepntedov d’'une dédicace votive d’Edessa est le prétre de I'association
de Zeus Hypsistos ou de la cité (voir EKM I, 283). Chatzinikolaou (2011, 46) suppose que
la prétrise était une fonction annuelle.

129. EKM 11, 131 (Edessa) ; SEG 46, 800 = Kloppenborg, Ascough 2011, no. 72 ; cf. De-
maille 2021, 75-77 (Pydna) ; Chrysostomou 1991, 36-39 no. 2 ; EKM I, 27B (Béroia).

150



Zeus Hypsistos EN MACEDOINE

Les membres de I'association de Zeus Hypsistos a Pydna sont appelés 6pn-
okevtai® mais dans de nombreuses associations de Thessalonique, relatives
a ®e0g "Yyiotog, ils portent le nom de cuykAitar, cohérent avec 'ambiance
sarapiaste.” Il en va de méme des membres de I'association de Zgvg Y yiotog
dans la méme ville."*? L'usage de ce terme indique que le trait principal de ces
associations, comme beaucoup d’autres en Macédoine et dans le monde ro-
main en général, était le « banquet commun » qui était une expression de fra-
ternité parmi les membres.”** Bien que les membres des associations de Zeus
Hypsistos soient, en général, de condition modeste, la présence de personnes
appartenant a I'élite civique n’est pas indifférente. Le prétre de 'association
d’Hypsistos de Béroia, qui fait une dédicace au dieu avec ses diakonoi, appar-
tient a la famille connue des Popillii*** et le dédicant d’une autre d’Anydron est
un politarque, fonction civique supréme dans les cités macédoniennes.'

130. SEG 46, 800 (Pydna) ; sur I'usage de ce terme - dérivé de Opnokeio (Foschia
2004) - a Pydna, Dion et en Macédoine en général, voir Demaille 2021, 72-77. Sur les
termes équivalents latins, sodales/cultores qu’on trouve, par exemple, a Philippes a pro-
pos des dieux égyptiens ou de Silvain, voir Pilhofer 2009, passim.

131.1G X 2.1, 68-70 (Ier s. ap. J.-C.) et IG X 2.1s, 1054 (seconde moitié du Ile s. ap. J.-
C.) ; cf. Tsalambouni 2006, 221-251 ; Nigdelis 2006, 168-178 ; id. 2010, 218-220. Ce sont
probablement eux qui élévent en I'’honneur du fils de leur tpicieivopyog une dédicace
votive (IG X 2.1, 68-69) ; une autre dédicace votive fut élevée en I’honneur des « cuv-
KATtaw » auxquels le dédicant offre quatre colonnes, selon la volonté de son pére qui
était prétre du culte (IG X 2.1, 70 [66/67 ap. J.-C.] = Kloppenborg, Ascough 2011, 346-347
no. 74). Les « cuvkAiton » étaient comme I'avait indiqué Ch. Edson dans IG X 2.1, 70
(p. 36) des sodales de Théos Hypsistos (cf. aussi Nigdelis 2010, 22 n. 55).

132. Voir IG X 2.1s, 1054 (seconde moitié du Ile s. ap.].-C.) ; cf. Nigdelis 2006, 168-177.

133. Tsalambouni 2006, 239 et nos. 188-189. Il est synonyme de cvkAvog, cuund-
™G, mopoxAitng (voir Robert 1969, 8-9 ; Mihailov 1981, 259-260) ; pour d’autres attesta-
tions en Macédoine, voir Nigdelis 2006, 169-170 nn. 215-218.

134, SEG 35, 714 ; Chrysostomou 1991, 35-36 no. 2 ; Mitchell 1999, 130 no. 36 ; EKM I,
26 (premiére moitié du Ile s. ap. J.-C). Les diakonoi sont mentionnés dans une autre
inscription de Béroia (Mitchell 1999, 130 no. 34 ; EKM 1, 28 : ot wepi &pota EdBidtov
Sidxovor).

135. Chrysostomou 1991, 41-42 ; Panayotou, Chrysostomou 1993, 370-372 no. 6,
fig. 7 (SEG 43, 394) ; EKM 11, 417 (147/148 ap. J.-C.).

151



A. D. Rizakis

Théos Hypsistos et Zeus Hypsistos en Macédoine

Une question trés intéressante qui alimenta les débats des derniéres décen-
nies est le rapport entre @<o¢ “Yyiotog et Zevg “Yyiotoc. Certains chercheurs
ont identifié le @coc “Yyiotog au dieu des Juifs."*® Cette identification a été
fortement contestée par d’autres qui pensent qu’il s’agit de deux cultes dis-
tincts et qu’il y a des différences dans la documentation.’” Ainsi, en Macé-
doine, comme ailleurs, Zeus Hypsistos et Théos Hypsistos sont des divinités
qui ont des points communs mais elles ne sont pas identiques.”*® La question
intéressa particulierement Nicole Belayche qui, inspirée par le contexte so-
cial et religieux de la période, croit que dans la relation intime que le dévot
établit avec le dieu, il n’y a aucune différence majeure « si une divinité est ac-
clamée comme grande (mégas, megistos, mégalé ou megisté) ou comme unique
(heis) ».**° L'utilisation par conséquent du mot théos au lieu du nom individuel
du dieu n’est pas en soi « un signe de dépersonnalisation des pouvoirs supé-
rieurs, conduisant a I'unité de I'idée de dieu ». Elle conclut qu'il n’était pas

136. Mitchell (1999, 92-103) partant d’attestations judaisantes pour inscrire tous les
« Hypsistos » dans une interprétation juive a avancé I'idée que Zevg “Yyiotog et @edg
“Yyiotog expriment la méme forme de religiosité qui résulte d’une fusion d’éléments
juifs et paiens. Dans ce point de vue, modifié par lui-méme, plus tard (2010, 190-191),
il admet qu'il est préférable de traiter Zeus Hypsistos comme un culte séparé de celui
de Théos Hypsistos.

137. Nock 1936, 64 ; Taleva-Hitova 1978, 63 ; ead. 1983, 204 n. 34 ; Ustinova 1999,
159-165 ; cf. Voutiras 2006, 344 nn. 102-103 ; Kloppenborg, Ascough (2011, 309) pensent
que le Théos Hypsistos était considéré comme « a national and royal form of Zeus or
Zeus Hypsistos » et ils ne croient pas qu’il a un rapport avec le dieu des Juifs, surtout
sur des sites ou il n’y a apparemment pas de communauté ou d’influence juive. Sur ce
débat et la bibliographie relative, voir Parker 2017, 124-131.

138. Voir la discussion in Nigdelis 2006, 171-177 et Tsalambouni 2006, 235-236
avec toute la bibliographie antérieure. Il est intéressant de noter qu’il y a, parfois,
une confusion dans I'usage de ces termes : I'expression éml 0g0d A0 Yyictov dans
le document de Pydna (SEG 46, 800, 1l. 6-7), ainsi que la fonction d’dpyicuvdywyog
évoquent @eo¢ “Yyiotog, ce qui conduisit Demaille (2021, 83-84) a se demander s’il n’y
a pas dans cette appellation « un élan hénothéiste ».

139. Belayche 2010, n. 125.

152



Zeus Hypsistos EN MACEDOINE

rare qu’un dieu soit simplement désigné par référence a son statut supérieur
lorsque le contexte suffisait a I'identifier.!*

Le culte de Zeus Hypsistos eut la vie longue en Macédoine, ot il se maintint
pendant cing siécles (e s. av. J.-C. au ITle s. ap. J.-C.). Au début (Ile-Ter s. av. J.-
C.), lextension du culte se limite, a deux exceptions pres, a la péninsule balk-
anique. L’extension qui suit, a partir d'un centre gréco-macédonien, atteint
une plus vaste extension au Ile s. ap. J.-C., et, au llle siecle, se maintient en
Thrace, en Asie Mineure et en Syrie.'*! Malgré cette expansion, Zeus Hypsistos
n’est pas un dieu universel et en dépit des apparences parfois trompeuses, il
y a certainement une diversité des activités religieuses qui font que ce culte
présente des particularités locales.!#?

En Macédoine occidentale et centrale, en particulier, son culte a un
role dominant et comme le dit Mitchell « il n’a jamais été appelé Théos

140. Belayche 2010, n. 127. L’auteur rappelle a ce propos I'importante remarque
faite par L. Robert (1958, 128), & savoir « the virtual equivalence of heis and megas (su-
preme, certainly not ‘unique god’) ». Mégas est le plus commun et le plus ancien des
épithetes utilisées pour désigner la suprématie d’'un dieu (voir les références réunies
par Chaniotis 2010, 134 n. 94). Mitchell (2010, 171-174) consideére (contra Belayche 2005c,
40) que I'adjectif Hypsistos est rarement lié a d’autres divinités que Zeus et Théos.

141. Le culte de Zeus est prédominant dans deux ensembles géographiques et
culturels ; celui du monde gréco-macédonien (Chrysostomou 1991 ; id. 1994, 97-110; cf.
Ascough 2003, 196-201 ; EKM 1, 130) et celui des provinces les plus hellénisées (Balkans,
certaines régions cotiéres de I’Asie Mineure comme la Carie : Mitchell 1999, nos. 129-
134, 137-157 ; spécialement pour la Carie, voir Rivault 2021, 335-337, 341-350 et 478-
479), et enfin la Syrie (cf. Belayche 1984). L’exemple le plus ancien, en Asie Mineure,
provient de Mylasa, en Carie (. Mylasa 212.2) mais la date (ca. 210-145 av.].-C.), proposée
par Descat, Pernin 2008, 285-314 (cité par Parker 2017, 125 n. 60) est hypothétique.
La présence de Théos Hypsistos en Carie est tres limitée ; cf. Mitchell 1999, 100-101 ;
Rivault 2021, 337-350 et 478-479. En revanche, dans d’autres régions d’Asie Mineure,
on trouve 220 exemples pour Théos Hypsistos, 121 pour Zeus Hypsistos et 34 pour Hyp-
sistos ; voir Parker 2017, 124 qui renvoie a Mitchell 1999, 128-147 ; id., 2010, 198-208.

142. A Stratonicée, par exemple, le culte de Zeus Hypsistos ou de Théos Hypsistos
est associé un autre étre divin, le B¢lov, qui lui « sert d’'intermédiaire et qui peut étre,
plus ou moins, son émanation » (voir Robert 1958, 115-119). Sur cette question, voir
Mitchell 2010, 168 ; contra Belayche 2005b, 428.

153



A. D. Rizakis

Hypsistos »,1* & I'exception naturellement de Pydna ot il est appelé @gog Zedg
“Yyiotog'* et dans deux autres cas, a Pella, ou il est simplement appelé “Yyi-
610G ou @€6c. > En Macédoine, la présence de Théos Hypsistos n’est qu’excep-
tionnelle'® puisqu’il ne compte qu’un seul exemple a Leucopétra, un autre en
Macédoine orientale (Néa Kerdylia)'*” et quelques exemples a Thessalonique
(cité cosmopolite et capitale de la province) ot il est mieux représenté, mais
ou son lien avec la communauté juive, bien que douteux, ne peut pas étre to-
talement exclu.'*® Il faut noter enfin que le document unique, relatif a 'affran-
chissement d’une esclave, repéré dans le sanctuaire de Leucopétra (Béroia),

143. Mitchell 2010, 171.

144. SEG 46, 800, 11. 6-7 (Pydna). La présence de la fonction de dpyiouvdywyoc, dans
ce texte (Il. 12-13) suggere selon Mitchell (1999, 100-101 et nn. 40-41 ;id. 2010, 171 n. 12)
un lien avec la diaspora juive.

145. 1l s’agit d’'une lampe provenant d’Agrosykia (Chrysostomou 1991, 68 n. 215 ;
Mitchell 2010, A20) et d’un relief de marbre provenant du méme sanctuaire (Chrysosto-
mou, Aslanis, Chrysostomou 2007, 291, 297). On pourrait supposer que les bucrania, qui
apparaissent sur les monuments votifs d’Hypsistos de Pella, renvoient a Zeus Hypsistos
et pas a Théos Hypsistos ; on ne peut pas exclure toutefois totalement leur rapport avec
Théos Hypsistos dans la mesure ot ces éléments étaient entrés, comme I'a déja observé
Mitchell (2010, 174 n. 35), dans le répertoire décoratif générique (dans le cas de Théos
Hypsistos ces symboles n’évoquaient pas dans le rite sacrificiel, d’ailleurs absent de
son culte).

146. 11y a 41 dédicaces en 'honneur de Zeus Hypsistos ou d’Hypsistos et seulement
neuf pour Théos Hypsistos dont sept proviennent de Thessalonique (voir infra, n. 148).
La répartition des deux cultes montre que la forme anonyme (Théos) Hypsistos « is
much commoner outside mainland Greece » (Parker 2017, 125-126).

147. LLeukopetra 151 (Leucopétra) et Perdrizet 1895, 110 (Néa Kerdylia).

148. Les inscriptions relatives a Théos Hypsistos de Thessalonique ont été repérées
au Sarapéion (IG X 2.1, 67-68 et 71-72 ; Mitchell 1999, 131 nos. 55-58) et n’ont pas de
relation avec la synagogue. Seules les inscriptions relatives a Théos Hypsistos de Dé-
los proviennent de la synagogue (Mitchell 1999, 98 avec nn. 31-33). On suppose que le
Théos Hypsistos, mentionné dans deux inscriptions de Thessalonique (Mitchell 1999,
37 et 43), est probablement identifié & Zeus Hypsistos (la question concernant I'identité
de ce dieu anonyme est trés complexe ; voir Parker 2017, 128) ; la méme faible présence
de Théos Hypsistos est observée en Carie ; cf. Mitchell 1999, 100-101.

154



Zeus Hypsistos EN MACEDOINE

rappelle les affranchissements d’esclaves juifs dans le royaume de Bosphore
consacrés a Théos Hypsistos.'* Les fideles de Zeus Hypsistos, en Macédoine,
n’ont rien a voir avec les « Hypsistarii » ou les « Hypsistianoi » (i.e. adorateurs
de Hypsistos)™™® qui sont une secte « pagano-juive », active en Asie Mineure,
entre 200 et 400 ap. J.-C. Les fideles de cette secte utilisent des rites paiens et
juifs et certains estiment qu’il en est de méme des adorateurs de Théos Hypsis-
tos (cf. Acts 16 : 17, « ces hommes sont des serviteurs du plus Haut dieu ») qui
apparait dans les inscriptions (de 100 a 400 ap. J.-C.), surtout en Asie Mineure
(Cappadoce, Bithynie et Pont) et en mer Noire,'*

Il n’y a pas de doute que le culte de Zeus Hypsistos est celui d’un dieu paien
lié a Zeus dont le rdle est plus important dans les régions qui se trouvent aux
alentours du mont Olympe. On observe une concentration remarquable de son
culte entre Bermion et Barnous alors qu'il y a une dilution notable sur une par-
tie de la Macédoine centrale et la Macédoine orientale. La tres faible présence
du dieu, dans ces derniéres régions, pourrait s’expliquer par I'absence d’une
tradition jovienne analogue a celle des plus vieilles régions macédoniennes
situées au-dela d’Axios ou le culte de Zeus avait des racines trés profondes.
Comme I'ont noté déja plusieurs savants,” le culte de Zeus Hypsistos, né dans
la vieille Macédoine (peut-étre en Elimiotide/Eordée) s’est ensuite diffusé
dans le reste de la Macédoine ainsi que dans d’autres provinces orientales de
I'Empire. La représentation anthropomorphe du dieu en Macédoine en posi-
tion de sacrifiant s’inscrit dans la continuité de la tradition jovienne.’” Il est
fort probable que Zeus Hypsistos avait adopté des éléments cultuels et des
concepts religieux préexistants mais que ces traditions furent combinées avec
des éléments et des traits nouveaux qui lui donnerent, progressivement, un

149. Voir Gibson 1999.

150. Voir Grégoire de Nazianze, Orat. 18.5 : « Hypsistarii »; Grégoire de Nysse, Contra
Eunom. 2 : « Hypsistianoi ».

151. Mitchell 1999 et 2010.

152. Voir Taleva-Hitova 1978, 66-67 ; Chrysostomou 1991, 103-104 ; Belayche 2005b,
435 et n. 62 (cf. Mitchell 1999, 127).

153. C’est uniquement en Macédoine que Zeus Hypsistos a conservé « la tradition
du dieu olympien représenté par I'aigle ou figuré anthropomorphiquement en position
de sacrifiant » : Belayche 2005b, 435 ; cf. aussi Mitchell 2010, 170.

155



A. D. Rizakis

autre profil."™ Ainsi n’est-il pas étonnant que le vieux berceau du royaume
nous offre non seulement la diffusion la plus impressionnante mais également
les exemples les plus précoces de ce culte.

A.D. Rizakis

Fondation Nationale de la Recherche Scientifique
Institut de Recherches Historiques

arizak@eie.gr

154, Parker (2017, 126) note a ce propos I'exemple de Zedg “Yyiotog Bpovtoiog, &
Miletoupolis de Mysie, qui marque le passage d’un dieu météorologique a une divinité
d’un autre style ; quand I'adjectif Bpovtoiog sera abandonné, le nouveau @gdg “Yyi-
otog sera identifié au dieu connu de cette région, i.e. Zeus ; voir également Chaniotis
2010, 121 n. 38, qui renvoie aux travaux de G. Sfameni Gasparo relatifs a cette question.

156



Zeus Hypsistos EN MACEDOINE

Summary

The cult of Zeus Hypsistos seems to have emerged first in Macedonia and
then to have spread to the other eastern provinces of the Roman Empire.
Indeed, it is in western and central Macedonia, the heart of the ancient king-
dom, that we find a large number of sanctuaries devoted to Zeus Hypsistos,
together with offerings and votive dedications of various types, some of
which date back to the second century BCE. This cult is quite distinct from
that of Theos Hypsistos, which -with the exception of the cosmopolitan city
of Thessalonike- is effectively absent from Macedonia. It is to be noted that
in Macedonia Zeus Hypsistos retained the traditional iconographic elements
of Zeus Olympios and was represented either anthropomorphically, in a sac-
rificial pose, or through his symbols (eagle, bull). Nevertheless, the two cults
were not identical. Zeus Hypsistos was not a substitute for the patron god of
the Macedonian royal house, which had been suppressed by Rome, nor did
he represent a metamorphosis of the ancient divinity, associated with novel
religious practices. It is clear that the new cult maintained the Zeus tradition
but combined this with new elements and features, which gradually lent a
different profile and character to the cult of Zeus Hypsistos, adapted to the
religious and cultural context of the Roman Empire.

157



A. D. Rizakis

Abréviations-Bibliographie

EAM A. Rizakis, 1. Touratsoglou, Emypagss Avw Makedoviag (EMueia,
EopSaie, NoTiox Avyknotis, ‘Opeotis). Tduog A’: KatdAoyog Emypap@v.
Athénes 1985.

EAM Suppl.  E. Martin Gonzélez, P. Paschidis, A Supplement to Emiypapés Avw
Maxedoviag (Institute of Historical Research, National Hellenic
Research Foundation, Digital Publications 2). Athénes 2020.

EKM1 L. Gounaropoulou, M.B. Hatzopoulos, Emypapes Kdtw Makedoviag
(uetadv Bepuiov dpovg kol Aéiod motaoD). Teyog A" Emypapés Be-
poiag. Athénes 1998.

EKM 11 L. Gounaropoulou, P. Paschidis, M.B. Hatzopoulos, Emypapeg
Kdrw MakeSoving (uetadd o0 Bepuiov Spous ki tod Aéiob motauon).
Tebxog B'. Mépog A”: Emiypages AAdpov, Alye@v, Mislug, Maptviog,
Tkvdpag, Neamrews, "Edeooag. Mépog B: Emypages Kuppov, Tvp-
Béag, Toprooag, IEAAag, AAAGvTNg, Txv@v, Evpwmod, Bopelag Borting,
AMuwring. Athenes 2015,

Ascough, R.S. 2003. Paul’s Macedonian Associations. The Social Context of Philip-
pians and 1 Thessalonians (Wissenschaftliche Untersuchungen zum
Neuen Testament 2. Reihe, 161). Tubingue.

Bakalakis, G. 1935. « @pakikd ebxapiothpia €ig TOV Al », Opakikd 6, 302-318.

Bakirtzis, Ch. 1996. « Avaoka@n xpioTiavikig Au@inoAng », PAAH 151, 229-241.

Belayche, N. 1984. « Les divinités “Y{notog dans le monde romain impérial »
(Thése de Doctorat, Univ. Paris-Sorbonne).

Belayche, N. 2005a. « ‘Au(x) dieu(x) qui régne(nt) sur . .." : basileia divine et
fonctionnement du polythéisme dans I'’Anatolie impériale », in A. Bé-
renger-Badel, B. Klein, X. Loriot, A. Vigourt (éds.), Pouvoir et religion
dans le monde romain. En hommage a Jean-Pierre Martin. Paris, 257-269.

Belayche, N. 2005b. « De la polysémie des épicleéses. “Y{notog dans le monde
grécoromain », in N. Belayche, P. Brulé, G. Freyburger, Y. Lehmann,
L. Pernot, F. Prost (éds.), Nommer les dieux. Théonymes, épithétes, épi-
cleses dans I’Antiquité (Recherches sur les rhétoriques religieuses 5).
Turnhout, Rennes, 427-442.

Belayche, N. 2005c¢. « Hypsistos : Une voie de I'exaltation des dieux dans le po-
lythéisme gréco-romain », ARG 7, 34-55.

Belayche, N. 2010. « Deus deum. . . summorum maximus (Apuleius) : Ritual Ex-
pressions of Distinction in the Divine World in the Imperial Period »,
in Mitchell, Nuffelen 2010, 141-166.

158



Zeus Hypsistos EN MACEDOINE

Belayche, N. 2020. « Kyrios and Despotes : Addresses to Deities and Reli-
gious Experiences », in V. Gasparini, M. Patzelt, R. Raja, A.-K. Rieger,
J. Riipke, E. Rubens Urciuoli (éds.), Lived Religion in the Ancient Mediter-
ranean World : Approaching Religious Transformations from Archaeology,
History and Classics. Berlin, Boston, 87-116.

Bernand, E. 1983. « Pélerinage au Grand Sphinx de Gizeh », ZPE 51, 185-189.

BOmer, Fr. 1961. Untersuchungen tiber die Religion der Sklaven im Griechenland und
Rom. 111 : Die wichtigsten Kulte griechischen Welt. Wiesbaden.

Bonias, Z. 2000. « Une inscription de I'ancienne Bergé », BCH 224 (1), 227-246.

Brélaz, C., Demaille J. 2017. « Traces du passé macédonien et influences de
I'hellénisme dans les colonies de Dion et de Philippes », in C. Brélaz
(éd.), L’héritage grec des colonies romaines d’Orient : interactions culturelles
dans les provinces hellénophones de 'empire romain, Actes du colloque de
Strasbourg (8-9 novembre 2013) (Etudes d’archéologie et d’histoire an-
cienne de I'Université de Strasbourg). Paris, 119-156.

Biilow-Jacobsen, A. 2009. Mons Claudianus. Ostraca graeca et latina IV. Le Caire.

Burkert, W. 1979. Structure and History in Greek Mythology and Ritual. Berkeley.

Burkert, W. 1985. Greek Religion. Cambridge Mass.

Chalupa, A. 2007. « Roman Emperors : Gods, Men, Something Between or an
Unnecessary Dilemma ? », Religio : Revue pro religionistiku 15, no. 2, 256-
270.

Chaniotis, A. 2003. « Der Kaiserkult im Osten des romischen Reiches im Kon-
text des zeitgendssischen Ritualpraxis », in H. Cancic, K. Hitzl (éds.),
Die Praxis der Herrscherverehrung in Rom und seinen Provinzen, Akten der
Tagung Blaubeuren 2002, Tubingue, 3-23.

Chaniotis, A. 2009. « The Dynamic of Rituals in the Roman Empire », in O. Hek-
ster, S. Schmidt-Hofner, S. Witschell (éds.), Ritual Dynamics and Reli-
gious Change in the Roman Empire. Leiden, 3-29.

Chaniotis, A. 2010. « ‘Megatheism’ : The Search for the Almighty God and the
Competition of Cults », in Mitchell, Nuffelen 2010, 112-140.

Chantraine, P. 2009. Dictionnaire étymologique de la langue grecque. Histoire des
mots [premiére édition 1968-1980]. Paris.

Chatzinikolaou, K.G. 2010a. « Zeus Hypsistos - un dieu d’origine macédonienne
ou bien orientale ? Remarques sur la redatation de trois reliefs vo-
tifs inscrits de la Haute Macédoine », in M. Dalla Riva, H. Di Giuseppe
(éds.), Meetings between Cultures in the Ancient Mediterranean. Proceedings
of the 17th International Congress of Classical Archaeology, Rome 22-26 sept.
2008, Bollettino di Archeologia on line T, Volume speciale B / B7 / 7, 17-21.

Chatzinikolaou, K.G. 2010b. « Locating Sanctuaries in Upper Macedonia Accord-
ing to Archaeological Data », Kernos 23, 193-222.

159



A. D. Rizakis

Chatzinikolaou, K.G. 2011. O1 Aatpeieg Twv Oedv kot Twv npwv otnv Avw Ma-
kedovia katd v apyodtnta (EAjueix, Eopdaix, Opeotide, Avyknotida).
Thessalonique.

Chrysostomou, P. 1991. « H Aatpeia Tov A16g wg Kaipikov Beol otn OeocaAia
Kal tr Makedovia », ADelt 44-46 (1989-1991) [1996], MeAéteg. Athénes,
21-72.

Chrysostomou, P. 1994, « Avtikopakedovikd gvuxapiotripia 6to Ala "YYioto »,
AEMTh 5 (1991) [1994], Thessalonique, 97-110.

Chrysostomou, P. 1995. « H Aatpela tov Atdg Yictov otnv ‘Edecoa », in G. Kiou-
toutskas (éd.), H Edeooa kou 1) mepioxy] tng. Iotopia kar moAitiouds. Ipakti-
Kkd A" eveAAnviov Emotnuovikot Svumoaiov (‘Edeoow, 4, 5 ko 6 Aekeufpiov
1992). Edessa, 99-110.

Chrysostomou, P., Aslanis, 1., Chrysostomou, A. 2007. Aypoouvkid, £vag otkiouSs
TWV TPOIOTOPIKWYV K&L TWV LOTOPIKWY Xpovwv. Véroia.

Clinton, K., Dimitrova, N. 2016. « The Last Thracian Kings : New Evidence »,
in M. Slavova, N. Sharankov (éds.), Monuments and Texts in Antiquity
and Beyond. Essays for the Centenary of Georgi Mihailov (1915-1991) (Studia
Classica Serdicensia 5). Sofia, 85-100.

Collard, H. 2016. Montrer l'invisible : rituel et présentification du divin dans l'image-
rie attique (Kernos Suppl. 30). Liége.

Cook, A.B. 1925, Zeus. A Study in Ancient Religion. 11: Zeus God of the Dark Sky
(Thunder and Lightning). Cambridge.

Cooper, Fr. A. 2009. « Limestone Quarries for Greek Cities and Sanctuaries », in
P.Jockey (éd.), AEYKOZ AIOOS. Marbres et autres roches de la Méditerranée
antique : études interdisciplinaires / Interdisciplinary Studies on Medi-
terranean Ancient Marble and Stones. Paris, 161-176.

Cormack, J.M.R. 1941, « Dedications to Zeus Hypsistos in Beroea », JRS 31, 19-
23.

Cormack, J.M.R. 1963. « Inscriptions from Macedonia », BSA 58, 20-29.

Cormack, J.M.R. 1974, « Zeus Hypsistos at Pydna », in Mélanges helléniques offerts
a Georges Daux. Paris, 51-55.

Cuvigny, H. 2005. « L'organigramme du personnel d’une carriére impériale
d’aprés un ostracon du Mons Claudianus », Chiron 35, 309-353.
Demaille, J. 2013. « Une société mixte dans un cadre colonial : I'exemple de la
colonie romaine de Dion (Piérie, Macédoine) du Ier siécle a.C. au Ille
siecle p.C. » (Thése de Doctorat, Univ. de France-Compté, Besangon).

Demaille, J. 2021. « L’association des fideéles de Zeus Hypsistos a Pydna, reflet
d’une société périphérique sur le territoire colonial de Dion (Piérie,
Macédoine) », in J. Demaille, G. Labarre (éds.), Les associations cultuelles

160



Zeus Hypsistos EN MACEDOINE

en Gréce et en Asie Mineure aux époques hellénistique et impériale. Composi-
tions sociales, fonctions civiques et manifestations identitaires (époques hel-
lénistique et romaine). Paris, 65-88.

Descat, R., Pernin, 1. 2008. « Note sur la chronologie et I'histoire des baux de My-
lasa », Studi ellenistici 20, 285-314.

Dimitsas, M.G. 1896. ‘H Makedovia v Aifois pOeyyouévoig ki uvnueiorg owloué-
VOIG, FTOL TVEVUATIKY Kol dpxalodoyikl) Tapdotaois tf¢ Makedoviag €v
avALoYR 1409 EAMNVIKGV Kad 189 AaTIVIK@V EMYpap@V Kl €V dTEIKOVIOEL
T@V omovdaoTépWY uvnueiwy, 2 vols. Athenes.

Drougou, S. 1990. « AIl YPIZTQI. H avadnuatik othAn tov Zwilov otnv Edeo-
oo », Eyvaria 2, 45-71.

Diill, S. 1977. Die Gétterkulte Nordmakedoniens in réomischer Zeit : eine kultische und
typologische Untersuchung anhand epigraphischer, numismatischer und ar-
chdologischer Denkmdler, Munich.

Eckstein-Wolf, B. 1952. « Zur Darstellung spendenter Gétter », MDAI(A) 5, 39-
75.

Falezza, G. 2008. « I santuari di Dion nel passaggio tra I'eta greca et romana »,
ASAtene 86, s. 111, 8, 169-192.

Falezza, G. 2012. I santuari della Macedonia romana : persistenze e cambiamenti del
paesaggio sacro provinciale tra Il secolo a.C. e IV secolo d.C. Rome.

Fassa E. 2016. « Divine Commands, Hierarchy and Cult : Imperative Dedications
to the Egyptian Gods », OpAthRom 9, 59-70.

Fassa, E. 2019. « Experiencing the Divine as an Active Agent : Listening Gods
and Their ‘Aures’ in Graeco-Roman Macedonia », JES 2, 43-61.

Fears, ]J.R. 1984. « The Cult of Jupiter and Roman Imperial Ideology », ANRW II,
17.1, 3-41.

Fishwick, D. 1992. Imperial Cult, The Imperial Cult in the Latin West : Studies in the
Ruler Cult of the Western Provinces of the Roman Empire. Leiden.

Flusser, D. 1975. « The Great Goddess of Samaria », IEJ 25, 13-20.

Forsén, B. 1993. « The Sanctuary of Zeus Hypsistos and the Assembly Place on
the Pnyx », Hesperia 62, 507-521.

Foschia, L. 2004. « Le nome du culte Opnokela et ses dérivés a I'époque impé-
riale », in S. Follet (éd.), L'Hellénisme d’époque romaine. Nouveaux docu-
ments, nouvelles approches (ler s. a.C. - Ille s. p.C.). Actes du Colloque interna-
tional & la mémoire de Louis Robert, Paris 7-8 juillet 2000. Paris, 15-35.

Fournier, J. 2013. « Entre Macédoine et Thrace : Thasos a I'’époque de I’hégémo-
nie romaine », in M.-G. Parissaki (éd.), Thrakika Zetemata 2. Aspects of
the Roman Province of Thrace (MeAetripata 69). Athénes, 11-63.

Gaifman, M. 2018. The Art of Libation in Classical Athens. Yale.

161



A. D. Rizakis

Gibson, E. 1999. The Jewish Manumission Inscriptions of the Bosporus Kingdom.
Tubingue.

Ginouves, R., Martin, R. 1985. Dictionnaire méthodique de I'architecture grecque et
romaine. Rome.

Graf, F. 2017. « Theoi Soteres », ARG 18, 239-254.

Haerens, H. 1948. « Zwthp et Zwtnpla », Studia Hellenistica 5, 57-68.

Harland, Ph.A. 2006. « The Declining Polis ? Religious Rivalries in Ancient Civic
Context », in L.E. Vaage (éd.), Religious Rivalries in the Early Roman Empire
and the Rise of Christianity (Etudes sur le Christianisme et le Judaisme
18). Waterloo, 21-49.

Hatzopoulos, M.B. 1996. Macedonian Institutions under the Kings. A Historical and
Epigraphic Study, 2 vols. (MeAetApata 22). Atheénes.

Hatzopoulos, M.B., Loukopoulou L.D. 1992. Recherches sur les marches orientales
des Téménides, T (MeAetAuata 11). Athénes.

Hellmann, M.-Ch. 1992. Recherches sur le vocabulaire de Uarchitecture grecque,
d’apreés les inscriptions de Délos. Athénes.

Himmelmann-Wildschiitz, N. 1959. « Spendende Gétter », Antaios 1.2, 173-178.

Himmelmann-Wildschiitz, N. 1996. « Spendende Gdtter », in N. Himmelmann-
Wildschiitz (éd.), Minima archaeologica. Utopie und Wirklichkeit der Anti-
ke. Mayence, 54-61.

Hirt, A.-M. 2010. Imperial Mines and Quarries in the Roman World : Organizational
Aspects 27 BC-AD 235. Oxford.

Kaphtantzis, G.V. 1967-1972. lotopix Tfj¢ TOAcwS Zepp@V Kal THS TEPIPEPELXS TN
(&6 Tov¢ mpoioTopIKOUE XPSVOUC Uéxpt oTiuepa), 2 vols. Athénes.
Karamitrou-Medessidi, G. 1993. Ko{dvn, néAn EAuicddtidog. Apyatodoyikds odnyds.

Thessalonique.

Karamitrou-Medessidi, G. 2001. « Eopdaia : Afuog Ayiag apackevhg », AEMTh
15, 611-626.

Karamitrou-Medessidi, G. 2014. « Maptupieg aunelovpylag, otvomoulag Kot
owvonooiag otovg Nopovg Koldvng kat Tpefeviov », in G.A. Pikoulas
(éd.), Oivov ioTop@ X. Emiotnuoviko ovundato BeABevtd to oivodpo,
BeABevtd, ZapPato 19 Oktwfpiov 2013, Mvevuatik Kévrpo BeAdPevrov.
Athénes, 47-75.

Kéi, N. 2014. « L'objet rituel. Concepts et méthodes croisés », RHR 4, 531-823.

Keramopoullos, A.D. 1917. OnfPaikd, ADelt 3, Atheénes.

Klgckner, A. 2010. « Getting in Contact : Concepts of Human - Divine Encoun-
ter in Classical Greek Art », in R. Bremmer, A. Erskine (éds.), The Gods
of Ancient Greece : Identities and Transformations. Edimbourg, 106-125.

Kloppenborg, J.S., Ascough, R.S. 2011. Greco-Roman Associations : Texts, Transla-
tions and Commentary. 1 : Attica, Central Greece, Macedonia, Thrace. Berlin,
New York.

162



Zeus Hypsistos EN MACEDOINE

Kokkorou-Alevras, G. 1992. « Ta apxaia Aatopeia trng Nd€ov », AEph 131, 102-127.

Kokkorou-Alevras, G. 1995. « Die archaische naxische Bildhauerei », AntPl 24,
37-138.

Kokkorou-Alevras, G., Efstathopoulos, A., Poupaki, E., Chatziconstantinou, A.
2009. « Ancient Quarries of Kythera », in P. Jockey (éd.), AEYKOX AI-
©0ZX. Marbres et autres roches de la Méditerranée antique : études interdisci-
plinaires / Interdisciplinary Studies on Mediterranean Ancient Marble
and Stones. Paris, 177-188.

Korres, M. 1995. « The Ancient Quarries on Mount Pentelikon », in Y. Maniatis,
N. Herz, 1. Basiakos (éds.), The Study of Marble and Other Stones Used in
Antiquity. Transactions of the 3rd International Symposium of the Associa-
tion for the Study of Marble and Other Stones Used in Antiquity, Athens, May
17-19, 1993. Londres, 1-5.

Koukouvou, A. 2012, AIOON AATOMEIN. And to: Aatopeia twv Acwudtwv Bepoiog
ot oikodouruara Twv Makeddvwv faciAéwv. MeAétn yio tnv e&dpvén nw-
poAiBov atnv apyaadtnra. Thessalonique.

Kremydi-Sicilianou, S. 1996. H vopiouarokonio tng pwuaiki anoikicg tov Alov
(BipAoB kN tng EAANvikg Nopiopatikig Etatpeiog 4). Athénes.

Kremydi-Sicilianou, S. 2005. « Belonging to Rome, Remaining Greek : Coin-
age and Identity in Roman Macedonia », in C. Howgego, A. Burnett,
V. Heuchert (éds.), Coinage and Identity in the Roman Provinces. Oxford,
95-106.

Laurens, M.-F. 1985. « Intégration des dieux dans le rituel humain ? L’exemple
de la libation en Gréce ancienne », Recherches et documents du Centre
Thomas More 48 (décembre), 35-59.

Lazaridou, K.D. 2015. « 'E@nPapxiko¢ vouog and tiv AuginoAn », AEph 154, 1-48.

Le Bohec-Bouhet, S. 2002. « The Kings of Macedon and the Cult of Zeus in the
Hellenistic Period », in Ogden D. (éd.), The Hellenistic World. New Pers-
pectives. Londres, 41-57.

Le Rider, G. 1996. Monnayage et finances de Philippes 11 : Un état de la question (Me-
Aetfjuata 23). Athénes.

Lissarague, F. 1999. Vases grecques. Les Athéniens et leurs images. Paris.

Loukopoulou, L.D. 1987. « Provinciae Macedoniae finis orientalis », in M.B. Hatzo-
poulos, L.D. Loukopoulou, Two Studies in Ancient Macedonian Topogra-
phy (MeAethuata 3). Athénes, 89-100.

Loukopoulou L.D., Zournatzi A., Parisaki M.G., Psoma, S. 2005. Emypa@eg tig
Opdrng To0 Alyaiov : uetadv T@V motau@v Néotov kal “Efpov (Nouol Zdv-
On¢, Podénng kal “Efpov) / Inscriptiones antiquae partis Thraciae quae ad ora
maris Aegaei sita est (praefecturae Xanthes, Rhodopes et Hebri). Athénes.

MacMullen, R. 1982. « The Epigraphic Habit in the Roman Empire », AJPh 103,
233-246.

163



A. D. Rizakis

Maillot, S. A paraitre. « Famille et associations dans le monde égéen, Ve-Ile s.
av. J.-C. », Capes-Agrégation d’Histoire, Journée d’études, 19 janvier
2018, MMSH, Aix en Provence. Historiens et Géographes 442 (mai-juin
2018).

Makaronas, I.Ch. 1941-1952. « Xpovika ‘ApxatoAoyikd. Avackagai, Epgvuvat kal
touxaia evpriuata €v Makedovia kai @pdkn katd T €Tn 1940-1950 »,
Maxkedovikd 2, 590-672.

Marchand, J.-C. 2002. « Well-Built Kleonai : A History of the Peloponnesian
City Based on a Survey of the Visible Remains and a Study of the Lit-
erary and Epigraphic Sources » (Thése de Doctorat, Univ. California,
Berkeley).

Mari, M. 2017. « Olympia, Daisia, Xandika. Note su tre feste ‘nazionali’ macedo-
ni e sulla loro eredita in epoca ellenistica », in P. Lombardi, M. Mari, S.
Campanelli (éds.), Come aurora. Lieve, preziosa. Ergastai e philoi a Gabriella
Bevilacqua, Giornata di studi, Roma, 6 giugno 2012. Rome, 143-153.

Martinovic, J.J. 2011. Korpus antickih latinskih i grékih natpisa Crne Gore. Corpus
Inscriptionum Latinarum et Graecarum Montenegri. Kotor, Matica Crno-
gorska.

Metcalf, W. 1974. « Hadrian, Iovis Olympius », Mnemosyne 27.1, 59-66.

Mihailov, G. 1980. « Inscriptions de la Thrace égéenne », Philologia 6, 3-19.

Mihailov, G. 1981. « Deux insciptions de la province romaine de Macédoine »,
in Studies in Honor of Ch. Edson. Thessalonique, 259-263.

Misailidou-Despotidou, V. 1997. Emypagés apxaiong Makedoviag and tnv cvAdoyr
¢ IZT Egopeiog Mpoiotopikd)v ko KAaooikwv Apxaiotritwv. Thessalo-
nique.

Mitchell, S. 1998. « Wer waren die Gottesfiirchtigen ? », Chiron 28, 55-64.

Mitchell, S. 1999. « The Cult of Theos Hypsistos Between Pagans, Jews and
Christians », in P. Athanasiadi, M. Frede (éds.), Pagan Monotheism in
Late Antiquity. Oxford, 81-148.

Mitchell, S. 2010. « Further Thoughts on the Cult of Theos Hypsistos », in Mitch-
ell, Nuffelen 2010, 167-208.

Mitchell, S., Van Nuffelen P. (éds.) 2010. One God : Pagan Monotheism in the Roman
Empire. Cambridge.

Mueller, M. 2014. « Hypsistos Cults in the Greek World during the Roman Impe-
rium » (Thése de maitrise, McMaster University, Hamilton, Ontario).

Nigdelis, P. 2006. Emtypagikd Ocooadovikeia. Thessalonique.

Nigdelis, P. 2010. « Voluntary Associations in Roman Thessaloniki : In Search
of Identity and Support in a Cosmopolitan Society », in L. Nasrallah,
C. Bakirtzis, S. Friesen (éds), From Roman to Early Christian Thessalonike.
Studies in Religion and Archaeology. Cambridge Mass., 13-46.

164



Zeus Hypsistos EN MACEDOINE

Nigdelis, P. 2016. « The Nonae Capratinae in Dion and Religious Associations and
Public Festivals in Roman Macedonia », GRBS 56, 663-678.

Nigdelis, P. 2017. « A Honorific Inscription from Amphipolis for the Sappaean
King Sextus Iulius Cotys », Tyche 32, 139-149.

Nikolaidou-Patera, M. 1990. « "Eva tomikd 1epd A1dg Ypiotov kovtd otnv Kapd-
Aa », Opakikr] Enetnpide 7 (1987-1990), 213-221,

Nilsson, M.P. 1955. Geschichte der griechischen Religion. 1 : Die Religion Griechen-
lands bis auf die griechische Weltherrschaft, 2éme éd. Munich.

Nock, A.D. 1936. C. Roberts, T.C. Skeat, A.D. Nock, « The Guild of Zeus Hipsis-
tos », HThR 29, 55-88 = A.D. Nock. 1972. Essays on Religion and the Ancient
World 1. Oxford, 414-443 (ed. Z. Stewart).

Orlandos, A.K. 1958. Ta vAikd Soprig Twv apxaiwv EAAfvwy, 11. Athénes.

Orlandos, A.K., Travlos 1. 1986. Ac&ik6v apyaiwv apyitekTovikwy dpwv. Athénes.

Panayotou, A., Chrysostomou P. 1993. « Inscriptions de la Bottiée et de I'’Almo-
pie en Macédoine », BCH 117, 359-400.
Pandermalis, D. 2003. « ZeUg "Y{notog kat dAAa », AEMTh 17, 417-424.
Pandermalis, D. 2004. « Ot avacka@£g 6to Alov to 2004 KAl TO EVPAKATA THG
enoxng Twv @Aale&dvdpwv faciAéwv », AEMTh 18, 377-382.
Pandermalis, D. 2005. « Afov 2005. Avacka@£g, épya avddei&ne kot disjecta
membra », AEMTh 19, 373-376.

Pandermalis, D. 2006. « Afov 2006 », AEMTh 20, 567-575.

Papagelos, L.A. 2002. « Kataokevn] vao Atdg Yiotov », Tekurjpia 7, 163-165.

Papazoglou, F. 1982a. « Le territoire de la colonie de Philippes », BCH 106, 89-106.

Papazoglou, F. 1982b. « H Makedovia uné toug Pwpaiovg », in M.B. Sakellariou
(éd.), Makedovia. 4.000 ypdvia eAAnvikric 10Topiag ko moditiouou. Athénes,
192-207.

Parker, R. 2017. Greek Gods Abroad : Names, Natures, and Transformations. Oak-
land, Calif.

Paschidis, P. 2018. « Artemis Ephesia and Herakles the Greatest God in the Nort-
western Macedonian Confines : Aspects of the Religious Landscape of
Roman Macedonia », in L. Maksimovié, M. Ricl (éds.), Tfj mpoogireotdtn
Kol Tdvta apioty Makedoviapyioon. Students and Colleagues for Prof. Fa-
noula Papazoglou. Belgrade, 137-61.

Patton, K. 2009. Religion of the Gods : Ritual, Paradox and Reflexivity. Oxford.

Pélékidis, S. 1923. « Avaokar) 'ESéoong », ADelt 8 [1925], 259-269.

Perdrizet, P. 1895. « Voyage dans la Macédoine premiére », BCH 19, 109-112.

Pilhofer, P. 1995. Philippi L Die erste christliche Gemeinde Europas. Tubingue.

Pilhofer, P. 2009. Philippi I1. Katalog der Inschriften von Philippi, 2éme éd. Tubingue.

Pleket, H.W. 1981. « Religious History as the History of Mentality : The ‘Believ-
er” as Servant of the Deity in the Greek World », in H. S. Versnel (éd.),

165



A. D. Rizakis

Faith, Hope and Worship. Aspects of Religious Mentality in the Ancient World.
Leiden, 152-92.

Rizakis, A., Touratsoglou L. 1999. « Aatpeleg otnv ‘Avw Makedovia. Hapadoon
kat Newtepiopol », in Ancient Macedonia V1. Papers Read at the Sixth Inter-
national Symposium Held in Thessaloniki, October 15-19, 1996, 2 vols. Thes-
salonique, 949-965.

Rivault, J. 2021. Zeus en Carie. Réflexions sur les paysages onomastiques, iconogra-
phiques et cultuels (Scripta antiqua 149). Bordeaux.

Robert, L. 1958. « Reliefs votifs et cultes d’Anatolie », Anatolia 3, 104-136.

Robert, L. 1959. « Les inscriptions grecques de Bulgarie », RPh 33, 165-236.

Robert, L. 1969. « Inscriptions d’Athénes et de la Grece centrale », AEph, 1-58.

Robert, L. 1983. « Zeus des Chénes Jumeaux, Zeus Orochdrités, Zeus Thallos,
Zeus Ampélites, Zeus Andréas, Zeus Aithrios », BCH 107, 545-548.

Robinson, D.M. 1938. « Inscriptions from Macedonia », TAPA 69, 43-76.

Scheer, T.S. 2000. Die Gottheit und ihr Bild : Untersuchungen zur Funktion griechi-
scher Kultbilder in Religion und Politik. Munich.

Scheid, J. 2005. Quand faire c’est croire : les rites sacrificiels des Romains (Collection
historique). Paris.

Schérner, G. 2003. Votive im rémischen Griechenland. Stuttgart.

Simon, E. 1953. Opfernde Gétter. Berlin.

Simon, E. 1998. « Archdologisches zu Spende und Gebet in Griechenland und
Rom », in F. Graf (éd.), Ansichten griechischer Rituale : Geburtstags-Sym-
posium fiir Walter Burkert, Castelen bei Basel, 15. bis 18. Mdrz 1996. Stutt-
gart, 126-142,

Suk, Th., Fong J. 2017. « ‘Salvation’ (Soteria) and Ancient Mystery Cults », ARG
18-19 (1), 255-282. https://doi.org/10.1515/arege-2016-0014

Sverkos, 1. 2011. « ‘H iotopiky| €pevva othv "Avw Makedovia 010 T6 OG TOV
VEWV EMypa@ik®V evpnudtwy / Die Erforschung der Geschichte Ober-
makedoniens in der Licht neuer epigraphischer Funde », in G. Karam-
itrou-Mentessidi (éd.), The Archaeological Work in Upper Macedonia, Aiani
- Heidelberg, AEAM 2 [2013] (Archaeological Museum of Aiani 20). Aiani,
Kozani, 238-309.

Tadeva-Hitova, M. 1978. « Dem Hypsistos geweihte Denkmdéler in den Balkan-
landern », BalkSt 19, 59-75.

Taleva-Hitova, M. 1983, Eastern Cults in Moesia Inferior and Thracia (5th century
BC-4th century AD). Leiden.

Taceva, M. 1987. « Corrigenda et addenda ad RIR (III, 1898: R 40-2, 50-52; II 2
1936: C 1552-1554; IV 2, 1966, ] 517) pertinentia », Acta Centri Historiae
Terra Antiqua 2, 210-213.

166



Zeus Hypsistos EN MACEDOINE

Taceva, M. 1995. « The Last Thracian Independent Dynasty of the Rhascu-
porids », in A, Fol (éd.), Studia in honorem Georgi Mihailov. Sofia, 459-469.

Touratsoglou, I. 1972, « Tlatepivog Avtiyévov, “Hpwg (YotepoeAAnvioTikt| oTh-
An amnd v Bépoia) », in Képvog. Tiuntiktj mpoo@opd otov kabnynth T'e-
wpylo MraxaAdxn. Thessalonique, 153-159.

Tsalambouni, E. 2006. H MaxeSovia atnv emoytj ths Koavri¢ Auwbrikns (Macedonia
in the Age of the New Testament). Thessalonique.

Tsalambouni, E. 2011. « The Cult of Theos Hypsistos in Roman Thessalonica
and the First Christian Community of the City », Society of Biblical Liter-
ature (SBL) International Meeting, Londres 5.7.2011, 1-9 (draft).

Tsiafis, D. 2017. « Iepd kot Aatpeiec tng Kdtw Makedoviag (Mepia, Bottiaia,
AApwmnia) » (Thése de Doctorat, Univ. d’Aristote de Thessalonique).

Tsigarida, A. 2009. « A la santé des dieux et des hommes. La phiale : un vase a
boire au banquet athénien ? », Métis, N.S. 7, 91-109.

Tsochos, Ch. 2012. Die Religion in der rémischen Provinz Makedonien. Stuttgart.

Tsougaris, Ch.G. 1999. « AVAoKaQIKEG EPEVVEG 0TOV VOUS KaoTopidg Katd to
1999 », AEMTh 13, 611-622.

Turcan, R. 1981. « Le sacrifice mithriaque : innovations de sens et de moda-
lités », in Le sacrifice dans I'Antiquité (Fondation Hardt, Entretiens sur
I’Antiquité classique XXVII). Vandceuvres, Genéve, 341-380.

Tzanavari, K. 2012. « AvaOnuatikdg kioviokog otov Ala “Yynoto and ta MAavd
XaAkidikrg / Votive Kioniskos to Zeus Hypsistos from ‘Plana’, Chal-
cidice », in P. Adam-Veleni, K. Tzanavari (éds.), Awreoon. Tiuntikdg
T6uog yi thv Katepiva PwutorovAov. Thessalonique, 587-600.

Tzifopoulos, Y.Z. 2012. « From the Corpus of Inscriptions of Northern Pieria :
Afterlife Beliefs in Macedonia and the Bacchic-Orphic Lamellae », in
M. Tiverios, P. Nigdelis, P. Adam-Veleni (éds.), Threpteria. Studies in An-
cient Macedonia. Thessalonique, 541-558.

Ustinova, Y. 1999. The Supreme Gods of the Bosporan Kingdom : Celestial Aphro-
dite and the Most High God (Religions in the Graeco-Roman World, 135).
Leiden, Boston, Cologne.

Van Straten, F.T. 1981, « Gifts for the Gods », in H.S. Versnel (éd.), Faith, Hope
and Worship : Aspects of Religious Mentality in the Ancient World. Leiden,
65-151.

Versnel, H.S. 1981. « Religious Mentality in Ancient Prayer », in H.S. Versnel
(éd.), Faith, Hope and Worship : Aspects of Religious Mentality in the Ancient
World. Leiden, 1-63.

Versnel, H.S. 1990. Inconsistencies in Greek and Roman Religion 1 : Ter unus. Isis,
Dionysos, Hermes : Three Studies in Henotheism. Leiden.

167



A. D. Rizakis

Versnel, H.S. 2000. « Thrice One : Three Greek Experiments in Oneness », in
B.N. Porter (éd.), One God or Many ? Concepts of Divinity in the Ancient
World. Chebeague, 79-163.

Veyne, P. 1986. « Une évolution du paganisme gréco-romain : Injustice et piété
des dieux, leurs ordres ou ‘oracles’ », Latomus 45, 259-283.

Veyne P. 1990. « Images de divinités tenant une phiale ou patere : la libation
comme ‘rite de passage’ et non pas offrande », Métis 5, 17-28.

Voutiras, E. 1990. « ‘Heatotiwv fpw§ », Eyvatia 2, 123-173.

Voutiras, E. 2006. « Le culte de Zeus en Macédoine avant la conquéte Ro-
maine », in M. Guimiers-Sorbets, M.B. Hatzopoulos, Y. Morizot (éds.),
Rois, Cités, Nécropoles. Institutions, rites et monuments en Macédoine. Actes
de colloques de Nanterre (décembre 2002) et Athénes (janvier 2004) (MeAeth-
pata 45). Athénes, 333-345,

Waelkens, M., De Paepe, P., Moens, L. 1988. « Quarries and the Marble Trade
in Antiquity », in N. Herz, M. Waelkens (éds.), Classical Marble : Geo-
chemistry, Technology, Trade. Proceedings of the NATO Advanced Research
Workshop on Marble in Ancient Greece and Rome : Geology, Quarries, Com-
merce, Artifacts, Il Ciocco, Lucca, Italy, May 9-13, 1988 - ASMOSIA T (NATO
ASI Series E, Applied Sciences 153). Dordrecht, Boston, 11-28.

Weinreich, 0. 1912. « ®EOI EITHKOOI », MDAI(A) 37, 1-68.

Wissowa, W, 1902. Religion und Kultus der RGmer. Munich.

Zimmermann, C. 2002. Handwerkervereine im griechischen Osten des Imperium Ro-
manum. Mayence.

168



Zeus HypsisTos EN MACEDOINE

¢«

*anbyIIULIdS o018y 09y B[ 9P S[BUOIIEN UOIFEPUO]
sonbLI03SIH say21ayday ap INIISU] @ “anbijue suIOpoeN B] 9p 938D

T

814

169



A. D. Rizakis

Fig. 2. Statue de Zeus Hypsistos a Dion (CCO 1.0 Universal : Jona Lendering).
Musée archéologique de Dion MA7815.

170



Zeus Hypsistos EN MACEDOINE

Fig. 3a-b. Dédicace votive de Zoilos d’Edessa & Zeus Hypsistos (EKM II, 129).

171



A. D. Rizaxis

Fig. 4. Colonnette votive a Zeus Hypsistos de Plana,
en Chalcidique (Tzanavari 2012, 588 fig. 1-2).

172

)



Zeus Hypsistos EN MACEDOINE

Fig. 5. Dédicace votive a Zeus Hypsistos d’Akrini, en Eordée (cliché
d’A. Rizakis : EAM 89).

173



A. D. Rizaxis

J. n,

Fig. 6. Dédicace votive a Théos Despoteés d’Aiané, en Elimiotide (cliché
d’A. Rizakis : EAM 15)

174



Zeus HypsisTos EN MACEDOINE

Fig. 7. Dédicace votive a Zeus Hypsistos d’Hagios Eleutherios, en Elimiotide
(cliché d’A. Rizakis : EAM 10).

175



A. D. Rizakis

Fig. 8. Dédicace votive a Zeus Hypsistos d’Akrini, en Eordée (cliché
d’A. Rizakis : EAM 90).

176



Zeus HypsisTos EN MACEDOINE

Fig. 9. Dédicace votive du groupe des latomoi a Zeus Hypsistos,
Musée archéologique de Kavala A8 (cliché d’A. Zannis).

177





http://www.tcpdf.org

