
  

  Τεκμήρια

   Τόμ. 16 (2021)

   (2021-2022)

  

 

  

  Zeus Hypsistos en Macédoine : la dynamique
sociale d’un culte « nouveau » dans le contexte
socio-culturel de l’Empire 

  Athanase D. Rizakis   

  doi: 10.12681/tekmeria.30218 

 

  

  Copyright © 2022 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Rizakis, A. D. (2022). Zeus Hypsistos en Macédoine : la dynamique sociale d’un culte « nouveau » dans le contexte socio-
culturel de l’Empire. Τεκμήρια, 16, 123–177. https://doi.org/10.12681/tekmeria.30218

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 18/02/2026 04:38:03



Τεκμήρια 16 (2021-2022) 123-177

A. D. RIZAKIS

Zeus Hypsistos en Macédoine : la dynamique sociale 
d’un culte « nouveau » dans le contexte socio-culturel 

de l’Empire*

Introduction
Zeus, considéré comme le dieu suprême du panthéon hellénique, était le plus 
ancien et le plus important dans le royaume de Macédoine. Il était alors adoré 
avec diverses épithètes, comme, par exemple, Βοττιαῖος, Μειλίχιος et Ὀλύμπι-
ος.1 Le dernier fut, de bonne heure, associé à l’ethnos macédonien et la famille 
régnante, c’est-à-dire au mythe de la fondation du royaume et à la dynastie 
des Argéades.2 Le sanctuaire le plus important, sanctissimum Iovis templum, ve-
terrimae Macedonum religionis, selon Justin,3 se trouvait aux pieds de l’Olympe, 
à Dion, où Archélaos fonda le festival des Olympia, fête quadriennale célébrée 
probablement en même temps que la fête annuelle de Zeus, au mois de Dios 
(septembre), le dernier mois du calendrier macédonien.4

Après la suppression de la royauté (168 av. J.-C.), le culte de Zeus Olym-
pios, lié à la maison royale, fut marginalisé à Dion, jadis capitale religieuse du 
royaume.5 On ne sait pas quand exactement et sous quelles conditions apparut 

* Cette étude doit beaucoup à P. Chrysostomou, K. Tzanavari, K. Chatzinikolaou, I. 
Sverkos, P. Paschidis, E. Martín Gonzáles, M. Kalaitzi et N. Belayche avec lesquels j’ai 
eu, à diverses occasions, des discussions intéressantes. Je remercie aussi les lecteurs 
anonymes ainsi que Catherine Aubert pour la révision éditoriale du manuscrit. La carte 
a été réalisé grâce aux soins et l’amabilité de M. Kalaitzi et V. Antoniadis.

1. Voutiras 2006, 339-340 et 343. 
2. Zeus était considéré comme « ancêtre » de la dynastie : Le Bohec-Bouhet 2002, 

41-42 ; Voutiras 2006, 334 n. 12. Sur l’ancienneté du culte, loc. cit., 335-336 et n. 20.
3. Justin 24.2.8, cité par Le Bohec-Bouhet 2002, 41. 
4. RE X.A (1972), s.v. « Zeus I. Epiklesen », cols. 342-344 (H. Schwabl) ; RE XV Suppl. 

(1978), s.v. « Zeus », cols. 1121-1122 (H. Schwabl) ; Düll 1977, 103 ; Voutiras 2006, 337 
nn. 33-34, 339 n. 51 ; Mari 2017, 143-153. Sur les ruines du sanctuaire de Zeus Olympios 
à Dion, voir Falezza 2008, 170-174 (avec toute la bibliographie antérieure).

5. La dernière inscription mentionnant les Olympia de Dion date environ de 100 av. 
J.-C. (SEG 14, 478 ; cf. Falezza 2012, p. 72 et n. 19).



A. D. Rizakis

124

Zeus avec l’adjectif Hypsistos. Bien que l’adjectif Ὕψιστος attribué à Zeus se 
trouve déjà dans la littérature du Ve s. av. J.-C.,6 le culte en question n’est pas 
attesté dans les inscriptions, en Macédoine, avant la conquête romaine (168 av. 
J.-C.).7 On peut supposer que la forte tradition du culte de Zeus en Macédoine a 
joué certainement un rôle dans la diffusion de ce culte. L’humiliation de Pydna 
et la suppression de la monarchie créèrent certainement une confusion auprès 
des fidèles qui avaient alors besoin de se confier à une divinité puissante et do-
minante, capable de les réconforter non seulement des angoisses quotidiennes 
mais aussi des incertitudes futures. La proximité de l’Olympe, sur le sommet 
duquel on plaçait la résidence des dieux,8 faisait de la Macédoine – où la tra-
dition du culte de Zeus était très importante – le lieu idéal pour la création de 
ce nouveau culte.

La configuration géographique du culte de Zeus Hypsistos en Macédoine
Zeus Hypsistos connut une grande popularité en Macédoine, particulièrement 
sous l’Empire, ce qu’atteste le grand nombre de monuments qui lui furent 
consacrés. La géographie de ce culte est très intéressante. La région de sa plus 
grande diffusion se place en Macédoine occidentale et centrale, c’est-à-dire 
le vieux royaume, dont le lit du fleuve Axios était la limite à l’est,9 mais il y a 

6. Voir TLG s.v. (exemples chez Pindare et Eschyle) ; il est assez souvent cité chez 
Pausanias, passim.

7. Il faut, toutefois, noter que Chrysostomou 1991, 63, s’appuyant sur des témoi-
gnages numismatiques et archéologiques (cf. infra, n. 53), pense que l’introduction de 
ce culte en Macédoine eut lieu au cours du règne des derniers Antigonides. Cette initia-
tive est compatible, selon lui, avec la politique religieuse et économique de la dynastie. 
Il est probable que l’association de Zeus Eleuthérios à Dea Roma (après la suppression 
de la royauté macédonienne, en 168 av. J.-C.) puisse, d’une certaine façon, exprimer 
l’opposition du nouvel ordre à la politique précédente des rois macédoniens. 

8. D’après Mitchell (2010, 170 et n. 1, qui renvoie à Belayche 2005c, 44-47), les 
« connotations de noblesse », ici comme ailleurs, doivent être comprises « in an abstract 
rather than a literal sense ».

9. Hatzopoulos, Loukopoulou 1992, 64. La liste la plus complète, jusqu’à la dernière 
décennie du XXe siècle – qui comprend aussi bien les dédicaces votives que des reliefs 
représentant le dieu ou ses symboles, statues ou bases de statues inscrites ou anépi-
graphes – a été dressée par Chrysostomou 1991, 30-60 (cf. SEG 46, 705) ; voir aussi Mit-
chell 1999 et 2010 et Chatzinikolaou 2011, 226-251 (pour la Haute Macédoine). Tzanavari 



Zeus Hypsistos en Macédoine

125

des disparités régionales à l’intérieur de cette zone (fig. 1). Plusieurs savants 
ont observé, et de bonne heure, le rôle particulier de la Macédoine occidentale 
dans la naissance et la diffusion de ce culte. Plus précisément, il semble que 
les régions les plus proches d’Olympe, à savoir l’Élimiotide mais aussi l’Éor-
dée ou l’Orestis, ont joué un rôle primordial dans la naissance et la diffusion 
de ce culte. Ce rôle est suggéré non seulement par la précocité mais aussi par 
l’importance de son développement, illustré par les ruines de nombreux sanc-
tuaires,10 de reliefs et de statues du dieu ou de ses symboles,11 enfin, par un 
nombre impressionnant de dédicaces votives gravées sur des stèles, des autels, 
des colonnettes, des bases de statues ou des lampes.12 Ce sont ces monuments 

(2012, 596 et n. 71) conteste la liaison particulière de ce culte avec la zone comprise 
entre Barnous et Bermion et pense que sa diffusion à partir du Ier s. av. J.-C. est à mettre 
en relation avec la présence romaine.

10. Ce sont, en général, des sanctuaires modestes élevés, dans leur majorité, dans 
un contexte non urbain : à Petres (Florina), à Hagios Eleuthérios, Anô Kômé et Aiané, 
et peut-être à Polymylos, Velvendos et Akrini ; cf. Chrysostomou 1991, 30-60 passim ; 
Chatzinikolaou 2010b, 195-199 avec fig. 1a, 1b, 11, et loc. cit., 200-201 ; ead. 2011, 37-
49 et 226 no. 6 ; 246 no. 47 ; 249 no. 54 (peut-être en milieu urbain) ; cf. aussi loc. cit., 
37-49 et Karamitrou-Medessidi 1993. Dans un contexte plutôt urbain, se trouvent, en 
revanche, les sanctuaires de dieu en Macédoine centrale (Pella [Chrysostomou 1991, 
42-43] ; Édessa [Chrysostomou 1991, 33-34] ; Beroia et à Kyrrhos [Chrysostomou 1991, 
40-41] et Dion ; cf. aussi Mitchell 2010, 170-171). Belayche (2005c, 50) note, à juste titre, 
que l’exemple de La Pnyx – auquel on pourrait ajouter celui de Dion – ne correspond 
pas au culte d’un dieu des hauteurs : Forsén 1993, 507-521. Malheureusement, il n’y a 
aucune étude sur ces sanctuaires mais on sait que ce culte était pratiqué soit dans des 
sanctuaires couverts, comme à Serdica, soit dans des sanctuaires de plein air, comme 
celui de La Pnyx (Mitchell 1999, 97-99).

11. Voir Chatzinikolaou 2011, 226-251.
12. Élimiotide  : 1) EAM 3 (IIe s. av. J.-C.) ; Chatzinikolaou 2011, 226-227 no. 7 (se-

conde moitié du IIe s. av. J.-C) ; cf. EAM 3 Suppl. 2) EAM 5 (IIe-Ier s. av. J.-C.). 3) EAM 7 ; 
Chatzinikolaou 2011, 129 no. 11 (Ier-IIe s. ap. J.-C.). 4) EAM 10  ; Chatzinikolaou 2011, 
230-231 no. 13 (époque impériale) ; cf. EAM 10 Suppl. 5) EAM 16 ; Chatzinikolaou 2011, 
231-232 no. 14 (IIe-IIIe s. ap. J.-C.) ; cf. EAM 16 Suppl. 6) EAM 17 ; Chatzinikolaou 2011, 
232 no. 15 (IIe-IIIe s. ap. J.-C.) ; cf. EAM 17 Suppl. 7) EAM 21 ; Chatzinikolaou 2011, 228 
no. 9 (IIe-IIIe s. ap. J.-C.) ; cf. EAM 21 Suppl. 8) EAM 22 ; Chatzinikolaou 2011, 236-237 
no. 24 (IIe-IIIe s. ap. J.-C.) ; cf. EAM 22 Suppl. 9) EAM 24 ; Chatzinikolaou 2011, 235-236 



A. D. Rizakis

126

qui nous permettent de mettre en lumière plusieurs aspects du culte et de 
suivre son évolution.13

En revanche, la diffusion de ce culte semble moins importante en Macédoine 
centrale où, toutefois, celui de Zeus Olympios avait par le passé un rôle domi-
nant.14 Le plus grand nombre de dédicaces, repérées en Macédoine centrale, 
proviennent surtout du milieu urbain. Le culte est attesté, de façon inégale (du 
point de vue spatial et temporel), dans les grandes cités du royaume (Édessa, 
Pella, Béroia, Pydna, Thessalonique et Anthémous [actuelle Galatista]),15 ainsi 

no. 23 (IIe s. ap. J.-C.) ; cf. EAM 24 Suppl. (peut-être la liste des membres d’une associa-
tion de Zeus Hypsistos [?]). 10) EAM 27 ; Chatzinikolaou 2011, 230 no. 12 (époque impé-
riale) ; cf. EAM 27 Suppl. 11) SEG 46, 728 = SEG 47, 1003 (IIe-Ier s. av. J.-C.) ; cf. EAM Suppl. 
12 (IIe-Ier s. av. J.-C.). 12) SEG 59, 649 ; Sverkos 2011, 272-275, fig. 8 ; cf. EAM Suppl. 13 
(IIe-IIIe s. ap. J.-C.). 13) SEG 43, 364 ; cf. EAM Suppl. 14 (époque impériale). Eordée : 14) 
EAM 90 (IIe s. av. J.-C.) ; Chatzinikolaou 2011, 243-244 no. 40 (seconde moitié du IIe – 
début du Ier s. av. J.-C.) ; cf. EAM 90 Suppl. 15) SEG 49, 670 ; cf. EAM Suppl. 28 (IIe-Ier s. 
av. J.-C.). 16) Karamitrou-Medessidi 2001, 620-621 ; EAM Suppl. 29 (date inconnue). Un 
nombre indéterminé de tuiles sur lesquelles étaient gravés les noms des dévots de Zeus 
Hypsistos ont été mises au jour dans le sanctuaire du dieu, à Psalida de Kastoria (anc. 
Keletron), par Tsougaris 1999, 611-622, et  id., dans ADelt 54 (1999) [2006] B2, 645 (BE 
2001, 267 et 2002, 94 ; SEG 49, 723 et 54, 607).

13. Notons que ce culte trouve plus d’écho dans des communautés modestes, voire 
dans des villages, que dans des cités comme Aiané ou Héraclée de Lynkestis : voir e.g. 
Chatzinikolaou 2011, 249-250 no. 55 (statuette de Zeus Hypsistos avec dédicace votive).

14. Voir supra, p. 123 et n. 4.
15. A. Cinq dédicaces votives proviennent de la cité de Béroia: EKM I, 25 (119 ap. 

J.-C.), EKM I, 26 (première moitié du IIe s. ap. J.-C.), EKM I, 28 (IIe-IIIe s. ap. J.-C.) et EKM 
I, 27B (liste des membres d’une association de Zeus Hypsistos) ; cf. aussi I.Leukopetra 
151 (sanctuaire de la déesse Μήτηρ θεὰ αὐτόχθων : territoire de Béroia). Cf. Cormack 
1941, 19-23 et Chrysostomou 1991, 35-43 passim (neuf statues anthropomorphiques du 
dieu ou d’aigles, anépigraphes). B. Cinq dédicaces d’Édessa et des cités environnantes : 
EKM II, 129 (IIe-Ier s. av. J.-C.), 130 (Ier s. av. J.-C.), 131 (avec liste des membres de l’as-
sociation dont la majorité sont des affranchis), 132 (Ier s. ap. J.-C.  ?), 133 (IIe-IIIe  s. 
ap. J.-C.). Sur le culte, à Édessa, voir Chrysostomou 1995, 99-110. C. Deux dédicaces de 
Kyrrhos: EKM II, 414 (IIe-IIIe s. ap. J.-C.) et 417 (132 ou 135 ap. J.-C.) ; cf. aussi Chrysosto-
mou 1991, 30-34 (cinq statues d’aigles anépigraphes). D. Trois de Pella : Chrysostomou 
1991, 41-43. E. La majorité des dédicaces provenant de la cité de Thessalonique sont 



Zeus Hypsistos en Macédoine

127

que dans deux plus petites cités, situées en Chalcidique.16 Il n’est pas étonnant 
que Dion, la vieille capitale religieuse du royaume, soit un centre important de 
ce culte. Son impact est indiqué par l’imposant temple, mis au jour sur la rive 
droite du fleuve Baphyras, à l’ouest du temple d’Isis ; les fouilles ont livré la 
base de la statue et la statue elle-même (fig. 2), l’autel mais aussi un nombre 
appréciable d’objets relatifs à ce culte ainsi que de nombreuses inscriptions.17

La Macédoine orientale est moins bien représentée. Une dédicace votive 
en l’honneur de Théos Hypsistos provient de Néa Kerdylia (anc. Argilos),18 
deux dédicaces à Zeus Hypsistos proviennent d’actuel Bergé, en Bisaltie, sur 
la rive droite de Strymôn, et une provient d’Amphipolis.19 Enfin, deux autres 

adressées à Théos Hypsistos : IG X 2.1, 67, 68, 69 ( ? ), 70 ( ? ), 71, 72, 933 ( ? ) et IG X 2.1s, 
1054 (seconde moitié du IIe s. ap. J.-C.), cf. Nigdelis 2006, 168-177 (Ζεὺς Ὕψιστος). Plus 
rares sont celles adressées à Zeus Hypsistos : IG X 2.1, 62. F. Deux dédicaces de Galatista 
(Anthémous de Mygdonie): Robinson 1938, 72 no. 30 (Hatzopoulos, Loukopoulou 1992, 
vol. I, 50-51 no. Α5, d’où SEG 42, 562) ; Chrysostomou 1991, 57 no. 2 ; AE 1995 [1998] 1390. 
G. Enfin, une dédicace votive de Mesimeri (peut-être l’ancienne Antigoneia) : Κόϊντος 
Μάρκιος | Νουμήνιος | Διὶ | Ὑψίστῳ (SEG 46, 726 : Ier s. av. J.-C.).

16. Il s’agit tout d’abord d’une colonnette votive anépigraphe, découverte à Plana, 
en Chalcidique (au sud de la ville actuelle de Polygyros  : Tzanavari 2012, 587-599) et 
ensuite d’une dédicace votive provenant d’Hagios Nicolaos (situé plus au sud, au départ 
de la presque île de Sithonia en Chalcidique) mentionnant la fondation d’un temple 
consacré à Zeus Hypsistos : (voir Papagelos 2002, 163-164 fig. 1) : Διὶ Ὑψίστῳ τὸν ναὸν 
ἐκ θεμε|λίων κατεσκεύασαν ἐκ τῶν ἰδί|ων Ζωΐλος Μένωνος τοῦ Με|νάνδρου τοῦ Διονυ-
σίου Ἀν|τιοχιδεύς, καὶ Κρατιστὼ Μέ|νωνος τοῦ Σωσιβίου Ἀντιο|χιδεῖτις ἡ γυνὴ αὐτοῦ ; 
cette provenance n’est pas assurée ; Papagelos (2002, 164-165) mentionne, toutefois, la 
découverte d’un aigle à proximité.

17. Dédicaces votives : 1) Pandermalis 2003, 418 (AE 2003, 1582b ; SEG 53, 600) ; cf. 
BE 2005, 310 (7)  ; Falezza 2008, 175. 2) Bilingue  : Pandermalis 2003, 417 (SEG 53, 599 
ne publie que le texte A ; cf. BE 2005, 310 [3] ; Falezza 2008, 175 n. 46). 3) Pandermalis 
2003, 417 (AE 2003 [2006], 1580 ; SEG 53, 598 ; cf. BE 2005, 310 [2] ; Falezza 2008, 176). 4) 
Pandermalis 2003, 418 (AE 2003 [2006], 1579 ; SEG 53, 597 ; cf. BE 2005, 310 [7] ; Falezza 
2008, 175) ; cf. Pandermalis 2003 et 2004 ; Falezza 2008 et 2012 ; Nigdelis 2016, 663 n. 2.

18. Voir Perdrizet 1895, 110 ; Kaphtantzis 1967-1972, vol. II, no. 544 (Dimitsas 1896, 
923 : époque impériale).

19. Dédicaces de Bergé (à ne pas confondre avec l’antique Bergé qu’une nouvelle ins-
cription permet dorénavant de placer sur le site de Néos Skopos, au sud-est de Serrès : 



A. D. Rizakis

128

dédicaces votives, en l’honneur de dieux, proviennent d’une zone située sur 
la rive droite du fleuve Nestos, aux limites des provinces de Macédoine et de 
Thrace. La première provient du village actuel de Chalkéron qui faisait pro-
bablement partie du territoire de Néapolis, probablement civitas contributa de 
Philippes ;20 la seconde, en revanche, a été repérée plus à l’est, à Paradeisos, 
zone qui ne faisait partie, pendant cette période, ni du territoire de Philippes, 
ni de la Pérée thasienne, mais de la cité de Topeiros appartenant à la Thrace 
égéenne.21 Il est notoire que ni la cité de Philippes, ni son territoire propre-
ment dit n’ont livré, pour l’instant, d’exemple. Cette faible représentation du 
culte de Zeus Hypsistos dans une large zone située entre les rives de Strymôn 
et du Nestos, et entre le Nestos et l’Hebros (Thrace égéenne), si elle n’est pas 
due au hasard des découvertes, est étonnante si on la compare avec l’impres-
sionnante diffusion de ce culte en Macédoine occidentale et centrale ainsi 
qu’en Mésie inférieure et dans le reste de la Thrace.22

voir Bonias 2000, 227-246)  : 1) BCH 57, 1957 Chron., 606, fig. 3 (Kaphtantzis 1967-1972, 
vol. II, no. 518, d’où Tačeva-Hitova 1978, 290 no. 22 ; ead. 1983, 202 no. 20, avec pl. LXIX ; 
Mihailov 1980, 15 no. 42 ; correcte lecture dans SEG 30, 591 ; Chrysostomou 1991, 59-60 
no. 1 [SEG 46, 705] ; Mitchell 1999, 131 no. 52) : Διὶ Ὑψίστῳ | διὰ Ζειπα | Δυτούλου | Ἔτους 
ΒΤ´ | Πανήμου (155/156 ap. J.-C. ou 270/271 ap. J.-C.). 2) Kaphtantzis 1967-1972, vol. II, 
no. 515 (Mihailov 1980, 15 no. 41), d’où SEG 30, 592 ; Tačeva-Hitova 1983, 202 no. 20, avec 
pl. LXIX ; Chrysostomou 1991, 58 no. 2 ; Mitchell 1999, 131 no. 53 (IIe-IIIe s. ap. J.-C)] : Διὶ 
Ὑψίστῳ Τοκης καὶ Ἰσίδωρος. Pour la dédicace d’Amphipolis, voir Bakirtzis 1996, 233, 
d’où SEG 47, 878 et AE 1997 [2000], 1361 (Ier-IIe s. ap. J.-C.).

20. Nikolaidou-Patera 1990, 214-221, fig. 6-8, d’où SEG 40, 572 ; Chrysostomou 1991, 
59 no. 2 ; Mitchell 1999, 132 no. 61 (fin du IIe s. ap. J.-C.) : [Διὶ Ὑψ]ίστῳ | [ἀνέθε]κεν Ταρ-
σας | χαλκεύς. La frontière orientale de la colonie de Philippes n’arrivait jamais jusqu’au 
Nestos, mais elle coïncidait, grosso modo, avec les limites orientales de la province de 
Macédoine ; cette frontière passait probablement par Akontisma (situé à 3 km à l’est 
de Néa Karvali) : voir Papazoglou 1982a, 93 et n. 21 ; Hatzopoulos 1996, vol. I, 187 n. 2. 

21. La dernière cité ne faisait pas partie de la Pérée thasienne (sur la question de la 
Pérée thasienne, après la conquête romaine, voir Papazoglou 1982a, 94-96 et surtout 
Fournier 2013, 22-39) ; cette zone faisait alors partie du royaume de la Thrace et elle 
était contrôlée, au moment de l’érection de la dédicace (voir infra, n. 101), par le roi 
thrace Rhoemetalque III (37-45 ap. J.-C.).

22. Il n’y a, en fait, qu’une dédicace votive tardive érigée par une personne qui 
porte un nom juif (voir Loukopoulou et al. 2005, 219-220 no. E19). Sur la diffusion du 



Zeus Hypsistos en Macédoine

129

Si la configuration du culte dans l’espace est plus ou moins claire, la ques-
tion concernant sa chronologie n’est pas aussi nette. Le fait que ce culte 
connut son apogée sous l’Empire – période à laquelle appartient la majorité 
des dédicaces votives – n’est contesté par personne,23 mais la question cruciale 
est de savoir le lieu, la date voire les conditions de sa naissance. Nock, se fon-
dant sur la dédicace votive de Ζωΐλος d’Édessa, qui lui fut signalée par Edson 
(fig. 3a-b),24 faisait remonter la naissance de ce culte à la première moitié du 
IIe s. av. J.-C., hypothèse qui fut admise par plusieurs grands savants qui ont 
cru, avec lui, que ce culte né en Macédoine se diffusa par la suite dans d’autres 
provinces orientales. Sur la base de l’homonymie, Nock reconnaissait en Ζωΐ­
λος, fils d’Alexandros, le trésorier du roi de Macédoine Persée (179-168 av. J.-
C.), mais l’argument homonymique n’est pas convaincant dans la mesure où 
les noms d’Alexandros et même de Ζωΐλος n’ont rien d’exceptionnel, ni en 

culte d’Hypsistos en Mésie inférieure et dans le reste de la Thrace, voir Tačeva-Hitova 
1978, 59-75 ; ead. 1983, 191-201 no. 1-18.

23. Deux dédicaces d’Édessa sont datées dans la première moitié du Ier s. av. J.-C. : 
1) Dédicace votive de Ζωΐλος : Drougou 1990, 45-71 (SEG 40, 537) et EKM II, 129. 2) Dé-
dicace votive de Chares : Chrysostomou 1991, 31 nos. 2 et 3 (SEG 40, 572) ; nouvelle édi-
tion : EKM II, 130. La dédicace votive provenant de l’actuelle Galatista de Mygdonie (anc. 
Anthémous) serait soit de la fin du IIe soit du début du Ier s. av. J.-C. Hatzopoulos et 
Loukopoulou (1992, vol. I, 50-51 no. A5 ; cf. aussi SEG 42, 562) la placent parmi les plus 
anciennes attestations du culte de Zeus Hypsistos en Macédoine (ils renvoient à EAM 3 
et 90 : IIe s. av. J.-C.) ; notons que Chrysostomou (1991, 57 no. 2 et AE 1995 [1998], 1390) 
retient la datation haute. Il n’est pas exclu que ce texte soit daté de l’année 106/105 
av. J.-C., à l’instar de SEG 42, 561 qui a la même provenance. Une dédicace votive de 
Mesimeri (peut-être l’antique Antigoneia) : SEG 46, 726 (Ier s. av. J.-C.). Du Ier s. av. J.-C. 
sont datées les deux dédicaces provenant d’une zone située sur la rive ouest du Nestos : 
Bakalakis 1935, 302 et Chrysostomou 1991, 59 no. 1, d’où SEG 37, 597 : 3 (37-46 ap. J.-C.). 
Du Ier s. ap. J.-C. sont datées les dédicaces à Théos Hypsistos de Sarapeion de Thessalo-
nique (IG X 2.1, 67-68, 71-72 ; cf. Nigdelis 2006, 168 sqq.) à Leucopétra (I.Leukopetra 151) 
et à Néa Kerdylia (Perdrizet 1895, 110). Trois corps de statues de dieu, repérés à Anô 
Kômé (Chrysostomou 1991, 49 nos. 3-5), sont attribués à l’époque hellénistique. La ma-
jorité des aigles sont datés de l’époque romaine ; les exemples d’époque hellénistique ne 
manquent toutefois pas (e.g. Chrysostomou 1991, 53 nos. 2-3 ; 41 nos. 2-3).

24. Pélékidis 1923, 268 ; Tačeva-Hitova 1978, nos. 10-11 ; Mitchell 1999, 130 no. 38 ; 
EKM II, 129 : Ἀλέξανδρος Ζωΐλου| ὑπὲρ τῶν παιδίων | Διὶ Ὑψίστῳ.



A. D. Rizakis

130

Macédoine, ni ailleurs.25 De plus, comme l’observait Nicole Belayche (per litt.), 
« la dévotion d’un personnage aussi en vue de l’État macédonien aurait pris 
une connotation officielle qui aurait dû laisser d’autres traces ».

La datation haute de la stèle amphiglyphe, en forme d’autel, de Ζωΐλος, 
a été contestée par S. Drougou dans une nouvelle étude de ce monument.26 
Elle attirait l’attention sur la forme de quelques lettres, comme le Ω fermé 
en bas, les barres égales du Π, le Ο de la même taille que les autres lettres, 
enfin les lettres caractéristiques Υ et Ψ.27 L’auteur ne cachait pas, toutefois, 
le fait que ces formes apparaissent aussi bien sur des monuments antérieurs 
que postérieurs28 mais cela justifiait mieux, à ses yeux, une datation au Ier s. 
av. J.-C. qu’une date plus précoce (IIe s. av. J.-C.), proposée par ses prédéces-
seurs. Cette nouvelle datation du document d’Édessa – qui selon moi n’est pas 
improbable – a entraîné la contestation de la datation précoce (IIe s. av. J.-C.) 
des trois dédicaces votives de l’Élimiotide et de l’Éordée (Haute Macédoine).29

25. Nock 1936, 60-61 ; cf. Tačeva-Hitova 1978, 72 sqq. ; Papazoglou 1982b, 204 ; Pilho-
fer 1995, 182-185 ; Chrysostomou 1991, 67 ; Chrysostomou 1994, 103-104 ; Kloppenborg, 
Ascough 2011, 309.

26. Drougou 1990, 45-71 et spécialement p. 63. La stèle porte d’un côté l’inscription 
connue de Zeus Hypsistos avec la guirlande et l’aigle, et de l’autre côté des éléments 
décoratifs correspondants, à savoir le bucrane et des rosaces.

27. Drougou comparait son écriture avec celle de la dédicace votive de Χάρης Ἀλε-
ξάνδρου, en l’honneur de Zeus Hypsistos, à Édessa (Mitchell 1999, 130 no. 41 ; EKM II, 19 : 
IIe-Ier s. av. J.-C.) ; elle supposait qu’elle était peut-être gravée par la même main que 
la stèle de Paterinos de Béroia, datée par I. Touratsoglou (1972, 154, pl. 45) du début du 
Ier s. av. J.-C. Comme terminus ante quem elle considérait que la date de la dédicace vo-
tive des épimélètes d’Édessa était précisément de 51 av. J.-C. (SEG 46, 744 ; Kloppenborg, 
Ascough 2011, 305-310 no. 64).

28. L’inscription de Béroia (EKM I, 134) est antérieure (121-111 av. J.-C.), et la loi 
gymnasiarchique d’Amphipolis (23 av. J.-C. : voir Lazaridou 2015) et la dédicace à Zeus 
Hypsistos des membres de l’association d’Édessa (EKM II, 131 : 52 ap. J.-C.) sont posté-
rieures.

29. Voir EAM 3 (Hagios Eleutherios, Elimée), EAM 89 (cette dédicace concerne plutôt 
Plutôn que Zeus Hypsistos ; voir infra, p. 135-136 et nn. 57-61) et EAM 90 (Akrini, Eor-
dée) ; la datation précoce (IIe s. av. J.-C.) est acceptée par Chrysostomou 1991, 46-47 et 
les auteurs de EAM 3 Suppl. Chatzinikolaou 2011, 41 situe ces documents « du milieu 
du IIe jusqu’au début du Ier s. av. J.-C. », mais elle se contredit en disant ailleurs (loc. 



Zeus Hypsistos en Macédoine

131

Cette datation était justifiée, comme l’admettait aussi Drougou, par l’écri-
ture et plus précisément par la forme de certaines lettres caractéristiques (omi-
cron de plus petite taille, omega dont les hastes sont ouvertes, alpha avec barre 
médiane courbée).30 Cette datation est corroborée, aujourd’hui, par la compa-
raison de l’écriture de ces documents avec des inscriptions datées avec préci-
sion de Béroia et d’Édessa.31 La question de la datation précoce n’est certes pas 
définitivement confirmée, mais, malgré quelques réserves, on peut supposer 
que cette période marque le début de la diffusion de ce culte en Macédoine.32 
Si ce culte est représenté par un très petit nombre de dédicaces votives, datées 
du IIe et du Ier s. av. J.-C., leur nombre se multiplie, surtout au cours du IIe-
IIIe s. ap. J.-C., avec le changement des usages épigraphiques33 mais également 
avec la popularité du culte acquise pendant cette période.

La tardive apparition relative de ce culte à Dion est intéressante ; il semble 
que l’impressionnant temple du dieu (mis au jour au début du XXIe s.), l’autel, 
la statue cultuelle et d’autres accessoires de ce culte datent du IIe-IIIe s. ap. 
J.-C., ou plutôt du IIIe s. ap. J.-C., ce qui ne nous permet pas de supposer sa 
présence, à Dion, dès la période hellénistique.34 Il a été supposé que l’introduc-
tion du culte de Zeus Hypsistos à Dion fut favorisée par la politique d’Hadrien, 

cit., 48) que la datation n’a pas de fondements ; elle adopte définitivement, dans sa mo-
nographie (2010a, 18), la date basse (Ier s. av. J.-C.), soutenue également par Voutiras 
(2006, 343-344).

30. Voir à ce propos les observations de Drougou 1990, 53 avec nn. 18-19 qui préfé-
rait, toutefois, la seconde moitié du IIe s. av. J.-C.

31. Cf. les deux inscriptions d’Édessa : EKM II, 597 (110 av. J.-C.) et 598 (39/38 av. J.-C.), 
ainsi qu’une autre de Béroia : EKM I, 18 (131/130 av. J.-C.). Notons que cinq inscriptions 
de la Carie, relatives à Zeus Hypsistos et considérées comme les plus anciennes, sont 
également datées de la période hellénistique, mais sans autre précision : I.Iasos 235-237 ; 
MDAI(A) 1893, 267 no. 1 et I.Mylasa 212 = Mitchell 1999, 136-137 nos. 129-131, 134 et 137 ; 
cf. Mitchell 1999, 109.

32. Cette datation précoce de l’apparition du culte a été retenue par Nicole Belay-
che (1984) dans sa thèse inédite sur Zeus Hypsistos.

33. MacMullen 1982, 233-246.
34 Pandermalis 2003, 417-419 ; Tsochos 2012, 20-21 ; Falezza (2008, 176) renvoie à 

Mitchell 1999, 108-110 qui pense que la grande diffusion de ce culte date du IIe-IIIe siècle 
ap. J.-C.



A. D. Rizakis

132

déjà amorcée par Trajan, en faveur de Zeus Olympios.35 Cette « renaissance » 
a dû certainement faciliter la diffusion du culte de Zeus Hypsistos et la re-
prise de la tradition joviale, qui ne s’éteignit jamais à Dion, haut lieu du culte 
de Zeus Olympien. Cette relation entre les deux cultes – qu’elle soit réelle ou 
symbolique –, est suggérée par une dédicace votive36 dans laquelle l’un des dé-
dicants, prêtre du culte de Zeus Hypsistos, porte l’étrange gentilice Ὀλύμπιος 
qui pourrait être un gentilice fabriqué, utilisé par le prêtre afin de suggérer la 
liaison entre le culte de Zeus Hypsistos et de Zeus Olympios.

La preuve matérielle et immatérielle à la fois de cette relation est suggérée, 
selon Demaille, par la présence d’un grand autel dans le sanctuaire de Dion 
ainsi que d’une mosaïque représentant un taureau blanc et une hache double 
qui sont des indices «  d’une pratique sacrificielle qui rappelle les sacrifices 
offerts à Zeus Olympios » à l’époque de la liberté (i.e. avant 168 av. J.-C.).37 Si 
la tradition locale grecque est manifeste dans ce nouveau culte, la tradition 
romaine n’est pas totalement absente. En effet, on pourrait supposer que la 
présence d’une dédicace, en l’honneur de I(upiter) O(ptimus) M(aximus), élevée 
par un tabularius publicus dans le sanctuaire de Zeus Hypsistos, est un indice 
de rapport entre ces deux cultes, naturellement si la pierre n’avait pas été 
déplacée.38 Cette relation, qui est indiquée par d’autres offrandes votives, en 
l’honneur de Zeus Hypsistos, s’explique par la présence des colons romains et 
le rôle du culte de I(upiter) O(ptimus) M(aximus) dans la colonie.39

Le sanctuaire de Zeus Hypsistos était encore florissant, en 251 ap. J.-C., 
comme l’atteste une inscription datée de cette année, mentionnant les noms 
des personnes chargées d’organiser des versements mensuels en l’honneur du 

35. Le dieu est représenté, pour la première fois, sur les monnaies de la colonie 
émises sous Hadrien ; voir Metcalf 1974, 59-66 ; cf. Kremydi-Sicilianou 1996, 48-51 (sur 
la signification de cette émission, voir Kremydi-Sicilianou 2005, 104-105 et Falezza 
2008) ; cette représentation est reprise, plus tard, sous Gallien (voir infra, n. 64).

36. SEG 53, 598 ; AE 2003 [2006], 1580 : Γ(άιος) Ὀλύμπιος Παῦλος.
37. Demaille 2013, vol. I, 472-473, et Tsiafis 2017, passim.
38. AE 2003 [2006], 1582a ; cf. Demaille 2013, vol. I, 473.
39. Voir Brélaz, Demaille 2017, 131-132, qui font le rapprochement entre Zeus Hyp-

sistos et Iupiter Optimus Maximus ; sur ce culte et l’idéologie impériale, voir Fears 1984, 
3-41 ; sur l’influence du milieu colonial au comportement religieux des colons ou des 
indigènes, voir Schörner 2003, 211-212, 216-220.



Zeus Hypsistos en Macédoine

133

dieu.40 C’est à cette période, relativement tardive (250 ap. J.-C.), qu’appartient 
la longue liste des membres d’une association, repérée dans la cité voisine de 
Pydna.41 L’importance du sanctuaire, la statue cultuelle, les inscriptions et les 
offrandes montrent que ce culte conserve, comme le dit Demaille, « la dimen-
sion civique »42. Toutefois, les deux cultes ne sont pas confondus.43 Zeus Hyp-
sistos n’est pas un culte de substitution avec une nouvelle pratique religieuse ; 
il ne s’agit pas non plus d’une transformation ou d’une métamorphose d’un 
culte plus ancien mais, comme le disait Falezza, d’un phénomène de « conti-
nuité évolutive », d’un culte qui change et s’adapte au contexte colonial et à 
la nouvelle réalité religieuse de la cité.44 Une telle adaptation prend d’autres 
formes à Béroia, par exemple, où Zeus Hypsistos apparaît comme parèdre de 
la grande divinité locale, la Mère des dieux Autochtôn.45

La représentation de Zeus Hypsistos dans l’iconographie
Les monuments relatifs à Zeus Hypsistos, en Macédoine, sont des autels, des 
stèles, des colonnettes ou des statues. Tačeva-Hitova disait, à juste titre, qu’il 
n’y a pas un type iconographique établi de Zeus Hypsistos. Zeus et Zeus Hypsis-
tos sont représentés, en Macédoine, soit directement, de façon anthropomor-
phe,46 soit indirectement, par ses symboles. Mais, en l’absence d’une inscription 

40. Pandermalis 2006, 377-382. 
41. Makaronas 1941-1952, 625 no. 55 (ill.)  ; Cormack 1974, 51-52 (cf. BE 1976, 351 

[comm.]) ; Tačeva-Hitova 1978, 73 no. 14 ; Pandermalis 2003, 418 (comm.) ; Chrysosto-
mou 1991, 44-45 no. 1 (SEG 46, 800) ; cf. Demaille 2021, 65-88.

42. Sur « la dimension civique et publique qui caractérisait le culte de Zeus Olym-
pios à l’époque macédonienne », voir Demaille 2021, 82-83.

43. Voir Nigdelis 2016, 673.
44. Falezza 2008, 176-178 ; ead. 2012, 130.
45. C’est une hypothèse suggérée par la date de la dédicace (mois de Désios de l’an 

119 ap. J.-C.) qui coïncide avec le festival de la Mère des dieux Autochtôn : voir le com-
mentaire de Gounaropoulou et Hatzopoulos ad EKM I, 25 ; cf. Tzanavari 2012, n. 67 (avec 
d’autres références).

46. La représentation anthropomorphe de Zeus Hypsistos continue une tradition 
locale en Macédoine, même sous l’Empire ; hors de Macédoine, Zeus Hypsistos apparaît 
sur des reliefs mysiens. Mitchell (1999, 139-140 no. 182 et 185) a fait de cette présence 
« un argument de son interprétation monothéisante » (Belayche, per litt.).



A. D. Rizakis

134

explicite, il est difficile de lui associer, avec certitude, un monument.47 Les re-
présentations du dieu en Macédoine portent les traces d’influences hellénis-
tiques.48 De telles influences – culturelles et religieuses – sont également per-
ceptibles dans les provinces balkaniques ou d’Asie Mineure qui étaient le plus 
hellénisées, précisément la Bithynie et la Carie, fait qui n’exclut pas, comme le 
disait Nock, une influence directe de Macédoine.49 L’image anthropomorphique 
du dieu faisant une libation – qui reproduit une tradition artistique grecque 
connue particulièrement sur des vases attiques dès l’époque classique – n’est 
pas une exclusivité de Zeus mais elle est utilisée pour d’autres dieux (e.g. Athé-
na, Apollon, Dionysos, Zeus ou Zeus et Héra, et enfin les dieux d’Éleusis).50

Il en est de même des symboles qui accompagnent souvent l’image de dieu 
(aigle, bucrane, griffon et rosettes). Zeus partage, il est vrai, certains attributs 
avec d’autres divinités (e.g. Dionysos ou Apollon, Sabazios), mais il est diffi-
cile de suggérer une assimilation avec l’une d’elles.51 Parmi ces symboles, le 
sceptre et le foudre seraient les plus proches de l’image de Zeus. L’aigle a une 
place prépondérante dans la représentation de Zeus Hypsistos puisqu’il fait 
allusion à sa souveraineté52 et poursuit une longue tradition en Macédoine, 
illustrée particulièrement sur le monnayage depuis Philippe II et jusqu’aux 
derniers Antigonides.53 Il apparaît sur les reliefs votifs, à côté de la représen-
tation du dieu, tenant parfois entre ses pieds le foudre ; il est souvent aussi 

47. Tačeva-Hitova 1983, 205 n. 40.
48. Tačeva-Hitova 1983, 205 n. 43 ; sur les représentations des dieux, voir Scheer 

2000.
49. Nock 1936, 61 ; cf. Tačeva-Hitova 1978, 209-210 : ead. 1983, 204. Sur la prédomi-

nance du culte de Zeus Hypsistos dans les cités côtières de la Carie, voir infra, n. 141.
50. ThesCRA I, 237-253, s.v. « Libation » (E. Simon); Gaifman 2018.
51. Pour l’association de Théos Hypsistos avec d’autres divinités, voir Mitchell 2010, 

180-185. Plusieurs indices montrent que le dieu était adoré avec Héra et Hermès, en 
Orestide, dans la Haute Macédoine (Chatzinikolaou 2011, 42). Il a été supposé que la 
date indiquée (i.e. Δαισίου ηι´) dans la dédicace d’Agais d’Édessa (EKM II, 129) se réfère 
à la fête annuelle en l’honneur du dieu qui coïncide avec le festival en l’honneur de Μή-
τηρ Αὐτόχθων de Leucopétra (voir infra, p. 154 et n. 147) ; cette coïncidence indiquerait 
que Hypsistos pourrait être son parèdre.

52. Sur la supériorité et la souveraineté exprimée par l’épithète, voir Nock 1936, 61 ; 
Mitchell 2010, 170-171 ; Parker 2017, 125.

53. Chrysostomou 1991, 63 nn. 179-180 ; Voutiras 2006, 339 n. 56.



Zeus Hypsistos en Macédoine

135

représenté seul (sur des reliefs ou des statues)54 mais l’aigle n’est pas – comme 
on le notait plus haut – un symbole exclusif de Zeus Hypsistos et pourrait, 
à défaut d’inscription, être associé également à d’autres divinités (e.g. Théos 
Hypsistos).55 Il en est de même du taureau, autre symbole de la puissance di-
vine, qui est également associé au culte de Zeus Hypsistos ; l’usage de ce sym-
bole est moins fréquent que celui de l’aigle sur les monuments votifs ; il peut 
n’être représenté que par sa tête, droite ou inversée, soit seule, comme dans 
deux stèles votives d’Édessa, soit en combinaison avec l’aigle. Cette dernière 
représentation semble plus rare en Macédoine (fig. 4).56

Dans une dédicace votive d’Akrini (Éordée en Haute Macédoine), le dieu 
honoré, qui reste anonyme est invoqué comme δεσπότης (fig. 5).57 Les pre-
miers éditeurs identifiaient au départ cette divinité – vêtue d’un himation et 
tenant une phiale58 – à Zeus Hypsistos étant donné que cette iconographie est 
presque exclusivement utilisée pour le représenter dans cette région. Toute-
fois, ils exprimèrent plus tard des réserves quant à cette identification et pen-
sèrent que la dédicace d’Akrini pourrait être adressée à Plutôn, appelé Θεὸς 

54. Chrysostomou 1991, 63 nn. 178-180.
55. Ustinova 1999, 183-184 ; Mitchell 1999, 101 ; Belayche 2005c, 45 et nos. 80-82.
56. Un exemple connu, qui provient de Plana, en Chalcidique (voir Tzanavari 2012, 

587-599), porte la représentation d’un aigle aux pattes et aux ailes ouvertes. Sous 
l’aigle, est sculptée la tête d’un bœuf, en relief. Une couronne qui entoure la colonnette, 
au-dessus du relief, est nouée avec des feuilles de chêne. Sur le bucrane et la décoration 
de la stèle d’Édessa, voir Drougou 1990. À Dion, la tête inversée d’un taureau apparaît 
dans la dédicace du prêtre Postumius à côté de la statue du dieu (voir Pandermalis 2005, 
375, fig. 6). On trouvera beaucoup d’exemples macédoniens de l’usage de ces motifs 
(aigle et taureau) sur les monuments votifs, en l’honneur de Zeus Hypsistos, et une 
riche bibliographie dans l’excellente étude de Tzanavari 2012.

57. EAM 89 ; Chrysostomou 1991, 51 no. 2 ; Chatzinikolaou 2011, 243-244 no. 40  ; 
Sverkos 2011, 282-283 avec fig. 10a-b (correction du nom de la dédicante [l. 1] : Οὐαδέα 
pro Ὀρνέα).

58. Chrysostomou (1991, 51) a observé que certains traits de la figure divine sont 
identiques à ceux des deux autres reliefs votifs qui proviennent de la même région 
(Éordée) – le premier d’Akrini (EAM 90) avec l’image banale de Zeus Hypsistos, le se-
cond avec la représentation de Zeus Meilichios, repéré dans le sanctuaire d’Énodia à 
Exochi (G. Karamitrou-Medessidi, dans ADelt 38 (1983) [1989] B2, 307 ; EAM Suppl. 36) ; il 
n’hésitait pas alors à attribuer les trois reliefs contemporains au même artiste. 



A. D. Rizakis

136

Δεσπότης dans une dédicace votive d’Aiané (fig. 6).59 Robert Parker, qui était 
du même avis, relevait que la représentation avec himation et phiale n’est pas 
propre à Zeus.60 Plutôn ou Hadès portent, entre autres épithètes, celle de Δε-
σπότης en Macédoine, en Épire et en Théssalie (Z. Agelidou per litt.), épithète 
qu’ils partagent, il est vrai, avec Zeus Hypsistos.61

Il est intéressant de noter que la représentation du dieu faisant une libation, 
tenant dans la main gauche levée un sceptre et dans la main droite une phiale, 
est utilisée presque exclusivement en Haute Macédoine et plus précisément 
en Élimiotide et en Éordée.62 Ces deux petites régions nous offrent un nombre 
impressionnant d’exemples de cette représentation – dont un grand nombre 
est anépigraphe – étonnamment rare en Macédoine centrale où il n’y a qu’un 
seul exemple.63 L’exclusivité de cette image divine dans la vieille Macédoine 

59. Voir Rizakis, Touratsoglou 1999, 952 n. 13  ; cf. EAM Suppl. 36. Notons que la 
prêtresse qui fait la dédicace votive à Despotès (EAM 89) n’est pas une hiereia de Zeus 
Hypsistos, puisque ses prêtres étaient des hommes (voir Chrysostomou 1991, 51 n. 130, 
qui cite des exemples correspondants). Ce détail conforte l’identification de cette di-
vinité anonyme, appelée Δεσπότης, à Plutôn plutôt qu’à Zeus Hypsistos. Sur le relief 
d’Aiané (EAM 15  : Θεῷ Δεσπότῃ | Πλούτωνι etc.), Plutôn est représenté cornu, vêtu 
d’un long chitôn, retenant avec une chaîne un Cerbère à trois têtes de sa main gauche, 
tandis que sa main droite est repliée sur la poitrine.

60. Voir Parker 2017, 414 et n. 15. Cette iconographie est utilisée pour Asclepios et 
Hygeia en Égypte, et pour Apollon et le Héros en Thrace : voir Tačeva-Hitova 1983, 200.

61. À titre d’exemple, Plutôn ou Hadès est appelé Θεὸς Δεσπότης dans la lamelle 
dorée d’Hagios Athanasios (Pella) : cf. Tzifopoulos 2012, 557. Koré est aussi appelée à 
Sébaste « maîtresse de tout » (ὁ πάντων δεσπότης), selon Belayche 2020, 100 et n. 56, 
qui renvoie à Flusser 1975. L’adjectif Δεσπότης est associé à Zeus dans IGBR I, 371, ll. 1-2 
(Anchialos en Thrace) : Διὶ Ὑψίστῳ Δεσπ[ό]|τῃ ; cf. Robert 1959, 222 n. 5 ; Tačeva-Hi-
tova 1983, 200 no. 16 avec la n. 25. Dans une autre dédicace votive provenant de la 
colline d’Hagios Eleuthérios de Kozani (EAM 21), le dieu représenté (il tient le foudre 
de la main droite) est simplement qualifié de Κρονίδης, ce qui pourrait permettre de 
l’associer à un Zeus, éventuellement avec l’adjectif Hypsistos. 

62. Voir e.g. EAM 3 (Hagios Eleutherios/Élimiotide), 89 et 90 (Akrini/Éordée)  ; cf. 
Chrysostomou 1991, 46-47 no. 1 (Hagios Eleutherios) ; loc. cit., 50-51 nos. 1-2 (Akrini).

63. C’est celui de Petria d’Édessa : Chrysostomou 1991, 34 no. 1. Cette représenta-
tion est également très rare en Orient. Cinq reliefs de la région du nord-ouest de l’Asie 
Mineure, dont quatre sont exposés au musée d’Istanbul, présentent des similitudes 



Zeus Hypsistos en Macédoine

137

– qui poursuit en fait une longue tradition de la représentation jovienne sur 
le monnayage royal, reprise sous Gallien,64 – est un autre élément indiquant 
l’attachement à ce culte dans cette région,65 qui n’a malheureusement pas at-
tiré l’attention qu’elle méritait. Le dieu y est représenté barbu, de face et plus 
rarement de 3/4, portant l’himation qui laisse la poitrine, le ventre, et l’épaule 
droite découverts. Il tient dans la main gauche levée un sceptre et dans la main 
droite une phiale pour faire une libation sur un autel (fig. 7). Un aigle, débout 
par terre ou sur une colonnette, symbole par excellence de sa puissance, ac-
compagne parfois cette représentation. Sur une autre variation de ce type, 
le dieu est représenté de face et l’himation ne laisse découverte que la partie 
supérieure de son corps ; il tient dans la main droite une phiale avec laquelle 
fait une libation sur un autel rectangulaire, tandis qu’avec la main gauche il 
tient l’himation (fig. 8).66 Les différences qu’on observe ne concernent pas seu-
lement l’image du dieu mais aussi les objets qui accompagnent son action de 
libation. Ainsi, sur les bas-reliefs de Psalida et d’Akrini, en Haute Macédoine, 
la libation est faite sur un autel, tandis que sur le relief de Velvendos, elle est 
faite dans un cratère à volutes posé sur une base.67

La représentation des « dieux à la phiale » apparaît dès la fin de l’époque 
archaïque et se poursuit jusqu’au Bas-Empire, aussi bien sur des vases que 
sur des statues, des reliefs et des monnaies.68 Certains savants déduisent de 
cette iconographie que le dieu se fait une libation à lui-même ou qu’il rend 

avec les reliefs de Haute Macédoine. Le premier, qui date du IIe siècle av. J.-C., vient de 
la région de Cyzique et est dédié à Zeus Αἴθριos, cf. Robert 1983, 545-548 ; LIMC VIII 1A, 
379 no. 81 (R. Vollkommer).

64. Zeus est représenté soit assis sur son trône, soit debout faisant une libation : 
voir Kremydi-Sicilianou 1996, 74-76, 87, 91 ; ead. 2005, 104-105.

65. Suggérée déjà par Mitchell 1999, 101 et nn. 44-45.
66. EAM 90 (Akrini). Selon Chrysostomou (1991, 61 et n. 173 : d’autres exemples), la 

colonnette dorique et l’autel font allusion au sanctuaire de plein air du dieu.
67. Voir Chrysostomou 1991, 61. Cette iconographie n’a pas de rapport, du moins 

direct, avec l’image du dieu reproduite sur des tétradrachmes macédoniens depuis le 
règne de Philippe II : Le Rider 1996, 22. Notons enfin que la représentation de Zeus avec 
Héra, très rare (Anô Kômé de Kozani : EAM 18, pl. 7, et à Sandanski : Chrysostomou 1991, 
58 no. 2) pourrait être considérée comme une seconde variation du type.

68. Voir Patton 2009, 57-99, 318-363 ; sur l’expression « dieux à la phiale », loc. cit., 97.



A. D. Rizakis

138

hommage à un autre dieu représenté sur le vase.69 Pour d’autres, cela signi-
fie que le dieu est disposé à recevoir des prières. 70 Cette interprétation a été 
contestée par Laurens71 qui a montré que la libation, précisément dans des 
scènes sur des vases peints, n’illustre en aucun cas une scène rituelle. Veyne, 
qui notait que cette action correspondait à ce que les Romains appellent prae-
fatio, en propose une interprétation différente. L’image du dieu portant une 
phiale (ou patère) et faisant une libation n’est rien d’autre, selon lui, qu’un 
symbole iconographique qui permet au fidèle de « se démonétiser avec peu de 
frais d’un cadeau plus substantiel » ; la libation devenait ainsi une sorte d’of-
frande minimale, « le cadeau sans valeur qui prouve la pureté de l’intention 
d’un fidèle pauvre ».72 Il va de soi que l’interprétation de l’image d’un dieu 
s’emparant d’un instrument rituel de la libation (la phiale)73 est, par son am-
biguïté, extrêmement énigmatique et complexe, ce que les études, anciennes 
ou récentes, n’ont pu élucider.74

69. Eckstein-Wolf 1952, 39-75 ; Himmelmann-Wildschütz 1959, 173-178. Selon Nils-
son (1955, 147), les Grecs donnaient à cette action une valeur cathartique. L’offrande 
de liquide ou d’encens formait les préliminaires de tout sacrifice, c’était une action 
préparatoire, une sorte de passeport d’entrée dans le territoire du sacré mais aussi un 
passeport de sortie, comme disait Burkert (1979, 41-45 ; id. 1985, 71-73). Sur la libation, 
voir ThesCRA I, 237-253, s.v. « Libation » (E. Simon).

70. Simon 1953, 58-66 (Zeus et Héra)  ; ead. 1998, 126-142 (cf. Turcan 1981, 360). 
R. Fowler, dans son compte rendu de l’article de Simon 1998 (https ://bmcr.brynmawr.
edu/1999/1999.05.06), voit simplement en la phiale le symbole du don du dieu en re-
tour de la prière qui lui fut adressée (c’est-à-dire une réponse favorable). Une interpré-
tation similaire a été fournie par Chrysostomou (1991, 61) : il s’agirait, d’après lui, d’une 
salutation rituelle de la part du dieu qui vient auprès des fidèles et fait son apparition 
(ἐπιφαίνεται) ; sur les concepts d’épiphanie, voir Klöckner 2010, 107-108 n. 3 ; Voutiras 
1990, 124 et n. 3 (avec la bibliographie relative).

71. Laurens 1985 no. 48 ; cf. aussi Himmelmann-Wildschütz (1996, 54-56) qui pense, 
de son côté, que la phiale indique simplement la divinité du dieu.

72. Veyne 1990, 26-27 et n. 28 ; cf. Wissowa 1902, 412 n. 4 ; Scheid 2005, 44-50 ; Be-
layche 2010, 160 n. 111.

73. Sur la phiale, en tant qu’objet rituel, voir Tsigarida 2009, 91-109 ; Kéi 2014, 531-
823.

74. Patton (2009, 121-159), après avoir critiqué les interprétations fournies par 
ses prédécesseurs, conclut qu’il est normal que les dieux pratiquent eux-aussi une 



Zeus Hypsistos en Macédoine

139

Les formes du culte de Zeus Hypsistos en Macédoine
Zeus Hypsistos, tel qu’adoré en Macédoine, conserva quelque rapport avec le 
temps et les conditions météorologiques, hérité de son prédécesseur.75 Divers 
symboles du dieu comme les couronnes ou guirlandes de chêne – arbre sacré 
du dieu qui attire la foudre – mais aussi le taureau ou les bœufs, font certaine-
ment allusion à sa qualité de protecteur de la production agricole ; des dédi-
caces explicites provenant de la Phrygie – moins nombreuses en Macédoine – 
le confirment.76 Le nouveau culte ne se différenciait pas, à certains égards, de 
celui de Zeus et des autres dieux olympiens ; le sacrifice, la βουθυσία, mention-
né dans un document de Haute Macédoine, et indirectement à Dion, montre 
que c’est une pratique rituelle ininterrompue en Macédoine.77 La formule  : 
ὑπὲρ βοῶν σωτηρίας qu’on trouve dans une dédicace de Nacolea, en Phrygie, 
ainsi que les divers symboles de Théos Hypsistos, qui figurent sur certaines 

« religion », ce qui explique le titre de son livre  : Religion of the Gods. Collard (2016, 
97-110) s’éloigne de cette interprétation et, s’appuyant sur une idée exprimée par 
Eckstein-Wolf (1952, 98) et Lissarague (1999, 142 ; cf. Collard 2016, 109 n. 153), pense 
que la phiale est un symbole d’union d’une forme d’alliance et d’accord entre les dieux 
et les humains. La forme de cet accord dépend du contexte cultuel (voir en dernier 
lieu, Gaifman 2018, 117-149).

75. Voutiras 2006, 334 n. 9 et 338 n. 40.
76. Voir Chrysostomou 1991, 62-64. La dédicace votive du viticulteur Chryseros, fils 

de Philippos (EAM 22  ; cf. Karamitrou-Medessidi 2014, 47-75) implique l’existence de 
Zeus Hypsistos en tant que maître des phénomènes météorologiques (pluie, prévention 
de la grêle et de la sécheresse, culture de la terre et par conséquent fertilité, agricultu-
re, économie et cohésion sociale).

77. Sur la βουθυσεία, mentionnée dans la dédicace à Zeus Hypsistos, en Haute Ma-
cédoine, voir SEG 59, 649 : ll. 9-11 : μετὰ βουθυσείας εὐχήν (IIe-IIIe s. ap. J.-C.) ; cf. Sver-
kos 2011, 272-274 ; Tzanavari 2012, 591 et n. 27-28. Les trente-six bases de pierre avec 
des anneaux en cuivre, devant le grand autel du sanctuaire de Zeus, à Dion, destinées 
à attacher les bœufs avant le sacrifice, montrent l’importance de la βουθυσία ; la dé-
couverte d’un anneau en cuivre, au temple de Zeus Hypsistos à Dion, indique que cette 
pratique fut maintenue à l’époque romaine (Pandermalis 2003, 418-419) ; sur d’autres 
indices matériels suggérant la continuité de la pratique rituelle de la βουθυσία, voir 
Falezza 2012, 129-130. Falezza (2012, 130) n’a pas tort quand elle dit que, précisément 
à Dion, «  la memoria ancora viva dei grandi sacrifice celebrati in età ellenistica nel 
santuario di Zeus Olimpios abbia influenzato la ritualità del culto di Zeus Hypsistos ».



A. D. Rizakis

140

stèles, font allusion à la fertilité et la récolte agricole.78 Malheureusement, les 
textes ne nous apprennent rien sur les pratiques rituelles relatives à ce culte. 
L’idée de Chrysostomou que les lampes ou leurs représentations, découvertes 
dans des contextes relatifs au culte de Zeus Hypsistos, pourraient suggérer 
qu’elles étaient utilisées lors des cérémonies nocturnes en l’honneur de Zeus 
Hypsistos, est abusive. Les lampes, offrandes typiques et courantes dans les 
sanctuaires (aussi de divinités « hypsistariennes ») n’ont pas un rapport avec 
des rites nocturnes et n’ont peut-être jamais été allumées.79

Il a été observé, à juste titre, que les épithètes de style mégathéiste (e.g. ὕψι-
στος, μέγας, μέγιστος, κύριος, δεσπότης, ὕψιστος ou optimus, dominus, magnus, 
regina dans les inscriptions latines, etc.),80 accolées au nom de certaines divi-
nités, marquent leur « distinction » et leur « supériorité » dans une nouvelle 
hiérarchie divine, certes indépendante de celle de la religion civique.81 Cette 
« supériorité » prend un sens particulier dans l’esprit de compétition qui s’est 

78. Voir MAMA 5, 212 ; Mitchell 1999, 142 no. 219 ; cf. aussi Mitchell 1999, 106.
79. Chrysostomou 1991, 61 n. 175 ; cf. les nombreux fragments de lampes récupérés 

sur le site de La Pnyx à Athènes, ainsi qu’un autel à Serdica avec des lampes romaines, 
voir Tačeva-Hitova 1983, 194 n. 6  ; cf. aussi des lampes en bronze dédiées à Zeus et 
Théos Hypsistos dans SEG 52, 1858-1860.

80. Le terme « mégathéisme » a été introduit par Chaniotis (2010), non pas comme 
une alternative au « monothéisme » ou l’« hénothéisme » (sur ces derniers termes, voir 
Versnel 1990 et 2000 ; sur cette tendance d’exaltation divine, voir Belayche 2005a, 257-
269) mais pour désigner une expression de piété qui considère un dieu plus grand que 
les autres et s’exprime avec des louanges, acclamations et hymnes oraux qui accom-
pagnent les actes rituels. Sur l’usage de ces épithètes, voir Bömer 1961, 193-214 ; Pleket 
1981, 153 et 176 ; Belayche 2010, 166. Les adjectifs μέγας et μέγιστος ne sont pas utilisés 
en Macédoine pour Zeus mais pour d’autres divinités : Paschidis 2018. Sur l’usage, en 
général, de ces épithètes, voir Chantraine 2009, 578-579 ; Parker 2017, 147 n. 89, 123-
124, 135-136, 139. L’usage de Deus optimus, réservé à Zeus et Mithra, n’apparaît que dans 
une dédicace votive à Philippes, adressée à Liber Pater (Pilhofer 2009, no. 408). Pilhofer 
2009, nos. 169 et 516 (D(omino) Rinc(aleo)) ; Pilhofer 2009, no. 189 (Deo magno Rincaleo) ; 
Pilhofer 2009, nos. 132, 506, 581 (Isis regina). Pour l’usage de ces épiclèses, voir Veyne 
1986, 259-283.

81. Belayche 2005c, 34-55. Sur ce débat intéressant, voir Chaniotis 2003, 19 sqq. ; id. 
2009, 24 n. 74 ; id. 2010 ; cf. aussi Fishwick 1992, 343-355 et surtout l’article de Chalupa 
2007, 256-270.



Zeus Hypsistos en Macédoine

141

développé, à partir de l’époque hellénistique, entre les divers courants reli-
gieux. Nock et Bömer,82 et plus tard Pleket,83 ont pensé que la nouvelle hié-
rarchie religieuse, exprimée par ces épiclèses, reproduit la structure politique 
et sociale contemporaine, mais cette théorie, comme d’autres analogues, est 
contestée aujourd’hui sur de nombreux points.84 Le parallèle entre la structure 
sociopolitique et religieuse n’est pas tout à fait pertinent car il faut signaler 
que les divinités placées au-dessus des autres n’ont de contrôle – contraire-
ment aux rois ou à l’Empereur – ni sur les dieux rivaux, ni sur la hiérarchie 
des puissances intermédiaires. La pluralité divine est maintenue et s’inscrit, 
comme le précise, à juste titre, Nicole Belayche « dans la vision polythéiste du 
monde supra humain où certains grands dieux sont explicitement nommés et 
d’autres identifiables derrière le générique Θεός ».85

82. Nock (1936, 47) et Bömer (1961, 207-208), il y a presque un siècle, ont pensé que 
la mentalité religieuse illustre l’ordre politique et social de la période, marqué par l’au-
tocratie du pouvoir royal ou impérial et que certaines divinités ont été assimilées aux 
monarques absolus de l’Orient. Zeus devient, selon Roberts (cf. Nock 1936, 59 ; cité par 
Drougou 1990, 63), un terme descriptif signifiant, « ‘chief god’, rather than a personal 
name of a traditional Greek divine character ».

83. Pleket (1981, 152-192) voyait dans les termes : προστάττειν, ἐπιταγή, δύναμις, κύ-
ριος, δεσπότης, etc. et dans les formules relatives au pouvoir du dieu : e.g. κατ’ἐπιταγήν, 
κατὰ πρόσταγμα, κατὰ κέλευσιν (ou les expressions correspondantes latines ex voto ou 
votum solvit  : voir Van Straten 1981, 70), la soumission des fidèles (λατρευτής, δοῦλος 
τοῦ θεοῦ, ὑπηρέτης, θεραπευτής, etc.) ou le reflet, en quelque sorte, de l’idéologie et des 
rapports de puissance et de soumission.

84. Malgré les divers changements intervenus au cours de la période hellénistique 
et impériale, il n’y a pas d’interruption dans la vie civique, particulièrement dans ses 
aspects sociaux et religieux (voir en dernier lieu, Harland 2006). Belayche (2020, 87-
116), s’appuyant sur une documentation épigraphique spatialement large, a fortement 
contesté les trois caractéristiques, généralement reconnues, du sens qui a été tradi-
tionnellement donné à l’épiclèse kyrios/kyria (soumission de l’esclave, reflet d’influence 
orientale et conception hénothéiste). Elle note, à juste titre, que toute puissance divine 
est implicitement kyrios/kyria de son sanctuaire et que, par conséquent, cette épiclèse 
ne met pas en valeur – à l’instar de megas, megistos, hypsistos, etc. – la prééminence dans 
un panthéon, mais est un « courtesy title », comme disait Belayche (2020, 109). 

85. Les noms « théos » et « Zeus » ne servaient pas, selon Belayche (2005a, 264-266 ; 



A. D. Rizakis

142

Il n’est pas étonnant que dans ce contexte socio-cultuel Zeus Hypsistos soit 
doté des qualités reflétant la mentalité religieuse de la période marquée par 
une meilleure relation entre les dévots et la divinité honorée.86 Ainsi, tandis 
que l’ancien maître de l’Olympe était plus distant de ses dévots,87 Zeus Hypsis-
tos était prêt à venir à leur secours et à veiller à leur sauvegarde. Les dédicaces 
votives qui lui sont adressées sont laconiques.88 Ce sont des formes conven-
tionnelles, partagées par plusieurs communautés religieuses afin d’adresser 
des prières à leurs dieux.89 Ces prières sont formulées avec l’usage du terme 
εὐχή (e.g. εὐχήν, κατ’εὐχήν, κατ’εὐχὴν ἀνέθηκεν, εὐξάμενος ἀνέθηκεν, τὸν θεὸν 
εὐξάμενος),90 parfois accompagnée par la formule κατ’ἐπιταγήν, κατ’ὄναρ qui 
indique que cette euché avait été exprimée à la suite d’un ordre ou d’une vo-
lonté divine souvent au cours d’un rêve.91 Bien plus rares sont les dédicaces 

ead. 2005c, 54), «  à distinguer une divinité personnalisée et une impersonnelle qui 
trahirait une abstraction progressive de la conception théologique ».

86. Belayche 2005b, 439 ; ead. 2010, 146. Cette intimité a été, peut-être influencée 
par les conceptions sémitiques qui cherchaient un contact direct avec la divinité en 
dehors des normes imposées par le culte civique : voir Parker 2017, 126 nn. 66-67.

87. Chrysostomou 1991, 61-63.
88. Elles ne comprennent que le nom et le patronyme du dédicant et une des for-

mules finales banales qui clôt la dédicace ; voir Chrysostomou 1991, 30-57.
89. Cf. Mitchell 1999, 106-107, et 2010, 174 ; Belayche 2005c, 47-51. Cette prière doit 

être considéré « comme une prière de supplication combinée à un vœu dont la rédemp-
tion est conditionnellement liée à la réponse à la prière » : voir Van Straten 1981, 70 ; 
Versnel 1981, 8-10. Les ambiguïtés, créées par l’usage du même vocabulaire, ont été si-
gnalées par plusieurs savants : voir la bibliographie citée par Chaniotis 2010, 119 et nn.

90. Chrysosostomou 1991, 42-43. Pour l’usage de telles formules dans les dédicaces 
votives, en l’honneur de Zeus ou de Théos Hypsistos, en Orient, voir Mitchell 1999, 
128-145  ; cf. aussi Chaniotis 2010, 119 et nn. On ne trouve pas, en Macédoine, la for-
mule εὐξάμενος ἐπιτυχών qu’on trouve en Thrace pour Zeus Hypsistos (Tačeva-Hitova 
1983, 201 no. 18) et plus tard dans des dédicaces privées adressées à Apollon, Asclépios 
et Héros. La similitude des formules utilisées pour ces divinités confirme, selon Tače-
va-Hitova (1983, 206) qui suit ici la vision « nationaliste » bulgare qui n’est plus à la 
mode), « the closeness of the concepts as to the nature and functions of Hypsistos, the 
Thracian Horseman, Apollo, Asklepius, Zeus Sabazios ».

91. Κατ’ὄναρ : Cormack 1963, 24 no. 7 ; Mitchell 1999, 130 no. 39 ; EKM II, 133 : IIe-
IIIe s. ap. J.-C. (Édessa)  ; l’usage de cette formule fait peut-être allusion aux qualités 



Zeus Hypsistos en Macédoine

143

dans lesquelles on fait l’usage du terme χαριστήριον, δῶρον ou εὐχαριστήριον 
le dernier exprimant la reconnaissance pour l’accomplissement de l’euché.92 La 
grande diffusion de ces formules ne révèle, par conséquent, aucune particula-
rité ni régionale ni religieuse. Ses adorateurs sont des hommes ou des femmes 
qui appartiennent à toutes les catégories sociales.93 C’est un dieu sauveur au-
quel on s’adresse dans des contextes d’intense activité religieuse, quand il y 
avait un problème de santé, de risques lors d’un voyage, pour leur propre σω-
τηρία, celle de leurs proches (e.g. enfants), de leurs maîtres, voire des rois.

Ce qui rendait attractif le culte de Zeus Hypsistos était sa qualité, dans 
le domaine de la sauvegarde, la σωτηρία. Les adjectifs utilisés pour définir 
cette action, surtout dans des documents de la période impériale, ont souvent 
une couleur locale. L’épithète σωτήρ est certes associée à Zeus, dès l’époque 
classique, mais dans d’autres contextes.94 Cette épithète (avec le sens de sau-
veur de dangers de toutes sortes) comme celle d’ἐπήκοος (celui qui prête 
l’oreille, qui est bienveillant), banales pour certaines divinités, apparaissent 
dans d’autres provinces,95 mais ne sont jamais associées à Zeus Hypsistos en 

thérapeutiques de Zeus Hypsistos à l’instar d’Asclépios ou de Sérapis ; κατ’ἐπιταγήν : IG 
X 2.1, 72 (Thessalonique) et I.Leukopetra, 151 ; sur cette formule Chrysostomou 1991, 68 
n. 210 et, en général, Fassa 2016, 59-70.

92. BCH 19, 1985, 110 : Ier-IIe s. ap. J.-C. ; Mitchell 1999, 34 no. 43 (χαριστήριον) ; EAM 
22 (εὐχαριστήριον ὑπὲρ κυρίου). La première formule, plus rare que la seconde (Mit-
chell 1999, 128-147), est toutefois très commune à Stratonicée (Mitchell 1999, 137-138 
nos. 140-156). Les formes plus intimes et directes : εὐχαριστῶ, εὐχαριστεῖ, εὐχαριστοῦ-
μεν par lesquelles particuliers, associations ou autres groupements adressent leurs re-
merciements à une personnalité sont réunies par L. Robert dans Hellenica X, 58-62 ; cf. 
Hellenica XI-XII, 27-28 n. 4 ; BE 1971, 472 (δῶρον).

93. Cela est clair aussi bien à Athènes (Forsén 1996, 60-72) qu’en Macédoine (Chry-
sostomou 1991, 62). Il est intéressant de noter que les femmes sont plus nombreuses 
parmi les dédicants athéniens, fait qui sous-entend, peut-être, une relation particulière 
avec le dieu, comme l’observait Tzanavari (2012, 596).

94. Cf. les sacrifices d’Alexandre le Grand ou offerts à diverses occasions à Zeus 
sôtèr : Arr. Anab. 1.4.5 ; 3.5.2 ; Indica 36.3.9, cité par Le Bohec-Bouhet 2002, 48 nn. 97-99.

95. Mis à part quelques rares exceptions, surtout à Palmyre où l’adjectif est fré-
quent (Mitchell 1999, 145 ; cf. aussi Tačeva-Hitova 1983, 193 no. 4 [Serdica], 197 no. 11 
[Turres], 199 no. 14 [Philippopolis]), on ne trouve pas souvent l’adjectif ἐπήκοος 



A. D. Rizakis

144

Macédoine. L’adjectif σωτήρ n’apparaît qu’une seule fois dans une inscription 
de Thessalonique (trouvée au Sérapéion) où le θεὸς ὕψιστος est qualifié de 
μέγιστος, σωτήρ.96 En Macédoine on préfère des formules parallèles, plus ex-
plicites (ὑπὲρ σωτηρίας ou simplement ὑπὲρ+génitif) pour exprimer la recon-
naissance au dieu soit pour l’aide apportée à un moment difficile de détresse, 
soit pour la sauvegarde d’un proche parent, d’un membre de l’association,97 
des enfants (ὑπὲρ τῶν παιδίων),98 d’un maître (εὐχαριστήριον ὑπὲρ κυρίου), ou 
d’un souverain (ὑπὲρ σωτηρίας κυρίου etc.).99

pour Zeus Hypsistos alors qu’il qualifie un grand nombre de divinités sous l’Empire 
(Weinreich 1912 ; Fassa 2019).

96. Dans cette dédicace le dieu est remercié pour avoir sauvé le dédicant d’un grand 
danger maritime : IG X 2.1, 67 (74/75 ap. J.-C.) ; cf. Cook 1925, 882 nn. 21-22 (exemples 
parallèles). Une dédicace à Théos Hypsistos et aux « dieux qui assistent au symposium » 
(συμποσιασταὶ θεοί) fournira probablement de nouvelles preuves du culte de Théos 
Hypsistos une fois entièrement publiée : voir Misailidou-Despotidou 1997, 47 no. 37 = 
SEG 47, 963; BE 1998, 255 (période impériale) ; sur l’usage de cet épithète pour diverses 
divinités, voir Haerens 1948, 57-68 ; Graf 2017, 239-254 ; Suk, Fong 2017. Cette inscrip-
tion semble, selon S. Mitchell (1998, 55-64  ; cf. BE 1999, 444), contredire le caractère 
entièrement monothéiste de ce culte pour lequel on préfère le terme hénothéiste. 

97. Ὑπὲρ τῆς σωτηρίας | Μ. Οὐιβίου Ἀμβούα : Chrysostomou 1991, 31 no. 3 ; EKM II, 
131 (Édessa, 52 ap. J.-C.).

98. Ὑπὲρ τῶν παιδίων : Pélékidis 1923, 268-269 nos. 2-3 avec fig. 7a ; Drougou 1990, 
45-72 (SEG 40, 537) ; Chrysostomou 1991, 30 no. 1 ; EKM II, 129 (Édessa, début du Ier s. av. 
J.-C.). À l’époque classique, le mot παῖς est utilisé pour désigner les esclaves (Drougou 
1990, 54 n. 27), mais à partir du IIe s. av. J.-C. le mot désigne également les enfants d’un 
certain âge. Drougou croit que la dédicace a été érigée pour le salut des fils de Ζωΐλος 
(Drougou 1990, 55 n. 28 : exemples de Délos).

99. SEG 37, 597 : 3 : Ὑπὲρ Κυρίου βασιλέως Θρακῶν | Ῥοιμητάλκα Κότυος καὶ τῶν 
τέκνων αὐτοῦ (Paradeisos) ; ὑπὲρ κυρίου : Tačeva-Hitova 1978, 73 no. 1 ; EAM 22, fig. 8 ; 
Chrysostomou 1991, 45-46 no. 1 (Kozani, IIe-IIIe s. ap. J.-C.) ; IG X 2.1, 67-72 ; cf. aussi 
Tačeva-Hitova 1983, 199 no. 15 et 201 no. 18. Il y a une série de dédicaces votives que 
Versnel (1981, 17-21) classe dans une catégorie Gebetsegoismus : « vive le roi, ma femme 
et moi » ; ὑπὲρ ὑγείας τοῦ κυρίου καὶ ἑαυτῶν. Dans le chapitre intitulé « Prayers of gra-
titude », pp. 42-62, le même auteur pense que les Anciens exprimaient leurs remercie-
ments et reconnaissance envers les dieux « essentiellement sous la forme d’honneurs 
et de louanges », fait qui explique, à ses yeux, la rareté des prières de gratitude.



Zeus Hypsistos en Macédoine

145

Les associations de Zeus Hypsistos et le profil social de ses fidèles
On connaît plusieurs associations de Zeus Hypsistos en Macédoine, à Bé-
roia  (1), Édessa (1), Pydna (1), Thessalonique (1), ainsi qu’à Topeiros, sur la 
rive droite du Nestos (1). Ces associations, précisément les listes conservées de 
leurs membres, nous permettent de connaître la composition de ces collèges, 
leur structure et organisation et le statut social de leurs membres. Ce qui est 
relativement nouveau est que l’inscription de Topeiros100 – découverte dans le 
contexte d’une carrière, à proximité des marges du territoire philippien101 – 
révèle la relation de Zeus Hypsistos avec les personnes travaillant dans les 
carrières (fig. 9). Les carrières occupaient un très grand nombre de spécia-
listes de différents métiers organisés en groupes restreints. Le ciment fédéra-
teur de chaque groupe qui formait une association était la profession et non 
l’origine ethnique ou sociale.102 Les associations de latomoi sont extrêmement 
rares dans les sources. La seule attestation explicite connue est celle du κοινὸν 
τῶν λατόμων de Thèbes.103 La dédicace votive de Topeiros, élevée en l’hon-
neur du roi thrace Rhoemetalque III (37-46 ap. J.-C.),104 aurait pu nous faire 

100. Voir Bakalakis 1935, 302-318 (REG 1936, 371 ; RA 1937 II, 385 no. 168 ; cf. Robert, 
Hellenica XI-XII, 32 n. 3 ; Tačeva-Hitova 1978, 289 no. 21 ; ead. 1983, 202 no. 21 ; Louko-
poulou 1987, 89 n. 137, d’où SEG 37, 597 : 3) ; Nikolaidou-Patera 1990, 213, fig. 4 (RE XV 
Suppl., 1978, col. 1119 ; Chrysostomou 1991, 59 no. 1 ; Mitchell 1999, 132 no. 60 ; 37-46 
ap. J.-C.) : Διὶ Ὑψίστῳ εὐχαρισ[τή]|ριον. Ὑπὲρ Κυρίου | βασιλέος Θρακῶν | Ῥοιμητάλκα 
Κότυος | καὶ τῶν τέκνων αὐτοῦ | Εὔτυχος, ὁ ἐπὶ τῶν | λατόμων καὶ οἱ | ὑπ᾽αὐτὸν πάντες.

101. Une autre dédicace contemporaine, en l’honneur de Rhoemetalque III, provient 
de Chrysoupolis, à l’ouest de l’estuaire du Nestos (voir RPh 1939, 151 = Robert, BE 1969, 
189 ; cf. Loukopoulou 1987, 89-90 et n. 133) où il est honoré avec son frère, Kotys IX, 
roi d’Arménie, et peut-être une dédicace de Thessalonique (Nigdelis 2017, 145-148). La 
frontière entre la Macédoine et la Thrace se trouve dans cette zone, voir supra, n. 20.

102. C’est l’ostracon du Mons Claudianus trouvé lors des fouilles (de 1987 à 1993) par 
une mission internationale dirigée par J. Bingen, sous les auspices de l’Institut français 
du Caire (Bülow-Jacobsen 2009, 11-83 ; Cuvigny 2005, 309-353), qui nous fournit de pré-
cieuses informations sur ce point.

103. Keramopoullos 1917, 422-423 ; cf. Zimmermann 2002, 164 (qui ne cite pas tou-
tefois le koinon de Thèbes).

104. Rhoemetalque III (B. Lenk, dans RE VI A, col. 451 ; PIR2 R 68 et le stemma chez 
G. Mihailov, IGBR I, 368) est le fils aîné de Kotys VIII, assassiné, et frère de Pythodoris, 
de Polemon II (PIR2 I 472) et de Kotys IX (PIR2 C 1555). Il fut proclamé roi en 37/38 ap. 



A. D. Rizakis

146

penser à l’existence d’une association des latomoi, c’est-à-dire des personnes 
spécialisées dans « l’extraction » et le « découpage » en blocs des parois de la 
carrière.105 La formule ὁ ἐπὶ τῶν λατόμων ne correspond pas, comme le pen-
sait Bakalakis, à l’ἐπίτροπος τῶν λατομείων ou à l’ἐργεπιστάτην λατομείου106 
dont la fonction était probablement équivalente à celle du procurator lapicae-
dinarum des inscriptions latines. Ce dernier avait sous ses ordres, à l’époque 
d’Auguste, les trois procuratores marmorum.107 La formule ὁ ἐπὶ τῶν λατόμων 
καὶ οἱ ὑπ’αὐτὸν πάντες ne fait pas allusion à un collège organisé (κοινὸν λατό-
μων),108 mais elle signale une relation hiérarchique à l’intérieur d’un groupe 
professionnel de carriers, en fait d’un corps de métiers dont le contremaître 
est Εὔτυχος.109 Cette formule doit être synonyme de la formule οἱ περὶ ῾Ροῦφον 

J.-C. par Caligula, avec lequel il avait été éduqué à Rome ; ils étaient liés en raison de 
leur parenté avec Antonia Tryphaena. Rhoemetalque III fut assassiné en 46 ap. J.-C. et 
la Thrace devint par la suite une province romaine (sur la généalogie des derniers rois 
Sapiens, voir Clinton, Dimitrova 2016, 85-100  ; contra Tačeva 1987, 210-213 et Tačeva 
1995, 459-469 ; cf. aussi Nigdelis 2017, 139-148, avec stemma, 149 [dédicace d’Amphipo-
lis] qui suit les premiers).

105. Le terme λατόμος, comme le signale Hellmann, est formé de λᾶας « pierre », 
un synonyme de λίθος, et du verbe τέμνω (voir Hellmann 1992, 247-251 ; elle renvoie à 
Orlandos, Travlos 1986, s.v. τέμνω [2]). Les latomoi travaillaient dans les carrières avec 
d’autres spécialistes comme les lapicae dinarii, λιθαγωγοί, λιθοῦλκοι, λιθοτοί, πρίσται, 
etc. Sur ces divers termes ou des termes parallèles, voir Orlandos 1958, 83-84 ; Ginou-
vès, Martin 1985, 66-75 ; Orlandos, Travlos 1986, s.v. (cités par Koukouvou 2012, 189 
n. 428) ; cf. aussi Hellmann 1992, s.v. 

106. Mentionné dans une inscription de Paros : IG XII.5, 253 : Ἔρως Καίσαρος ἐργε-
πιστάτης τοῦ | λατομίου.

107. Sur les titres et les diverses responsabilités des procurateurs (procurator mar-
morum, lapicidinarum, metallorum, ἐπίτροπος λατομείων, μετάλλων) dans des carrières 
(propriété impériale en Orient et en Occident), voir Robert, Hellenica XI-XII, 27 n.  1, 
et surtout Hirt 2010, chap. 2 : Imperial Officials and Extractive Operations, et chap. 6 : 
Imperial Officials and the Allocation of Responsibilities.

108. On connaît quelques koina des latomoi comme celles de Thèbes (Keramopoullos 
1917, 422-423 ; cf. Zimmermann 2002, 164) ou d’Olcinium (mod. Ulcijni, dans le Monte-
negro, sur les côtes dalmates), attesté dans une dédicace votive en l’honneur d’Artémis 
Elaphébolos (Martinovic 2011, 284 no. 7).

109. Une forme parallèle apparaît dans une inscription de Didyma  : I.Didyma 39, 



Zeus Hypsistos en Macédoine

147

μύστε, qui apparaît dans une dédicace votive de Philippes en l’honneur de Dio-
nysos « grappe », et qui désigne le président d’une association dionysiaque.110

Le fait que ce groupe élève une dédicace à Zeus Hypsistos, apparemment 
dieu protecteur des carriers, est un point intéressant car c’est l’unique at-
testation connue d’une telle relation. Le dieu lié à ce groupe restreint, le pa-
tron-protecteur de l’ensemble de personnes travaillant dans la carrière, est 
souvent Héraclès.111 On s’est demandé si Εὔτυχος était un esclave puisqu’il est 
cité sans patronyme. La présence d’esclaves dans l’exploitation des carrières 
est bien connue ;112 par conséquent il est fort possible qu’Εὔτυχος soit un es-
clave royal chargé d’accomplir une tâche que le roi lui avait confiée.113 Ainsi, 
la dédicace est érigée pour la sauvegarde du roi thrace qu’il désigne comme 

ll. 51-53 (première moitié du IIe s. av. J.-C.) : ἠργάσαντο δὲ καὶ οἱ λατόμοι ὑπὸ ἡγούμενον 
Ἀπολλᾶν, ὄντες τὸν ἀριθμόν, σὺν ὑπηρέταις γ´, ιε´ ; cf. aussi les ll. 60-62 : ὁμοῦ εἰσιν ἠρ-
γασμένοι οἵ τε λευκουργοὶ καὶ λατόμοι ; cf. Bernand 1983, 185-189 ; Zimmermann 2002, 
164 ; cf. aussi l’inscription de Milet (I.Milet VI.2, 524 ; 98-130 ap. J.-C.) qui m’a été signalée 
par I. Arnaoutoglou (per litt.) : Χρήσιμος Σεβαστοῦ ἀπελεύθερος ἐπὶ τῶν λατομίων etc.

110. Pilhofer 2009, no. 535 : Οἱ περεὶ Ῥοῦφον | Ζείπα μύστε βότρυ|ος Διονύσου μυ|[-
στάρχῃ Ῥο]ύφῳ τῷ εὐερ|[γέτῃ δῶ]ρον ἐχαρί|[σαντο – – – ]. 

111. E.g. Heraclès à Plytra (ancien Asôpos), en Laconie (Kokkorou-Alevras et al. 
2009, 171-177) et à Karystos (Hirt 2010, 170 n. 13), mais Karneios Apollon, à Cythère 
(Kokkorou-Alevras et al. 2009, 177-180). Pan de désert avait été le dieu des exploiteurs 
et des pionniers, à Mons Claudianus, mais il fut remplacé ou sous-évalué lors de la re-
prise de l’exploitation après la victoire contre les Juifs et la réorganisation du com-
plexe religieux voisin du Zeus Hélios/Grand Sérapis (Koukouvou 2012, 320). Dans des 
carrières, en Occident, les dieux-patrons qui reçoivent des dédicaces des personnes, 
surtout de condition modeste, sont Silvain et Héraclès : Hirt 2010, 175 (Brohltal, Ger-
mania) ; loc. cit., 287 n. 156 (Silvanus, Lyon) ; loc. cit., 316 (Silvanus à Luna ; Silvanus ou 
Heracles à Carrara).

112. Waelkens, De Paepe, Moens 1988, 91 ; Marchand 2002, 340-341.
113. Notons que la condition servile pourrait être supposée également pour Ταρ-

σας (SEG 40, 572) qui exerce le métier de χαλκεύς (chaudronnier). Ce terme de χαλκεύς 
désignait au départ celui qui travaillait le bronze, mais il devient par la suite un terme 
générique qui désigne celui qui travaille avec tout genre de métaux. Le nom du village 
moderne, Χαλκερό, suggère l’existence d’une mine dans le voisinage (Koukouvou 2012, 
215). Ταρσας pourrait être le fabriquant des outils métalliques utilisés dans les divers 
travaux de la carrière.



A. D. Rizakis

148

son maître (ὑπὲρ Κυρίου | βασιλέως Θρακῶν | Ῥοιμητάλκα Κότυος, etc.).114 On 
sait, par ailleurs, que les adorateurs ou les membres des associations relatives 
à Zeus Hypsistos sont, en général, des gens de condition modeste et également 
des affranchis et des esclaves. Ces derniers sont nombreux (environ 20) dans 
l’association du dieu à Béroia.115 Il est évident qu’ici, comme dans d’autres cas, 
les relations professionnelles ont entraîné des liens religieux et associatifs.116

L’adhésion aux associations du dieu, en Macédoine, est presque exclu-
sivement masculine, la présence féminine étant très faible.117 Il n’y a pas de 
femmes dans la liste des trente-six membres du collegium de Zeus Hypsistos 
de Béroia,118 il y en a trois parmi les trente-quatre membres du collegium de 
Pydna119 et une seule parmi les onze membres de l’association d’Édessa.120 Les 

114. Koukouvou (2012, 503 n. 506 ; cf. aussi 201 avec renvoi à Bülow-Jacobsen 2009, 
1-2) pensait que le fait que « l’extraction nécessite un savoir-faire qui est le plus sou-
vent transmis de génération en génération, particulièrement dans le cadre des familles 
locales qui détiennent ce savoir et entretiennent une tradition familiale ou locale », 
n’exclut pas l’hypothèse qu’Eutychos soit libre. Cette hypothèse est plausible mais elle 
ne peut pas être vérifiée. L’auteur signale qu’au Mons Claudianus ne sont mentionnés 
que des travailleurs libres et rémunérés. Pour le savoir des particularités du travail 
des latomoi, voir Korres 1995, 1 et 7-8 ; Cooper 2009, 162. Pour le rapport des ateliers de 
sculpture avec les carrières, voir Kokkorou-Alevras 1992 ; ead. 1995.

115. EKM I, 27B. Des esclaves apparaissent aussi dans les associations de Thessalo-
nique (Ascough 2003, 52).

116. E.g. IG II2, 2934 (IVe s. av. J.-C.) : dédicace aux Nymphes des blanchisseurs (cf. 
Maillot, à paraître).

117. Voir Tačeva-Hitova 1978, 213 et n. 66.
118. EKM I, 27 : IIe-IIIe s. ap. J.-C. (Béroia) ; SEG 46, 800, ll. 25, 27 et 41 (Pydna).
119. Makaronas 1941-1952, 625 no. 55 (ill.) ; Cormack 1974, 51-55 (cf. BE 1976, 351 

[comm.]) ; Tačeva-Hitova 1978, 73 no. 14 ; Chrysostomou 1991, 44-45 no. 1 (SEG 46, 800, 
ll.  25, 27 et 41)  ; surtout Demaille 2021. Le fait que cette présence féminine indique 
qu’elles avaient un rôle à jouer, certes mineur, ne fait pas de doute  ; mais affirmer, 
comme le fait Tsalambouni (2006, 237-250 ; ead. 2011) – sur la base de la vieille idée d’un 
hypsistos monothéisant – que cela indique leur intérêt pour les cultes monothéistes, 
me semble arbitraire. 

120. SEG 46, 744, l. 12. La même faible participation de femmes est observée dans 
d’autres associations de dieux attestées ailleurs. En revanche, elles sont nombreuses 



Zeus Hypsistos en Macédoine

149

citoyens libres – citoyens romains ou pélerins – rares dans l’association de Bé-
roia, sont plus nombreux dans celle d’Édessa et de Pydna mais on trouve aus-
si des affranchis à Édessa et deux esclaves dans l’association de Pydna.121 Les 
membres de l’association de Béroia (libres, affranchis ou esclaves) exercent 
des petits métiers parmi lesquels on trouve des techniciens du travail d’ex-
traction de la pierre, soit des carriers.122 Il semble que certains de ces esclaves 
pouvaient avoir des rôles actifs dans le cadre de ces associations et y exercer 
même certaines fonctions. C’est précisément le cas d’une esclave (i.e. παιδί-
σκη), auteur d’une dédicace votive à Zeus Hypsistos à Dion, qui exerce la fonc-
tion d’agoranome, au cours du festival journalier des Nonae Capratinae.123 Ce 
fait incita Nigdelis à supposer qu’elle était probablement membre de la « quasi 
officielle » association locale du dieu qui était en permanence ou périodique-
ment chargée de l’organisation du festival et de l’élection de son agoranomos.124 

dans les dédicaces votives adressées à Zeus Hypsistos à Athènes, à Stratonicée et en 
Phrygie (Cook 1925, 876-878 ; Mitchell 2010, 128-129 ; Mueller 2014, 66-67).

121. EKM I, 132 (Béroia). Parmi les douze membres de l’association d’Édessa (SEG 
46, 744) il y a deux pèlerins libres et sept citoyens romains (novi cives ou affranchis). La 
grande majorité des membres de l’association de Pydna (SEG 46, 800 ; 250 ap. J.-C.) sont 
des citoyens romains dont 20 sont des Aurelii qui doivent probablement leur civitas à la 
constitutio antoniniana de 212 ap. J.-C. (Demaille 2021, 77-78). Il y a deux esclaves dans 
l’association de Pydna (SEG 46, 800 ; 250 ap. J.-C. ; l. 32 : Φιλοκύρις οἰκονόμος, et l. 33 : 
Ἐλευσείνις οἰκέτης ; cf. Demaille 2021, 78-79).

122. Un λιθοξός apparaît, à deux reprises, dans la liste des membres de l’association 
de Béroia ainsi qu’un χαλκεύς (EKM I, 27B, ll. 8-9 et 12 [λιθοξός], l. 2 [χαλκεύς]). Les 
termes de λιθοξός, λιθοξόoς ou λαοξόος voire λιθουργός –  synonymes de λατόμος  – 
peuvent couvrir des activités variées et désigner aussi bien un tailleur ou un sculpteur 
et même un polisseur de pierres ; voir Robert, Hellenica XI-XII, 30-37 (leurs équivalents 
latins sont lapicidarius, lapicidinarius : Hellenica XI-XII, 32 n. 2).

123. C’est l’unique attestation de cette fête – presque uniquement connue par la 
littérature – dans une colonie : Nigdelis 2016, 663-678.

124. Sur ce collège à Dion, appelé θρησκεία Διὸς Ὑψίστου, voir Pandermalis 2003, 
418 (251/252 ap. J.-C.). Nigdelis (2016, 670-673) pense que la liaison des dévots de Zeus 
Hypsistos de Dion avec le festival des Nonae Capratinae est renforcée par la découverte 
archéologique de la statue d’une divinité féminine assise. Le matériau et le style de 
cette statue, qui fut attribuée à Héra, conduisit Pandermalis (2006, 567-576) à supposer 



A. D. Rizakis

150

Si les esclaves et, en général, les gens modestes ont un rapport plus intime 
avec ce dieu, cela ne veut pas dire que son culte n’attire pas également des 
personnes influentes. Notons que la majorité des dédicaces votives à Dion sont 
élevées par des personnes de statut libre, citoyens romains ou peregrini (i.e. 
anciens habitants grecs et résidants étrangers).125

La structure et l’organisation des associations de Zeus Hypsistos ne sont 
pas partout identiques. On observe des disparités spatiales et temporelles. 
L’association d’Édessa, par exemple, a un prêtre (ἱερεύς) et des διάκονοι qui lui 
sont inférieurs ; elle dispose aussi de deux curateurs, appelés συνήθεις ἐπιμε-
ληταί.126 Il a été, à tort, supposé que le ἱερεύς fut remplacé, sous l’Empire, par 
l’ἀρχισυνάγωγος qui figure en tête de l’association de Béroia et de Pydna,127 
mais des inscriptions indiquent que la fonction de hiereus/hiereia persiste.128 
D’autres fonctions apparaissent au sein de l’association de trente-quatre 
membres de Pydna, à savoir λογιστεύων (l. 9), ἄρχων (l. 11), ἀρχισυνάγωγος 
(ll. 10-11), προστάτης (l. 14), γραμματεύς (l. 15), ἐπιμελητής, κριτής. Les deux 
dernières fonctions apparaissent aussi dans les associations d’Édessa, de Pyd-
na et de Béroia.129

qu’elle était placée avec celles de Zeus Hypsistos et d’Athéna dans le temple, repré-
sentant la triade capitoline qui protégeait la colonie. Cette hypothèse me semble peu 
fondée et Tsochos (2012, 20 n. 23) n’avait pas tort d’exprimer ses réserves. Je ne suis pas 
non plus convaincu par l’idée que le culte de Zeus Hypsistos fut confondu, à partir du 
IIe s., avec ceux de Zeus Olympien et de Jupiter Optimus Maximus (c’est une hypothèse 
de Demaille 2013, vol. I, 474 ; cf. aussi Nigdelis 2016, 673).

125. Voir AE 2003 [2006], 1579-1580, 1582b ; SEG 53, 597-598, 600 (citoyens romains) ; 
SEG 53, 599 (peregrinus). 

126. Voir Chrysostomou 1991, 31-32 no. 3 (SEG 46, 744 ; Kloppenborg, Ascough 2011, 
305-310 no. 64).

127. L’ἀρχισυνάγωγος figure en tête de quelques associations cultuelles ou pro-
fessionnelles, en Macédoine (voir les références réunies par Chrysostomou 1991, 64 
n. 185).

128. Sur la prêtresse de Plutôn, voir supra, n. 59 ; Γ. Ὀλύμπιος Παῦλος a exercé la 
fonction du prêtre (ἱερητ[εύσας]) de Zeus Hypsistos à Dion (Pandermalis 2003, 417). On 
ne sait pas si le ἱερητεύων d’une dédicace votive d’Édessa est le prêtre de l’association 
de Zeus Hypsistos ou de la cité (voir EKM II, 283). Chatzinikolaou (2011, 46) suppose que 
la prêtrise était une fonction annuelle.

129. EKM II, 131 (Édessa) ; SEG 46, 800 = Kloppenborg, Ascough 2011, no. 72 ; cf. De-
maille 2021, 75-77 (Pydna) ; Chrysostomou 1991, 36-39 no. 2 ; EKM I, 27B (Béroia).



Zeus Hypsistos en Macédoine

151

Les membres de l’association de Zeus Hypsistos à Pydna sont appelés θρη-
σκευταί130 mais dans de nombreuses associations de Thessalonique, relatives 
à Θεὸς Ὕψιστος, ils portent le nom de συγκλῖται, cohérent avec l’ambiance 
sarapiaste.131 Il en va de même des membres de l’association de Ζεὺς Ὕψιστος 
dans la même ville.132 L’usage de ce terme indique que le trait principal de ces 
associations, comme beaucoup d’autres en Macédoine et dans le monde ro-
main en général, était le « banquet commun » qui était une expression de fra-
ternité parmi les membres.133 Bien que les membres des associations de Zeus 
Hypsistos soient, en général, de condition modeste, la présence de personnes 
appartenant à l’élite civique n’est pas indifférente. Le prêtre de l’association 
d’Hypsistos de Béroia, qui fait une dédicace au dieu avec ses diakonoi, appar-
tient à la famille connue des Popillii134 et le dédicant d’une autre d’Anydron est 
un politarque, fonction civique suprême dans les cités macédoniennes.135

130. SEG 46, 800  (Pydna)  ; sur l’usage de ce terme –  dérivé de θρησκεία (Foschia 
2004) – à Pydna, Dion et en Macédoine en général, voir Demaille 2021, 72-77. Sur les 
termes équivalents latins, sodales/cultores qu’on trouve, par exemple, à Philippes à pro-
pos des dieux égyptiens ou de Silvain, voir Pilhofer 2009, passim.

131. IG X 2.1, 68-70 (Ier s. ap. J.-C.) et IG X 2.1s, 1054 (seconde moitié du IIe s. ap. J.-
C.) ; cf. Tsalambouni 2006, 221-251 ; Nigdelis 2006, 168-178 ; id. 2010, 218-220. Ce sont 
probablement eux qui élèvent en l’honneur du fils de leur τρικλείναρχος une dédicace 
votive (IG X 2.1, 68-69) ; une autre dédicace votive fut élevée en l’honneur des « συν-
κλῖται » auxquels le dédicant offre quatre colonnes, selon la volonté de son père qui 
était prêtre du culte (IG X 2.1, 70 [66/67 ap. J.-C.] = Kloppenborg, Ascough 2011, 346-347 
no. 74). Les « συνκλῖται  » étaient comme l’avait indiqué Ch. Edson dans IG X 2.1, 70 
(p. 36) des sodales de Théos Hypsistos (cf. aussi Nigdelis 2010, 22 n. 55).

132. Voir IG X 2.1s, 1054 (seconde moitié du IIe s. ap. J.-C.) ; cf. Nigdelis 2006, 168-177.
133. Tsalambouni 2006, 239 et nos. 188-189. Il est synonyme de σύνκλινος, συμπό-

της, παρακλίτης (voir Robert 1969, 8-9 ; Mihailov 1981, 259-260) ; pour d’autres attesta-
tions en Macédoine, voir Nigdelis 2006, 169-170 nn. 215-218.

134. SEG 35, 714 ; Chrysostomou 1991, 35-36 no. 2 ; Mitchell 1999, 130 no. 36 ; EKM I, 
26 (première moitié du IIe s. ap. J.-C). Les diakonoi sont mentionnés dans une autre 
inscription de Béroia (Mitchell 1999, 130 no. 34  ; EKM I, 28  : οἱ περὶ ἔρωτα Εὐβιότου 
διάκονοι).

135. Chrysostomou 1991, 41-42  ; Panayotou, Chrysostomou 1993, 370-372 no. 6, 
fig. 7 (SEG 43, 394) ; EKM II, 417 (147/148 ap. J.-C.).



A. D. Rizakis

152

Théos Hypsistos et Zeus Hypsistos en Macédoine
Une question très intéressante qui alimenta les débats des dernières décen-
nies est le rapport entre Θεὸς Ὕψιστος et Ζεὺς Ὕψιστος. Certains chercheurs 
ont identifié le Θεὸς Ὕψιστος au dieu des Juifs.136 Cette identification a été 
fortement contestée par d’autres qui pensent qu’il s’agit de deux cultes dis-
tincts et qu’il y a des différences dans la documentation.137 Ainsi, en Macé-
doine, comme ailleurs, Zeus Hypsistos et Théos Hypsistos sont des divinités 
qui ont des points communs mais elles ne sont pas identiques.138 La question 
intéressa particulièrement Nicole Belayche qui, inspirée par le contexte so-
cial et religieux de la période, croit que dans la relation intime que le dévot 
établit avec le dieu, il n’y a aucune différence majeure « si une divinité est ac-
clamée comme grande (mégas, megistos, mégalé ou megisté) ou comme unique 
(heis) ».139 L’utilisation par conséquent du mot théos au lieu du nom individuel 
du dieu n’est pas en soi « un signe de dépersonnalisation des pouvoirs supé-
rieurs, conduisant à l’unité de l’idée de dieu  ». Elle conclut qu’il n’était pas 

136. Mitchell (1999, 92-103) partant d’attestations judaïsantes pour inscrire tous les 
« Hypsistos » dans une interprétation juive a avancé l’idée que Ζεὺς Ὕψιστος et Θεὸς 
Ὕψιστος expriment la même forme de religiosité qui résulte d’une fusion d’éléments 
juifs et païens. Dans ce point de vue, modifié par lui-même, plus tard (2010, 190-191), 
il admet qu’il est préférable de traiter Zeus Hypsistos comme un culte séparé de celui 
de Théos Hypsistos.

137. Nock 1936, 64 ; Tačeva-Hitova 1978, 63 ; ead. 1983, 204 n. 34 ; Ustinova 1999, 
159-165 ; cf. Voutiras 2006, 344 nn. 102-103 ; Kloppenborg, Ascough (2011, 309) pensent 
que le Théos Hypsistos était considéré comme « a national and royal form of Zeus or 
Zeus Hypsistos » et ils ne croient pas qu’il a un rapport avec le dieu des Juifs, surtout 
sur des sites où il n’y a apparemment pas de communauté ou d’influence juive. Sur ce 
débat et la bibliographie relative, voir Parker 2017, 124-131.

138. Voir la discussion in Nigdelis 2006, 171-177 et Tsalambouni 2006, 235-236 
avec toute la bibliographie antérieure. Il est intéressant de noter qu’il y a, parfois, 
une confusion dans l’usage de ces termes : l’expression ἐπὶ θεοῦ Διὸς Ὑψίστου dans 
le document de Pydna (SEG 46, 800, ll. 6-7), ainsi que la fonction d’ἀρχισυνάγωγος 
évoquent Θεὸς Ὕψιστος, ce qui conduisit Demaille (2021, 83-84) à se demander s’il n’y 
a pas dans cette appellation « un élan hénothéiste ».

139. Belayche 2010, n. 125.



Zeus Hypsistos en Macédoine

153

rare qu’un dieu soit simplement désigné par référence à son statut supérieur 
lorsque le contexte suffisait à l’identifier.140

Le culte de Zeus Hypsistos eut la vie longue en Macédoine, où il se maintint 
pendant cinq siècles (IIe s. av. J.-C. au IIIe s. ap. J.-C.). Au début (IIe-Ier s. av. J.-
C.), l’extension du culte se limite, à deux exceptions près, à la péninsule balk-
anique. L’extension qui suit, à partir d’un centre gréco-macédonien, atteint 
une plus vaste extension au IIe s. ap. J.-C., et, au IIIe siècle, se maintient en 
Thrace, en Asie Mineure et en Syrie.141 Malgré cette expansion, Zeus Hypsistos 
n’est pas un dieu universel et en dépit des apparences parfois trompeuses, il 
y a certainement une diversité des activités religieuses qui font que ce culte 
présente des particularités locales.142

En Macédoine occidentale et centrale, en particulier, son culte a un 
rôle dominant et comme le dit Mitchell «  il n’a jamais été appelé Théos 

140. Belayche 2010, n. 127. L’auteur rappelle à ce propos l’importante remarque 
faite par L. Robert (1958, 128), à savoir « the virtual equivalence of heis and megas (su-
preme, certainly not ‘unique god’) ». Mégas est le plus commun et le plus ancien des 
épithètes utilisées pour désigner la suprématie d’un dieu (voir les références réunies 
par Chaniotis 2010, 134 n. 94). Mitchell (2010, 171-174) considère (contra Belayche 2005c, 
40) que l’adjectif Hypsistos est rarement lié à d’autres divinités que Zeus et Théos.

141. Le culte de Zeus est prédominant dans deux ensembles géographiques et 
culturels ; celui du monde gréco-macédonien (Chrysostomou 1991 ; id. 1994, 97-110 ; cf. 
Ascough 2003, 196-201 ; EKM I, 130) et celui des provinces les plus hellénisées (Balkans, 
certaines régions côtières de l’Asie Mineure comme la Carie : Mitchell 1999, nos. 129-
134, 137-157  ; spécialement pour la Carie, voir Rivault 2021, 335-337, 341-350 et 478-
479), et enfin la Syrie (cf. Belayche 1984). L’exemple le plus ancien, en Asie Mineure, 
provient de Mylasa, en Carie (I.Mylasa 212.2) mais la date (ca. 210-145 av. J.-C.), proposée 
par Descat, Pernin 2008, 285-314 (cité par Parker 2017, 125 n. 60) est hypothétique. 
La présence de Théos Hypsistos en Carie est très limitée ; cf. Mitchell 1999, 100-101 ; 
Rivault 2021, 337-350 et 478-479. En revanche, dans d’autres régions d’Asie Mineure, 
on trouve 220 exemples pour Théos Hypsistos, 121 pour Zeus Hypsistos et 34 pour Hyp-
sistos ; voir Parker 2017, 124 qui renvoie à Mitchell 1999, 128-147 ; id., 2010, 198-208.

142. À Stratonicée, par exemple, le culte de Zeus Hypsistos ou de Théos Hypsistos 
est associé un autre être divin, le θεῖον, qui lui « sert d’intermédiaire et qui peut être, 
plus ou moins, son émanation » (voir Robert 1958, 115-119). Sur cette question, voir 
Mitchell 2010, 168 ; contra Belayche 2005b, 428.



A. D. Rizakis

154

Hypsistos »,143 à l’exception naturellement de Pydna où il est appelé Θεὸς Ζεὺς 
Ὕψιστος144 et dans deux autres cas, à Pella, où il est simplement appelé Ὕψι-
στος ou Θεός.145 En Macédoine, la présence de Théos Hypsistos n’est qu’excep-
tionnelle146 puisqu’il ne compte qu’un seul exemple à Leucopétra, un autre en 
Macédoine orientale (Néa Kerdylia)147 et quelques exemples à Thessalonique 
(cité cosmopolite et capitale de la province) où il est mieux représenté, mais 
où son lien avec la communauté juive, bien que douteux, ne peut pas être to-
talement exclu.148 Il faut noter enfin que le document unique, relatif à l’affran-
chissement d’une esclave, repéré dans le sanctuaire de Leucopétra (Béroia), 

143. Mitchell 2010, 171.
144. SEG 46, 800, ll. 6-7 (Pydna). La présence de la fonction de ἀρχισυνάγωγος, dans 

ce texte (ll. 12-13) suggère selon Mitchell (1999, 100-101 et nn. 40-41 ; id. 2010, 171 n. 12) 
un lien avec la diaspora juive.

145. Il s’agit d’une lampe provenant d’Agrosykia (Chrysostomou 1991, 68 n. 215  ; 
Mitchell 2010, A20) et d’un relief de marbre provenant du même sanctuaire (Chrysosto-
mou, Aslanis, Chrysostomou 2007, 291, 297). On pourrait supposer que les bucrania, qui 
apparaissent sur les monuments votifs d’Hypsistos de Pella, renvoient à Zeus Hypsistos 
et pas à Théos Hypsistos ; on ne peut pas exclure toutefois totalement leur rapport avec 
Théos Hypsistos dans la mesure où ces éléments étaient entrés, comme l’a déjà observé 
Mitchell (2010, 174 n. 35), dans le répertoire décoratif générique (dans le cas de Théos 
Hypsistos ces symboles n’évoquaient pas dans le rite sacrificiel, d’ailleurs absent de 
son culte).

146. Il y a 41 dédicaces en l’honneur de Zeus Hypsistos ou d’Hypsistos et seulement 
neuf pour Théos Hypsistos dont sept proviennent de Thessalonique (voir infra, n. 148). 
La répartition des deux cultes montre que la forme anonyme (Théos) Hypsistos «  is 
much commoner outside mainland Greece » (Parker 2017, 125-126).

147. I.Leukopetra 151 (Leucopétra) et Perdrizet 1895, 110 (Néa Kerdylia).
148. Les inscriptions relatives à Théos Hypsistos de Thessalonique ont été repérées 

au Sarapéion (IG X 2.1, 67-68 et 71-72 ; Mitchell 1999, 131 nos. 55-58) et n’ont pas de 
relation avec la synagogue. Seules les inscriptions relatives à Théos Hypsistos de Dé-
los proviennent de la synagogue (Mitchell 1999, 98 avec nn. 31-33). On suppose que le 
Théos Hypsistos, mentionné dans deux inscriptions de Thessalonique (Mitchell 1999, 
37 et 43), est probablement identifié à Zeus Hypsistos (la question concernant l’identité 
de ce dieu anonyme est très complexe ; voir Parker 2017, 128) ; la même faible présence 
de Théos Hypsistos est observée en Carie ; cf. Mitchell 1999, 100-101.



Zeus Hypsistos en Macédoine

155

rappelle les affranchissements d’esclaves juifs dans le royaume de Bosphore 
consacrés à Théos Hypsistos.149 Les fidèles de Zeus Hypsistos, en Macédoine, 
n’ont rien à voir avec les « Hypsistarii » ou les « Hypsistianoi » (i.e. adorateurs 
de Hypsistos)150 qui sont une secte « pagano-juive », active en Asie Mineure, 
entre 200 et 400 ap. J.-C. Les fidèles de cette secte utilisent des rites païens et 
juifs et certains estiment qu’il en est de même des adorateurs de Théos Hypsis-
tos (cf. Acts 16 : 17, « ces hommes sont des serviteurs du plus Haut dieu ») qui 
apparaît dans les inscriptions (de 100 à 400 ap. J.-C.), surtout en Asie Mineure 
(Cappadoce, Bithynie et Pont) et en mer Noire.151

Il n’y a pas de doute que le culte de Zeus Hypsistos est celui d’un dieu païen 
lié à Zeus dont le rôle est plus important dans les régions qui se trouvent aux 
alentours du mont Olympe. On observe une concentration remarquable de son 
culte entre Bermion et Barnous alors qu’il y a une dilution notable sur une par-
tie de la Macédoine centrale et la Macédoine orientale. La très faible présence 
du dieu, dans ces dernières régions, pourrait s’expliquer par l’absence d’une 
tradition jovienne analogue à celle des plus vieilles régions macédoniennes 
situées au-delà d’Axios où le culte de Zeus avait des racines très profondes. 
Comme l’ont noté déjà plusieurs savants,152 le culte de Zeus Hypsistos, né dans 
la vieille Macédoine (peut-être en Élimiotide/Éordée) s’est ensuite diffusé 
dans le reste de la Macédoine ainsi que dans d’autres provinces orientales de 
l’Empire. La représentation anthropomorphe du dieu en Macédoine en posi-
tion de sacrifiant s’inscrit dans la continuité de la tradition jovienne.153 Il est 
fort probable que Zeus Hypsistos avait adopté des éléments cultuels et des 
concepts religieux préexistants mais que ces traditions furent combinées avec 
des éléments et des traits nouveaux qui lui donnèrent, progressivement, un 

149. Voir Gibson 1999.
150. Voir Grégoire de Nazianze, Orat. 18.5 : « Hypsistarii »; Grégoire de Nysse, Contra 

Eunom. 2 : « Hypsistianoi ».
151. Mitchell 1999 et 2010.
152. Voir Tačeva-Hitova 1978, 66-67 ; Chrysostomou 1991, 103-104 ; Belayche 2005b, 

435 et n. 62 (cf. Mitchell 1999, 127).
153. C’est uniquement en Macédoine que Zeus Hypsistos a conservé « la tradition 

du dieu olympien représenté par l’aigle ou figuré anthropomorphiquement en position 
de sacrifiant » : Belayche 2005b, 435 ; cf. aussi Mitchell 2010, 170.



A. D. Rizakis

156

autre profil.154 Ainsi n’est-il pas étonnant que le vieux berceau du royaume 
nous offre non seulement la diffusion la plus impressionnante mais également 
les exemples les plus précoces de ce culte.

A.D. Rizakis
Fondation Nationale de la Recherche Scientifique

Institut de Recherches Historiques
arizak@eie.gr

154. Parker (2017, 126) note à ce propos l’exemple de Ζεὺς Ὕψιστος Βρονταῖος, à 
Miletoupolis de Mysie, qui marque le passage d’un dieu météorologique à une divinité 
d’un autre style ; quand l’adjectif Βρονταῖος sera abandonné, le nouveau Θεὸς Ὕψι-
στος sera identifié au dieu connu de cette région, i.e. Zeus ; voir également Chaniotis 
2010, 121 n. 38, qui renvoie aux travaux de G. Sfameni Gasparo relatifs à cette question.



Zeus Hypsistos en Macédoine

157

Summary

The cult of Zeus Hypsistos seems to have emerged first in Macedonia and 
then to have spread to the other eastern provinces of the Roman Empire. 
Indeed, it is in western and central Macedonia, the heart of the ancient king-
dom, that we find a large number of sanctuaries devoted to Zeus Hypsistos, 
together with offerings and votive dedications of various types, some of 
which date back to the second century BCE. This cult is quite distinct from 
that of Theos Hypsistos, which –with the exception of the cosmopolitan city 
of Thessalonike– is effectively absent from Macedonia. It is to be noted that 
in Macedonia Zeus Hypsistos retained the traditional iconographic elements 
of Zeus Olympios and was represented either anthropomorphically, in a sac-
rificial pose, or through his symbols (eagle, bull). Nevertheless, the two cults 
were not identical. Zeus Hypsistos was not a substitute for the patron god of 
the Macedonian royal house, which had been suppressed by Rome, nor did 
he represent a metamorphosis of the ancient divinity, associated with novel 
religious practices. It is clear that the new cult maintained the Zeus tradition 
but combined this with new elements and features, which gradually lent a 
different profile and character to the cult of Zeus Hypsistos, adapted to the 
religious and cultural context of the Roman Empire.



A. D. Rizakis

158

Abréviations-Bibliographie

EAM 	 A. Rizakis, I. Touratsoglou, Ἐπιγραφὲς Ἄνω Μακεδονίας (Ἐλίμεια, 
Ἐορδαία, Νότια Λυγκηστίς, Ὀρεστίς). Τόμος Α΄: Κατάλογος ἐπιγραφῶν. 
Athènes 1985.

EAM Suppl. 	 E. Martín González, P. Paschidis, A Supplement to Ἐπιγραφὲς Ἄνω 
Μακεδονίας (Institute of Historical Research, National Hellenic 
Research Foundation, Digital Publications 2). Athènes 2020.

EKM I 	 L. Gounaropoulou, M.B. Hatzopoulos, Ἐπιγραφὲς Κάτω Μακεδονίας 
(μεταξὺ Βερμίου ὄρους καὶ Ἀξιοῦ ποταμοῦ). Τεῦχος Α΄: Ἐπιγραφὲς Βε-
ροίας. Athènes 1998.

EKM II 	 L. Gounaropoulou, P. Paschidis, M.B. Hatzopoulos, Ἐπιγραφὲς 
Κάτω Μακεδονίας (μεταξὺ τοῦ Βερμίου ὄρους καὶ τοῦ Ἀξιοῦ ποταμοῦ). 
Τεῦχος Β΄. Μέρος Α΄: Ἐπιγραφὲς Ἀλώρου, Αἰγεῶν, Μίεζας, Μαρινίας, 
Σκύδρας, Νεαπόλεως, Ἔδεσσας. Μέρος Β΄: Ἐπιγραφὲς Κύρρου, Γυρ-
βέας, Τύρισσας, Πέλλας, Ἀλλάντης, Ἰχνῶν, Εὐρωποῦ, Βόρειας Βοττίας, 
Ἀλμωπίας. Athènes 2015.

Ascough, R.S. 2003. Paul’s Macedonian Associations. The Social Context of Philip-
pians and 1 Thessalonians  (Wissenschaftliche Untersuchungen zum 
Neuen Testament 2. Reihe, 161). Tubingue. 

Bakalakis, G. 1935. « Θρακικὰ εὐχαριστήρια εἰς τὸν Δία », Θρακικά 6, 302-318.
Bakirtzis, Ch. 1996. « Ανασκαφή χριστιανικής Αμφίπολης », PAAH 151, 229-241.
Belayche, N. 1984. « Les divinités Ὕψιστος dans le monde romain impérial » 

(Thèse de Doctorat, Univ. Paris-Sorbonne).
Belayche, N. 2005a. « ‘Au(x) dieu(x) qui règne(nt) sur . . .’  : basileia divine et 

fonctionnement du polythéisme dans l’Anatolie impériale », in A. Bé-
renger-Badel, B. Klein, X. Loriot, A. Vigourt (éds.), Pouvoir et religion 
dans le monde romain. En hommage à Jean-Pierre Martin. Paris, 257-269.

Belayche, N. 2005b. « De la polysémie des épiclèses. Ὕψιστος dans le monde 
grécoromain », in N. Belayche, P. Brulé, G. Freyburger, Y. Lehmann, 
L.  Pernot, F. Prost (éds.), Nommer les dieux. Théonymes, épithètes, épi-
clèses dans l’Antiquité (Recherches sur les rhétoriques religieuses 5). 
Turnhout, Rennes, 427-442.

Belayche, N. 2005c. « Hypsistos : Une voie de l’exaltation des dieux dans le po-
lythéisme gréco-romain », ARG 7, 34-55.

Belayche, N. 2010. « Deus deum. . . summorum maximus (Apuleius) : Ritual Ex-
pressions of Distinction in the Divine World in the Imperial Period », 
in Mitchell, Nuffelen 2010, 141-166.



Zeus Hypsistos en Macédoine

159

Belayche, N. 2020. «  Kyrios and Despotes  : Addresses to Deities and Reli-
gious Experiences », in V. Gasparini, M. Patzelt, R. Raja, A.-K. Rieger, 
J. Rüpke, E. Rubens Urciuoli (éds.), Lived Religion in the Ancient Mediter-
ranean World  : Approaching Religious Transformations from Archaeology, 
History and Classics. Berlin, Boston, 87-116.

Bernand, E. 1983. « Pèlerinage au Grand Sphinx de Gizeh », ZPE 51, 185-189.
Bömer, Fr. 1961. Untersuchungen über die Religion der Sklaven im Griechenland und 

Rom. III : Die wichtigsten Kulte griechischen Welt. Wiesbaden.
Bonias, Z. 2000. « Une inscription de l’ancienne Bergé », BCH 224 (1), 227-246.
Brélaz, C., Demaille J. 2017. «  Traces du passé macédonien et influences de 

l’hellénisme dans les colonies de Dion et de Philippes », in C. Brélaz 
(éd.), L’héritage grec des colonies romaines d’Orient : interactions culturelles 
dans les provinces hellénophones de l’empire romain, Actes du colloque de 
Strasbourg (8-9 novembre 2013) (Études d’archéologie et d’histoire an-
cienne de l’Université de Strasbourg). Paris, 119-156.

Bülow-Jacobsen, A. 2009. Mons Claudianus. Ostraca graeca et latina IV. Le Caire.
Burkert, W. 1979. Structure and History in Greek Mythology and Ritual. Berkeley.
Burkert, W. 1985. Greek Religion. Cambridge Mass.
Chalupa, A. 2007. « Roman Emperors : Gods, Men, Something Between or an 

Unnecessary Dilemma ? », Religio : Revue pro religionistiku 15, no. 2, 256-
270.

Chaniotis, A. 2003. « Der Kaiserkult im Osten des römischen Reiches im Kon-
text des zeitgenössischen Ritualpraxis », in H. Cancic, K. Hitzl (éds.), 
Die Praxis der Herrscherverehrung in Rom und seinen Provinzen, Akten der 
Tagung Blaubeuren 2002. Tubingue, 3-23.

Chaniotis, A. 2009. « The Dynamic of Rituals in the Roman Empire », in O. Hek-
ster, S. Schmidt-Hofner, S. Witschell (éds.), Ritual Dynamics and Reli-
gious Change in the Roman Empire. Leiden, 3-29.

Chaniotis, A. 2010. « ‘Megatheism’ : The Search for the Almighty God and the 
Competition of Cults », in Mitchell, Nuffelen 2010, 112-140.

Chantraine, P. 2009. Dictionnaire étymologique de la langue grecque. Histoire des 
mots [première édition 1968-1980]. Paris.

Chatzinikolaou, K.G. 2010a. « Zeus Hypsistos – un dieu d’origine macédonienne 
ou bien orientale  ? Remarques sur la redatation de trois reliefs vo-
tifs inscrits de la Haute Macédoine », in M. Dalla Riva, H. Di Giuseppe 
(éds.), Meetings between Cultures in the Ancient Mediterranean. Proceedings 
of the 17th International Congress of Classical Archaeology, Rome 22-26 sept. 
2008, Bollettino di Archeologia on line I, Volume speciale B / B7 / 7, 17-21. 

Chatzinikolaou, K.G. 2010b. « Locating Sanctuaries in Upper Macedonia Accord-
ing to Archaeological Data », Kernos 23, 193-222.



A. D. Rizakis

160

Chatzinikolaou, K.G. 2011. Οι λατρείες των θεών και των ηρώων στην Άνω Μα-
κεδονία κατά την αρχαιότητα (Ελίμεια, Εορδαία, Ορεστίδα, Λυγκηστίδα). 
Thessalonique.

Chrysostomou, P. 1991. « Η λατρεία του Διός ως καιρικού θεού στη Θεσσαλία 
και τη Μακεδονία », ADelt 44-46 (1989-1991) [1996], Μελέτες. Athènes, 
21-72.

Chrysostomou, P. 1994. « Δυτικομακεδονικά ευχαριστήρια στο Δία Ύψιστο », 
AEMTh 5 (1991) [1994], Thessalonique, 97-110.

Chrysostomou, P. 1995. « Η λατρεία του Διός Υψίστου στην Έδεσσα », in G. Kiou-
toutskas (éd.), Η Έδεσσα και η περιοχή της. Ιστορία και πολιτισμός. Πρακτι-
κά A΄ Πανελληνίου Eπιστημονικού Συμποσίου (Έδεσσα, 4, 5 και 6 Δεκεμβρίου 
1992). Édessa, 99-110.

Chrysostomou, P., Aslanis, I., Chrysostomou, A. 2007. Αγροσυκιά, ένας οικισμός 
των προϊστορικών και των ιστορικών χρόνων. Véroia.

Clinton, K., Dimitrova, N. 2016. « The Last Thracian Kings  : New Evidence », 
in M. Slavova, N. Sharankov (éds.), Monuments and Texts in Antiquity 
and Beyond. Essays for the Centenary of Georgi Mihailov (1915-1991) (Studia 
Classica Serdicensia 5). Sofia, 85-100.

Collard, H. 2016. Montrer l’invisible : rituel et présentification du divin dans l’image-
rie attique (Kernos Suppl. 30). Liège.

Cook, A.B. 1925. Zeus. A Study in Ancient Religion. II : Zeus God of the Dark Sky 
(Thunder and Lightning). Cambridge.

Cooper, Fr. A. 2009. « Limestone Quarries for Greek Cities and Sanctuaries », in 
P. Jockey (éd.), ΛΕΥΚΟΣ ΛΙΘΟΣ. Marbres et autres roches de la Méditerranée 
antique  : études interdisciplinaires / Interdisciplinary Studies on Medi-
terranean Ancient Marble and Stones. Paris, 161-176.

Cormack, J.M.R. 1941. « Dedications to Zeus Hypsistos in Beroea », JRS 31, 19-
23.

Cormack, J.M.R. 1963. « Inscriptions from Macedonia », BSA 58, 20-29.
Cormack, J.M.R. 1974. « Zeus Hypsistos at Pydna », in Mélanges helléniques offerts 

à Georges Daux. Paris, 51-55.
Cuvigny, H. 2005. «  L’organigramme du personnel d’une carrière impériale 

d’après un ostracon du Mons Claudianus », Chiron 35, 309-353.
Demaille, J. 2013. « Une société mixte dans un cadre colonial : l’exemple de la 

colonie romaine de Dion (Piérie, Macédoine) du Ier siècle a.C. au IIIe 
siècle p.C. » (Thèse de Doctorat, Univ. de France-Compté, Besançon).

Demaille, J. 2021. « L’association des fidèles de Zeus Hypsistos à Pydna, reflet 
d’une société périphérique sur le territoire colonial de Dion (Piérie, 
Macédoine) », in J. Demaille, G. Labarre (éds.), Les associations cultuelles 



Zeus Hypsistos en Macédoine

161

en Grèce et en Asie Mineure aux époques hellénistique et impériale. Composi-
tions sociales, fonctions civiques et manifestations identitaires (époques hel-
lénistique et romaine). Paris, 65-88.

Descat, R., Pernin, I. 2008. « Note sur la chronologie et l’histoire des baux de My
lasa », Studi ellenistici 20, 285-314.

Dimitsas, M.G. 1896. Ἡ Μακεδονία ἐν λίθοις φθεγγοµένοις καὶ µνηµείοις σωζοµέ-
νοις, ἤτοι πνευµατικὴ καὶ ἀρχαιολογικὴ παράστασις τῆς Μακεδονίας ἐν 
συλλογῇ 1409 ἑλληνικῶν καὶ 189 λατινικῶν ἐπιγραφῶν καὶ ἐν ἀπεικονίσει 
τῶν σπουδαιοτέρων µνηµείων, 2 vols. Athènes.

Drougou, S. 1990. « ΔΙΙ ΥΨΙΣΤΩΙ. Η αναθηματική στήλη του Ζωίλου στην Έδεσ-
σα », Εγνατία 2, 45-71.

Düll, S. 1977. Die Götterkulte Nordmakedoniens in römischer Zeit : eine kultische und 
typologische Untersuchung anhand epigraphischer, numismatischer und ar-
chäologischer Denkmäler, Munich.

Eckstein-Wolf, B. 1952. « Zur Darstellung spendenter Götter », MDAI(A) 5, 39-
75. 

Falezza, G. 2008. « I santuari di Dion nel passaggio tra l’età greca et romana », 
ASAtene 86, s. III, 8, 169-192.

Falezza, G. 2012. I santuari della Macedonia romana : persistenze e cambiamenti del 
paesaggio sacro provinciale tra II secolo a.C. e IV secolo d.C. Rome.

Fassa E. 2016. « Divine Commands, Hierarchy and Cult : Imperative Dedications 
to the Egyptian Gods », OpAthRom 9, 59-70.

Fassa, E. 2019. « Experiencing the Divine as an Active Agent : Listening Gods 
and Their ‘Aures’ in Graeco-Roman Macedonia », JES 2, 43-61.

Fears, J.R. 1984. « The Cult of Jupiter and Roman Imperial Ideology », ANRW II, 
17.1, 3-41.

Fishwick, D. 1992. Imperial Cult, The Imperial Cult in the Latin West : Studies in the 
Ruler Cult of the Western Provinces of the Roman Empire. Leiden.

Flusser, D. 1975. « The Great Goddess of Samaria », IEJ 25, 13-20.
Forsén, B. 1993. « The Sanctuary of Zeus Hypsistos and the Assembly Place on 

the Pnyx », Hesperia 62, 507-521.
Foschia, L. 2004. « Le nome du culte θρησκεία et ses dérivés à l’époque impé-

riale », in S. Follet (éd.), L’Hellénisme d’époque romaine. Nouveaux docu-
ments, nouvelles approches (Ier s. a.C. – IIIe s. p.C.). Actes du Colloque interna-
tional à la mémoire de Louis Robert, Paris 7-8 juillet 2000. Paris, 15-35.

Fournier, J. 2013. « Entre Macédoine et Thrace : Thasos à l’époque de l’hégémo-
nie romaine », in M.-G. Parissaki (éd.), Thrakika Zetemata 2. Aspects of 
the Roman Province of Thrace (Μελετήματα 69). Athènes, 11-63.

Gaifman, M. 2018. The Art of Libation in Classical Athens. Yale.



A. D. Rizakis

162

Gibson, E. 1999. The Jewish Manumission Inscriptions of the Bosporus Kingdom. 
Tubingue.

Ginouvès, R., Martin, R. 1985. Dictionnaire méthodique de l’architecture grecque et 
romaine. Rome.

Graf, F. 2017. « Theoi Soteres », ARG 18, 239-254.
Haerens, H. 1948. « Σωτήρ et Σωτηρία », Studia Hellenistica 5, 57-68.
Harland, Ph.A. 2006. « The Declining Polis ? Religious Rivalries in Ancient Civic 

Context », in L.E. Vaage (éd.), Religious Rivalries in the Early Roman Empire 
and the Rise of Christianity (Études sur le Christianisme et le Judaïsme 
18). Waterloo, 21-49.

Hatzopoulos, M.B. 1996. Macedonian Institutions under the Kings. A Historical and 
Epigraphic Study, 2 vols. (Μελετήματα 22). Athènes.

Hatzopoulos, M.B., Loukopoulou L.D. 1992. Recherches sur les marches orientales 
des Téménides, I (Μελετήματα 11). Athènes.

Hellmann, M.-Ch. 1992. Recherches sur le vocabulaire de l’architecture grecque, 
d’après les inscriptions de Délos. Athènes.

Himmelmann-Wildschütz, N. 1959. « Spendende Götter », Antaios 1.2, 173-178.
Himmelmann-Wildschütz, N. 1996. « Spendende Götter », in N. Himmelmann- 

Wildschütz (éd.), Minima archaeologica. Utopie und Wirklichkeit der Anti-
ke. Mayence, 54-61.

Hirt, A.-M. 2010. Imperial Mines and Quarries in the Roman World : Organizational 
Aspects 27 BC-AD 235. Oxford.

Kaphtantzis, G.V. 1967-1972. Ἱστορία τῆς πόλεως Σερρῶν καὶ τῆς περιφερείας της 
(ἀπὸ τοὺς προϊστορικοὺς χρόνους μέχρι σήμερα), 2 vols. Athènes.

Karamitrou-Medessidi, G. 1993. Κοζάνη, πόλη Ελιμιώτιδος. Αρχαιολογικός οδηγός. 
Thessalonique.

Karamitrou-Medessidi, G. 2001. « Εορδαία : Δήμος Αγίας Παρασκευής », AEMTh 
15, 611-626.

Karamitrou-Medessidi, G. 2014. «  Μαρτυρίες αμπελουργίας, οινοποιίας και 
οινοποσίας στους Νομούς Κοζάνης και Γρεβενών  », in G.A. Pikoulas 
(éd.), Οἶνον ἱστορῶ Χ. Ἐπιστημονικὸ συμπόσιο Βελβεντὸ τὸ οἰνοφόρο, 
Βελβεντό, Σάββατο 19 Οκτωβρίου 2013, Πνευματικό Κέντρο Βελβεντού. 
Athènes, 47-75.

Kéi, N. 2014. « L’objet rituel. Concepts et méthodes croisés », RHR 4, 531-823.
Keramopoullos, A.D. 1917. Θηβαϊκά, ADelt 3, Athènes.
Klöckner, A. 2010. « Getting in Contact : Concepts of Human – Divine Encoun-

ter in Classical Greek Art », in R. Bremmer, A. Erskine (éds.), The Gods 
of Ancient Greece : Identities and Transformations. Édimbourg, 106-125.

Kloppenborg, J.S., Ascough, R.S. 2011. Greco-Roman Associations : Texts, Transla-
tions and Commentary. I : Attica, Central Greece, Macedonia, Thrace. Berlin, 
New York.



Zeus Hypsistos en Macédoine

163

Kokkorou-Alevras, G. 1992. « Τα αρχαία λατομεία της Νάξου », AEph 131, 102-127.
Kokkorou-Alevras, G. 1995. « Die archaische naxische Bildhauerei », AntPl 24, 

37-138.
Kokkorou-Alevras, G., Efstathopoulos, A., Poupaki, E., Chatziconstantinou, A. 

2009. « Ancient Quarries of Kythera », in P. Jockey (éd.), ΛΕΥΚΟΣ ΛΙ-
ΘΟΣ. Marbres et autres roches de la Méditerranée antique : études interdisci-
plinaires / Interdisciplinary Studies on Mediterranean Ancient Marble 
and Stones. Paris, 177-188.

Korres, M. 1995. « The Ancient Quarries on Mount Pentelikon », in Y. Maniatis, 
N. Herz, I. Basiakos (éds.), The Study of Marble and Other Stones Used in 
Antiquity. Transactions of the 3rd International Symposium of the Associa-
tion for the Study of Marble and Other Stones Used in Antiquity, Athens, May 
17-19, 1993. Londres, 1-5.

Koukouvou, A. 2012. ΛΙΘΟΝ ΛΑΤΟΜΕΙΝ. Από τα λατομεία των Ασωμάτων Βεροίας 
στα οικοδομήματα των Μακεδόνων βασιλέων. Μελέτη για την εξόρυξη πω-
ρολίθου στην αρχαιότητα. Thessalonique.

Kremydi-Sicilianou, S. 1996. Η νομισματοκοπία της ρωμαϊκής αποικίας του Δίου 
(Βιβλιοθήκη της Ελληνικής Νομισματικής Εταιρείας 4). Athènes.

Kremydi-Sicilianou, S. 2005. «  Belonging to Rome, Remaining Greek  : Coin-
age and Identity in Roman Macedonia », in C. Howgego, A. Burnett, 
V. Heuchert (éds.), Coinage and Identity in the Roman Provinces. Oxford, 
95-106.

Laurens, M.-F. 1985. « Intégration des dieux dans le rituel humain ? L’exemple 
de la libation en Grèce ancienne », Recherches et documents du Centre 
Thomas More 48 (décembre), 35-59.

Lazaridou, K.D. 2015. « Ἐφηβαρχικὸς νόμος ἀπὸ τῆν Ἀμφίπολη », AEph 154, 1-48.
Le Bohec-Bouhet, S. 2002. « The Kings of Macedon and the Cult of Zeus in the 

Hellenistic Period », in Ogden D. (éd.), The Hellenistic World. New Pers-
pectives. Londres, 41-57.

Le Rider, G. 1996. Monnayage et finances de Philippes II : Un état de la question (Με-
λετήματα 23). Athènes.

Lissarague, F. 1999. Vases grecques. Les Athéniens et leurs images. Paris.
Loukopoulou, L.D. 1987. « Provinciae Macedoniae finis orientalis », in M.B. Hatzo-

poulos, L.D. Loukopoulou, Two Studies in Ancient Macedonian Topogra-
phy (Μελετήματα 3). Athènes, 89-100. 

Loukopoulou L.D., Zournatzi A., Parisaki M.G., Psoma, S. 2005. Ἐπιγραφὲς τῆς 
Θράκης τοῦ Αἰγαίου : μεταξὺ τῶν ποταμῶν Νέστου καὶ Ἕβρου (Νομοὶ Ξάν-
θης, Ροδόπης καὶ Ἕβρου) / Inscriptiones antiquae partis Thraciae quae ad ora 
maris Aegaei sita est (praefecturae Xanthes, Rhodopes et Hebri). Athènes.

MacMullen, R. 1982. « The Epigraphic Habit in the Roman Empire », AJPh 103, 
233-246.



A. D. Rizakis

164

Maillot, S. À paraître. « Famille et associations dans le monde égéen, Ve-IIe s. 
av. J.-C. », Capes-Agrégation d’Histoire, Journée d’études, 19 janvier 
2018, MMSH, Aix en Provence. Historiens et Géographes 442 (mai-juin 
2018).

Makaronas, I.Ch. 1941-1952. « Χρονικὰ Ἀρχαιολογικά. Ἀνασκαφαί, ἔρευναι καὶ 
τυχαία εὐρήματα ἐν Μακεδονία καὶ Θράκη κατὰ τὰ ἔτη 1940-1950 », 
Μακεδονικά 2, 590-672.

Marchand, J.-C. 2002. «  Well-Built Kleonai  : A History of the Peloponnesian 
City Based on a Survey of the Visible Remains and a Study of the Lit-
erary and Epigraphic Sources » (Thèse de Doctorat, Univ. California, 
Berkeley). 

Mari, M. 2017. « Olympia, Daisia, Xandika. Note su tre feste ‘nazionali’ macedo-
ni e sulla loro eredità in epoca ellenistica », in P. Lombardi, M. Mari, S. 
Campanelli (éds.), Come aurora. Lieve, preziosa. Ergastai e philoi a Gabriella 
Bevilacqua, Giornata di studi, Roma, 6 giugno 2012. Rome, 143-153.

Martinovic, J.J. 2011. Korpus antičkih latinskih i grčkih natpisa Crne Gore. Corpus 
Inscriptionum Latinarum et Graecarum Montenegri. Kotor, Matica Crno-
gorska.

Metcalf, W. 1974. « Hadrian, Iovis Olympius », Mnemosyne 27.1, 59-66.
Mihailov, G. 1980. « Inscriptions de la Thrace égéenne », Philologia 6, 3-19.
Mihailov, G. 1981. « Deux insciptions de la province romaine de Macédoine », 

in Studies in Honor of Ch. Edson. Thessalonique, 259-263.
Misailidou-Despotidou, V. 1997. Επιγραφές αρχαίας Μακεδονίας από την συλλογή 

της ΙΣΤ΄ Εφορείας Προϊστορικών και Κλασσικών Αρχαιοτήτων. Thessalo-
nique.

Mitchell, S. 1998. « Wer waren die Gottesfürchtigen ? », Chiron 28, 55-64.
Mitchell, S. 1999. «  The Cult of Theos Hypsistos Between Pagans, Jews and 

Christians  », in P. Athanasiadi, M. Frede (éds.), Pagan Monotheism in 
Late Antiquity. Oxford, 81-148.

Mitchell, S. 2010. « Further Thoughts on the Cult of Theos Hypsistos », in Mitch-
ell, Nuffelen 2010, 167-208.

Mitchell, S., Van Nuffelen P. (éds.) 2010. One God : Pagan Monotheism in the Roman 
Empire. Cambridge.

Mueller, M. 2014. « Hypsistos Cults in the Greek World during the Roman Impe-
rium » (Thèse de maîtrise, McMaster University, Hamilton, Ontario).

Nigdelis, P. 2006. Επιγραφικά θεσσαλονίκεια. Thessalonique.
Nigdelis, P. 2010. « Voluntary Associations in Roman Thessaloniki : In Search 

of Identity and Support in a Cosmopolitan Society », in L. Nasrallah, 
C. Bakirtzis, S. Friesen (éds), From Roman to Early Christian Thessalonike. 
Studies in Religion and Archaeology. Cambridge Mass., 13-46.



Zeus Hypsistos en Macédoine

165

Nigdelis, P. 2016. « The Nonae Capratinae in Dion and Religious Associations and 
Public Festivals in Roman Macedonia », GRBS 56, 663-678.

Nigdelis, P. 2017. « A Honorific Inscription from Amphipolis for the Sappaean 
King Sextus Iulius Cotys », Tyche 32, 139-149.

Nikolaidou-Patera, M. 1990. « Ένα τοπικό ιερό Διός Υψίστου κοντά στην Καβά-
λα », Θρακική Επετηρίδα 7 (1987-1990), 213-221.

Nilsson, M.P. 1955. Geschichte der griechischen Religion. I  : Die Religion Griechen-
lands bis auf die griechische Weltherrschaft, 2ème éd. Munich.

Nock, A.D. 1936. C. Roberts, T.C. Skeat, A.D. Nock, « The Guild of Zeus Hipsis-
tos », HThR 29, 55-88 = A.D. Nock. 1972. Essays on Religion and the Ancient 
World I. Oxford, 414-443 (ed. Z. Stewart).

Orlandos, A.K. 1958. Τα υλικά δομής των αρχαίων Ελλήνων, II. Athènes.
Orlandos, A.K., Travlos I. 1986. Λεξικόν αρχαίων αρχιτεκτονικών όρων. Athènes.
Panayotou, A., Chrysostomou P. 1993. « Inscriptions de la Bottiée et de l’Almo-

pie en Macédoine », BCH 117, 359-400.
Pandermalis, D. 2003. « Ζεύς Ύψιστος και άλλα », AEMTh 17, 417-424.
Pandermalis, D. 2004. « Οι ανασκαφές στο Δίον το 2004 και τα ευρήματα της 

εποχής των φιλαλεξάνδρων βασιλέων », AEMTh 18, 377-382.
Pandermalis, D. 2005. «  Δῖον 2005. Ανασκαφές, έργα ανάδειξης και disjecta 

membra », AEMTh 19, 373-376.
Pandermalis, D. 2006. « Δίον 2006 », AEMTh 20, 567-575. 
Papagelos, I.A. 2002. « Κατασκευή ναού Διός Υψίστου », Τεκμήρια 7, 163-165.
Papazoglou, F. 1982a. « Le territoire de la colonie de Philippes », BCH 106, 89-106.
Papazoglou, F. 1982b. « Η Μακεδονία υπό τους Ρωμαίους », in M.B. Sakellariou 

(éd.), Maκεδονία. 4.000 χρόνια ελληνικής ιστορίας και πολιτισμού. Athènes, 
192-207.

Parker, R. 2017. Greek Gods Abroad  : Names, Natures, and Transformations. Oak-
land, Calif. 

Paschidis, P. 2018. « Artemis Ephesia and Herakles the Greatest God in the Nort-
western Macedonian Confines : Aspects of the Religious Landscape of 
Roman Macedonia », in L. Maksimović, M. Ricl (éds.), Τῇ προσφιλεστάτῃ 
καὶ πάντα ἀρίστῃ Μακεδονιαρχίσσῃ. Students and Colleagues for Prof. Fa-
noula Papazoglou. Belgrade, 137-61.

Patton, K. 2009. Religion of the Gods : Ritual, Paradox and Reflexivity. Oxford.
Pélékidis, S. 1923. « Ἀνασκαφὴ Ἐδέσσης », ADelt 8 [1925], 259-269.
Perdrizet, P. 1895. « Voyage dans la Macédoine première », BCH 19, 109-112.
Pilhofer, P. 1995. Philippi I. Die erste christliche Gemeinde Europas. Tubingue.
Pilhofer, P. 2009. Philippi II. Katalog der Inschriften von Philippi, 2ème éd. Tubingue.
Pleket, H.W. 1981. « Religious History as the History of Mentality : The ‘Believ-

er’ as Servant of the Deity in the Greek World », in H. S. Versnel (éd.), 



A. D. Rizakis

166

Faith, Hope and Worship. Aspects of Religious Mentality in the Ancient World. 
Leiden, 152-92.

Rizakis, A., Touratsoglou I. 1999. « Λατρείες στην Άνω Mακεδονία. Παράδοση 
και Nεωτερισμοί », in Ancient Macedonia VI. Papers Read at the Sixth Inter-
national Symposium Held in Thessaloniki, October 15-19, 1996, 2 vols. Thes-
salonique, 949-965.

Rivault, J. 2021. Zeus en Carie. Réflexions sur les paysages onomastiques, iconogra-
phiques et cultuels (Scripta antiqua 149). Bordeaux.

Robert, L. 1958. « Reliefs votifs et cultes d’Anatolie », Anatolia 3, 104-136.
Robert, L. 1959. « Les inscriptions grecques de Bulgarie », RPh 33, 165-236.
Robert, L. 1969. « Inscriptions d’Athènes et de la Grèce centrale », AEph, 1-58.
Robert, L. 1983. « Zeus des Chênes Jumeaux, Zeus Orochôritès, Zeus Thallos, 

Zeus Ampélitès, Zeus Andréas, Zeus Aithrios », BCH 107, 545-548.
Robinson, D.M. 1938. « Inscriptions from Macedonia », TAPA 69, 43-76.
Scheer, T.S. 2000. Die Gottheit und ihr Bild : Untersuchungen zur Funktion griechi-

scher Kultbilder in Religion und Politik. Munich.
Scheid, J. 2005. Quand faire c’est croire : les rites sacrificiels des Romains (Collection 

historique). Paris.
Schörner, G. 2003. Votive im römischen Griechenland. Stuttgart.
Simon, E. 1953. Opfernde Götter. Berlin.
Simon, E. 1998. « Archäologisches zu Spende und Gebet in Griechenland und 

Rom », in F. Graf (éd.), Ansichten griechischer Rituale : Geburtstags-Sym-
posium für Walter Burkert, Castelen bei Basel, 15. bis 18. März 1996. Stutt-
gart, 126-142.

Suk, Th., Fong J. 2017. « ‘Salvation’ (Soteria) and Ancient Mystery Cults », ARG 
18-19 (1), 255-282. https://doi.org/10.1515/arege-2016-0014

Sverkos, I. 2011. « Ἡ ἱστορικὴ ἔρευνα στὴν Ἄνω Μακεδονία ὑπὸ τὸ φῶς τῶν 
νέων ἐπιγραφικῶν εὑρημάτων / Die Erforschung der Geschichte Ober-
makedoniens in der Licht neuer epigraphischer Funde », in G. Karam-
itrou-Mentessidi (éd.), The Archaeological Work in Upper Macedonia, Aiani 
– Heidelberg, AEAM 2 [2013] (Archaeological Museum of Aiani 20). Aiani, 
Kozani, 238-309.

Tačeva-Hitova, M. 1978. « Dem Hypsistos geweihte Denkmäler in den Balkan-
ländern », BalkSt 19, 59-75.

Tačeva-Hitova, M. 1983. Eastern Cults in Moesia Inferior and Thracia (5th century 
BC-4th century AD). Leiden.

Tačeva, M. 1987. « Corrigenda et addenda ad RIR (III, 1898: R 40-2, 50-52; II 2 
1936: C 1552-1554; IV 2, 1966, J 517) pertinentia », Acta Centri Historiae 
Terra Antiqua 2, 210-213.



Zeus Hypsistos en Macédoine

167

Tačeva, M. 1995. «  The Last Thracian Independent Dynasty of the Rhascu-
porids », in A. Fol (éd.), Studia in honorem Georgi Mihailov. Sofia, 459-469.

Touratsoglou, I. 1972. « Πατερῖνος Ἀντιγόνου, Ἥρως (Υστεροελληνιστική στή-
λη από την Βέροια) », in Κέρνος. Τιμητική προσφορά στον καθηγητή Γε-
ώργιο Μπακαλάκη. Thessalonique, 153-159.

Tsalambouni, E. 2006. Η Μακεδονία στην εποχή της Καινής Διαθήκης (Macedonia 
in the Age of the New Testament). Thessalonique.

Tsalambouni, E. 2011. « The Cult of Theos Hypsistos in Roman Thessalonica 
and the First Christian Community of the City », Society of Biblical Liter-
ature (SBL) International Meeting, Londres 5.7.2011, 1-9 (draft). 

Tsiafis, D. 2017. « Ιερά και λατρείες της Κάτω Μακεδονίας (Πιερία, Βοττιαία, 
Αλμωπία) » (Thèse de Doctorat, Univ. d’Aristote de Thessalonique).

Tsigarida, A. 2009. « À la santé des dieux et des hommes. La phiale : un vase à 
boire au banquet athénien ? », Mètis, N.S. 7, 91-109.

Tsochos, Ch. 2012. Die Religion in der römischen Provinz Makedonien. Stuttgart.
Tsougaris, Ch.G. 1999. « Ανασκαφικές έρευνες στον νομό Καστοριάς κατά το 

1999 », AEMTh 13, 611-622.
Turcan, R. 1981. « Le sacrifice mithriaque  : innovations de sens et de moda-

lités », in Le sacrifice dans l’Antiquité (Fondation Hardt, Entretiens sur 
l’Antiquité classique XXVII). Vandœuvres, Genève, 341-380.

Tzanavari, K. 2012. « Αναθηματικός κιονίσκος στον Δία Ύψιστο από τα Πλανά 
Χαλκιδικής / Votive Kioniskos to Zeus Hypsistos from ‘Plana’, Chal-
cidice  », in P. Adam-Veleni, K. Tzanavari (éds.), Δινήεσσα. Τιμητικός 
τόμος για την Κατερίνα Ρωμιοπούλου. Thessalonique, 587-600.

Tzifopoulos, Y.Z. 2012. « From the Corpus of Inscriptions of Northern Pieria : 
Afterlife Beliefs in Macedonia and the Bacchic-Orphic Lamellae », in 
M. Tiverios, P. Nigdelis, P. Adam-Veleni (éds.), Threpteria. Studies in An-
cient Macedonia. Thessalonique, 541-558.

Ustinova, Y. 1999. The Supreme Gods of the Bosporan Kingdom  : Celestial Aphro-
dite and the Most High God (Religions in the Graeco-Roman World, 135). 
Leiden, Boston, Cologne. 

Van Straten, F.T. 1981. « Gifts for the Gods », in H.S. Versnel (éd.), Faith, Hope 
and Worship  : Aspects of Religious Mentality in the Ancient World. Leiden, 
65-151.

Versnel, H.S. 1981. « Religious Mentality in Ancient Prayer », in H.S. Versnel 
(éd.), Faith, Hope and Worship : Aspects of Religious Mentality in the Ancient 
World. Leiden, 1-63.

Versnel, H.S. 1990. Inconsistencies in Greek and Roman Religion I  : Ter unus. Isis, 
Dionysos, Hermes : Three Studies in Henotheism. Leiden.



A. D. Rizakis

168

Versnel, H.S. 2000. « Thrice One  : Three Greek Experiments in Oneness », in 
B.N. Porter (éd.), One God or Many  ? Concepts of Divinity in the Ancient 
World. Chebeague, 79-163.

Veyne, P. 1986. « Une évolution du paganisme gréco-romain : Injustice et piété 
des dieux, leurs ordres ou ‘oracles’ », Latomus 45, 259-283.

Veyne P. 1990. « Images de divinités tenant une phiale ou patère : la libation 
comme ‘rite de passage’ et non pas offrande », Mètis 5, 17-28.

Voutiras, E. 1990. « Ἡφαιστίων ἥρως », Εγνατία 2, 123-173.
Voutiras, E. 2006. «  Le culte de Zeus en Macédoine avant la conquête Ro-

maine », in M. Guimiers-Sorbets, M.B. Hatzopoulos, Y. Morizot (éds.), 
Rois, Cités, Nécropoles. Institutions, rites et monuments en Macédoine. Actes 
de colloques de Nanterre (décembre 2002) et Athènes (janvier 2004) (Μελετή-
ματα 45). Athènes, 333-345.

Waelkens, M., De Paepe, P., Moens, L. 1988. « Quarries and the Marble Trade 
in Antiquity  », in N. Herz, M. Waelkens (éds.), Classical Marble  : Geo-
chemistry, Technology, Trade. Proceedings of the NATO Advanced Research 
Workshop on Marble in Ancient Greece and Rome : Geology, Quarries, Com-
merce, Artifacts, II Ciocco, Lucca, Italy, May 9-13, 1988 – ASMOSIA I (NATO 
ASI Series E, Applied Sciences 153). Dordrecht, Boston, 11-28. 

Weinreich, O. 1912. « ΘΕΟΙ ΕΠΗΚΟΟΙ », MDAI(A) 37, 1-68.
Wissowa, W. 1902. Religion und Kultus der Römer. Munich.
Zimmermann, C. 2002. Handwerkervereine im griechischen Osten des Imperium Ro-

manum. Mayence.



Zeus Hypsistos en Macédoine

169

Fi
g.

 1
. C

ar
te

 d
e 

la
 M

ac
éd

oi
ne

 a
nt

iq
ue

. ©
 In

st
itu

t d
e 

Re
ch

er
ch

es
 H

is
to

ri
qu

es
, 

Fo
nd

at
io

n 
N

at
io

na
le

 d
e 

la
 R

ec
he

rc
he

 S
ci

en
tifi

qu
e.



A. D. Rizakis

170

Fig. 2. Statue de Zeus Hypsistos à Dion (CCO 1.0 Universal : Jona Lendering). 
Musée archéologique de Dion ΜΔ7815.



Zeus Hypsistos en Macédoine

171

Fig. 3a-b. Dédicace votive de Zoilos d’Édessa à Zeus Hypsistos (EKM II, 129).



A. D. Rizakis

172

Fig. 4. Colonnette votive à Zeus Hypsistos de Plana, 
en Chalcidique (Tzanavari 2012, 588 fig. 1-2).



Zeus Hypsistos en Macédoine

173

Fig. 5. Dédicace votive à Zeus Hypsistos d’Akrini, en Éordée (cliché 
d’A. Rizakis : EAM 89).



A. D. Rizakis

174

Fig. 6. Dédicace votive à Théos Despotès d’Aiané, en Élimiotide (cliché 
d’A. Rizakis : EAM 15)



Zeus Hypsistos en Macédoine

175

Fig. 7. Dédicace votive à Zeus Hypsistos d’Hagios Eleutherios, en Élimiotide 
(cliché d’A. Rizakis : EAM 10).



A. D. Rizakis

176

Fig. 8. Dédicace votive à Zeus Hypsistos d’Akrini, en Éordée (cliché 
d’A. Rizakis : EAM 90).



Zeus Hypsistos en Macédoine

177

Fig. 9. Dédicace votive du groupe des latomoi à Zeus Hypsistos, 
Musée archéologique de Kavala Λ8 (cliché d’A. Zannis).



Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

