- Publishing

Tekmeria

Vol 18 (2024)

Tekmeria 18 (2024)

EONIKO IAPYMA EPEYNON - INYTTTOYTO I¥TOPIKON EPEYNON Cultes et sanctuaires de Crannon
TOMEAY. EAAHNIKHE KAI POMATKHY. APXAIOTHTAY
NATIONAL HELLENIC RESEARCH FOUNDATION + INSTITUTE OF HISTORICAL RESEARCH

SECTION OF GREEK AND ROMAN ANTIQUITY Jean_Claude Decouﬂ

doi: 10.12681/tekmeria.39335

Texunpra

IYMBOAEE XTHN ITOPIA TOY EAAHNIKOY KAI POMAIKOY
KOZMOY  CONTRIBUTIONS TO THEHISTORY OF THE GREEK
AND ROMAN WORLD * CONTRIBUTIONS A I’HISTOIRE DU
MONDE GREC ET ROMAIN « BEITRAGE ZUR GESCHICHTE

DER GRIECHISCHEN UND ROMISCHEN WELT « CONTRIBUTI COpyI’Ighl © 2024 Jean _Claude Decoun

PER LA STORIA DEL MONDO GRECO EROMANO

18

(2024) This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
hareAlike 4.0.

To cite this article:

Decourt, J.-C. (2024). Cultes et sanctuaires de Crannon. Tekmeria, 18, 379-421.
https://doi.org/10.12681/tekmeria.39335

https://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at: 24/01/2026 06:10:04



JEAN-CLAUDE DECOURT

Cultes et sanctuaires de Crannon

La présente contribution s’inscrit dans le travail que je méne depuis plusieurs
années au sein de I'"équipe thessalienne de Lyon, d’'une part sur les cultes de
la Thessalie antique,' d’autre part sur les corpus épigraphiques de Crannon et
de Scotoussa.?

Apres un rapide état de la documentation disponible, on s’intéressera
plus particulierement aux traditions mythologiques liées a Crannon, puis a ce
qu’apprennent les sources sur les cultes et les sanctuaires, avant de s’interro-
ger sur I'identité de la divinité poliade de cette cité.

1. Etat de la documentation

La documentation dont nous disposons sur ['histoire de Crannon est limi-
tée, mais elle est loin d’étre pauvre. La difficulté vient plutét de ce qu’elle est
dispersée, parfois dans des ouvrages a diffusion restreinte, et surtout qu’elle
n’a été jamais étudiée dans sa globalité : I'étude du territoire de Crannon, qui
prenne en compte I'ensemble des données, par exemple, reste a faire, et le
corpus épigraphique est en cours d’élaboration.?

— Archéologie

On connait depuis longtemps I'emplacement du site de Crannon, au lieudit au-
jourd’hui Kastro, Kdotpo. W. Leake visita ce qu’on nommait alors Palea Larissa,
comme plus tard F. Stihlin.* L’existence de son acropole, enfin, est attestée

1. Decourt 2007 ; Decourt 2009 ; Decourt, Tziafalias 2012 ; Decourt, Tziafalias 2015a;
Decourt, Tziafalias 2015b ; I. Atrax ; Bouchon, Decourt 2017.

2. Une premiére présentation en a été faite lors du colloque Sanctuaries and Cults in
Ancient Thessaly, tenu a 'Ecole Anglaise d’Athénes (30 novembre - 1 décembre 2012). Les
collegues lyonnais m’ont fait part de leurs remarques et je remercie en particulier Gé-
rard Lucas pour sa relecture et ses suggestions. Je remercie aussi mes deux relecteurs
pour leurs remarques et suggestions ; les erreurs restent miennes.

3. Sur le peu qu’on sait de I'histoire, mais surtout du site et du territoire de Cran-
non, Decourt et al. 2004, 694-695 n° 400, s.v. « Krannon ».

4. Leake 1835, 361-366 ; Stahlin 1922 ; Stahlin 1924, 111-112.

Tekurjpia 18 (2024) 379-421



JEAN-CLAUDE DECOURT

par une inscription : une stéle fut érigée év dxpdmodiv &v t0d émpavesotdtov
t6mov, « sur I'acropole, a 'endroit le plus visible », portant les noms des géné-
reux donateurs envers la cité.’ Cependant, si quelques prospections non systé-
matiques eurent lieu sur le site,® un seul et bref sondage y fut conduit en 19227
et les rares fouilles, en général des fouilles d’urgence d’ampleurs réduites, ont
essentiellement porté sur des nécropoles.®Par conséquent, si on connait mal le
territoire de Crannon, on ignore pratiquement tout de son urbanisme.

Prospections, sondages, trouvailles fortuites enfin ont mis au jour bas-re-
liefs et sculptures qui sont autant d’indices, parfois ambigus, de I'existence de
tel ou tel culte.

— Textes

On ne relévera pas ici I'ensemble des sources littéraires ayant trait a Cran-
non, trés nombreuses. Soulignons seulement que cette documentation litté-
raire traite d’un nombre limité de thémes : histoire de la famille des Scopa-
des (Hérodote, Histoires 6.127 ; Théocrite, Idylles 16.34-47 ; Callimaque, Aetia
fr. 64 [Pfeiffer] ; Plutarque, De cupiditate 527c-d etc.) ; relations entre la cité et
Athénes (Thucydide 2.22.3 ; Xénophon, Hellenika 4.3.3) ; bataille de Crannon
d’aolit 322 av. J.-C. (Diodore 18.17.1-6 ; Pausanias 10.3.3 ; Plutarque, Démosthéne
28.1; Phocion 26.1). Pour le sujet qui nous occupe, nous nous intéresserons a un
ensemble de textes a tonalité mythologique, mais nous n’avons pratiquement
rien sur les cultes de la cité, a une exception prés, nous le verrons.

— Numismatique

La numismatique de Crannon est en revanche assez bien connue et ses mo-
tifs peu nombreux ; les bustes de divinités y sont rares.” Un de ces motifs, en
revanche, nous retiendra particuliérement, le char au vase et aux corbeaux.

— Epigraphie
L'épigraphie de Crannon est pauvre, faute de fouilles ou de prospections.

5. Béquignon 1935 ; Migeotte, Souscriptions 34.

6. Arvanitopoulos 1915.

7. Arvanitopoulos 1915 ; Arvanitopoulos 1922-1924.

8. Pour les comptes rendus de fouilles, voir les chroniques de I’ArchDelt ; Protonota-
riou-Deilaki 1960 ; Tziafalias 1994.

9. Head 1911, 293-294 ; Rogers 1932, 68-73.

380



CULTES ET SANCTUAIRES DE CRANNON

Nous ne disposons que d’environ 80 inscriptions, parmi lesquelles moins de 20
dédicaces, dont la provenance n’est souvent qu’approximative.'

2. Cultes, mythes et légendes a Crannon
De I'histoire mythique de Crannon certains faits sont bien connus, d’autres,
isolés, ont été peu étudiés.

— Le nom de Crannon
Les textes sont nombreux, qui disent que la cité s’est d’abord appelée Ephyra
avant de changer son nom en Crannon. La source explicite la plus ancienne est
probablement le thessalien Kinéas," transmis par Etienne de Byzance : "E@tpa,
noMc "Hretpov (...). "Eott koi AN "E@dpn Kpavvav reyouévn, dc enot Ki-
véag 6 pitop (...), « Ephyra, cité d’Epire (...) ; il existe aussi une autre Ephyre,
appelée Crannon, selon Kinéas le rhéteur (...) ». Pindare, dans sa dixiéme Py-
thique?, mentionne le chceur des Ephyréens des bords du Pénée, Eoupaiov 8’
Guei Inveidv. Les scholies identifient cette Ephyra a Crannon, mais cette iden-
tification est discutée. D’abord parce que la cité est loin du cours du Pénée ;
ensuite parce qu’elle était gouvernée par les Scopades - alors que le héros de la
Pythique, Hippocléas de Pélinna, est un allié des Aleuades : Ephyréen pourrait
ainsi étre un synonyme de Thessalien. Reste que cette mention, méme tres
allusive et en quelque sorte détachée de la réalité géographique, est la plus
ancienne que nous ayons.

On rencontre d’ailleurs un nombre assez important de toponymes ’E@dpa®
dans la littérature antique, comme le souligne Etienne et comme le rappelle un

10. J.-Cl. Decourt, avec R. Bouchon et B. Helly, prépare la publication du corpus.

11. FGrHist 603 F 1.

12. Pindare, P. 10.85.

13. Selon B. Helly (communication personnelle), le nom est trés probablement pré-
grec, en rapport avec le théme @ipo, « mélanger en humidifiant, pétrir etc. », auquel
se rattache par exemple I'anthroponyme Phyromachos, bien représenté en Thessalie
(cf. Chantraine 1968, s.v. ¢Upw). Le nom Crannon repose sur le théme *kras-n- qui a
donné kpdva, kprivn, « source, fontaine » ; il existe une source au pied de 'acropole
et une source chaude y était connue : ’Ev Kpavvavi 8’ €otiv U8op novyfi Oeppdv, 6 <
Beppov> Sramnpel kpadévro TOV olvov &ml dbo kol Tpeic Miuépog, « A Crannon, il y a une
eau modérément chaude, qui conserve chaud le vin qu’on y méle jusqu’a deux ou trois
jours » (Ath., 2.16c, trad. A. M. Desrousseaux, C. Astruc).

381



JEAN-CLAUDE DECOURT

\

fragment d’Apollodore d’Athenes :**’Iotéov 8¢ 11 "Epupar téccapés glot, pla
pev M xatd Osocoiov, devtépo 8¢ M xord v “Hrepov, tpitn 88 0 the "HAdog,
Kol Tetdptn 1 vOv Aeyopdvn Képwlog, « 11 faut savoir que les Ephyra sont au
nombre de quatre, la premiére en Thessalie, la seconde en Epire, la troisiéme
celle d’Elis, et la quatriéme appelée aujourd’hui Corinthe ». Mais Apollodore se
trompe, puisqu’il y en a en réalité cing selon Etienne, qui mentionne aussi une
ile de ce nom pres de Mélos." Eustathe revient a de nombreuses reprises sur le
toponyme "E@ipa / "E@ipn dans son Commentaire sur I'lliade. Outre Crannon et
Corinthe, il cite des villes de ce nom en Arcadie, Thesprotie et Béotie, ainsi que
deux kémai. Il en compte finalement neuf, sans en donner ici la liste : Sidpopot
3¢ "Epupon einep 6 Tewypdpog kal Evvéa tadtog petpel.'s

Cependant, 2 la différence de I'Ephyra péloponnésienne, la future Corinthe,
dont I'’éponyme, selon Simonide ou Pausanias, est une Océanide,?” parfois une
fille d’Epiméthée, la tradition ne dit rien sur I'Ephyra thessalienne, qui n’a pas
laissé de traces dans la mythologie ni la numismatique.

Strabon rapporte en effet une autre tradition, qui fait venir le nom de la
cité non d’une nymphe ou d’un héros, mais d’une ville, Ephyra de Thesprotie,
d’oui seraient venus ses fondateurs, dans le droit fil de la tradition qui fait venir
les Thessaloi, les Thessaliens des tétrades, depuis le Nord-Ouest.' Il n’y a donc
ni nymphe Ephyra ni héros fondateur Ephyros.

Quant au changement de nom, il reléve, pour Etienne relayant Kinéas,
comme pour Strabon, du simple constat, sans qu’une explication en soit don-
née. Il faut attendre une scholie a Pindare,” pour avoir cette explication :

(...) mpdtepov ol Kpavaviot 'Egupaiot ékarodvto. Maptupel 8¢

/ / \ \ b4 k] \ e \ ~ ~ \
1001 Kwvéag. Onoi yop Epyxecbot adtov vmo 1§ Kpoavdvi, kai
b} -~ LY \ A~ e ’ ’ b} ’ 5 5 ~
EMDELY €ml TOV ¢ Tnmodapeiag yapov €v Ilion, elta €kel Koto-

4 \ 7 ¢ \ \ - 4 4

oTpéyoavta Tov Blov ot @gocarol Ty "EQupav KaAovEvNY TOALY,
£i¢ Tipny tod tebvnidrog, Kpovdva petovopocaoy.

14. FGrHist 244 F 179.

15. Steph. Byz. s.v. "Egupa. : viicog 00 poxpav dnéxovoa Mniov.

16. Eust. I1., 1316, p. 492 ; cf. Bremer, Ruijgh 1995, s.v.’E@ipa.

17. Simon. fr. 596 Campbell ; Paus. 2.1.1.

18. Strab. 9.5.23.

19. Schol. Pi. P. 10.85a-c. Les noms du héros et de la ville s’écrivent avec deux, le plus

souvent, ou un nu comme ici.

382



CULTES ET SANCTUAIRES DE CRANNON

«(...) les Cranoniens étaient appelés d’abord Ephyréens : en té-
moigne Kinéas. 1l dit en effet que ce nom vient de Cranon. Ce-
lui-ci se rendit a Pise aux noces d’Hippodamie ; il y perdit la vie
et les Thessaliens, en ’honneur du défunt, changerent le nom de
la ville appelée Ephyra en Cranon ».

L’explication, tardive et dont la source n’est pas connue, reste unique et
ce héros Cran(n)on, réduit & un nom,” ne figure pas dans les listes des préten-
dants d’Hippodamie.?! Il n’apparait pas non plus sur les monnaies de la cité.

Pas plus que de héros Ephyros il n’y a donc de héros Cran(n)on.

— Simonide, Scopas et les Dioscures?

Le premier récit, le plus connu aussi, se situe a la frontiére de I'histoire et de
la Iégende. L’anecdote du poéte Simonide de Céos sauvé par les Dioscures lors
de I'effondrement du toit de la salle des banquets de Scopas est attestée par de

nombreuses sources, dont on citera Cicéron.”

Dicunt enim, cum cenaret Crannone in Thessalia Simonides apud Sco-
pam, fortunatum hominem et nobilem, cecinissetque id carmen quod
in eum scripsisset, in quo multa ornandi causa poetarum more in Cas-
torem scripta et Pollucem fuissent, nimis illum sordide Simonidi dixisse
se dimidium eius ei, quod pactus esset, pro illo carmine daturum ; re-
liguum a suis Tyndaridis, quos aeque laudasset, peteret, si ei videretur.
Paulo post esse ferunt nuntiatum Simonidi ut prodiret ; iuvenes stare
ad ianuam duo quosdam, qui eum magno opere evocarent ; surrexisse
illum, prodisse, vidisse neminem ; hoc interim spatio conclave illud, ubi
epularetur Scopas, concidisse ; ea ruina ipsum cum cognatis oppres-
sum suis interisse. Quos cum humare vellent sui neque possent obtritos
internoscere ullo modo, Simonides dicitur ex eo, quod meminisset quo

20. La notice dans Grimal 1958, se limite a un renvoi a la scholie ; RE, s.v. « Kpav-

vav », l'ignore.

21. La plus compléte est celle de Paus. 6.21.9-11. Pour ces différentes listes de pré-

tendants, ne nous est parvenu qu’'un nom de Crannonien, le Scopade Diaktorideés, qui

brigua la main d’Agariste, fille de Clisthéne, tyran de Sicyone : Hdt. 6.127.
22.van Groningen 1948.
23. Cic. De or. 2.86.352-353, trad. E. Courbaud.

383



JEAN-CLAUDE DECOURT

eorum loco quisque cubuisset, demonstrator unius cuiusque sepeliendi
fuisse. Hac tum re admonitus invenisse fertur ordinem esse maxime,
qui memoriae lumen adferret.

« On raconte que, soupant un jour a Crannon, en Thessalie,
chez Scopas, homme riche et noble, Simonide chanta une ode
en 'honneur de son hoéte, ot, pour embellir la matiére a la fa-
con des poetes, il s’était beaucoup étendu sur Castor et Pollux.
Scopas, poussé par une basse avarice, dit a Simonide qu'’il ne lui
donnerait pour ses vers que la moitié du prix convenu® et que
le reste, l'auteur pouvait aller le réclamer, si bon lui semblait,
a ses amis les Tyndarides qui avaient eu la moitié de 1'éloge.
Quelques instants apres, on vint prier Simonide de sortir : deux
jeunes gens se tenaient a la porte, qui demandaient avec ins-
tance a lui parler. 1l se leva, sortit et ne trouva personne. Mais
dans le méme moment, la salle ot Scopas était a table s’écrou-
la, et cette ruine I'écrasa, lui et ses proches. Comme les parents
des victimes, qui désiraient ensevelir leurs morts, ne pouvaient
reconnaitre les cadavres affreusement broyés, Simonide, en se
rappelant la place que les convives avaient tous occupés sur les
lits, permit aux familles de retrouver et d’inhumer les restes de
chacun d’eux ».

On ajoutera que Quintilien,? se fondant sur des sources pour nous perdues,
mais dont il cite les noms, fait état de doutes anciens, non seulement sur le lieu
de I'anecdote, Pharsale ou Crannon, mais aussi sur le sportif honoré a cette oc-
casion, Glaucos, Léocrates, Aristarque ou Scopas. Quintilien va beaucoup plus
loin, en mettant en doute la réalité méme de 'événement : Quamquam mihi
totum de Tyndaridis fabulosum videtur, neque omnino huius rei meminit umquam
poeta ipse, profecto non taciturus de tanta sua gloria, « Tout ce récit sur les Tynda-
rides m’a bien I'air d’une fable, d’autant que Simonide n’en fait nulle part la

24. D’autres sources donnent un partage 1/3 pour le vainqueur - 2/3 pour les deux
Dioscures.

25. Quint. Inst. 11.2.11-16, trad. J. Cousin. C’est par Quintilien que nous connaissons
les auteurs grecs qui ont évoqué I'épisode : Apollodore, Eratosthéne, Euphorion, Eu-
rypylos de Larissa, Apollas du Pont et Callimaque.

384



CULTES ET SANCTUAIRES DE CRANNON

moindre mention ; et, certes, il n’aurait pas gardé le silence sur un événement
aussi glorieux pour lui ».

Que I'on soit ici dans le domaine du conte traditionnel et non du mythe, les
paralléles que I'on peut trouver dans le monde du conte tendraient a le prou-
ver? — mais ce n’est pas le lieu de développer ce point. Il suffit de souligner que
les deux jeunes messagers sont identifiés par Callimaque et Elien repris dans
la Souda comme les Dioscures.” 1ls sont décrits comme des cavaliers - ce que
sont les Dioscures - qui se présentent a la porte du palais, méme si 'éloge qui
en était fait par Simonide évoquait plutdt leur qualité de boxeurs, spécialité
de Pollux :% 008” vuéog, [Morbdevkes, vmétpecey, ol pe pekdbpov puéhhoviog
nintewy &ktog £0£60¢ xote dartvudvey ard podvov, dte Kpavvaviog, aial, At
ofev peydhovg oikog éml Tkomddag. « On n'a pas craint votre colére a vous,
Castor et Pollux, qui m’avez fait sortir, seul des convives, de la salle qui allait
s’effondrer, le jour que la maison de Crannon s’abattit sur les riches Scopa-
des ». Ajoutons que Valére Maxime? sécularise en quelque sorte 'anecdote :
Simonide est un simple convive et les deux jeunes gens qui le demandent sont
parfaitement anonymes, sans rien qui permette de les identifier, sans qu'on
sache non plus le motif de leur venue ; seule la chance, ici, est en cause.

Quoi qu’il en soit, nous sommes en présence d’une tradition essentielle-
ment littéraire - et les Dioscures n’apparaissent ni sur les monnaies ni en épi-
graphie a Crannon.

— Alexandre de Phéres, Dionysos et Crannon
La seconde anecdote est plus récente et ne releve plus du mythe, mais de la

26. Dans le « Conte de I'Astrologue » des Mille et une nuits, un toit s’effondre de la
méme maniére, les survivants étant sauvés, ici aussi, par une intervention extérieure
providentielle. La reprise de I'aventure de Simonide par de nombreux auteurs mo-
dernes, comme La Fontaine, Fables 1.14, « Simonide préservé par les dieux », va dans le
méme sens. Le théme du mauvais payeur puni est présent, sous une autre forme, dans
le cycle homérique : Laomédon ayant refusé de les payer pour avoir construit les mu-
railles d’Ilion, Apollon lui envoie la peste et Poséidon un monstre marin, Céto.

27. Callim., Aet. fr. 64 Pfeiffer ; Ael., fr. 63, repris dans Souda 441, s.v. Zyuwviong.

28. Hom., Il. 3.237 et 0d. 11.300. Chez Phedre 4.26, c’est le héros du poeéme de Simo-
nide qui est un boxeur, pycta; les jeunes gens, non identifiés, ont une taille surhumaine,
humanam supra formam.

29. Val. Max. 1.8, ext. 7.

385



JEAN-CLAUDE DECOURT

légende. Le tyran Alexandre de Phéres fut assassiné en 358 av. J.-C. par son
épouse Thébe ou par les trois fréres de cette derniére, a son instigation,® puis
son corps outragé par les Phéréens. Théopompe®! ajoute au récit traditionnel
une anecdote.

ANEEavdpov Depatov Atdvvcov tov v Tayacaic, 0¢ ékalelto
[Teldyroc, edoefetv Srapdpms katamovimbiviog 8¢ AleEdvdpou
A16vvcog Svap émiotdg Tivi TOV MoV Ekéheuoey AvolaBely TOV

\ ~ bd ~ e \ b \ ] ~ ~ 2 7’
QOpLOV TOV d0TdV. O 8¢ dnedbov &g Kpavvdva 1ol oikelolg
anédwkev: ol 8¢ Eayoav.

« (I raconte qu)’Alexandre de Phéres vénérait spécialement
Dionysos de Pagasai, qu’on appelait Pélagique. (La dépouille d’)
Alexandre ayant été jetée a la mer, un songe apparut a 'un des
pécheurs lui ordonnant de recueillir la corbeille des ossements.
Il se rendit a Crannon et les remit a ses proches.’? Ceux-ci les
ensevelirent ».

L’anecdote, dans sa premiére partie (les restes d’Alexandre jetés a la mer),
n’a rien de totalement invraisemblable, mais ne nous a été transmise que par
le seul Théopompe. R.A. Boehm avance '’hypothése que le patronage de Diony-
sos sur les funérailles du tyran témoignerait de sa piété envers le dieu et méme
de l'introduction de son culte a Pagasai par Alexandre : si rien ne s’oppose au
premier point, possible, rien ne vient confirmer le second.* Le choix de Cran-
non pour déposer les restes du tyran, en revanche, ne s’explique guére. La
seule mention de la ville pour I’époque d’Alexandre se lit chez Diodore de Si-
cile :** xai Kpavvdva ndéiv npocayaydpevogs. Apres le siege de Larissa, la ville,
semble-t-il, se rallia au roi de Macédoine Alexandre, appelé a I'aide par les
Thessaliens contre Alexandre de Phéres. Peut-étre aussi y a-t-il une confusion
de Théopompe entre deux tyrans : Alexandre de Phéres d’une part et Deinias

30. Les traditions divergent sur ce point : Thébe seule pour Cic., Off. 2.25 et Lucian,
Icar. 15 ; les trois fréres pour Xen. Hell. 6.4.35-37 et Plut. Pel. 35.

31. Théopompe, FGrHist 115 F 352 ; Schol. Hom. Il. 24.428.

32. La traduction reste vague : il peut s’agir de parents au sens strict, plus largement
de familiers voire de « partisans » politiques.

33. Boehm 2015, 227-229.

34. Diod. Sic. 15.61.5.

386



CULTES ET SANCTUAIRES DE CRANNON

qui s’empara de Crannon par la ruse lors d'une féte selon le récit de Polyen :*
mhetovg yMwv molitag drokteivag Topavvog Kpavveviev gyévero. Or, précise
Polyen, si Deinias vivait alors a Crannon, il était originaire de Phéres : Agwiog
Teheosinnov, Depaiog, &v Kpavvdvt the Ostraliog Sifye.

Quant a I'épiclése mentionnée par I'historien pour le dieu, ITehdyioc, elle
est rarissime : on n’en connait que deux exemples, a Théra et Athénes,” mais
pour Poséidon.*® Elle est unique pour Dionysos et résiste a I'explication, car
nous n’avons aucun paralléle ou le dieu est qualifié de marin, d’autant que
Crannon est le type méme de la cité continentale. Peut-étre faudrait-il cher-
cher d’éventuels liens privilégiés entre Alexandre et Dionysos, mais cette re-
cherche reste a faire® et cela n’explique pas I'épiclése. A moins d'y voir, chez
l'auteur, une confusion et une déformation d’un nom : aux dires d’Etienne de
Byzance, une cité d’Athamanie, homonyme de la thessalienne, tirait son nom
de Crannon fils de Pélasgos.” Reste enfin a expliquer pourquoi c’est le dieu de
Pagasai - et non de Phéres - qui intervient. Strabon appelle Pagasai le port de
Pheéres® - et on comprend ainsi mieux cette épiclése. Quoi qu'il en soit, nous
ne possédons aujourd’hui aucun témoignage sur un culte de Dionysos a Cran-
non - ni a Démétrias et un seul a Phéres.*

— Le char a pluie et les corbeaux
Le dernier récit est le plus intéressant, car nous en possédons une illustration

35. Polyaenus, Strat. 2.34:

36. Méme rapprochement dans Boehm 2015, 229.

37. Théra : IG XII 3, 1347: [Toceddvt Tlehayiot ; Athénes : IG II° 416, 1. 17-18 : t0D
[Moceddvog Tod [Tehoyiov.

38. On a retenu ici la lecture la plus récente et la plus généralement acceptée du
texte de Théopompe. L’épiclése de Dionysos est en effet discutée et d’autres lisent I1é-
Aekog, « dieu a la double hache » : voir Mili 2015, 167-168. La Base de données des épicléses
grecques (https://epiclesesgrecques.univ-rennes1.fr/), n° 6613, ne tranche pas et men-
tionne les deux épicléses cote a cote.

39. Il n’est est pas question dans Sprawski 1999, 115-118. Mili 2015, 167-168, suggére
que le dieu aurait ainsi remercié Alexandre pour son gotit du théatre.

40. Cf. infra n. 43. Mais rien ne vient appuyer ’hypothése d’une telle confusion chez
Théopompe.

41, Strab. 9.5.15 : &ntveiov 8¢ 1OV Pepdv Mayooal.

42. Intzesiloglou 1984, 149.

387



JEAN-CLAUDE DECOURT

numismatique. La plus ancienne attestation se lit chez Théopompe, que 'on
retrouve chez Antigone de Carystos et chez Etienne de Byzance.”

"Ev 8¢ Kpdvvowt thc Oettaiiag dVo gaciv pdvov sivor kdpakog:
310 kol émi TOV TPOEEV<>DV TAV GvVaypapOUEvVeV TO Topdoniov
g mohens (kabdmep Eotiv Epov mdot mpoomapatidévar) vmo-
’ /, 7 9 5 ¢ ’ ~ \ \ ’
yYpapovTol dVo KOpoKeS £0° apa&lov xoAkod, 6o 10 UndE mote
’ , o e \ e ’ \ /
mielovg Tovtev oebot. H 8¢ duaga mpoomapdkettot did Totod-
mv aitiav — Eévov yap Towg av kal TodTo eavein — 6Ty avtolg
|4 b /4 ~ o 14 k] \ o ’ 4
<Guo&o> Gvaxewévn yorkh, fiv Stav adypog M oglovieg V8wP
2 ~ \ \ ’ 7 / / b ’ 4
attobvtot Tov Beov, Kat pact yivesBat. Tovtov &€ Tt 1duwTepOV O
Ocdmounog Aéyer enoiv yop £wg todtov SwatpiBev adTovg év Tht
Kpdvvavi €mg av 100G veoTtong £kveottelomaty, T00To 8¢ motd-
GOVTOG TOVG HEV VEOTTOVG KoTaAeimely, atovg 8¢ dmiévar.

« A Crannon* de Thessalie, dit-on, il n’y a que deux corbeaux.
Pour cette raison, sur les documents d’hospitalité portant gra-
vées les armes de la cité, comme il est d'usage de le rajouter a
tous, sont gravés deux corbeaux sur un char de bronze, sans
qu’on en ait jamais encore vu plus ;* le chariot est ajouté [aux
corbeaux] pour la raison suivante - cette derniére pourrait aussi
paraitre étrange. Ils ont une offrande consacrée en bronze que,
en période de sécheresse, ils secouent pour demander de 'eau

43, Théopompe, FGrHist 115 F 267a (Antig. Car., Hist. Mir. 15a).

44, Un autre passage de Steph. Byz. s.v. Kpavvév (Théopompe, FGrHist 115, F 267b),
laisse entendre que la scéne se passait non en Thessalie, mais en Athamanie : o1t kai
N még Abapaviag, ard Kpdvvavog tod Hehaoyod. Ev tadtn dbo kdpaxag sival
act pévovg, mg KaAripayog év tolc Oovpaciog kai Osdnopmog, « 1l existe une autre
cité d’Athamanie, qui tire son nom de Crannon, fils de Pélasgos. Dans cette ville, dit-on,
il y a deux corbeaux seulement, selon Callimaque dans ses Merveilles et Théopompe ».

45, Sur la question des parasémes, Lacroix 1955-1956, 109-110. Lacroix écrit que
le char aux corbeaux figurait en téte des décrets de proxénie de Crannon : les décrets
conservés de la cité ne montrent rien de tel. Perdrizet 1896, pensait qu’Antigone avait
vu ces représentations - « I'observation sent I'archéologue : Antigone I'était » - dans le
sanctuaire de Delphes du fait des liens étroits de ce dernier avec la Thessalie « sur une
stele en ’honneur d’'un membre de la grande famille des Scopades ».

388



CULTES ET SANCTUAIRES DE CRANNON

au dieu et ils disent que cela se produit. Théopompe raconte
quelque chose de plus singulier que cela. Il dit qu’ils restent a
Crannon jusqu’au moment ot ils ont fait éclore leurs petits. Cela
fait, ils abandonnent les petits et ils s’en vont ».

Pline I’Ancien connaissait aussi ’anecdote.*

Ceterae omnes ex eodem genere pellunt nidis pullos ac volare cogunt, si-
cut et corvi, qui et ipsi non carne tantum aluntur. Sed robustos quoque
fetus suos fugant longius ; itaque parvis in vicis non plus bina coniugia
sunt, circa Crannonem quidem Thessaliae singula perpetuo.

« Tous les autres oiseaux du méme genre expulsent leurs petits
du nid et les obligent a voler, comme les corbeaux, qui eux non
plus ne se nourrissent pas seulement de chair : méme, quand
leurs petits sont vigoureux, ils les chassent assez loin. C’est pour-
quoi, dans les petits domaines, il n’y a pas plus de deux couples ;
dans les environs de Crannon, en Thessalie, il n’y en a jamais
qu’un seul ; les parents ceédent la place a leur progéniture ».*

Ce qui est particulierement intéressant dans cette légende, c’est quelle
avait une traduction numismatique (fig. 1 et 2).

L'oiseau dont il est question ici est sans doute celui qu'on appelle en
francais le Grand Corbeau, corvus corax Linn., qui est le plus grand passereau
d’Europe : les couples (il vit en couple, non en bande comme d’autres especes
proches que I'on confond souvent avec lui) une fois formés, sont permanents
et défendent leur territoire avec vigueur. C'est lui qui, alors blanc, dénonce
I'infidélité de Coronis, dans la 1égende thessalienne relative au Dotion Pedion :*8

46. Plin. HN 10.31, trad. G. Serbat.

47. Myrsil., fr. 9.4 (de Antig. Car. Hist. Mir. 17), trad. T. Dorandi, rapproche un autre
cas de celui de Crannon : Mvpcitog 8¢ 6 AéoPiog &v 1@ Spet pnoiv Aernetdpve iepdv
ATOXA@VOC etvar kol Nipdov AemeTopvo, £¢° @, kabdmep &v 1@ Kpdvvovt, §bo pubvov
givan képakac, Svtav odk dMyav &v toic mAnsiov Témoig. « Mysilos de Lesbos dit que,
sur le mont Lépétymnos [a Lesbos], il y a un sanctuaire d’Apollon et un hérdon de Lépé-
tymnos, ot, comme a Crannon, il y a seulement deux corbeaux, alors qu’ils ne sont pas
rares dans les endroits proches ».

48. Helly 1987. Sur la 1égende : Ov., Met. 2.541-632, pour la version la plus développée.

389



JEAN-CLAUDE DECOURT

Apollon lui donne alors sa couleur noire intégrale, le tenant responsable de la
mort de son amante.* Dans de nombreuses cultures, le noir est naturellement
associé a 'orage et le vol des corbeaux ou d’autres animaux noirs signale ou
sert a provoquer I'orage.

Quant a l'objet placé sur le char, dvaxepévn xahkh, les monnaies montrent
qu'il s’agit d’'un vase de grande taille, qui évoque, selon la place des deux anses,
soit une amphore soit un cratére ;* certaines représentations, plus rares, fi-
gurent un vase globulaire sans anse qui fait penser a un dinos, d’autres un vase
cotelé.

C’est certainement ce vase qui était avec le char I'élément essentiel dans
le rite. Certaines monnaies ne représentent en effet qu'un seul corbeau, sur
d’autres l'oiseau a méme disparu - mais le grand vase, quelle que soit sa
forme, est toujours présent. Le roulement du véhicule (les roues aussi étaient
en bronze) devait provoquer un bruit évoquant le tonnerre et était censé at-
tirer I'orage et donc la pluie. De méme Salmoneus, héros thessalien d’origine
(il était fils d’Eole et petit-fils d’Hellen) avait construit un pont de bronze (ou
une route, selon d’autres traditions), sur lequel il faisait circuler un char pour
imiter le tonnerre, tout en brandissant des torches pour figurer les éclairs.
Comme son hybris I'avait conduit a se comparer a Zeus, celui-ci le foudroya
pour son impiété.”! Ces chars a quatre roues portant un vase et ornés d’oi-
seaux (le plus souvent non des corbeaux, mais des protomés d’oiseaux aqua-
tiques a long cou) sont connus dés la préhistoire récente de 'Europe Centrale

49. A Crannon, un autre oiseau était gardien de la fidélité des femmes : ZnAétvmov
3¢ elvan kal mehapydy paowy. “Ev yodv Kpdvvavt tig Oettarioc Alkwvény dvopa yo-
vaika opaioy 6 yipag drolrov ofiot €1g Tiva éotethato dmodnuiav. ‘H totvov Alkivén
opiret 1oV Ogpomdvtov Tvi. Todto cuvidov O mehapyog O oikétng oy vréuevey, GALG,
gruapnoe 1@ deondtn” mpooTnd®V yodv Emfpooe thg GvOpmdmov v Syiv, « 11 parait
que la cigogne a, elle aussi, le sens de la fidélité. A Crannon, en Thessalie, un homme qui
avait épousé une belle femme du nom d’Alcinoé quitta son logis et partit en voyage. Or
Alcinoe eut une relation avec I'un des serviteurs. Témoin du fait, une cigogne qui vivait
dans la maison ne put le souffrir et vengea son maitre : elle fondit sur la femme et lui
6ta la vue » (Ael. NA 8.20, trad. A. Zucker).

50. On pense ici au Vase de Vix.

51. Diod. Sic. 6.6.4-6.7.1 ; Apoll. 1.89 ; Verg. Aen. 6.585-594.

390



CULTES ET SANCTUAIRES DE CRANNON

et Orientale et on en trouve trace également en Macédoine :* leur réle, dans
ce cas, est d’ordre funéraire, ce qui n’est évidemment pas le cas a Crannon.
Reste a savoir a quel dieu rattacher ce rite de 'eau. On pourrait étre tenté
par Apollon, puisque le corbeau est I'un des oiseaux de ce dieu et qu'il a, par
Coronis en particulier, des liens avec la Thessalie. Par ailleurs la tradition lo-
cale de I'existence d’un unique couple de corbeaux sur le territoire de la cité
devait étre forte. Elle est rapportée aussi, sans allusion au char, par Aristote :

’Ev 8¢ Kpdvvovt tic Octtaiog gact dHo kdpakoag ivar pdvovg
&v i Téhet. OvToL STay EkveoTtedomoty, EavTodg Hév, O Folkey,
gktomiCovot, £tépoug 8¢ T0600TOVG TMV &€ OVTAV YEVOUEVOV
dmoketmovoty.

« A Crannon de Thessalie, dit-on, il n’y a seulement que deux
corbeaux dans la cité. Ceux-ci, lorsqu’ils ont fait éclore une cou-
vée, a ce qu'il semble, quittent la place mais laissent de leur pro-
géniture un méme nombre ».%

Pline ’Ancien aussi se fait ’écho de la méme tradition, comme nous I’avons
vu plus haut (cf. n. 46).

Myrsilos, transmis par Antigone, dont il a été question plus haut, rapporte
en outre un cas analogue et le rattache, lui, au moins indirectement, au culte
d’Apollon : il est difficile de savoir si le couple de corbeaux vit dans le sanc-
tuaire d’Apollon ou se limite au seul hérdon de Lépétymnos.

Mais aucun des témoignages que nous possédons a propos de Crannon ne
relie 'anecdote a Apollon et, de toute fagon, on I'a dit, cet oiseau ne parait
pas indispensable au bon déroulement du rite, puisque, sur certaines repré-
sentations, il est absent.> De surcroit Apollon ne figure pas sur les monnaies
de la cité, les monnaies au char a pluie portant a I'avers le cavalier thessa-
lien passant a droite, interprété en général comme la représentation du héros
Thessalos. On pensera donc plutét a Zeus, notamment quand il est Tonnant,

52.Pare 1989.

53. [Arist.], Mirab. 842b Bekker.

54. Frazer 1984. « Le contrdle magique de la pluie », § 26, dans sa bréve mention de
Crannon, ne signale que le char et, précisément, passe les corbeaux sous silence.

391



JEAN-CLAUDE DECOURT

Bpovtaiog,” Zeus qui apparait dans le monnayage de Crannon, et du fait du
parallele que I'on peut faire avec le mythe de Salmoneus, qui implique Zeus.
On ne peut en dire plus.

3. Le panthéon de Crannon : tentative d’état des lieux

— Zeus (fig. 3-5)
Zeus est connu a Crannon par un bas-relief, un type monétaire et deux ins-
criptions.

Une stele de marbre a fronton triangulaire a été trouvée a Ayii Anaryi-
ri, ‘Aytot Avdpyvpot (nagueres Tsormakli, ToopuaxAi). Elle porte un relief de
Zeus, tronant de profil vers la gauche, torse nu, devant un bloc cubique figu-
rant un autel. Le visage barbu est trés détérioré. Son bras droit est tendu et il
porte sur le poing un aigle, ailes fermées. L’inscription n’est pas conservée.”’

La deuxiéme mention de Zeus a Crannon est monétaire.* Le buste de Zeus
vers la droite, barbu, couronné de feuillages, apparait sur plusieurs émissions.
Il est associé dans la plupart des cas au cavalier thessalien passant a droite et
une fois au char a pluie.

Un fragment de naiskos de marbre découvert a Crannon, sans autre préci-
sion, portait une représentation de Zeus dont ne subsiste que le foudre bran-
di de la main droite® (époque impériale). Sur I'entablement est gravée une
exclamation, Méyag Zgdc, Comme épithete, Méyag employé seul n’est pas
trés répandu (on lui préfére Méyiotoc). Lorsque elle est utilisée, Zeus est fré-
quemment associé a une autre divinité, en particulier a Hélios ou Sarapis. En
Thessalie, il n’apparait que dans une malédiction funéraire d’époque impé-
riale trouvée a Tsournati :* violer la tombe provoquerait la colére du grand
Zeus, peydinv opynv tod peydiov Aide. La date du monument - pour Tziafalias
le troisiéme siécle av. J.-C., pour Heinz « hellenistisch / kaizereitlich » ; on se
rangera a I'avis du SEG (époque impériale) - laisse penser que cette dédicace,

55. Cf. [Arist.], De Mundo 7.2 ; pour un exemple épigraphique, Marek, Pontus-Bithynia
Nord-Galatia 187-210 n° 17.

56. C’est déja la position de Morgan 1901, 96.

57. Gallis 1973-74, 472 ; Mitropoulou 1984, 94, la dit a tort inédite.

58. Gardner, Poole 1883, 17.

59. Tziafalias 1988, 280 ; Heinz 1998, n° 14 ; SEG 43, 281.

60. IG IX 2, 106. Pour une identification du site a 'antique Chalai, cf. Helly 2001.

392



CULTES ET SANCTUAIRES DE CRANNON

quoique rarissime dans la région, reléverait de ce que A. Chaniotis® appelle
le « mégathéisme » dans les inscriptions hellénistiques et surtout impériales.
Une haute stele de marbre a couronnement triangulaire, trouvée en 1959
au lieudit Kastro, porte une dédicace a Zeus Notios, Ad Notiwot, du quatriéme
siecle av. J.-C.%? Zeus Nosios (c’est-a-dire trés probablement Notios) figure sur
deux inscriptions archaiques de Milet®, Le qualificatif appliqué a Zeus n’est
d’ailleurs pas surprenant, puisque le Notos est un vent du Sud ou du Sud-Ouest
et qu’il apporte, en conséquence, la pluie.* L'adjectif dérivé votiog existe : il est
d’emploi poétique, géographique, voire médical (en parlant de 'humidité ou
de la sueur). On connait d’autres qualificatifs de Zeus a rapporter aux vents :
il est dit Ourios (de Ovpoc qui désigne un vent favorable) sur la rive asiatique
du Bosphore thrace, ol existait un sanctuaire, selon Arrien,® 16 igpdv tod A10g
10D Ovplov, et a Délos, sur une inscription du Cynthe, Au Odpimt kol Actdp-
i Hokawotivin,® ot il est associé a Astarte, ainsi qu’a Cos.” Zeus est aussi
surnommé Evdvepog, Euanémos dans son sanctuaire de Sparte, pour un culte
qui est peut-étre d’origine étolienne.® Enfin il est appelé Boreios, par exemple
sur un autel de Séleucie de Cilicie, At Bopei.® On rapprochera donc cette
dédicace, comme M. Mili,” de la légende du char de bronze évoquée supra.”

61. Chaniotis 2010, et en dernier lieu Parker 2017, 132-153.

62. Théocharis 1960, 182 ; Heinz 1998, n° 17.

63. Greek Ritual Norms 6 et L Delphinion 186. Pour une autre interprétation de
I'épithéte a Milet, pour un Zeus lié a la maladie, vdcoc, Prétre 2004, 215-217.

64. Voir Hom. Il. 3.10 ; 11.306 ; 21.334 ; Hes., Th. 380 et 870.

65. Arr., Peripl. M. Eux. 12.2-3.

66. Roussel 1916, 132 ; I. Délos 2305. On connait plusieurs autres mentions de Zeus
Ourios a Délos, L. Délos 1561, 1754, 2128, 2179, 2415, 2416, dans lesquelles le dieu peut
étre associé non a l'orientale Astarté, mais aux dieux égyptiens.

67. IG XII 4.1, 332. Une dédicace [A]i Odp[iwt] est possible & Epidaure : I. Epidauros
Suppl. 26.

68. Paus. 3.13.8 ; Roussel 1916, 160-161.

69. Heberdey, Wilhelm, Kilikien 102, n° 182.

70. Mili 2015, 186.

71. Sur le culte des vents, voir par exemple RE VIIIA (1958), col. 2211-2287, s.v.
« Winde » ; XA (1972), col. 340, s.v. « Zeus » ; XVII (1936), s.v. « Notos » ; Nielsen 1945,
1-113 ; Hampe 1967.

393



JEAN-CLAUDE DECOURT

— Poséidon (fig. 6 et 7)

Le culte de Poséidon n’est attesté formellement a Crannon par aucune ins-
cription. Un trident apparait cependant sur quelques émissions, associé a un
cheval ou un avant-train de cheval ou de taureau.

En outre, certains bustes d’une divinité barbue a I’avers de monnaies sont
associés, au revers, au cavalier thessalien accompagné lui-méme parfois d'un
trident. Le buste est alors identifié, avec prudence, a celui de Poséidon plutét
que Zeus.”? Cependant ce type au trident n’a rien de spécifiquement cranno-
nien ; on le retrouve sur de nombreuses émissions de la région et on le quali-
fiera plutdt de pan-thessalien.

E. Babelon dans sa notice sur la numismatique de Crannon,” affirme I'exis-
tence, dans la cité, d’un culte a Poséidon 'Oyyéotiog, « dieu des sources et des
rivieres », dont I'épiclése viendrait du nom de la riviere « Onchestos, fils de
Poséidon » toute proche. Mais Babelon confond la riviére ou plutdt le torrent
thessalien avec 'Onchestos de Béotie et son culte fédéral célebre de Poséidon.
Il n’y a pas de Poséidon Onchestios a Crannon.

— Apollon

On connait 'existence d’un sanctuaire d’Apollon Prournios par le décret pour
Philippe V et son stratéege Théodoros (ca. 200 av. J.-C.) qui y était affiché : &v
TOV vaov 1ol Amhovvog tol IIpovpvioto.” Cette épiclése est unique, que Thé-
ocharis, puis Habicht, comprennent comme ayant une valeur géographique :
ce serait I’Apollon de Proerna, du nom de la cité thessalienne de Proerna,”

72.Rogers 1932, 68.

73. Babelon 1907, col. 1021-1023.

74. Habicht 1981, 193-198 ; SEG 31, 572. Dans cette inscription dialectale, IIpovpvioto
est pour *IIpogpviolo, comme on a Tkotodooa en face de & néhg Trkotogooaiovy dans
SEG 43, 310.

75. Strab. 9.5.10 connait la cité sous le nom de [Tpdepva, comme Livy 36.14.12, Proer-
na. Etienne de Byzance mentionne Tpéopva, moéic Mnhéov, 0ddetépog et TTpdava,
OMG Beocohikn, oddeTépg Aeyopévn, 10 E8vikov [pwapveids. Le nom est attesté épi-
graphiquement : Daffa-Nikonanou 1973, 34-35, 1. 3 : tfi Afjuntpt tii € poépvn. L'eth-
nique est [Tpoépviog (CIDI1 8, 1. 12), ou Ilpwépviog (monnaies, ca. 300-200 av. J.-C.) ; dans
un décret de Phéres pour des proxénes ca. 450-425 av. J.-C., SEG 23, 416 (Doulgéri-Intze-
siloglou 2000, 111-112 n° ®E 1y), on lit TTpogkvio[ic]. Pour I'histoire de cette cité, voir
Georgiou 2018, 65-85.

394



CULTES ET SANCTUAIRES DE CRANNON

au village de Gynaikokastro, dans le sud de la région,”® mais a vrai dire, si I'on
connait I'emploi d’épithetes géographiques empruntées a une cité comme épi-
clese d'une divinité d’une autre, on ignore tout des liens ayant existé entre
Proerna et Crannon.

Une dédicace a Apollon Tempeitas est signalée par A.S. Arvanitopoulos :”’
Amhovvi Tepmetton | [------- ]| éhevbépua. La pierre aurait été vue et incom-
pletement déchiffrée en 1915 par lui au village de Mavrovouni, Mavpopoovi
(ancien Taousani, Taovodvi), sur le territoire de Crannon ; elle aurait rapide-
ment disparu.

Les inscriptions a Apollon Tempeitas, I’Apollon de Tempé, propres a la
Thessalie, constituent, comme I’a justement noté B. Helly,” une série limitée
mais cohérente. A I'inscription de Crannon, on ajoutera IG IX 2, 1034, attribuée
par Kern a Gyrton, mais provenant sans doute de Larissa ;° une autre inscrip-
tion de Larissa, publiée par A. Doulgéri-Intzesiloglou.® Il est enfin mentionné
dans un inventaire de terrains et monuments religieux de la fin du troisieme
siecle av. J.-C., publié par B. Helly, F. Salviat et C. Vatin,® et récemment revu
par B. Helly.®2 Toutes, sauf la derniére, sont le fait de femmes, libres ou affran-
chies - et si le nom du dédicant de I'inscription de Crannon n’est pas relevé par
Arvanitopoulos, on peut supposer qu’il en était de méme ici. Dans son article,
B. Helly a bien montré que le terme é\evbépia, a 'accusatif neutre pluriel, ne
pouvait faire référence a la procédure de I'affranchissement - Aischylis d’IG
IX 2, 1034 appartient a une grande famille de Larissa -, mais devait étre rap-
proché du réle de protecteur de la jeunesse tenu par Apollon. Plus précisé-
ment, les dédicaces étaient faites par des femmes qui avaient accouché par
césarienne et y avaient succombé, mais dont I'enfant avait survécu et était
consacré de ce fait a Apollon.

76. Théocharis 1960, 181-182, signale la découverte (BE 1964, 222) ; Habicht 1981,
193-198, premiére publication (SEG 31, 572 ; BE 1982, 197).

77. Arvanitopoulos 1915, 171-172 ; Riethmiiller 2005 I, n° 157, parle de la source de
Zdodochos Piyi, laquelle se trouve en réalité au Nord / Nord-Est de I’acropole.

78. Helly, a paraitre.

79. Doulgeri-Intzesiloglou 1984, 74.

80. Doulgeri-Intzesiloglou 1984, 75-76 ; SEG 35, 607. Voir aussi Graninger 2009, 112
n. 9; Mili 2015, 190 n. 171 ; Aston 2024, 216 n. 195.

81. Helly 1970 ; Salviat, Vatin 1971.

82. Helly 2019.

395



JEAN-CLAUDE DECOURT

— Asclépios (fig. 8 et 9)

Un sanctuaire d’Asclépios a Crannon® est assuré par une double mention épi-
graphique d’affichage : un décret honorifique en faveur d’Hippodromios de
Larissa,’ [10] ydgiopa dvypagel &v kiov[o kol te|0el £]v 10 Acklameiov, et un
pour des juges de Carystos,® Smmc dvaypagh T63e 1o ynetopa gig kiova Aty
Kol [Gv]aBeivar &v 1@ tepdt 0D AckA[n]miod. On ne sait pas, en revanche, ou
situer ce sanctuaire.

Un thésauros de calcaire trouvé sur le site de Crannon en 1988 porte une
dédicace « aux Asclépios », Ackalamiolc.® Cette inscription pose question,
car le nom du dieu est au pluriel, ce qui n’a jusqu’a présent guére retenu I’at-
tention. M. Mili¥” par exemple, qui mentionne 'inscription, n’en dit rien et
nous ne disposons d’aucun parallele. Faut-il y voir une référence a un culte
d’Asclépios associé a ses deux fils thessaliens, Machaon et Podalire, rois de
Trikke, Ithome et Oichalia en Thessalie, eux aussi guérisseurs ? C’est I’hypo-
thése avancée naguere par M. Heinz.* Mais dans ce cas on parlerait plus vo-
lontiers des Asclépiades, oi AckAnmiddol. A moins d’y reconnaitre un groupe
encore plus vaste, si 'on y ajoute ses filles Hygie (cf. I'inscription suivante) et
Panacée voire le Centaure Chiron, qui lui sont étroitement associés. A moins,
enfin, d’y voir plutdt un culte aux deux Asclépios, celui de Trikka et celui
d’Epidaure, dont les traditions mythologiques sont, on le savait dés I’Antiqui-
té, concurrentes.®

83. Riethmiiller 2005 II, 302-304 n° 157. On trouvera dans cet ouvrage, passim,
nombre de références a la concurrence entre Epidaure et Trikke sur 'origine du dieu
et 'ancienneté du culte.

84. IG IX 2, 461, II* s. av. J.-C. Asclépios, dans le nord de la région, est, de fait, le
protecteur des Perrhébes, et il figure a ce titre dans tous les décrets des cités au cours
duIl* s., aux cbtés du stratege de la Confédération : SEG 29, 544 ; Helly, Gonnoi I, 149 ; 11,
n® 40, 43 et 69.

85. Béquignon 1935 ; Moretti, ISE 99 ; Migeotte, Souscriptions 34 ; SEG 53,539 ; milieu
dul*s. av.].-C.

86. Tziafalias 1988, 280-281; SEG 43, 280 ; Heinz 1998, n° A93 ; I1I¢s. av. J.-C.

87. Mili 2015, 143-147 et n° 189.

88. Heinz 1998, n° A93.

89. Cf. supra n. 85.

396



CULTES ET SANCTUAIRES DE CRANNON

Un naiskos de marbre blanc figure trois personnages.” A gauche, Asclépios
dans la force de I'dge, barbu, torse nu, assis sur un rocher ; le bras gauche
pend, le droit est plié vers le haut et on distingue le serpent enroulé autour
de I'avant-bras. A ses cotés Hygie, de face, vétue d’un chiton, le bras gauche
replié vers la poitrine, la main droite tenant une coupe. A gauche, de profil,
une femme de plus petite taille, la dédicante, Philista, ®\{cta, bras en avant
dans un geste de priére. Ce naiskos, sur lequel ne figurent pas les noms des
divinités, peut étre daté du troisieme siécle av. J.-C.

— Hélios (fig. 10)
Dans un mur de I'église de Z6odochos Piyi, au village moderne de Krannonas,
Kpavvavag (nagueres Hadjilar, Xat{nAdp), se voit un naiskos de marbre blanc
(1° moitié du deuxiéme siécle av. J.-C.),* dont le panneau central est enca-
dré de deux colonnes doriques et le fronton triangulaire décoré d’une patere.
L'épistyle porte une dédicace a Hélios, ‘HMwt, Opacvpayig Apiotiovog e[d-
yAv], dont on ne peut avec certitude savoir si elle a été faite par un homme ou
une femme, @pacvpaxki, la forme du nom en -ig étant un hapax.*

Cette inscription appartient a la trés courte série de dédicaces a Hélios,”
connues en Thessalie : une a Crannon, donc, une a Pheres,** deux a Atrax.”

— Athéna (fig. 11)

Le sanctuaire d’Athéna est connu par I'affichage d’une décision de la cité,” 1o
ydgiopa otdoet &v t]0 iepov 1ag ABdvag, mais la localisation de ce sanctuaire,
malgré ce qu’affirme a I'issue de sa fouille Arvanitopoulos, n’est absolument

90. Toufexis, Melliou 1996, 369 ; SEG 49, 616 (III° s. av. J.-C.). Trouvé a Crannon, sans
autre précision.

91.1G IX 2, 464 ; Heinz 1998, n° 251 ; Schérner 2003, n° 1154 ; Mili 2015, n° 287-289.

92. @pacupdyog est bien connu ; le Lexicon cite, pour le féminin, ®pacvudya.

93. Sur le culte d’Hélios, Yalouris 1990 donne la bibliographie ; Fauth 2005, XXII-
XXIV ; Moustaka 1983, ne mentionne pas cette inscription dans son étude sur les cultes
en Thessalie.

94. Béquignon 1937, n° 56.

95. I. Atrax n* 77 et 150.

96. IGIX 2, 460 : début duII*s. av. J.-C.

397



JEAN-CLAUDE DECOURT

pas assurée ;” si les vestiges mis au jour sont bien ceux d’un temple (ce qui de-
manderait confirmation), aucun argument ne permet d’affirmer qu’il s’agit de
celui d’Athéna. Quant a I'épicleése de Polias qu’il lui attribue, elle ne repose sur
rien, méme si, ailleurs en Thessalie, elle est attestée par plusieurs mentions.?

L’existence d’'un culte d’Athéna et plus particulierement d’Athéna It6nia
nous est aussi connue par les Stratagémes de Polyen.” Deinias de Pheres devint
tyran de Crannon, suite a un long processus qui aboutit lors des fétes de la
déesse, auxquelles participait toute la population, trop occupée pour pouvoir
se défendre d’une attaque, £optiig obong 1@V kahovpévoy Ttaviov, v i Td-
vieg Kpavvdvior tailovow, « lors d’une féte appelée les Itonia, durant laquelle
tous les Crannoniens se divertissent ». D. Graninger'® souligne que I'existence
des concours suppose celle d’un sanctuaire, « un temenos ? » écrit-il, méme
si nous n’avons aucun moyen de dire en quoi consistait ces compétitions et
quel était leur cadre. 1l avance aussi, avec prudence, '’hypothése que ce culte
d’Athéna It6nia avait un caractére civique et non « ethnique » ou fédéral,
puisque apparemment seuls participaient les Crannoniens, du moins sil'on en
croit Polyen, dont le texte est peu précis.’® En s’appuyant aussi sur ce texte,
Rakatsanis et Tziafalias'*? ont suggéré que le culte poliade d’Athéna a Crannon

97. Arvanitopoulos 1922-1924, 37.

98. Politographie de Larissa, IG IX 2, 517, 1. 45 ; décrets honorifiques trouvés a Tyr-
navos, IGIX 2, 1230 et 1231, attribués a Phalanna ; dédicaces : Thebes de Phthiotide, IG
IX 2, 1232 ; Larissa, IG IX 2, 1233 ; Argoura, Giannopoulos 1934-1935, 141-142 ; Gonnoi,
Helly, Gonnoi I, n* 147, 150, 151, 154, 154a.

99. Polyaenus, Strat. 2.34.

100. Graninger 2011, 54-55.

101. Mili 2015, 231 n. 87, refuse ce culte : pour elle, la correction des manuscrits de
Polyen (tawiov ou Egviov en itoviov) universellement admise, n’est pas acceptable et
rend donc impossible 'existence d’un tel sanctuaire a Crannon.

102. Rakatsanis, Tziafalias 1997, 73. Cette proposition peut provenir aussi d’une lec-
ture rapide de Farnell 1896, 301 : « we hear of her festival in Crannon, and her whorship
is indigenous in Thessaly » ; cf. aussi RE IX 1946, 2374, s.v. « Itonia » ; Moustaka 1983, 24.
Erysichthon, pour échapper aux quolibets face 4 sa faim inextinguible, invité aux fétes
de I'Itdnion, ne s’y rend pas car, prétend sa meére, il a a faire a Crannon (Callim., Hymn.
6.73) : il y a un lien entre les deux, mais on ne peut s’appuyer sur ce texte pour prouver
le caractere poliade d’Athéna a Crannon - je dirais bien au contraire.

398



CULTES ET SANCTUAIRES DE CRANNON

était celui d’Athéna Itonia. En 'absence de tout témoignage solide sur ce point,
on en restera cependant a une prudente expectative.

On peut sans doute rattacher aussi au culte d’Athéna la partie supérieure
d’une petite plaque de marbre blanc, dont le champ porte la représentation
d’un personnage féminin casqué, vétu d’une armure décorée sur la poitrine
d’une gorgone et tenant dans la main gauche une lance. Cette piéce, encore
inédite, vient de Crannon, sans qu’on en sache plus.

Peut-étre enfin avons-nous un fragment d’une représentation d’Athéna
tenant son casque de type corinthien a long cimier en main, représentation
qui appartient a une série bien connue.'® Le fragment, trouvé a proximité de
'acropole de la cité, est hellénistique.

— Artémis et les Charites (fig. 12 et 13)

Une stele de marbre gris-blanc a fronton triangulaire et acroteres, brisée en
bas et dont le fronton est orné d’une patére en relief, porte une dédicace d’une
prétresse d’Artémis aux Charites.'*

Mvactudya ®o&ivo(v) | i iépeto thg Aptéutdoc avédnkev | Xdpioty.

« Mnasimacha fille de Phoxinos, prétresse d’Artémis, a dédié (ce
monument) aux Charites ».

C’est tout ce que I'on sait sur le culte d’Artémis a Crannon et sur celui de
ces divinités secondaires, peu répandu en Gréce du Nord, sauf a Thasos. En
Thessalie, celui des Charites n’est attesté qu’a Larissa, ou elles sont associées
a Athéna, dans un sanctuaire hors les murs.'®® De surcroit, ’association des
Charites avec Artémis n’est pas habituelle.

Pausanias'® associe cependant, dans le décor du tréne d’Apollon a Amy-
clées, les Charites et Artémis Leucophryéneé. En outre, selon une inscription

103. Tziafalias 1985, 207 n° 27 ; Heinz 1998, n° 308 ; LIMC, s.v. « Athena », n® 194-199.
Trouvée a Crannon, sans autre précision ; 100-50 av. J.-C.

104. Tziafalias 1987, 287 n° 26 ; Habicht 1994, 225-226 ; SEG 42, 507 ; Heinz
1998, n° 261 : 1° moitié du I*' s. av. J.-C.

105. Helly 1970.

106. Paus. 3.18.9.

399



JEAN-CLAUDE DECOURT

d’époque romaine,'” les Charites partageaient leur desservant avec Artémis
Epipyrgidia, protectrice des tours évoquée par le méme Pausanias'® dans leur
sanctuaire de I’Acropole. A Thasos aussi, une image des Charites était associée
a la protection des portes :'® I'intervention d’une prétresse d’Artémis dans le
culte des Charites n’est donc pas déplacée a Crannon et son sanctuaire devait
se situer a proximité immédiate d’une des portes de la cité.

Une petite stele de marbre a couronnement triangulaire trouvée au pied
de 'acropole présente trois bustes féminins tres érodés.'*® 1l pourrait s’agir la
encore d’une représentation des trois Charites, méme si 'on pourrait aussi y
voir celle de la Triple Hécate. Quoi qu'il en soit, d’apres Chrysostomou,'! il en
existerait deux autres dans les collections du musée de Larissa, que leur lieu de
découverte rapproche de celui des reliefs représentant Hécate.

— Hécate (fig. 14)

Les Charites sont en effet assez souvent présentées comme les compagnes
d’Hécate, dansant autour d’elle.!'? Si nous ne disposons encore a Crannon d’au-
cune inscription a Hécate, plusieurs monuments se rapportent a son culte.
Une petite sculpture de marbre trouvée pres de I'acropole, a la chapelle de
Z6odochos Piyi, représente trois bustes féminins en triangle sur un socle rec-
tangulaire. Les trois figures, aux méches de cheveux sur les épaules, ont en
commun un unique polos. L’objet n’est pas sans évoquer en miniature le haut
d’un pilier hermaique, dont on connait précisément une série a I'image d’Hé-
cate.'® Chrysostomou a pour sa part publié deux autres sculptures de méme
type.’** Ces trois objets, tous de la période hellénistique, ont été découverts
dans le méme secteur, au nord-est de 'acropole : on pourrait donc localiser,
a proximité d’une porte comme il est naturel, le sanctuaire crannonien d’Hé-
cate, confondue ou non avec Artémis.

107. IG 112 5050 : iepéag Xapitav | kol Aptéudog | Emmupyidiag | mrupedpov.
108. Paus. 2.30.2.

109. IG XII 8, 358b.

110. Tziafalias 1982, 240.

111. Chrysostomou 1998, 172 ; Mili 2015, 43 n. 138.

112. LIMC, s.v. « Hekate ».

113. Théocharis 1963, 142 : époque hellénistique.

114. Chrysostomou 1998, 171-172.

400



CULTES ET SANCTUAIRES DE CRANNON

— Ennodia (fig. 15)

Leake avait acquis un naiskos anépigraphe sculpté en léger relief, qu'il offrit
au British Museum.'”® Une femme, vétue d’un péplos et d’'un himation, visage
tourné vers la gauche, caresse la criniere d’'un cheval de la main droite, la
gauche retenant sur le bras une torche allumée ; derriére elle, un chien. On a
pu hésiter, pour I'identification du personnage, avec Artémis aux flambeaux,
parfois appelée Artémis Hécate. L. Robert,''® en s’appuyant sur des trouvailles
d’Exochi d’Eordée, avait défini un type d’Ennodia comme déesse cavaliére a
I'amazone, portant une ou deux torches et accompagnée d’un chien. Cepen-
dant, il n’avait pas pu examiner I'ensemble des trouvailles d’Exochi et il igno-
rait un type différent, illustré par Chrysostomou :''7 Ennodia (identifiée par
une inscription) debout, tenant deux torches ; derriére elle, un chien et un
cheval. C’est a ce type qu'il faut rattacher le monument de Crannon qui repré-
sente donc clairement Ennodia, ce qui, vu la proximité de Pheres et 'impor-
tance de ce culte en Thessalie, centre de son culte, n’a rien d’étonnant.

Une stele anépigraphe incompléte, trouvée en 1976 ou 1977 a Ayios Yéo-
ryios, ‘Aytog Tedpylog (nagueére Bouchlar, MrouxAdp), figure un personnage
féminin dont il manque une partie du torse et la téte.!® En appui sur la jambe
droite, la gauche légérement fléchie, elle est vétue d’un long chiton a la cein-
ture haut nouée, qui dégage la jambe gauche. Elle s’appuie de son bras gauche
sur une haute stéle ou un pilier (on ne distingue pas le c6té droit) a couron-
nement plat, placé derriere elle, la main paraissant ouverte. Le bras gauche a
disparu. Devant elle, un autel parallélépipédique sur une base formant degré.
M. Heinz rapproche ce monument d’un naiskos d’Achinos, qui représente Ar-
témis Ennodia dans le méme décor avec pilier et autel : la main droite de la
déesse tient une longue torche enflammée qui rappelle celle du British Mu-
seum.

— Aphrodite
Un sanctuaire d’Aphrodite au moins est connu en Thessalie, a Larissa, par

115. Leake 1835, 366 ; Biesantz 1965, n° L55 ; Heinz 1998, n° 180 : fin du V¢ ou début
dulves. av.].-C.

116. Robert 1940, 588-595.

117. Chrysostomou 1998, 72-82.

118. Mitropoulou 1985, 143-153 ; Rakatsanis, Tziafalias 1997, 31, fig. 19 ; Heinz 1998,
n° 325, fig. 272 : seconde moitié du Ives. av. J.-C.

401



JEAN-CLAUDE DECOURT

I'anecdote de la courtisane Lais la Jeune, assassinée dans son enceinte par des
Larisséennes jalouses.'® Son culte est représenté aussi par une vingtaine d’ins-
criptions et un certain nombre de reliefs.

L'un d’eux provient d’Ayios Yeoryios. Fragmentaire, il représente une
femme en chiton et himation flottant ; le bras droit, la partie droite du buste
et la téte ont disparu ; la déesse est appuyée sur la jambe droite, la gauche
légerement fléchie. Le bras gauche est plié, le coude reposant sur une sorte de
haut socle - ou plutdt de pilier hermaique acéphale. Devant la déesse, un autel
quadrangulaire. Mitropoulou'® le rapproche de toute une série de représen-
tations d’Aphrodite appuyée sur un pilier a figure d’'Hermes, de personnage
féminin ou acéphale. On ne peut en dire plus de cette ceuvre, anépigraphe, et
que Mitropoulou date du début du quatriéme siecle av. J.-C.

Enfin, un fragment de naiskos de marbre blanc, encore inédit semble-t-il,
porte une dédicace fragmentaire, & Aphrodite, Appoditay, faite par une femme
dont le nom est détérioré, mais I'adjectif patronymique lisible.

— Sérapis et Isis (fig. 16)

Le culte des dieux égyptiens a connu une fortune limitée en Thessalie.’?* 1l
a touché essentiellement, outre Démétrias, quelques grandes villes, en par-
ticulier Larissa et Hypata. Les autres découvertes thessaliennes sont isolées,
comme la dédicace fragmentaire trouvée avant 1900 au village moderne de
Krannonas, faite a Sarapis et Isis, Zapdmdi, “Io181, par un personnage dont seul
est conservé I'adjectif patronymique,'?? parmi les plus anciennes de cette série
aux divinités égyptiennes.

— Parthénos Banbykia (fig. 17)

Quelques autres cultes orientaux sont présents en Thessalie, mais en nombre
réduit. Atargatis apparait ainsi sur des dédicaces de Phéres'® et Démétrias,'**
sous le nom de TTapBévoc,

119. Ath. 13.589ab.

120. Mitropoulou 1985, 143-155, fig. 1 ; Rakatsanis, Tziafalias 1997, 31-32, fig. 19.
121. Decourt 2007.

122.IGIX 2, 465 ; Vidman, SIRIS 93 ; Heinz 1998, n° 284 : fin I1I°- début II° s. av. J.-C.
123. Béquignon 1937, 91 n° 64.

124. Von Graeve 1976, 145-146 (SEG 26, 646) ; Heinz 1998, n° 297.

402



CULTES ET SANCTUAIRES DE CRANNON

Une pierre trouvée en 1960 sur le site de I'antique Crannon,'® au lieudit
Kastro, dans un champ a I'extérieur de I'acropole, porte une dédicace en partie
restituée a Parthénos Banbukia, ITopO[évet] BavBuki[oi]. Si Parthénos peut
étre une divinité « en soi »,'6 ou I'épiclése de plusieurs divinités, le nom qui lui
est donné sur l'inscription de Crannon ne permet aucune ambiguité : il s’agit
d’Atargatis, « la déesse syrienne », comme en témoigne Strabon :'¥ ‘H Boufo-
N, v kai “Edeosoav kai Tepov TTéAv kokobowy, &v i Tiudot v Zvpiav Oedv
v Atopydrwv, « Bambyke, appelée aussi Edesse et Hiérapolis ot ils honorent
la déesse syrienne Atagartis ». Bambyke, est le nom que les Grecs donnaient
a antique Mabbog, autrement appelée Hiérapolis de Syrie, ou se trouvait le
sanctuaire évoqué par Lucien dans son opuscule De Dea Syria. Sa double qualité
de déesse vierge et de déesse syrienne apparait ailleurs sur d’autres dédicaces,
comme sur une inscription de 240 av. J.-C. de Béroia.'?® Atargatis est d’abord la
déesse protectrice de la cité.'?

— Le héros Oinousseus (fig. 18)
Une stele de marbre blanc trouvée a Terpsithéa, TepiBéa, ou a Crannon
méme, porte une dédicace dialectale par une certaine Oina au héros Oinous-
seus, Olvovsoel elpovt.*®

Le nom du héros, Otvovooeic, est un hapax. Garcia Ramén,*! le rapproche
de oivodtta qui désigne chez Aristophane un gateau d’orge et de vin, mais
aussi, chez Aristote, une plante toxique.'*? On pourrait aussi le rapprocher du
nom du petit groupe d'les viticoles prées de Chios, les Oivodooat, mentionnées
par Hérodote et Thucydide, sur oivdeig.’** Hésychius, enfin, glose oivotciog
comme une variété de vigne et oivodoco comme une galette pétrie au vin a
rapprocher de la mention d’Aristophane.’

125. Théocharis 1961, 179 ; Heinz 1998, 83 et n° A135 : fin du II*s. av. J.-C.
126. E.g. IG IX 12, 96b, Phistyon d’Etolie.

127. Strab. 16.1.27:

128. I. Beroia 51 : tfi 0® Zvpia [TapBéve.

129. Sur Atargatis et la déesse syrienne, voir Van Berg 1992.

130. Tziafalias 1990, 220 n° 22 (BE 1997, 318 ; SEG 45, 612) : IV¢s. av. J.-C.
131. Garcia Ramén 2007, 64.

132. Ar., Plutus 1121 pour le giteau ; Arist., fr. 107 pour la plante.

133. Hdt. 1.165 et Thuc. 8.24.2.

134, Hésychius, s.v.

403



JEAN-CLAUDE DECOURT

Oinousseus, dont on ne sait rien d’autre, pourrait ainsi étre une divinité
mineure de la vigne, un personnage du cortége de Dionysos ou une divinité
topique ; en tous cas, le rapprochement du nom de la dédicante et de celui du
héros est tout sauf fortuit.

— Hermes

On laissera de c6té I'hypothese avancée par Macurdy qui fait d'Hermes Chtho-
nien la divinité « éponyme » des Scopades.”*® Cette derniére, qui rapproche
I'anthroponyme Xkémag de la racine oxen-, « protéger », et d’une épithéte
d’Hermes, gliokomnoc, « qui voit au loin »,'*¢ s’appuie notamment sur les repré-
sentations et les mentions du dieu sur des stéles de Crannon. Celles-ci portent
la gravure d’un pilier sur un socle a degrés et une inscription ‘Eppdov X60ovi-
ov : il s’agit en réalité non de dédicaces, mais de steles funéraires, d’'un type
qui est loin d’étre propre a Crannon et qui ont un caractére pan-thessalien
certain.’’ Cette hypotheése ne tient pas.

4. La divinité poliade de Crannon

On l'a rappelé plus haut, Arvanitopoulos conduisit en 1922 des sondages sur
I'acropole de Crannon, sondages qui lui permirent de mettre au jour au moins
une partie d’'un grand batiment qu’il identifia immédiatement comme le
temple d’Athéna Polias et le lieu de dép6t des archives de la cité. Malheureu-
sement, ces fouilles d’extension trés limitées ne furent pas poursuivies et nous
ne disposons, sur ces travaux, que d’'un compte rendu trés sommaire d’une
vingtaine de lignes, sans description archéologique précise ni photo ni rele-
vé. De surcroit, I'identification proposée par Arvanitopoulos dans les Praktika
n’était pas argumentée, a moins de supposer qu’il s’appuyait, au moins impli-
citement, sur I'inscription IG IX 2, 460 (deuxiéme siécle av. ].-C.), dans laquelle
la cité de Crannon entérinait une décision, peut-étre un décret pris par une
association liée au gymnase, inscription mentionnée plus haut. Cette décision
devait étre exposée dans le sanctuaire d’Athéna, [§v 1]0 iepOv Tag Abdvag.

135. Macurdy 1921.

136. Hom. I. 24.24 ; 0d. 1.38. Mais I'adjectif peut qualifier bien d’autres divinités,
voire un mortel comme Chalcas.

137. Les mentions d’Hermeés Chthonien sont trés nombreuses en Thessalie. Pour
Crannon, par exemple, voir SEG 32, 602.

404



CULTES ET SANCTUAIRES DE CRANNON

Mais d’une part le qualificatif de Poliade n’apparait pas dans le libellé de 'ins-
cription. D’autre part 'argument du lieu d’affichage est sans valeur, puisque
les autres affichages connus a Crannon sont faits ailleurs : dans le sanctuaire
d’Asclépios, [kol te0el €]v 10 Aokhamiclov, pour un décret lui aussi lié au gym-
nase, IG IX 2, 461A (deuxiéme siécle av. J.-C.) ; dans celui d’Apollon Prournios,
&v 1OV vaov tot "Amhovvog 1ol [lpovpvioto, pour le décret pour Philippe V et
Théoddros, SEG 31, 572 (ca. 200 av. ].-C) ; dans une zone consacrée que I’on peut
localiser sur I'acropole, mais sans que des divinités soient nommées, pour le
décret pour Lédn de Métropolis, IG IX 2, 461B, [kai t]e[0el ] dxpovv &v T0lg
iopovtols (deuxiéme siecle av. J.-C.) ; enfin sur 'acropole en un endroit bien
visible, év dxpdémolv &v 10D Emeavesotdrov témov, pour la souscription pu-
blique, SEG 15, 371 (179-142 av. J.-C.)."*®

On rappellera enfin qu'Athéna est absente du monnayage de Crannon et
qu’aucune monnaie ni aucun texte littéraire ne fournit d’argument, méme
ténu, en faveur du caractere poliade de telle ou telle autre divinité. Il faut donc
se résigner a ignorer, pour I'instant du moins et dans I'état de notre documen-
tation, le nom de la divinité poliade de Crannon. Plus généralement d’ailleurs,
on peut se poser la question de la pertinence méme de cette interrogation.
D’une part parce que l'affichage des décisions officielles peut se faire, au sein
d’une méme cité, dans plusieurs sanctuaires - ce qui est le cas précisément a
Crannon. D’autre part parce qu'une méme cité, si elle a le plus souvent - mais
peut-on dire toujours ? - une divinité majeure, divinité protectrice par excel-
lence (a Crannon ce pourrait étre Athéna Itdnia), peut en méme temps avoir
plusieurs divinités qualifiées de poliades : a Athénes, Athéna est la déesse prin-
cipale, la protectrice de la cité, mais Zeus et elle se partagent 1'usage de I'épi-
clese.”

Conclusions
Le panorama que nous pouvons aujourd’hui dresser des cultes et des sanc-
tuaires de Crannon présente plusieurs traits caractéristiques.

138. Pour ces deux derniers textes, les lieux d’affichage restent a nos yeux impré-
cis : sur I'acropole pour la souscription certainement et, sans doute (mais ce n’est pas
absolument certain) pour le décret pour Léon. Pour ce dernier, contrairement au pré-
cédent, il s’agit de surcroit d'un lieu consacré - mais pour I'un comme pour I'autre
aucune divinité n’est nommeée.

139. Athéna Polias : e.g. Agora XV1 114 ; Zeus Polieus : IG I° 323-331, 333, 334, 336, 339.

405



JEAN-CLAUDE DECOURT

— On peut éliminer certaines hypothéses anciennes, soit définitivement (Her-
més dieu éponyme et Poséidon Onchestios) soit au moins provisoirement
(Athéna Polias).

— On connait 'existence assurée de plusieurs sanctuaires, ceux d’Asclépios,
d’Athéna et d’Apollon, sans qu’on puisse encore en localiser aucun, sur I'acro-
pole ou hors les murs, faute de vestiges archéologiques identifiables. On sup-
pose avec vraisemblance |'existence d'un autre, que 'on peut en revanche lo-
caliser au moins approximativement, celui d’Hécate.

— On dispose d’une liste limitée et certainement incomplete des divinités de
Crannon, au total une douzaine de dieux, déesses et héros. Cela ne signifie pas,
nous le savons, qu’elles disposaient toutes d'un sanctuaire qui leur fit propre.
On soulignera en outre que la documentation épigraphique, la plus abondante,
est limitée dans le temps : la quasi-totalité des inscriptions sont des troisieme
et deuxiéme siecles av. ]J.-C., a I'exception de la dédicace a Zeus Notios, que 'on
peut dater du quatrieme siecle av. J.-C., comme celle du héros Oinousseus et de
celle aux Charites (ca 100-50 av. J.-C). C’est la documentation iconographique
qui offre les exemples les plus anciens, avec la stele anépigraphe d’Ennodia
(cinquiéme / quatriéme siécle av. J.-C.) et surtout numismatique - les mon-
naies se datant des cinquiéme et quatrieme siecle av. J.-C. pour I'essentiel.

— Comme ailleurs en Thessalie, les cultes étrangers, avec Isis, Sarapis et Atar-
gatis, ont su se faire une place, méme si cette place apparait trés modeste.

— Plusieurs de ces divinités (Ennodia, Apollon Tempéitas, Athéna Itonia, et
dans une certaine mesure Asclépios) ont un caractere thessalien affirmé - et
la présence du héros Thessalos sur les monnaies va dans le méme sens. Le seul
dieu topique serait Oinousseus.

7

— Ce qui fait I'originalité de Crannon, finalement, ne reléve pas de I'épigra-
phie, mais d’un théme iconographique et littéraire, celui du char a pluie, dont
I'origine est certainement trés ancienne, mais reste difficile a interpréter dans
le détail et qui n’a guére de correspond ailleurs en Grece.

Jean-Claude DECOURT

UMRS5189 du CNRS Histoire et Sources des Mondes Antiques
Maison de I'Orient et de la Méditerranée Jean-Pouilloux, Lyon
jean-claude.decourt@wanadoo.fr

406



CULTES ET SANCTUAIRES DE CRANNON

Summary

This article presents a synthesis of what literary, epigraphic, archaeological,
and numismatic sources reveal about the cults and sanctuaries of ancient
Krannon. What myths and legends are associated with the city’s foundation
and history? Which deities were definitively or possibly worshipped there? Do
any archaeological remains of sanctuaries exist within the city or its territo-
ry? And finally, can we identify Krannon’s patron deity? While many of these
deities are found throughout Greece, Krannon’s pantheon shows distinctly
Thessalian characteristics.

Résumé

Cet article propose une synthese sur ce que les sources littéraires, épigra-
phiques, archéologiques et numismatiques nous permettent de savoir sur
les cultes et les sanctuaires de 'antique Crannon. Quels sont les mythes et
légendes reliés a la fondation ou a l'histoire de la cité ? Quelles sont les di-
vinités dont le culte parait assuré ou simplement possible ? Possédons-nous
les vestiges archéologiques de sanctuaires dans la cité ou sur son territoire ?
Pouvons-nous, enfin, connaitre 'identité de la divinité poliade de Crannon ? Si
nombre de ces divinités se retrouvent ailleurs en Gréce, le panthéon de Cran-
non a un caractere thessalien treés marqué.

407



JEAN-CLAUDE DECOURT

Abréviations - Bibliographie
(Pour les abréviations des ouvrages épigraphiques voir https://aiegl.org/
grepiabbr.html)

Arvanitopoulos, A.S. 1915, « 'Avacka@ai iepol OavAiov &v depaic g Osooa-
Alog », PAAE, 131-200.

Arvanitopoulos, A.S. 1922-1924. « Tepi TV €v Kpavvivi @ecoaliog Sokipaoti-
KOV dvackag@®v », PAAE, 35-38.

Aston, A. 2024. Blessed Thessaly: The Identities of a Place and Its People, from the
Archaic Period to the Hellenistic. Liverpool.

Babelon, E. 1907. Traité des monnaies grecques et romaines, vol. I : Description his-
torique. Paris.

Béquignon, Y. 1935. « Etudes thessaliennes VII (1) », BCH 59, 36-77.

Béquignon, Y. 1937. Recherches archéologiques a Phéres de Thessalie. Paris.

Biesantz, H. 1965. Die Thessalischen Grabreliefs: Studien zur nordgriechischen Kunst.
Mayence.

Boehm, R.A. 2015. « Alexander, “Whose Courage Was Great”: Cult, Power, and
Commemoration in Classical and Hellenistic Thessaly », ClAnt 34, 209-
251.

Bouchon, R., Decourt, J.-Cl. 2017. « Le reglement religieux de Marmarini
(Thessalie) : nouvelles lectures, nouvelles interprétations », Kernos 30,
159-186.

Bremer M. et Ruijh C.J. 1995. Indices in Eustathii Commentarios ad Homeri Iliadem
pertinentes ad fidem codicis Laurentiani editos a M. van der Valk. Leyde.

Bruneau, Ph. 1970. Recherches sur les cultes de Délos a I'époque hellénistique et a
I'époque impériale. Paris.

Chaniotis A. 2010. « Megatheism: the search for the almighty god and the com-
petition of cults », in S. Mitchell, P. Van Nuffelen (éds) One God: Pagan
Monotheism in the Roman Empire. Cambridge, 112-140.

Chantraine, P. 1968. Dictionnaire étymologique de la langue grecque. Histoire des
mots. Paris.

Chrysostomou, P. 1998. H Osaoadiky 0éa Ev(v)odia, 1j depaio Oéa. Athénes.

Daffa-Nikonanou, A. 1973. @sooadikd 1epd ARUNTPOS Kol KOPOTAXOTIKK arvafrua-
tat. Volos.

Decourt, J.-Cl. 2007. « Cultes et divinités isiaques en Thessalie », dans L. Bri-
cault, M J. Versluys, P.G.P. Meyboom (éds), Nile into Tiber: Eqypt in the
Roman World 200 BC - AD 400. Proceedings of the III"* International Confe-
rence of Isis Studies, Leiden, May 11-14 2005. Leyde - Boston, 329-363.

408



CULTES ET SANCTUAIRES DE CRANNON

Decourt, J.-Cl. 2009. « Les cultes thessaliens dans I’Alexandra de Lycophron »,
dans C. Cusset, E. Prioux (éds), Lycophon : Eclats d’obscurité, Actes du col-
loque international de Lyon et Saint-Etienne 18-20 janvier 2007 (Mémoires
du Centre Jean-Palerne 33). Saint-Etienne, 377-391.

Decourt, J.-C. et al. 2004. « Thessalia and Adjacents Regions », dans M.H.
Hansen, T.H. Nielsen (éds), An Inventory of Archaic and Classical Poleis.
Oxford, 676-731.

Decourt, J.-Cl., Tziafalias, A. 2012. « Un nouveau réglement religieux de la ré-
gion de Larissa », dans ApyaioAoyikd épyo Ocooaliog kot Ztépeag EAMG-
8o 3, 2009. TpaKTIKG EMLOTHUOVIKYS cuvdvTnonG. BAog 12.3 - 15.3.2009 (=
Proceedings of the 3rd Archaeological Meeting of Thessaly and Central Greece
[AETHSE]), vol. 1 : @sooaMia. Volos, 463-473.

Decourt, J.-CL,, Tziafalias, A. 2015a. « Cultes de Pythoion : deux notes », dans
Apxooloyikd épyo Osooaliog ko Etépeas EAMGSag 4, 2012 (= Proceedings
of the 4th Archaeological Meeting of Thessaly and Central Greece [AETHSE]),
vol. 1: @eooa)ia. Volos, 293-301.

Decourt, J.-Cl., Tziafalias, A., 2015b. « Un reglement religieux de la région de
Larissa : cultes grecs et orientaux », Kernos 28, 13-51.

Doulgeri-Intzesiloglou, A. 1984. « AtdAAwv Tepneitng », Thessalika Chronika 15,
71-81.

Doulgeri-Intzesiloglou, A. 2000. @saoadikés emypagpés oe Tomkd adpdfnro (diss.,
Thessalonique).

Farnell, L.R. 1896. The Cults of the Greek States. Oxford.

Fauth, W. 2005. Helios Megistos: zur synkretishen Theologie der Spatantike. Leyde -
New York - Cologne.

Frazer, J.G. 1984, Le Rameau d'or, vol. 5.2 (éd. francaise par N. Belmont et
M. Izard). Paris.

Gallis, K. 1973-1974. « Xpovikd », ArchDelt 29B, 472.

Garcfa Ramoén, J.L. 2007. « Thessalian Personal Names and the Greek Lexicon »,
dans E. Matthews (éd.), Old and New Worlds in Greek Onomastics (Procee-
dings of the British Academy 148). Oxford, 29-67.

Garcfa Ramoén, J.L., Helly, B. 2007. « Evvodia Kopoutdppa (celle qui donne
de nourriture de croissance) et autres divinités courotrophes en
Thessalie », RPhil 80, 291-312.

Gardner, P., Poole, R.G. 1883. Catalogue of Greek Coins: Thessaly to Aetolia. Bologne.

Georgiou, E. 2018. « [TPOEPNIQON ®OIQTON », dans M.F. Papakonstantinou,
C. Kritzas, LP. Touratsoglou (éds), MMuppa. MeAétes yiw Thv apyaiodo-
yiow otnv Kevrpiktj EAM@da mpog Tiunv tng davovpiog Aakopwvic, vol. B.
Athénes, 65-85.

409



JEAN-CLAUDE DECOURT

Giannopoulos, N. 1934-1935. « Emypagal ¢k ©ooaliog », ArchEph, 140-150.

von Graeve, V. 1976. « Ein Weihrelief an Atagartis », dans V. Miloj¢i¢, D. Thé-
ocharis (éds), Demetrias 1. Die Deutschen archdologischen Forschungen in
Thessalien. Bonn, 145-156.

Graninger, D. 2009. « Apollo, Ennodia, and Fourth-century Thessaly », Kernos
22,109-124.

Graninger, D. 2011. Cults and Koinon in Hellenistic Thessaly. Leyde - Boston.

Grimal, P. 1958. Dictionnaire de la mythologie grecque et romaine. Paris.

van Groningen, B.A. 1948. « Simonide et les Thessaliens », Mnemosyne sér. 1,
1-7.

Habicht, Chr. 1981. « Eine neue Urkunde zur Geschichte Thessaliens unter der
makedonischen Herrschaft », dans Ancient Macedonian Greek Dialects
Studies in Honor of Charles F. Edson. Thessalonique, 193-198.

Habicht, Chr. 1994. « Beitrdge zur griechischen Prosopographie », ZPE 101,
219-226.

Hampe, R. 1967. Kult der Winde in Athen und Kreta. Heidelberg.

Head, B.V. 1911. Historia Numorum: A Manual of Greek Numismatics. Oxford.

Heinz, M. 1998. Thessalische Votivstelen: Epigraphische Auswertung, Typologie der
Stelenformen, Tkonographie der Reliefs (diss., Univ. Bochum).

Helly, B. 1970. « A Larisa : bouleversements et remise en ordre de sanctuaires »,
Mnemosyne 23, 250-296.

Helly, B. 1979. « Une liste des cités de Perrhébie dans la premiére moitié du Ive
siécle avantJ.-C. », dans B. Helly (éd.), La Thessalie. Actes de la table ronde
21-24 juillet 1975, Lyon. Lyon, 165-200.

Helly, B.1987. « Le Dotion Pedion, Lakéreia et les origines de Larisa », JSav 1987,
127-158.

Helly, B. 2001. « Un décret fédéral des Thessaliens méconnu dans une cité
d’Achaie Phthiotide, (IG IX 2, 103) », BCH 125, 239-287.

Helly, B. 2019. « Le “ camp de I'hipparque ” a Larisa : chevaux d’armes, che-
vaux de courses et concours hippiques pour les Thessaliens », dans
J.-C. Moretti, P. Valavanis (éds), Les hippodromes et les concours hippiques
dans la Gréce antique. Athénes, 99-118 (https://books.openedition.org/
efa/6462) (accessé 15/9/2024).

Helly, B. a paraitre. « Dédicaces thessaliennes a Apollon Tempeitas ».

Intzesiloglou, B. 1984. « Xpovikd », ArchDelt 39B, 137-149.

Lacroix, L. 1955-1956. « Les blasons des villes grecques », Etudes d’Archéologie
Classique 1, 89-115.

Leake, W.M. 1835. Travels in Northern Greece I11. Londres.

Macurdy, G.H. 1921. « Hermes Chthonios as Eponym of the Skopadae », JHS 41,

410



CULTES ET SANCTUAIRES DE CRANNON

179-182.

Mili, M. 2015. Religion and Society in Ancient Thessaly. Oxford.

Mitropoulou, E. 1984. « AvdyAvea tov Ala pwuaikfg emoxng and tn Osooa-
Ma », dans Hpaktikd B Aicbvovs Zuvedpiov Osooahkv Zrnovddv (17-21
Senreufpiov 1980) (Osooalikd Xpovikd 15). Athénes, 93-112,

Mitropoulou, E. 1985. « Aatpeieg tng Adpioag », dans Mpaktikd Tov A’ [oTopikoy
-apxatodoyikov ovumooiov. Adpio. MapeA0OV ka1 MéMov 26-28/4/1985.
Larissa, 143-155.

Morgan, M.H. 1901. « Greek and Roman Rain-Gods and Rain-Charmes », TAPhA
32, 83-109.

Moustaka, A. 1983. Kulte und Mythen auf thessalischen Miinzen. Wiirzburg,.

Nielsen, K. 1945. « Remarques sur les noms grecs et latins des vents et des ré-
gions du ciel », CIMed 7, 1-113.

Pare, C. 1989. « From Dupljuja to Delphi: The Ceremonial Use of the Wagon in
Later Prehistory », Antiquity 63, 80-100.

Parker, R. 2017. Greek Gods Abroad: Names, Natures, and Transformations. Oakland.

Perdrizet, P. 1896. « TIAPATHMA de villes sur des steles de proxénie », BCH 20,
559-562.

Prétre, C. 2024. « The Onomastic Attributes of Greek Healing Deities », in A. Pa-
lamidis, C. Bonnet (éds), What's in a Divine Name? Religious Systems and
Human Agency in the Ancient Mediterranean, Boston - Berlin, 205-235.

Protonotariou-Deilaki, E. 1960. « KTiot0¢ Tupaptdoe1dng Taqog €k T0D VEKpo-
Tageiov Kpavv@vog », Thessalika 3, 29-46.

Rakatsanis, K., Tziafalias, A. 1997. Aatpeieg kot 1epd otnVv apyaio Ocooalia, vol. I1:
NeppoafPia. loaninna.

Riethmdiller, J.W. 2005. Asklepios: Heiligtiimer und Kulte. 2 vols. Heidelberg.

Robert, L. 1940. Hellenica. Recueil d’épigraphie, de numismatique et d’antiquités
grecques XI-XII. Paris.

Rogers, E. 1932. The Copper Coinage of Thessaly. Londres.

Roussel, P. 1916. Les cultes égyptiens a Délos, du III° au I*" siécle av. J.-C.. Paris -
Nancy.

Salviat, F., Vatin, C. 1971. Inscriptions de Gréce centrale. Paris, 8-34.

Schérner, G. 2003. Votive im romischen Griechenland : Untersuchungen zur spdthel-
lenistischen und kaiserzeitlichen Kunst- und Religionsgeschichte (Alter-
tumswissenschafliches Kolloquium 7). Stuttgart.

Sprawski, S. 1999. Jason of Pherae: A Study on History of Thessaly in Years 431-370
BC. Cracovie.

Stahlin, F. 1922. RE XI, col. 1580-1586, s.v. « Krannon ».

Stahlin, F. 1924. Das Hellenische Thessalien: Landeskundliche und Geschichtliche

411



JEAN-CLAUDE DECOURT

beschreibung Thessaliens in der Hellenischen und Romischen Zeit. Stuttgart.
Théocharis, D. 1960. « Xpovik& », ArchDelt 16B, 177-182.
Théocharis, D. 1961. « Xpovik& », ArchDelt 17B, 170-179.
Théocharis, D. 1963. « Xpovikd », ArchDelt 18B, 132-143.
Toufexis, G., Melliou, E. 1996. « Xpovikd », ArchDelt 51B1, 363-383.
Triton 2012. Triton XV: The BCD Collection of the Coinage of Thessaly, janvier 2012
(www.cngcoins.com).

Tziafalias, A.
Tziafalias, A.
Tziafalias, A.
Tziafalias, A.
Tziafalias, A.
Tziafalias, A.
Tziafalias, A.

1982.
1984.
1985.
1987.
1988.
1990.
1994.

« XpOVIK& », ArchDelt 37B, 233-242.

« XpOVIK& », ArchDelt 39B, 150-157.

« XpOVIK& », ArchDelt 40B, 198-207.

« XpOVIK& », ArchDelt 42B, 273-289.

« XpOVIK& », ArchDelt 43B1, 260-287.

« XpOVIKA », ArchDelt 45B, 212-222.

« "Aytog Tewpylog Adpioag », dans La Thessalie. Quinze années

de recherches archéologiques 1975-1990. Bilans et perspectives. Lyon 1990.
Athénes, 201-206.

Van Berg, P.-L. 1992. Corpus Cultus Deae Syriae. Leyde.

Yalouris, N. 1990. LIMC V, 1005-1034, s.v. Helios.

412



CULTES ET SANCTUAIRES DE CRANNON

Fig. 1. Chalque de bronze : Zeus lauré ; char et vase de
bronze aux deux corbeaux (photo Triton XV, 2012)

Fig. 2. Dichalque de bronze : cavalier ; char et dinos de bronze
au corbeau (photo Triton XV, 2012)

413



JeaN-CrLAUDE DECOURT

Fig. 4. Dédicace a Zeus Mégas (photo archives thessaliennes
de Lyon, GHW 5457)

414



CULTES ET SANCTUAIRES DE CRANNON

Fig. 5. Dédicace a Zeus Notios (photo archives thessaliennes
de Lyon, GHW 4435)

Fig. 6. Dichalque de bonze ; Zeus (ou Poséidon ?) ; cavalier et
trident (photo Triton XV, 2012)

Fig. 7. Drachme d’argent ; Thessalos au taureau ; cheval et trident
(photo Triton XV, 2012)

415



JeaN-CrLAUDE DECOURT

Fig. 8. Dédicaces aux Asclépios (photo archives thessaliennes
de Lyon, GHW 5459)

Fig. 9. Asclépios et Hygie (photo archives thessaliennes de Lyon, GHW 5096)

416



CULTES ET SANCTUAIRES DE CRANNON

U AN AN (O i

Fig. 11. Fragment de stéle a Athéna (photo archives thessaliennes
de Lyon, GHW 6393)

417



JeaN-CrLAUDE DECOURT

Fig. 12. Dédicace a Artémis et aux Charites (photo archives thessaliennes
de Lyon, GHW 4839)

Fig. 13. Triple buste des Charites (photo archives thessaliennes
de Lyon, GHW 5578)

418



CULTES ET SANCTUAIRES DE CRANNON

Fig. 15. Ennodia (© British Museum)

419



JeaN-CLAUDE DECOURT

Fig. 16. Dédicace a Sarapis et Isis (photo archives thessaliennes
de Lyon, GHW 4091)

420



CULTES ET SANCTUAIRES DE CRANNON

Fig. 17. Dédicace a Parthénos Banbykia (photo archives thessaliennes
de Lyon, GHW 4266)

Fig. 18. Dédicace au héros Oinousseus (photo archives thessaliennes
de Lyon, GHW 5534)

421


http://www.tcpdf.org

