
  

  Tekmeria

   Vol 18 (2024)

   Tekmeria 18 (2024)

  

 

  

  Cultes et sanctuaires de Crannon 

  Jean-Claude Decourt   

  doi: 10.12681/tekmeria.39335 

 

  

  Copyright © 2024, Jean-Claude Decourt 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Decourt, J.-C. (2024). Cultes et sanctuaires de Crannon. Tekmeria, 18, 379–421.
https://doi.org/10.12681/tekmeria.39335

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 24/01/2026 06:10:04



Τεκμήρια 18 (2024) 379-421

JEAN-CLAUDE DECOURT

Cultes et sanctuaires de Crannon

La présente contribution s’inscrit dans le travail que je mène depuis plusieurs 
années au sein de l’équipe thessalienne de Lyon, d’une part sur les cultes de 
la Thessalie antique,1 d’autre part sur les corpus épigraphiques de Crannon et 
de Scotoussa.2

Après un rapide état de la documentation disponible, on s’intéressera 
plus particulièrement aux traditions mythologiques liées à Crannon, puis à ce 
qu’apprennent les sources sur les cultes et les sanctuaires, avant de s’interro-
ger sur l’identité de la divinité poliade de cette cité. 

1. État de la documentation
La documentation dont nous disposons sur l’histoire de Crannon est limi-
tée, mais elle est loin d’être pauvre. La difficulté vient plutôt de ce qu’elle est 
dispersée, parfois dans des ouvrages à diffusion restreinte, et surtout qu’elle 
n’a été jamais étudiée dans sa globalité : l’étude du territoire de Crannon, qui 
prenne en compte l’ensemble des données, par exemple, reste à faire, et le 
corpus épigraphique est en cours d’élaboration.3

— Archéologie
On connaît depuis longtemps l’emplacement du site de Crannon, au lieudit au-
jourd’hui Kastro, Kάστρο. W. Leake visita ce qu’on nommait alors Palea Larissa, 
comme plus tard F. Stählin.4 L’existence de son acropole, enfin, est attestée 

1. Decourt 2007 ; Decourt 2009 ; Decourt, Tziafalias 2012 ; Decourt, Tziafalias 2015a ; 
Decourt, Tziafalias 2015b ; I. Atrax ; Bouchon, Decourt 2017.

2. Une première présentation en a été faite lors du colloque Sanctuaries and Cults in 
Ancient Thessaly, tenu à l’École Anglaise d’Athènes (30 novembre - 1 décembre 2012). Les 
collègues lyonnais m’ont fait part de leurs remarques et je remercie en particulier Gé-
rard Lucas pour sa relecture et ses suggestions. Je remercie aussi mes deux relecteurs 
pour leurs remarques et suggestions ; les erreurs restent miennes.

3. Sur le peu qu’on sait de l’histoire, mais surtout du site et du territoire de Cran-
non, Decourt et al. 2004, 694-695 n° 400, s.v. « Krannon ».

4. Leake 1835, 361-366 ; Stählin 1922 ; Stählin 1924, 111-112.



Jean-Claude deCourt

380

par une inscription : une stèle fut érigée ἐν ἀκρόπολιν ἐν τοῦ ἐπιφανεσστάτου 
τόπου, « sur l’acropole, à l’endroit le plus visible », portant les noms des géné-
reux donateurs envers la cité.5 Cependant, si quelques prospections non systé-
matiques eurent lieu sur le site,6 un seul et bref sondage y fut conduit en 19227 
et les rares fouilles, en général des fouilles d’urgence d’ampleurs réduites, ont 
essentiellement porté sur des nécropoles.8 Par conséquent, si on connaît mal le 
territoire de Crannon, on ignore pratiquement tout de son urbanisme. 

Prospections, sondages, trouvailles fortuites enfin ont mis au jour bas-re-
liefs et sculptures qui sont autant d’indices, parfois ambigus, de l’existence de 
tel ou tel culte. 

— Textes
On ne relèvera pas ici l’ensemble des sources littéraires ayant trait à Cran-
non, très nombreuses. Soulignons seulement que cette documentation litté-
raire traite d’un nombre limité de thèmes : histoire de la famille des Scopa-
des (Hérodote, Histoires 6.127 ; Théocrite, Idylles 16.34-47 ; Callimaque, Aetia 
fr. 64 [Pfeiffer] ; Plutarque, De cupiditate 527c-d etc.) ; relations entre la cité et 
Athènes (Thucydide 2.22.3 ; Xénophon, Hellenika 4.3.3) ; bataille de Crannon 
d’août 322 av. J.-C. (Diodore 18.17.1-6 ; Pausanias 10.3.3 ; Plutarque, Démosthène 
28.1 ; Phocion 26.1). Pour le sujet qui nous occupe, nous nous intéresserons à un 
ensemble de textes à tonalité mythologique, mais nous n’avons pratiquement 
rien sur les cultes de la cité, à une exception près, nous le verrons.

— Numismatique
La numismatique de Crannon est en revanche assez bien connue et ses mo-
tifs peu nombreux ; les bustes de divinités y sont rares.9 Un de ces motifs, en 
revanche, nous retiendra particulièrement, le char au vase et aux corbeaux.

— Épigraphie
L’épigraphie de Crannon est pauvre, faute de fouilles ou de prospections. 

5. Béquignon 1935 ; Migeotte, Souscriptions 34.
6. Arvanitopoulos 1915.
7. Arvanitopoulos 1915 ; Arvanitopoulos 1922-1924.
8. Pour les comptes rendus de fouilles, voir les chroniques de l’ArchDelt ; Protonota-

riou-Deilaki 1960 ; Tziafalias 1994. 
9. Head 1911, 293-294 ; Rogers 1932, 68-73.



Cultes et sanCtuaires de Crannon

381

Nous ne disposons que d’environ 80 inscriptions, parmi lesquelles moins de 20 
dédicaces, dont la provenance n’est souvent qu’approximative.10 

2. Cultes, mythes et légendes à Crannon
De l’histoire mythique de Crannon certains faits sont bien connus, d’autres, 
isolés, ont été peu étudiés. 

— Le nom de Crannon
Les textes sont nombreux, qui disent que la cité s’est d’abord appelée Éphyra 
avant de changer son nom en Crannon. La source explicite la plus ancienne est 
probablement le thessalien Kinéas,11 transmis par Étienne de Byzance : Ἐφύρα, 
πόλις Ἠπείρου (…). Ἔστι καὶ ἄλλη Ἐφύρη Κραννὼν λεγομένη, ὥς φησι Κι-
νέας ὁ ῥήτωρ (…), « Éphyra, cité d’Épire (…) ; il existe aussi une autre Éphyrè, 
appelée Crannon, selon Kinéas le rhéteur (…) ». Pindare, dans sa dixième Py-
thique12, mentionne le chœur des Éphyréens des bords du Pénée, Ἐφυραίων ὄπ’ 
ἀμφὶ Πηνεϊόν. Les scholies identifient cette Éphyra à Crannon, mais cette iden-
tification est discutée. D’abord parce que la cité est loin du cours du Pénée ; 
ensuite parce qu’elle était gouvernée par les Scopades – alors que le héros de la 
Pythique, Hippocléas de Pélinna, est un allié des Aleuades : Éphyréen pourrait 
ainsi être un synonyme de Thessalien. Reste que cette mention, même très 
allusive et en quelque sorte détachée de la réalité géographique, est la plus 
ancienne que nous ayons.

On rencontre d’ailleurs un nombre assez important de toponymes Ἐφύρα13 
dans la littérature antique, comme le souligne Étienne et comme le rappelle un 

10. J.-Cl. Decourt, avec R. Bouchon et B. Helly, prépare la publication du corpus. 
11. FGrHist 603 F 1.
12. Pindare, P. 10.85. 
13. Selon B. Helly (communication personnelle), le nom est très probablement pré-

grec, en rapport avec le thème φύρω, « mélanger en humidifiant, pétrir etc. », auquel 
se rattache par exemple l’anthroponyme Phyromachos, bien représenté en Thessalie 
(cf. Chantraine 1968, s.v. φύρω). Le nom Crannon repose sur le thème *kras-n- qui a 
donné κράνα, κρήνη, « source, fontaine » ; il existe une source au pied de l’acropole 
et une source chaude y était connue : Ἐν Κραννῶνι δ’ ἐστὶν ὕδωρ ἡσυχῇ θερμόν, ὃ < 
θερμὸν> διατηρεῖ κραθέντα τὸν οἶνον ἐπὶ δύο καὶ τρεῖς ἡμέρας, « À Crannon, il y a une 
eau modérément chaude, qui conserve chaud le vin qu’on y mêle jusqu’à deux ou trois 
jours » (Ath., 2.16c, trad. A. M. Desrousseaux, C. Astruc). 



Jean-Claude deCourt

382

fragment d’Apollodore d’Athènes :14 Ἰστέον δὲ ὅτι Ἔφυραι τέσσαρές εἰσι, μία 
μὲν ἡ κατὰ Θεσσαλίαν, δευτέρα δὲ ἡ κατὰ τὴν Ἤπειρον, τρίτη δὲ ἡ τῆς Ἤλιδος, 
καὶ τετάρτη ἡ νῦν λεγομένη Κόρινθος, « Il faut savoir que les Éphyra sont au 
nombre de quatre, la première en Thessalie, la seconde en Épire, la troisième 
celle d’Élis, et la quatrième appelée aujourd’hui Corinthe ». Mais Apollodore se 
trompe, puisqu’il y en a en réalité cinq selon Étienne, qui mentionne aussi une 
île de ce nom près de Mélos.15 Eustathe revient à de nombreuses reprises sur le 
toponyme Ἐφύρα / Ἐφύρη dans son Commentaire sur l’Iliade. Outre Crannon et 
Corinthe, il cite des villes de ce nom en Arcadie, Thesprotie et Béotie, ainsi que 
deux kômai. Il en compte finalement neuf, sans en donner ici la liste : διάφοροι 
δὲ Ἔφυραι εἴπερ ὁ Γεωγράφος καὶ ἐννέα ταύτας μετρεῖ.16

Cependant, à la différence de l’Éphyra péloponnésienne, la future Corinthe, 
dont l’éponyme, selon Simonide ou Pausanias, est une Océanide,17 parfois une 
fille d’Épiméthée, la tradition ne dit rien sur l’Éphyra thessalienne, qui n’a pas 
laissé de traces dans la mythologie ni la numismatique. 

Strabon rapporte en effet une autre tradition, qui fait venir le nom de la 
cité non d’une nymphe ou d’un héros, mais d’une ville, Éphyra de Thesprotie, 
d’où seraient venus ses fondateurs, dans le droit fil de la tradition qui fait venir 
les Thessaloi, les Thessaliens des tétrades, depuis le Nord-Ouest.18 Il n’y a donc 
ni nymphe Éphyra ni héros fondateur Éphyros. 

Quant au changement de nom, il relève, pour Étienne relayant Kinéas, 
comme pour Strabon, du simple constat, sans qu’une explication en soit don-
née. Il faut attendre une scholie à Pindare,19 pour avoir cette explication : 

(…) πρότερον οἱ Κρανώνιοι Ἐφυραῖοι ἐκαλοῦντο. Μαρτυρεῖ δὲ 
τούτῳ Κινέας. Φησὶ γὰρ ἔρχεσθαι αὐτὸν ὑπὸ τῷ Κρανῶνι, καὶ 
ἐλθεῖν ἐπὶ τὸν τῆς Ἱπποδαμείας γάμον ἐν Πίσῃ, εἶτα ἐκεῖ κατα-
στρέψαντα τὸν βίον οἱ Θεσσαλοὶ τὴν Ἔφυραν καλουμένην πόλιν, 
εἰς τιμὴν τοῦ τεθνηκότος, Κρανῶνα μετωνόμασαν. 

14. FGrHist 244 F 179.
15. Steph. Byz. s.v. Ἔφυρα : νῆσος οὐ μακρὰν ἀπέχουσα Μήλου. 
16. Eust. Il., I 316, p. 492 ; cf. Bremer, Ruijgh 1995, s.v. Ἐφύρα.
17. Simon. fr. 596 Campbell ; Paus. 2.1.1. 
18. Strab. 9.5.23. 
19. Schol. Pi. P. 10.85a-c. Les noms du héros et de la ville s’écrivent avec deux, le plus 

souvent, ou un nu comme ici.



Cultes et sanCtuaires de Crannon

383

« (…) les Cranoniens étaient appelés d’abord Éphyréens : en té-
moigne Kinéas. Il dit en effet que ce nom vient de Cranon. Ce-
lui-ci se rendit à Pise aux noces d’Hippodamie ; il y perdit la vie 
et les Thessaliens, en l’honneur du défunt, changèrent le nom de 
la ville appelée Éphyra en Cranon ». 

L’explication, tardive et dont la source n’est pas connue, reste unique et 
ce héros Cran(n)on, réduit à un nom,20 ne figure pas dans les listes des préten-
dants d’Hippodamie.21 Il n’apparaît pas non plus sur les monnaies de la cité. 
Pas plus que de héros Éphyros il n’y a donc de héros Cran(n)on. 

— Simonide, Scopas et les Dioscures22

Le premier récit, le plus connu aussi, se situe à la frontière de l’histoire et de 
la légende. L’anecdote du poète Simonide de Céos sauvé par les Dioscures lors 
de l’effondrement du toit de la salle des banquets de Scopas est attestée par de 
nombreuses sources, dont on citera Cicéron.23 

Dicunt enim, cum cenaret Crannone in Thessalia Simonides apud Sco-
pam, fortunatum hominem et nobilem, cecinissetque id carmen quod 
in eum scripsisset, in quo multa ornandi causa poetarum more in Cas-
torem scripta et Pollucem fuissent, nimis illum sordide Simonidi dixisse 
se dimidium eius ei, quod pactus esset, pro illo carmine daturum ; re-
liquum a suis Tyndaridis, quos aeque laudasset, peteret, si ei videretur. 
Paulo post esse ferunt nuntiatum Simonidi ut prodiret ; iuvenes stare 
ad ianuam duo quosdam, qui eum magno opere evocarent ; surrexisse 
illum, prodisse, vidisse neminem ; hoc interim spatio conclave illud, ubi 
epularetur Scopas, concidisse ; ea ruina ipsum cum cognatis oppres-
sum suis interisse. Quos cum humare vellent sui neque possent obtritos 
internoscere ullo modo, Simonides dicitur ex eo, quod meminisset quo 

20. La notice dans Grimal 1958, se limite à un renvoi à la scholie ; RE, s.v. « Κραν-
νών », l’ignore. 

21. La plus complète est celle de Paus. 6.21.9-11. Pour ces différentes listes de pré-
tendants, ne nous est parvenu qu’un nom de Crannonien, le Scopade Diaktoridès, qui 
brigua la main d’Agaristè, fille de Clisthène, tyran de Sicyone : Hdt. 6.127.

22. van Groningen 1948.
23. Cic. De or. 2.86.352-353, trad. E. Courbaud. 



Jean-Claude deCourt

384

eorum loco quisque cubuisset, demonstrator unius cuiusque sepeliendi 
fuisse. Hac tum re admonitus invenisse fertur ordinem esse maxime, 
qui memoriae lumen adferret. 

« On raconte que, soupant un jour à Crannon, en Thessalie, 
chez Scopas, homme riche et noble, Simonide chanta une ode 
en l’honneur de son hôte, où, pour embellir la matière à la fa-
çon des poètes, il s’était beaucoup étendu sur Castor et Pollux. 
Scopas, poussé par une basse avarice, dit à Simonide qu’il ne lui 
donnerait pour ses vers que la moitié du prix convenu24 et que 
le reste, l’auteur pouvait aller le réclamer, si bon lui semblait, 
à ses amis les Tyndarides qui avaient eu la moitié de l’éloge. 
Quelques instants après, on vint prier Simonide de sortir : deux 
jeunes gens se tenaient à la porte, qui demandaient avec ins-
tance à lui parler. Il se leva, sortit et ne trouva personne. Mais 
dans le même moment, la salle où Scopas était à table s’écrou-
la, et cette ruine l’écrasa, lui et ses proches. Comme les parents 
des victimes, qui désiraient ensevelir leurs morts, ne pouvaient 
reconnaître les cadavres affreusement broyés, Simonide, en se 
rappelant la place que les convives avaient tous occupés sur les 
lits, permit aux familles de retrouver et d’inhumer les restes de 
chacun d’eux ».

On ajoutera que Quintilien,25 se fondant sur des sources pour nous perdues, 
mais dont il cite les noms, fait état de doutes anciens, non seulement sur le lieu 
de l’anecdote, Pharsale ou Crannon, mais aussi sur le sportif honoré à cette oc-
casion, Glaucos, Léocratès, Aristarque ou Scopas. Quintilien va beaucoup plus 
loin, en mettant en doute la réalité même de l’événement : Quamquam mihi 
totum de Tyndaridis fabulosum videtur, neque omnino huius rei meminit umquam 
poeta ipse, profecto non taciturus de tanta sua gloria, « Tout ce récit sur les Tynda-
rides m’a bien l’air d’une fable, d’autant que Simonide n’en fait nulle part la 

24. D’autres sources donnent un partage 1/3 pour le vainqueur – 2/3 pour les deux 
Dioscures.

25. Quint. Inst. 11.2.11-16, trad. J. Cousin. C’est par Quintilien que nous connaissons 
les auteurs grecs qui ont évoqué l’épisode : Apollodore, Ératosthène, Euphorion, Eu-
rypylos de Larissa, Apollas du Pont et Callimaque. 



Cultes et sanCtuaires de Crannon

385

moindre mention ; et, certes, il n’aurait pas gardé le silence sur un événement 
aussi glorieux pour lui ».

Que l’on soit ici dans le domaine du conte traditionnel et non du mythe, les 
parallèles que l’on peut trouver dans le monde du conte tendraient à le prou-
ver26 – mais ce n’est pas le lieu de développer ce point. Il suffit de souligner que 
les deux jeunes messagers sont identifiés par Callimaque et Élien repris dans 
la Souda comme les Dioscures.27 Ils sont décrits comme des cavaliers – ce que 
sont les Dioscures – qui se présentent à la porte du palais, même si l’éloge qui 
en était fait par Simonide évoquait plutôt leur qualité de boxeurs, spécialité 
de Pollux :28 οὐδ’ ὑμέας, Πολύδευκες, ὑπέτρεσεν, οἵ με μελάθρου μέλλοντος 
πίπτειν ἐκτὸς ἔθεσθέ κοτε δαιτυμόνων ἀπὸ μοῦνον, ὅτε Κραννώνιος, αἰαῖ, ὤλι-
σθεν μεγάλους οἶκος ἐπὶ Σκοπάδας. « On n’a pas craint votre colère à vous, 
Castor et Pollux, qui m’avez fait sortir, seul des convives, de la salle qui allait 
s’effondrer, le jour que la maison de Crannon s’abattit sur les riches Scopa-
des ». Ajoutons que Valère Maxime29 sécularise en quelque sorte l’anecdote : 
Simonide est un simple convive et les deux jeunes gens qui le demandent sont 
parfaitement anonymes, sans rien qui permette de les identifier, sans qu’on 
sache non plus le motif de leur venue ; seule la chance, ici, est en cause.

Quoi qu’il en soit, nous sommes en présence d’une tradition essentielle-
ment littéraire – et les Dioscures n’apparaissent ni sur les monnaies ni en épi-
graphie à Crannon.

— Alexandre de Phères, Dionysos et Crannon
La seconde anecdote est plus récente et ne relève plus du mythe, mais de la 

26. Dans le « Conte de l’Astrologue » des Mille et une nuits, un toit s’effondre de la 
même manière, les survivants étant sauvés, ici aussi, par une intervention extérieure 
providentielle. La reprise de l’aventure de Simonide par de nombreux auteurs mo-
dernes, comme La Fontaine, Fables 1.14, « Simonide préservé par les dieux », va dans le 
même sens. Le thème du mauvais payeur puni est présent, sous une autre forme, dans 
le cycle homérique : Laomédon ayant refusé de les payer pour avoir construit les mu-
railles d’Ilion, Apollon lui envoie la peste et Poséidon un monstre marin, Céto.

27. Callim., Aet. fr. 64 Pfeiffer ; Ael., fr. 63, repris dans Souda 441, s.v. Σιμωνίδης. 
28. Hom., Il. 3.237 et Od. 11.300. Chez Phèdre 4.26, c’est le héros du poème de Simo-

nide qui est un boxeur, pycta ; les jeunes gens, non identifiés, ont une taille surhumaine, 
humanam supra formam. 

29. Val. Max. 1.8, ext. 7.



Jean-Claude deCourt

386

légende. Le tyran Alexandre de Phères fut assassiné en 358 av. J.-C. par son 
épouse Thébè ou par les trois frères de cette dernière, à son instigation,30 puis 
son corps outragé par les Phéréens. Théopompe31 ajoute au récit traditionnel 
une anecdote. 

Ἀλέξανδρον Φεραῖον Διόνυσον τὸν ἐν Παγασαῖς, ὃς ἐκαλεῖτο 
Πελάγιος, εὐσεβεῖν διαφόρως· καταποντωθέντος δὲ Ἀλεξάνδρου 
Διόνυσος ὄναρ ἐπιστάς τινι τῶν ἁλιέων ἐκέλευσεν ἀναλαβεῖν τὸν 
φορμὸν τῶν ὀστῶν. Ὁ δὲ ἀπελθὼν ἐς Κραννῶνα τοῖς οἰκείοις 
ἀπέδωκεν· οἱ δὲ ἔθαψαν. 

« (Il raconte qu)’Alexandre de Phères vénérait spécialement 
Dionysos de Pagasai, qu’on appelait Pélagique. (La dépouille d’)
Alexandre ayant été jetée à la mer, un songe apparut à l’un des 
pêcheurs lui ordonnant de recueillir la corbeille des ossements. 
Il se rendit à Crannon et les remit à ses proches.32 Ceux-ci les 
ensevelirent ».

L’anecdote, dans sa première partie (les restes d’Alexandre jetés à la mer), 
n’a rien de totalement invraisemblable, mais ne nous a été transmise que par 
le seul Théopompe. R.A. Boehm avance l’hypothèse que le patronage de Diony-
sos sur les funérailles du tyran témoignerait de sa piété envers le dieu et même 
de l’introduction de son culte à Pagasai par Alexandre : si rien ne s’oppose au 
premier point, possible, rien ne vient confirmer le second.33 Le choix de Cran-
non pour déposer les restes du tyran, en revanche, ne s’explique guère. La 
seule mention de la ville pour l’époque d’Alexandre se lit chez Diodore de Si-
cile :34 καὶ Κραννῶνα πόλιν προσαγαγόμενος. Après le siège de Larissa, la ville, 
semble-t-il, se rallia au roi de Macédoine Alexandre, appelé à l’aide par les 
Thessaliens contre Alexandre de Phères. Peut-être aussi y a-t-il une confusion 
de Théopompe entre deux tyrans : Alexandre de Phères d’une part et Deinias 

30. Les traditions divergent sur ce point : Thébè seule pour Cic., Off. 2.25 et Lucian, 
Icar. 15 ; les trois frères pour Xen. Hell. 6.4.35-37 et Plut. Pel. 35.

31. Théopompe, FGrHist 115 F 352 ; Schol. Hom. Il. 24.428.
32. La traduction reste vague : il peut s’agir de parents au sens strict, plus largement 

de familiers voire de « partisans » politiques.
33. Boehm 2015, 227-229.
34. Diod. Sic. 15.61.5.



Cultes et sanCtuaires de Crannon

387

qui s’empara de Crannon par la ruse lors d’une fête selon le récit de Polyen :35 
πλείους χιλίων πολίτας ἀποκτείνας τύραννος Κραννωνίων ἐγένετο. Or, précise 
Polyen, si Deinias vivait alors à Crannon, il était originaire de Phères : Δεινίας 
Τελεσίππου, Φεραῖος, ἐν Κραννῶνι τῆς Θετταλίας διῆγε.36 

Quant à l’épiclèse mentionnée par l’historien pour le dieu, Πελάγιος, elle 
est rarissime : on n’en connaît que deux exemples, à Théra et Athènes,37 mais 
pour Poséidon.38 Elle est unique pour Dionysos et résiste à l’explication, car 
nous n’avons aucun parallèle où le dieu est qualifié de marin, d’autant que 
Crannon est le type même de la cité continentale. Peut-être faudrait-il cher-
cher d’éventuels liens privilégiés entre Alexandre et Dionysos, mais cette re-
cherche reste à faire39 et cela n’explique pas l’épiclèse. À moins d’y voir, chez 
l’auteur, une confusion et une déformation d’un nom : aux dires d’Étienne de 
Byzance, une cité d’Athamanie, homonyme de la thessalienne, tirait son nom 
de Crannon fils de Pélasgos.40 Reste enfin à expliquer pourquoi c’est le dieu de 
Pagasai – et non de Phères – qui intervient. Strabon appelle Pagasai le port de 
Phères41 – et on comprend ainsi mieux cette épiclèse. Quoi qu’il en soit, nous 
ne possédons aujourd’hui aucun témoignage sur un culte de Dionysos à Cran-
non – ni à Démétrias et un seul à Phères.42

— Le char à pluie et les corbeaux
Le dernier récit est le plus intéressant, car nous en possédons une illustration 

35. Polyaenus, Strat. 2.34.
36. Même rapprochement dans Boehm 2015, 229.
37. Théra : IG XII 3, 1347: Ποσειδῶνι Πελαγίωι ; Athènes : IG II3 416, l. 17-18 : τοῦ 

Ποσειδῶνος τοῦ Πελαγίου. 
38. On a retenu ici la lecture la plus récente et la plus généralement acceptée du 

texte de Théopompe. L’épiclèse de Dionysos est en effet discutée et d’autres lisent Πέ-
λεκος, « dieu à la double hache » : voir Mili 2015, 167-168. La Base de données des épiclèses 
grecques (https://epiclesesgrecques.univ-rennes1.fr/), n° 6613, ne tranche pas et men-
tionne les deux épiclèses côte à côte.

39. Il n’est est pas question dans Sprawski 1999, 115-118. Mili 2015, 167-168, suggère 
que le dieu aurait ainsi remercié Alexandre pour son goût du théâtre. 

40. Cf. infra n. 43. Mais rien ne vient appuyer l’hypothèse d’une telle confusion chez 
Théopompe.

41. Strab. 9.5.15 : ἐπίνειον δὲ τῶν Φερῶν Παγασαί.
42. Intzesiloglou 1984, 149.



Jean-Claude deCourt

388

numismatique. La plus ancienne attestation se lit chez Théopompe, que l’on 
retrouve chez Antigone de Carystos et chez Étienne de Byzance.43

Ἐν δὲ Κράννωνι τῆς Θετταλίας δύο φασὶν μόνον εἶναι κόρακας· 
διὸ καὶ ἐπὶ τῶν προξεν<ι>ῶν τῶν ἀναγραφομένων τὸ παράσημον 
τῆς πόλεως (καθάπερ ἐστὶν ἔθιμον πᾶσι προσπαρατιθέναι) ὑπο-
γράφονται δύο κόρακες ἐφ’ ἁμαξίου χαλκοῦ, διὰ τὸ μηδέ ποτε 
πλείους τούτων ὦφθαι. Ἡ δὲ ἅμαξα προσπαράκειται διὰ τοιαύ-
την αἰτίαν – ξένον γὰρ ἴσως ἂν καὶ τοῦτο φανείη –· ἔστιν αὐτοῖς 
<ἅμαξα> ἀνακειμένη χαλκῆ, ἣν ὅταν αὐχμὸς ἦι σείοντες ὕδωρ 
αἰτοῦνται τὸν θεὸν, καί φασι γίνεσθαι. Tούτου δέ τι ἰδιώτερον ὁ 
Θεόπομπος λέγει· φησὶν γὰρ ἕως τούτου διατρίβειν αὐτοὺς ἐν τῆι 
Κράννωνι ἕως ἂν τοὺς νεοττοὺς ἐκνεοττεύσωσιν, τοῦτο δὲ ποιή-
σαντας τοὺς μὲν νεοττοὺς καταλείπειν, αὐτοὺς δὲ ἀπιέναι. 

« À Crannon44 de Thessalie, dit-on, il n’y a que deux corbeaux. 
Pour cette raison, sur les documents d’hospitalité portant gra-
vées les armes de la cité, comme il est d’usage de le rajouter à 
tous, sont gravés deux corbeaux sur un char de bronze, sans 
qu’on en ait jamais encore vu plus ;45 le chariot est ajouté [aux 
corbeaux] pour la raison suivante – cette dernière pourrait aussi 
paraître étrange. Ils ont une offrande consacrée en bronze que, 
en période de sécheresse, ils secouent pour demander de l’eau 

43. Théopompe, FGrHist 115 F 267a (Antig. Car., Hist. Mir. 15a).
44. Un autre passage de Steph. Byz. s.v. Κραννών (Théopompe, FGrHist 115, F 267b), 

laisse entendre que la scène se passait non en Thessalie, mais en Athamanie : ἔστι καὶ 
ἄλλη πόλις Ἀθαμανίας, ἀπὸ Κράννωνος τοῦ Πελασγοῦ. Ἐν ταύτῃ δύο κόρακας εἶναί 
φασι μόνους, ὡς Καλλίμαχος ἐν τοῖς Θαυμασίοις καὶ Θεόπομπος, « Il existe une autre 
cité d’Athamanie, qui tire son nom de Crannon, fils de Pélasgos. Dans cette ville, dit-on, 
il y a deux corbeaux seulement, selon Callimaque dans ses Merveilles et Théopompe ». 

45. Sur la question des parasèmes, Lacroix 1955-1956, 109-110. Lacroix écrit que 
le char aux corbeaux figurait en tête des décrets de proxénie de Crannon : les décrets 
conservés de la cité ne montrent rien de tel. Perdrizet 1896, pensait qu’Antigone avait 
vu ces représentations – « l’observation sent l’archéologue : Antigone l’était » – dans le 
sanctuaire de Delphes du fait des liens étroits de ce dernier avec la Thessalie « sur une 
stèle en l’honneur d’un membre de la grande famille des Scopades ».



Cultes et sanCtuaires de Crannon

389

au dieu et ils disent que cela se produit. Théopompe raconte 
quelque chose de plus singulier que cela. Il dit qu’ils restent à 
Crannon jusqu’au moment où ils ont fait éclore leurs petits. Cela 
fait, ils abandonnent les petits et ils s’en vont ». 

Pline l’Ancien connaissait aussi l’anecdote.46 

Ceterae omnes ex eodem genere pellunt nidis pullos ac volare cogunt, si-
cut et corvi, qui et ipsi non carne tantum aluntur. Sed robustos quoque 
fetus suos fugant longius ; itaque parvis in vicis non plus bina coniugia 
sunt, circa Crannonem quidem Thessaliae singula perpetuo. 

« Tous les autres oiseaux du même genre expulsent leurs petits 
du nid et les obligent à voler, comme les corbeaux, qui eux non 
plus ne se nourrissent pas seulement de chair : même, quand 
leurs petits sont vigoureux, ils les chassent assez loin. C’est pour-
quoi, dans les petits domaines, il n’y a pas plus de deux couples ; 
dans les environs de Crannon, en Thessalie, il n’y en a jamais 
qu’un seul ; les parents cèdent la place à leur progéniture ».47 

Ce qui est particulièrement intéressant dans cette légende, c’est qu’elle 
avait une traduction numismatique (fig. 1 et 2).

L’oiseau dont il est question ici est sans doute celui qu’on appelle en 
français le Grand Corbeau, corvus corax Linn., qui est le plus grand passereau 
d’Europe : les couples (il vit en couple, non en bande comme d’autres espèces 
proches que l’on confond souvent avec lui) une fois formés, sont permanents 
et défendent leur territoire avec vigueur. C’est lui qui, alors blanc, dénonce 
l’infidélité de Coronis, dans la légende thessalienne relative au Dotion Pedion :48 

46. Plin. HN 10.31, trad. G. Serbat.
47. Myrsil., fr. 9.4 (de Antig. Car. Hist. Mir. 17), trad. T. Dorandi, rapproche un autre 

cas de celui de Crannon : Μυρσίλος δὲ ὁ Λέσβιος ἐν τῷ ὄρει φησὶν Λεπετύμνῳ ἱερὸν 
Ἀπόλλωνος εἶναι καὶ ἡρῷον Λεπετύμνου, ἐφ’ ᾧ, καθάπερ ἐν τῷ Κράννωνι, δύο μόνον 
εἶναι κόρακας, ὄντων οὐκ ὀλίγων ἐν τοῖς πλησίον τόποις. « Mysilos de Lesbos dit que, 
sur le mont Lépétymnos [à Lesbos], il y a un sanctuaire d’Apollon et un hérôon de Lépé-
tymnos, où, comme à Crannon, il y a seulement deux corbeaux, alors qu’ils ne sont pas 
rares dans les endroits proches ».

48. Helly 1987. Sur la légende : Ov., Met. 2.541-632, pour la version la plus développée.



Jean-Claude deCourt

390

Apollon lui donne alors sa couleur noire intégrale, le tenant responsable de la 
mort de son amante.49 Dans de nombreuses cultures, le noir est naturellement 
associé à l’orage et le vol des corbeaux ou d’autres animaux noirs signale ou 
sert à provoquer l’orage. 

Quant à l’objet placé sur le char, ἀνακειμένη χαλκῆ, les monnaies montrent 
qu’il s’agit d’un vase de grande taille, qui évoque, selon la place des deux anses, 
soit une amphore soit un cratère ;50 certaines représentations, plus rares, fi-
gurent un vase globulaire sans anse qui fait penser à un dinos, d’autres un vase 
côtelé. 

C’est certainement ce vase qui était avec le char l’élément essentiel dans 
le rite. Certaines monnaies ne représentent en effet qu’un seul corbeau, sur 
d’autres l’oiseau a même disparu – mais le grand vase, quelle que soit sa 
forme, est toujours présent. Le roulement du véhicule (les roues aussi étaient 
en bronze) devait provoquer un bruit évoquant le tonnerre et était censé at-
tirer l’orage et donc la pluie. De même Salmoneus, héros thessalien d’origine 
(il était fils d’Éole et petit-fils d’Hellen) avait construit un pont de bronze (ou 
une route, selon d’autres traditions), sur lequel il faisait circuler un char pour 
imiter le tonnerre, tout en brandissant des torches pour figurer les éclairs. 
Comme son hybris l’avait conduit à se comparer à Zeus, celui-ci le foudroya 
pour son impiété.51 Ces chars à quatre roues portant un vase et ornés d’oi-
seaux (le plus souvent non des corbeaux, mais des protomés d’oiseaux aqua-
tiques à long cou) sont connus dès la préhistoire récente de l’Europe Centrale 

49. À Crannon, un autre oiseau était gardien de la fidélité des femmes : Ζηλότυπον 
δὲ εἶναι καὶ πελαργόν φασιν. Ἐν γοῦν Κράννωνι τῆς Θετταλίας Ἀλκινόην ὄνομα γυ-
ναῖκα ὡραίαν ὁ γήμας ἀπολιπὼν οἴκοι εἴς τινα ἐστείλατο ἀποδημίαν. Ἡ τοίνυν Ἀλκινόη 
ὡμίλει τῶν θεραπόντων τινί. Τοῦτο συνιδὼν ὁ πελαργὸς ὁ οἰκέτης οὐχ ὑπέμεινεν, ἀλλὰ 
ἐτιμώρησε τῷ δεσπότῃ· προσπηδῶν γοῦν ἐπήρωσε τῆς ἀνθρώπου τὴν ὄψιν, « Il paraît 
que la cigogne a, elle aussi, le sens de la fidélité. À Crannon, en Thessalie, un homme qui 
avait épousé une belle femme du nom d’Alcinoè quitta son logis et partit en voyage. Or 
Alcinoè eut une relation avec l’un des serviteurs. Témoin du fait, une cigogne qui vivait 
dans la maison ne put le souffrir et vengea son maître : elle fondit sur la femme et lui 
ôta la vue » (Ael. NA 8.20, trad. A. Zucker). 

50. On pense ici au Vase de Vix.
51. Diod. Sic. 6.6.4-6.7.1 ; Apoll. 1.89 ; Verg. Aen. 6.585-594. 



Cultes et sanCtuaires de Crannon

391

et Orientale et on en trouve trace également en Macédoine :52 leur rôle, dans 
ce cas, est d’ordre funéraire, ce qui n’est évidemment pas le cas à Crannon. 

Reste à savoir à quel dieu rattacher ce rite de l’eau. On pourrait être tenté 
par Apollon, puisque le corbeau est l’un des oiseaux de ce dieu et qu’il a, par 
Coronis en particulier, des liens avec la Thessalie. Par ailleurs la tradition lo-
cale de l’existence d’un unique couple de corbeaux sur le territoire de la cité 
devait être forte. Elle est rapportée aussi, sans allusion au char, par Aristote : 

Ἐν δὲ Κράννωνι τῆς Θετταλίας φασὶ δύο κόρακας εἶναι μόνους 
ἐν τῇ πόλει. Οὗτοι ὅταν ἐκνεοττεύσωσιν, ἑαυτοὺς μέν, ὡς ἔοικεν, 
ἐκτοπίζουσιν, ἑτέρους δὲ τοσούτους τῶν ἐξ αὑτῶν γενομένων 
ἀπολείπουσιν. 

« À Crannon de Thessalie, dit-on, il n’y a seulement que deux 
corbeaux dans la cité. Ceux-ci, lorsqu’ils ont fait éclore une cou-
vée, à ce qu’il semble, quittent la place mais laissent de leur pro-
géniture un même nombre ».53 

Pline l’Ancien aussi se fait l’écho de la même tradition, comme nous l’avons 
vu plus haut (cf. n. 46). 

Myrsilos, transmis par Antigone, dont il a été question plus haut, rapporte 
en outre un cas analogue et le rattache, lui, au moins indirectement, au culte 
d’Apollon : il est difficile de savoir si le couple de corbeaux vit dans le sanc-
tuaire d’Apollon ou se limite au seul hérôon de Lépétymnos. 

Mais aucun des témoignages que nous possédons à propos de Crannon ne 
relie l’anecdote à Apollon et, de toute façon, on l’a dit, cet oiseau ne paraît 
pas indispensable au bon déroulement du rite, puisque, sur certaines repré-
sentations, il est absent.54 De surcroît Apollon ne figure pas sur les monnaies 
de la cité, les monnaies au char à pluie portant à l’avers le cavalier thessa-
lien passant à droite, interprété en général comme la représentation du héros 
Thessalos. On pensera donc plutôt à Zeus, notamment quand il est Tonnant, 

52. Pare 1989.
53. [Arist.], Mirab. 842b Bekker.
54. Frazer 1984. « Le contrôle magique de la pluie », § 26, dans sa brève mention de 

Crannon, ne signale que le char et, précisément, passe les corbeaux sous silence.



Jean-Claude deCourt

392

Βρονταῖος,55 Zeus qui apparaît dans le monnayage de Crannon, et du fait du 
parallèle que l’on peut faire avec le mythe de Salmoneus, qui implique Zeus.56 
On ne peut en dire plus.

3. Le panthéon de Crannon : tentative d’état des lieux

— Zeus (fig. 3-5) 
Zeus est connu à Crannon par un bas-relief, un type monétaire et deux ins-
criptions.

Une stèle de marbre à fronton triangulaire a été trouvée à Ayii Anaryi-
ri, Άγιοι Ανάργυροι (naguères Tsormakli, Τσορμακλί). Elle porte un relief de 
Zeus, trônant de profil vers la gauche, torse nu, devant un bloc cubique figu-
rant un autel. Le visage barbu est très détérioré. Son bras droit est tendu et il 
porte sur le poing un aigle, ailes fermées. L’inscription n’est pas conservée.57 

La deuxième mention de Zeus à Crannon est monétaire.58 Le buste de Zeus 
vers la droite, barbu, couronné de feuillages, apparaît sur plusieurs émissions. 
Il est associé dans la plupart des cas au cavalier thessalien passant à droite et 
une fois au char à pluie.

Un fragment de naïskos de marbre découvert à Crannon, sans autre préci-
sion, portait une représentation de Zeus dont ne subsiste que le foudre bran-
di de la main droite59 (époque impériale). Sur l’entablement est gravée une 
exclamation, Μέγας Ζεύς. Comme épithète, Μέγας employé seul n’est pas 
très répandu (on lui préfère Μέγιστος). Lorsque elle est utilisée, Zeus est fré-
quemment associé à une autre divinité, en particulier à Hélios ou Sarapis. En 
Thessalie, il n’apparaît que dans une malédiction funéraire d’époque impé-
riale trouvée à Tsournati :60 violer la tombe provoquerait la colère du grand 
Zeus, μεγάλην ὁργὴν τοῦ μεγάλου Διός. La date du monument – pour Tziafalias 
le troisième siècle av. J.-C., pour Heinz « hellenistisch / kaizereitlich » ; on se 
rangera à l’avis du SEG (époque impériale) – laisse penser que cette dédicace, 

55. Cf. [Arist.], De Mundo 7.2 ; pour un exemple épigraphique, Marek, Pontus-Bithynia 
Nord-Galatia 187-210 n° 17. 

56. C’est déjà la position de Morgan 1901, 96. 
57. Gallis 1973-74, 472 ; Mitropoulou 1984, 94, la dit à tort inédite. 
58. Gardner, Poole 1883, 17.
59. Tziafalias 1988, 280 ; Heinz 1998, n° 14 ; SEG 43, 281.
60. IG IX 2, 106. Pour une identification du site à l’antique Chalai, cf. Helly 2001. 



Cultes et sanCtuaires de Crannon

393

quoique rarissime dans la région, relèverait de ce que A. Chaniotis61 appelle 
le « mégathéisme » dans les inscriptions hellénistiques et surtout impériales.

Une haute stèle de marbre à couronnement triangulaire, trouvée en 1959 
au lieudit Kastro, porte une dédicace à Zeus Notios, Διὶ Νοτίωι, du quatrième 
siècle av. J.-C.62 Zeus Nosios (c’est-à-dire très probablement Notios) figure sur 
deux inscriptions archaïques de Milet63. Le qualificatif appliqué à Zeus n’est 
d’ailleurs pas surprenant, puisque le Notos est un vent du Sud ou du Sud-Ouest 
et qu’il apporte, en conséquence, la pluie.64 L’adjectif dérivé νότιος existe : il est 
d’emploi poétique, géographique, voire médical (en parlant de l’humidité ou 
de la sueur). On connaît d’autres qualificatifs de Zeus à rapporter aux vents : 
il est dit Ourios (de Οὖρος qui désigne un vent favorable) sur la rive asiatique 
du Bosphore thrace, où existait un sanctuaire, selon Arrien,65 τὸ ἱερὸν τοῦ Διὸς 
τοῦ Οὐρίου, et à Délos, sur une inscription du Cynthe, Διὶ Οὐρίωι καὶ Ἀστάρ-
τηι Παλαιστίνηι,66 où il est associé à Astartè, ainsi qu’à Cos.67 Zeus est aussi 
surnommé Εὐάνεμος, Euanémos dans son sanctuaire de Sparte, pour un culte 
qui est peut-être d’origine étolienne.68 Enfin il est appelé Boreios, par exemple 
sur un autel de Séleucie de Cilicie, Διὶ Βορείῳ.69 On rapprochera donc cette 
dédicace, comme M. Mili,70 de la légende du char de bronze évoquée supra.71 

61. Chaniotis 2010, et en dernier lieu Parker 2017, 132-153.
62. Théocharis 1960, 182 ; Heinz 1998, n° 17.
63. Greek Ritual Norms 6 et I. Delphinion 186. Pour une autre interprétation de 

l’épithète à Milet, pour un Zeus lié à la maladie, νόσος, Prêtre 2004, 215-217.
64. Voir Hom. Il. 3.10 ; 11.306 ; 21.334 ; Hes., Th. 380 et 870. 
65. Arr., Peripl. M. Eux. 12.2-3.
66. Roussel 1916, 132 ; I. Délos 2305. On connaît plusieurs autres mentions de Zeus 

Ourios à Délos, I. Délos 1561, 1754, 2128, 2179, 2415, 2416, dans lesquelles le dieu peut 
être associé non à l’orientale Astarté, mais aux dieux égyptiens.

67. IG XII 4.1, 332. Une dédicace [Δ]ιὶ Οὐρ̣[ίωι] est possible à Épidaure : I. Epidauros 
Suppl. 26.

68. Paus. 3.13.8 ; Roussel 1916, 160-161.

69. Heberdey, Wilhelm, Kilikien 102, n° 182.
70. Mili 2015, 186. 
71. Sur le culte des vents, voir par exemple RE VIIIA (1958), col. 2211-2287, s.v. 

« Winde » ; XA (1972), col. 340, s.v. « Zeus » ; XVII (1936), s.v. « Notos » ; Nielsen 1945, 
1-113 ; Hampe 1967. 



Jean-Claude deCourt

394

— Poséidon (fig. 6 et 7)
Le culte de Poséidon n’est attesté formellement à Crannon par aucune ins-
cription. Un trident apparaît cependant sur quelques émissions, associé à un 
cheval ou un avant-train de cheval ou de taureau.

En outre, certains bustes d’une divinité barbue à l’avers de monnaies sont 
associés, au revers, au cavalier thessalien accompagné lui-même parfois d’un 
trident. Le buste est alors identifié, avec prudence, à celui de Poséidon plutôt 
que Zeus.72 Cependant ce type au trident n’a rien de spécifiquement cranno-
nien ; on le retrouve sur de nombreuses émissions de la région et on le quali-
fiera plutôt de pan-thessalien.

E. Babelon dans sa notice sur la numismatique de Crannon,73 affirme l’exis-
tence, dans la cité, d’un culte à Poséidon Ὀγχέστιος, « dieu des sources et des 
rivières », dont l’épiclèse viendrait du nom de la rivière « Onchestos, fils de 
Poséidon » toute proche. Mais Babelon confond la rivière ou plutôt le torrent 
thessalien avec l’Onchestos de Béotie et son culte fédéral célèbre de Poséidon. 
Il n’y a pas de Poséidon Onchestios à Crannon. 

— Apollon
On connaît l’existence d’un sanctuaire d’Apollon Prournios par le décret pour 
Philippe V et son stratège Théodoros (ca. 200 av. J.-C.) qui y était affiché : ἐν 
τὸν ναὸν τοῖ Ἄπλουνος τοῖ Προυρνίοιο.74 Cette épiclèse est unique, que Thé-
ocharis, puis Habicht, comprennent comme ayant une valeur géographique : 
ce serait l’Apollon de Proerna, du nom de la cité thessalienne de Proerna,75 

72. Rogers 1932, 68.
73. Babelon 1907, col. 1021-1023.
74. Habicht 1981, 193-198 ; SEG 31, 572. Dans cette inscription dialectale, Προυρνίοιο 

est pour *Προερνίοιο, comme on a Σκοτοῦσσα en face de ὰ πόλις Σκοτοεσσαίουν dans 
SEG 43, 310.

75. Strab. 9.5.10 connaît la cité sous le nom de Πρόερνα, comme Livy 36.14.12, Proer-
na. Étienne de Byzance mentionne Πρόαρνα, πόλις Μηλιέων, οὐδετέρως et Πρώανα, 
πόλις θεσσαλική, οὐδετέρως λεγομένη, τὸ ἐθνικὸν Πρωαρνεύς. Le nom est attesté épi-
graphiquement : Daffa-Nikonanou 1973, 34-35, l. 3 : τῇ Δήμητρι τῇ ἐμ Προέρνῃ. L’eth-
nique est Προέρνιος (CID II 8, 1. 12), ou Πρωέρνιος (monnaies, ca. 300-200 av. J.-C.) ; dans 
un décret de Phères pour des proxènes ca. 450-425 av. J.-C., SEG 23, 416 (Doulgéri-Intze-
siloglou 2000, 111-112 n° ΦΕ 1γ), on lit Προελνίο[ις]. Pour l’histoire de cette cité, voir 
Georgiou 2018, 65-85.



Cultes et sanCtuaires de Crannon

395

au village de Gynaikokastro, dans le sud de la région,76 mais à vrai dire, si l’on 
connaît l’emploi d’épithètes géographiques empruntées à une cité comme épi-
clèse d’une divinité d’une autre, on ignore tout des liens ayant existé entre 
Proerna et Crannon.

Une dédicace à Apollon Tempeitas est signalée par A.S. Arvanitopoulos :77 
Ἄπλουνι Τεμπείται | [- - - - - - -] | ἐλευθέρια. La pierre aurait été vue et incom-
plètement déchiffrée en 1915 par lui au village de Mavrovouni, Μαυροβούνι 
(ancien Taousani, Ταουσάνι), sur le territoire de Crannon ; elle aurait rapide-
ment disparu. 

Les inscriptions à Apollon Tempeitas, l’Apollon de Tempé, propres à la 
Thessalie, constituent, comme l’a justement noté B. Helly,78 une série limitée 
mais cohérente. À l’inscription de Crannon, on ajoutera IG IX 2, 1034, attribuée 
par Kern à Gyrton, mais provenant sans doute de Larissa ;79 une autre inscrip-
tion de Larissa, publiée par A. Doulgéri-Intzesiloglou.80 Il est enfin mentionné 
dans un inventaire de terrains et monuments religieux de la fin du troisième 
siècle av. J.-C., publié par B. Helly, F. Salviat et C. Vatin,81 et récemment revu 
par B. Helly.82 Toutes, sauf la dernière, sont le fait de femmes, libres ou affran-
chies – et si le nom du dédicant de l’inscription de Crannon n’est pas relevé par 
Arvanitopoulos, on peut supposer qu’il en était de même ici. Dans son article, 
B. Helly a bien montré que le terme ἐλευθέρια, à l’accusatif neutre pluriel, ne 
pouvait faire référence à la procédure de l’affranchissement – Aischylis d’IG 
IX 2, 1034 appartient à une grande famille de Larissa –, mais devait être rap-
proché du rôle de protecteur de la jeunesse tenu par Apollon. Plus précisé-
ment, les dédicaces étaient faites par des femmes qui avaient accouché par 
césarienne et y avaient succombé, mais dont l’enfant avait survécu et était 
consacré de ce fait à Apollon.

76. Théocharis 1960, 181-182, signale la découverte (BE 1964, 222) ; Habicht 1981, 
193-198, première publication (SEG 31, 572 ; BE 1982, 197).

77. Arvanitopoulos 1915, 171-172 ; Riethmüller 2005 I, n° 157, parle de la source de 
Zôodochos Piyi, laquelle se trouve en réalité au Nord / Nord-Est de l’acropole.

78. Helly, à paraître. 
79. Doulgeri-Intzesiloglou 1984, 74.
80. Doulgeri-Intzesiloglou 1984, 75-76 ; SEG 35, 607. Voir aussi Graninger 2009, 112 

n. 9 ; Mili 2015, 190 n. 171 ; Aston 2024, 216 n. 195.
81. Helly 1970 ; Salviat, Vatin 1971. 
82. Helly 2019.



Jean-Claude deCourt

396

— Asclépios (fig. 8 et 9)
Un sanctuaire d’Asclépios à Crannon83 est assuré par une double mention épi-
graphique d’affichage : un décret honorifique en faveur d’Hippodromios de 
Larissa,84 [τὸ] ψάφισμα ὀνγραφεῖ ἐν κίον[α καὶ τε|θεῖ ἐ]ν τὸ Ἀσκλαπιεῖον, et un 
pour des juges de Carystos,85 ὅπως ἀναγραφῇ τόδε τὸ ψή̣φισμα εἰς κίονα λιθίνην 
καὶ [ἀν]α̣θεῖναι ἐν τῷ ἱερῶι τοῦ Ἀσκλ[η]πιοῦ. On ne sait pas, en revanche, où 
situer ce sanctuaire. 

Un thésauros de calcaire trouvé sur le site de Crannon en 1988 porte une 
dédicace « aux Asclépios », Ἀσκαλαπιοῖς.86 Cette inscription pose question, 
car le nom du dieu est au pluriel, ce qui n’a jusqu’à présent guère retenu l’at-
tention. M. Mili87 par exemple, qui mentionne l’inscription, n’en dit rien et 
nous ne disposons d’aucun parallèle. Faut-il y voir une référence à un culte 
d’Asclépios associé à ses deux fils thessaliens, Machaon et Podalire, rois de 
Trikkè, Ithomè et Oichalia en Thessalie, eux aussi guérisseurs ? C’est l’hypo-
thèse avancée naguère par M. Heinz.88 Mais dans ce cas on parlerait plus vo-
lontiers des Asclépiades, οἱ Ἀσκληπιάδαι. À moins d’y reconnaître un groupe 
encore plus vaste, si l’on y ajoute ses filles Hygie (cf. l’inscription suivante) et 
Panacée voire le Centaure Chiron, qui lui sont étroitement associés. À moins, 
enfin, d’y voir plutôt un culte aux deux Asclépios, celui de Trikka et celui 
d’Épidaure, dont les traditions mythologiques sont, on le savait dès l’Antiqui-
té, concurrentes.89 

83. Riethmüller 2005 II, 302-304 n° 157. On trouvera dans cet ouvrage, passim, 
nombre de références à la concurrence entre Épidaure et Trikkè sur l’origine du dieu 
et l’ancienneté du culte. 

84. IG IX 2, 461, IIe s. av. J.-C. Asclépios, dans le nord de la région, est, de fait, le 
protecteur des Perrhèbes, et il figure à ce titre dans tous les décrets des cités au cours 
du IIe s., aux côtés du stratège de la Confédération : SEG 29, 544 ; Helly, Gonnoi I, 149 ; II, 
nos 40, 43 et 69.

85. Béquignon 1935 ; Moretti, ISE 99 ; Migeotte, Souscriptions 34 ; SEG 53, 539 ; milieu 
du Ier s. av. J.-C.

86. Tziafalias 1988, 280-281; SEG 43, 280 ; Heinz 1998, n° A93 ; IIIe s. av. J.-C. 
87. Mili 2015, 143-147 et n° 189.
88. Heinz 1998, n° A93.
89. Cf. supra n. 85.



Cultes et sanCtuaires de Crannon

397

Un naïskos de marbre blanc figure trois personnages.90 À gauche, Asclépios 
dans la force de l’âge, barbu, torse nu, assis sur un rocher ; le bras gauche 
pend, le droit est plié vers le haut et on distingue le serpent enroulé autour 
de l’avant-bras. À ses côtés Hygie, de face, vêtue d’un chiton, le bras gauche 
replié vers la poitrine, la main droite tenant une coupe. À gauche, de profil, 
une femme de plus petite taille, la dédicante, Philista, Φιλίστα, bras en avant 
dans un geste de prière. Ce naïskos, sur lequel ne figurent pas les noms des 
divinités, peut être daté du troisième siècle av. J.-C. 

— Hélios (fig. 10)
Dans un mur de l’église de Zôodochos Piyi, au village moderne de Krannonas, 
Κραννώνας (naguères Hadjilar, Χατζηλάρ), se voit un naïskos de marbre blanc 
(1e moitié du deuxième siècle av. J.-C.),91 dont le panneau central est enca-
dré de deux colonnes doriques et le fronton triangulaire décoré d’une patère. 
L’épistyle porte une dédicace à Hélios, Ἡλίω̣ι, Θρασυμαχὶς Ἀρ̣ιστίωνος ε[ὐ-
χήν], dont on ne peut avec certitude savoir si elle a été faite par un homme ou 
une femme, Θρασυμακίς, la forme du nom en -ις étant un hapax.92 

Cette inscription appartient à la très courte série de dédicaces à Hélios,93 
connues en Thessalie : une à Crannon, donc, une à Phères,94 deux à Atrax.95

— Athéna (fig. 11)
Le sanctuaire d’Athéna est connu par l’affichage d’une décision de la cité,96 τὸ 
ψάφισμα στᾶσει ἐν τ]ὸ̣ ἱερὸν τᾶς Ἀθάνας, mais la localisation de ce sanctuaire, 
malgré ce qu’affirme à l’issue de sa fouille Arvanitopoulos, n’est absolument 

90. Toufexis, Melliou 1996, 369 ; SEG 49, 616 (IIIe
 s. av. J.-C.). Trouvé à Crannon, sans 

autre précision.
91. IG IX 2, 464 ; Heinz 1998, n° 251 ; Schörner 2003, n° 1154 ; Mili 2015, no 287-289.
92. Θρασυμάχος est bien connu ; le Lexicon cite, pour le féminin, Θρασυμάχα. 
93. Sur le culte d’Hélios, Yalouris 1990 donne la bibliographie ; Fauth 2005, XXII-

XXIV ; Moustaka 1983, ne mentionne pas cette inscription dans son étude sur les cultes 
en Thessalie. 

94. Béquignon 1937, no 56.
95. I. Atrax nos 77 et 150.
96. IG IX 2, 460 : début du IIe s. av. J.-C.



Jean-Claude deCourt

398

pas assurée :97 si les vestiges mis au jour sont bien ceux d’un temple (ce qui de-
manderait confirmation), aucun argument ne permet d’affirmer qu’il s’agit de 
celui d’Athéna. Quant à l’épiclèse de Polias qu’il lui attribue, elle ne repose sur 
rien, même si, ailleurs en Thessalie, elle est attestée par plusieurs mentions.98 

L’existence d’un culte d’Athéna et plus particulièrement d’Athéna Itônia 
nous est aussi connue par les Stratagèmes de Polyen.99 Deinias de Phères devint 
tyran de Crannon, suite à un long processus qui aboutit lors des fêtes de la 
déesse, auxquelles participait toute la population, trop occupée pour pouvoir 
se défendre d’une attaque, ἑορτῆς οὔσης τῶν καλουμένων Ἰτωνίων, ἐν ᾗ πά-
ντες Κραννώνιοι παίζουσιν, « lors d’une fête appelée les Itônia, durant laquelle 
tous les Crannoniens se divertissent ». D. Graninger100 souligne que l’existence 
des concours suppose celle d’un sanctuaire, « un temenos ? » écrit-il, même 
si nous n’avons aucun moyen de dire en quoi consistait ces compétitions et 
quel était leur cadre. Il avance aussi, avec prudence, l’hypothèse que ce culte 
d’Athéna Itônia avait un caractère civique et non « ethnique » ou fédéral, 
puisque apparemment seuls participaient les Crannoniens, du moins si l’on en 
croit Polyen, dont le texte est peu précis.101 En s’appuyant aussi sur ce texte, 
Rakatsanis et Tziafalias102 ont suggéré que le culte poliade d’Athéna à Crannon 

97. Arvanitopoulos 1922-1924, 37.
98. Politographie de Larissa, IG IX 2, 517, l. 45 ; décrets honorifiques trouvés à Tyr-

navos, IG IX 2, 1230 et 1231, attribués à Phalanna ; dédicaces : Thèbes de Phthiotide, IG 
IX 2, 1232 ; Larissa, IG IX 2, 1233 ; Argoura, Giannopoulos 1934-1935, 141-142 ; Gonnoi, 
Helly, Gonnoi II, nos 147, 150, 151, 154, 154a.

99. Polyaenus, Strat. 2.34.
100. Graninger 2011, 54-55.
101. Mili 2015, 231 n. 87, refuse ce culte : pour elle, la correction des manuscrits de 

Polyen (ταινίων ou ξενίων en ἰτωνίων) universellement admise, n’est pas acceptable et 
rend donc impossible l’existence d’un tel sanctuaire à Crannon.

102. Rakatsanis, Tziafalias 1997, 73. Cette proposition peut provenir aussi d’une lec-
ture rapide de Farnell 1896, 301 : « we hear of her festival in Crannon, and her whorship 
is indigenous in Thessaly » ; cf. aussi RE IX 1946, 2374, s.v. « Itonia » ; Moustaka 1983, 24. 
Érysichthon, pour échapper aux quolibets face à sa faim inextinguible, invité aux fêtes 
de l’Itônion, ne s’y rend pas car, prétend sa mère, il a à faire à Crannon (Callim., Hymn. 
6.73) : il y a un lien entre les deux, mais on ne peut s’appuyer sur ce texte pour prouver 
le caractère poliade d’Athéna à Crannon – je dirais bien au contraire. 



Cultes et sanCtuaires de Crannon

399

était celui d’Athéna Itônia. En l’absence de tout témoignage solide sur ce point, 
on en restera cependant à une prudente expectative. 

On peut sans doute rattacher aussi au culte d’Athéna la partie supérieure 
d’une petite plaque de marbre blanc, dont le champ porte la représentation 
d’un personnage féminin casqué, vêtu d’une armure décorée sur la poitrine 
d’une gorgone et tenant dans la main gauche une lance. Cette pièce, encore 
inédite, vient de Crannon, sans qu’on en sache plus.

Peut-être enfin avons-nous un fragment d’une représentation d’Athéna 
tenant son casque de type corinthien à long cimier en main, représentation 
qui appartient à une série bien connue.103 Le fragment, trouvé à proximité de 
l’acropole de la cité, est hellénistique.

— Artémis et les Charites (fig. 12 et 13)
Une stèle de marbre gris-blanc à fronton triangulaire et acrotères, brisée en 
bas et dont le fronton est orné d’une patère en relief, porte une dédicace d’une 
prêtresse d’Artémis aux Charites.104

Μνασιμάχα Φοξίνο(υ) | ἡ ἱέρεια τῆς Ἀρτέμι|δος ἀνέθηκεν | Χάρισιν. 

« Mnasimacha fille de Phoxinos, prêtresse d’Artémis, a dédié (ce 
monument) aux Charites ». 

C’est tout ce que l’on sait sur le culte d’Artémis à Crannon et sur celui de 
ces divinités secondaires, peu répandu en Grèce du Nord, sauf à Thasos. En 
Thessalie, celui des Charites n’est attesté qu’à Larissa, où elles sont associées 
à Athéna, dans un sanctuaire hors les murs.105 De surcroît, l’association des 
Charites avec Artémis n’est pas habituelle. 

Pausanias106 associe cependant, dans le décor du trône d’Apollon à Amy-
clées, les Charites et Artémis Leucophryénè. En outre, selon une inscription 

103. Tziafalias 1985, 207 n° 27 ; Heinz 1998, n° 308 ; LIMC, s.v. « Athena », nos 194-199. 
Trouvée à Crannon, sans autre précision ; 100-50 av. J.-C.

104. Tziafalias 1987, 287 n° 26 ; Habicht 1994, 225-226 ; SEG 42, 507 ; Heinz 
1998, n° 261 : 1e moitié du Ier s. av. J.-C.

105. Helly 1970.
106. Paus. 3.18.9.



Jean-Claude deCourt

400

d’époque romaine,107 les Charites partageaient leur desservant avec Artémis 
Épipyrgidia, protectrice des tours évoquée par le même Pausanias108 dans leur 
sanctuaire de l’Acropole. À Thasos aussi, une image des Charites était associée 
à la protection des portes :109 l’intervention d’une prêtresse d’Artémis dans le 
culte des Charites n’est donc pas déplacée à Crannon et son sanctuaire devait 
se situer à proximité immédiate d’une des portes de la cité. 

Une petite stèle de marbre à couronnement triangulaire trouvée au pied 
de l’acropole présente trois bustes féminins très érodés.110 Il pourrait s’agir là 
encore d’une représentation des trois Charites, même si l’on pourrait aussi y 
voir celle de la Triple Hécate. Quoi qu’il en soit, d’après Chrysostomou,111 il en 
existerait deux autres dans les collections du musée de Larissa, que leur lieu de 
découverte rapproche de celui des reliefs représentant Hécate. 

— Hécate (fig. 14)
Les Charites sont en effet assez souvent présentées comme les compagnes 
d’Hécate, dansant autour d’elle.112 Si nous ne disposons encore à Crannon d’au-
cune inscription à Hécate, plusieurs monuments se rapportent à son culte. 
Une petite sculpture de marbre trouvée près de l’acropole, à la chapelle de 
Zôodochos Piyi, représente trois bustes féminins en triangle sur un socle rec-
tangulaire. Les trois figures, aux mèches de cheveux sur les épaules, ont en 
commun un unique polos. L’objet n’est pas sans évoquer en miniature le haut 
d’un pilier hermaïque, dont on connaît précisément une série à l’image d’Hé-
cate.113 Chrysostomou a pour sa part publié deux autres sculptures de même 
type.114 Ces trois objets, tous de la période hellénistique, ont été découverts 
dans le même secteur, au nord-est de l’acropole : on pourrait donc localiser, 
à proximité d’une porte comme il est naturel, le sanctuaire crannonien d’Hé-
cate, confondue ou non avec Artémis. 

107. IG II2 5050 : ἱερέως Χαρίτων | καὶ Ἀρτέμιδος | Ἐπιπυργιδίας | πυρφόρου.
108. Paus. 2.30.2.
109. IG XII 8, 358b. 
110. Tziafalias 1982, 240.
111. Chrysostomou 1998, 172 ; Mili 2015, 43 n. 138.
112. LIMC, s.v. « Hekate ».
113. Théocharis 1963, 142 : époque hellénistique.
114. Chrysostomou 1998, 171-172.



Cultes et sanCtuaires de Crannon

401

— Ennodia (fig. 15)
Leake avait acquis un naïskos anépigraphe sculpté en léger relief, qu’il offrit 
au British Museum.115 Une femme, vêtue d’un péplos et d’un himation, visage 
tourné vers la gauche, caresse la crinière d’un cheval de la main droite, la 
gauche retenant sur le bras une torche allumée ; derrière elle, un chien. On a 
pu hésiter, pour l’identification du personnage, avec Artémis aux flambeaux, 
parfois appelée Artémis Hécate. L. Robert,116 en s’appuyant sur des trouvailles 
d’Éxochi d’Éordée, avait défini un type d’Ennodia comme déesse cavalière à 
l’amazone, portant une ou deux torches et accompagnée d’un chien. Cepen-
dant, il n’avait pas pu examiner l’ensemble des trouvailles d’Éxochi et il igno-
rait un type différent, illustré par Chrysostomou :117 Ennodia (identifiée par 
une inscription) debout, tenant deux torches ; derrière elle, un chien et un 
cheval. C’est à ce type qu’il faut rattacher le monument de Crannon qui repré-
sente donc clairement Ennodia, ce qui, vu la proximité de Phères et l’impor-
tance de ce culte en Thessalie, centre de son culte, n’a rien d’étonnant.

Une stèle anépigraphe incomplète, trouvée en 1976 ou 1977 à Ayios Yéo-
ryios, Άγιος Γεώργιος (naguère Bouchlar, Μπουχλάρ), figure un personnage 
féminin dont il manque une partie du torse et la tête.118 En appui sur la jambe 
droite, la gauche légèrement fléchie, elle est vêtue d’un long chiton à la cein-
ture haut nouée, qui dégage la jambe gauche. Elle s’appuie de son bras gauche 
sur une haute stèle ou un pilier (on ne distingue pas le côté droit) à couron-
nement plat, placé derrière elle, la main paraissant ouverte. Le bras gauche a 
disparu. Devant elle, un autel parallélépipédique sur une base formant degré. 
M. Heinz rapproche ce monument d’un naiskos d’Achinos, qui représente Ar-
témis Énnodia dans le même décor avec pilier et autel : la main droite de la 
déesse tient une longue torche enflammée qui rappelle celle du British Mu-
seum.

— Aphrodite
Un sanctuaire d’Aphrodite au moins est connu en Thessalie, à Larissa, par 

115. Leake 1835, 366 ; Biesantz 1965, n° L55 ; Heinz 1998, n° 180 : fin du Ve ou début 
du IVe s. av. J.-C. 

116. Robert 1940, 588-595.
117. Chrysostomou 1998, 72-82.
118. Mitropoulou 1985, 143-153 ; Rakatsanis, Tziafalias 1997, 31, fig. 19 ; Heinz 1998, 

n° 325, fig. 272 : seconde moitié du IVe s. av. J.-C.



Jean-Claude deCourt

402

l’anecdote de la courtisane Laïs la Jeune, assassinée dans son enceinte par des 
Larisséennes jalouses.119 Son culte est représenté aussi par une vingtaine d’ins-
criptions et un certain nombre de reliefs.

L’un d’eux provient d’Ayios Yeoryios. Fragmentaire, il représente une 
femme en chiton et himation flottant ; le bras droit, la partie droite du buste 
et la tête ont disparu ; la déesse est appuyée sur la jambe droite, la gauche 
légèrement fléchie. Le bras gauche est plié, le coude reposant sur une sorte de 
haut socle – ou plutôt de pilier hermaïque acéphale. Devant la déesse, un autel 
quadrangulaire. Mitropoulou120 le rapproche de toute une série de représen-
tations d’Aphrodite appuyée sur un pilier à figure d’Hermès, de personnage 
féminin ou acéphale. On ne peut en dire plus de cette œuvre, anépigraphe, et 
que Mitropoulou date du début du quatrième siècle av. J.-C. 

Enfin, un fragment de naïskos de marbre blanc, encore inédit semble-t-il, 
porte une dédicace fragmentaire, à Aphrodite, Ἀφροδίται, faite par une femme 
dont le nom est détérioré, mais l’adjectif patronymique lisible. 

— Sérapis et Isis (fig. 16)
Le culte des dieux égyptiens a connu une fortune limitée en Thessalie.121 Il 
a touché essentiellement, outre Démétrias, quelques grandes villes, en par-
ticulier Larissa et Hypata. Les autres découvertes thessaliennes sont isolées, 
comme la dédicace fragmentaire trouvée avant 1900 au village moderne de 
Krannonas, faite à Sarapis et Isis, Σαράπιδι, Ἴσιδι, par un personnage dont seul 
est conservé l’adjectif patronymique,122 parmi les plus anciennes de cette série 
aux divinités égyptiennes. 

— Parthénos Banbykia (fig. 17)
Quelques autres cultes orientaux sont présents en Thessalie, mais en nombre 
réduit. Atargatis apparaît ainsi sur des dédicaces de Phères123 et Démétrias,124 
sous le nom de Παρθένος. 

119. Ath. 13.589ab.
120. Mitropoulou 1985, 143-155, fig. 1 ; Rakatsanis, Tziafalias 1997, 31-32, fig. 19. 
121. Decourt 2007. 
122. IG IX 2, 465 ; Vidman, SIRIS 93 ; Heinz 1998, n° 284 : fin IIIe - début IIe s. av. J.-C. 
123. Béquignon 1937, 91 n° 64.
124. Von Graeve 1976, 145-146 (SEG 26, 646) ; Heinz 1998, n° 297.



Cultes et sanCtuaires de Crannon

403

Une pierre trouvée en 1960 sur le site de l’antique Crannon,125 au lieudit 
Kastro, dans un champ à l’extérieur de l’acropole, porte une dédicace en partie 
restituée à Parthénos Banbukia, Παρθ[ένωι] Βανβυκί[αι]. Si Parthénos peut 
être une divinité « en soi »,126 ou l’épiclèse de plusieurs divinités, le nom qui lui 
est donné sur l’inscription de Crannon ne permet aucune ambiguïté : il s’agit 
d’Atargatis, « la déesse syrienne », comme en témoigne Strabon :127 Ἡ Βαμβύ-
κη, ἥν καὶ Ἔδεσσαν καὶ Ἱερὰν Πόλιν καλοῦσιν, ἐν ᾗ τιμῶσι τὴν Συρίαν θεὸν 
τὴν Ἀταργάτιν, « Bambykè, appelée aussi Édesse et Hiérapolis où ils honorent 
la déesse syrienne Atagartis ». Bambykè, est le nom que les Grecs donnaient 
à l’antique Mabbog, autrement appelée Hiérapolis de Syrie, où se trouvait le 
sanctuaire évoqué par Lucien dans son opuscule De Dea Syria. Sa double qualité 
de déesse vierge et de déesse syrienne apparaît ailleurs sur d’autres dédicaces, 
comme sur une inscription de 240 av. J.-C. de Béroia.128 Atargatis est d’abord la 
déesse protectrice de la cité.129 

— Le héros Oinousseus (fig. 18)
Une stèle de marbre blanc trouvée à Terpsithéa, Τερψιθέα, ou à Crannon 
même, porte une dédicace dialectale par une certaine Oina au héros Oinous-
seus, Οἰνουσσεῖ εἵρουι.130 

Le nom du héros, Οἰνουσσεύς, est un hapax. García Ramón,131 le rapproche 
de οἰνοῦττα qui désigne chez Aristophane un gateau d’orge et de vin, mais 
aussi, chez Aristote, une plante toxique.132 On pourrait aussi le rapprocher du 
nom du petit groupe d’îles viticoles près de Chios, les Οἰνοῦσσαι, mentionnées 
par Hérodote et Thucydide, sur οἰνόεις.133 Hésychius, enfin, glose οἰνούσιος 
comme une variété de vigne et οἰνοῦσσα comme une galette pétrie au vin à 
rapprocher de la mention d’Aristophane.134

125. Théocharis 1961, 179 ; Heinz 1998, 83 et n° A135 : fin du IIe s. av. J.-C.
126. E.g. IG IX 12, 96b, Phistyon d’Étolie.
127. Strab. 16.1.27.
128. I. Beroia 51 : τῇ θεῷ Συρίᾳ Παρθένῳ.
129. Sur Atargatis et la déesse syrienne, voir Van Berg 1992.
130. Tziafalias 1990, 220 n° 22 (BE 1997, 318 ; SEG 45, 612) : IVe s. av. J.-C.
131. García Ramón 2007, 64.
132. Ar., Plutus 1121 pour le gâteau ; Arist., fr. 107 pour la plante.
133. Hdt. 1.165 et Thuc. 8.24.2.
134. Hésychius, s.v.



Jean-Claude deCourt

404

Oinousseus, dont on ne sait rien d’autre, pourrait ainsi être une divinité 
mineure de la vigne, un personnage du cortège de Dionysos ou une divinité 
topique ; en tous cas, le rapprochement du nom de la dédicante et de celui du 
héros est tout sauf fortuit. 

— Hermès 
On laissera de côté l’hypothèse avancée par Macurdy qui fait d’Hermès Chtho-
nien la divinité « éponyme » des Scopades.135 Cette dernière, qui rapproche 
l’anthroponyme Σκόπας de la racine σκεπ-, « protéger », et d’une épithète 
d’Hermès, εὔσκοπος, « qui voit au loin »,136 s’appuie notamment sur les repré-
sentations et les mentions du dieu sur des stèles de Crannon. Celles-ci portent 
la gravure d’un pilier sur un socle à degrés et une inscription Ἑρμάου Χθονί-
ου : il s’agit en réalité non de dédicaces, mais de stèles funéraires, d’un type 
qui est loin d’être propre à Crannon et qui ont un caractère pan-thessalien 
certain.137 Cette hypothèse ne tient pas.

4. La divinité poliade de Crannon
On l’a rappelé plus haut, Arvanitopoulos conduisit en 1922 des sondages sur 
l’acropole de Crannon, sondages qui lui permirent de mettre au jour au moins 
une partie d’un grand bâtiment qu’il identifia immédiatement comme le 
temple d’Athéna Polias et le lieu de dépôt des archives de la cité. Malheureu-
sement, ces fouilles d’extension très limitées ne furent pas poursuivies et nous 
ne disposons, sur ces travaux, que d’un compte rendu très sommaire d’une 
vingtaine de lignes, sans description archéologique précise ni photo ni rele-
vé. De surcroît, l’identification proposée par Arvanitopoulos dans les Praktika 
n’était pas argumentée, à moins de supposer qu’il s’appuyait, au moins impli-
citement, sur l’inscription IG IX 2, 460 (deuxième siècle av. J.-C.), dans laquelle 
la cité de Crannon entérinait une décision, peut-être un décret pris par une 
association liée au gymnase, inscription mentionnée plus haut. Cette décision 
devait être exposée dans le sanctuaire d’Athéna, [ἐν τ]ὸ ἱερὸν τᾶς Ἀθάνας. 

135. Macurdy 1921.
136. Hom. Il. 24.24 ; Od. 1.38. Mais l’adjectif peut qualifier bien d’autres divinités, 

voire un mortel comme Chalcas.
137. Les mentions d’Hermès Chthonien sont très nombreuses en Thessalie. Pour 

Crannon, par exemple, voir SEG 32, 602.



Cultes et sanCtuaires de Crannon

405

Mais d’une part le qualificatif de Poliade n’apparaît pas dans le libellé de l’ins-
cription. D’autre part l’argument du lieu d’affichage est sans valeur, puisque 
les autres affichages connus à Crannon sont faits ailleurs : dans le sanctuaire 
d’Asclépios, [καὶ τεθεῖ ἐ]ν τὸ Ἀσκλαπιεῖον, pour un décret lui aussi lié au gym-
nase, IG IX 2, 461A (deuxième siècle av. J.-C.) ; dans celui d’Apollon Prournios, 
ἐν τὸν ναὸν τοῖ Ἄπλουνος τοῖ Προυρνίοιο, pour le décret pour Philippe V et 
Théodôros, SEG 31, 572 (ca. 200 av. J.-C) ; dans une zone consacrée que l’on peut 
localiser sur l’acropole, mais sans que des divinités soient nommées, pour le 
décret pour Léôn de Métropolis, IG IX 2, 461B, [καὶ τ]ε[θεῖ ἐπ] ἄκρουν ἐν τοῖς 
ἱαρουτοῖς (deuxième siècle av. J.-C.) ; enfin sur l’acropole en un endroit bien 
visible, ἐν ἀκρόπολιν ἐν τοῦ ἐπιφανεσστάτου τόπου, pour la souscription pu-
blique, SEG 15, 371 (179-142 av. J.-C.).138

On rappellera enfin qu’Athéna est absente du monnayage de Crannon et 
qu’aucune monnaie ni aucun texte littéraire ne fournit d’argument, même 
ténu, en faveur du caractère poliade de telle ou telle autre divinité. Il faut donc 
se résigner à ignorer, pour l’instant du moins et dans l’état de notre documen-
tation, le nom de la divinité poliade de Crannon. Plus généralement d’ailleurs, 
on peut se poser la question de la pertinence même de cette interrogation. 
D’une part parce que l’affichage des décisions officielles peut se faire, au sein 
d’une même cité, dans plusieurs sanctuaires – ce qui est le cas précisément à 
Crannon. D’autre part parce qu’une même cité, si elle a le plus souvent – mais 
peut-on dire toujours ? – une divinité majeure, divinité protectrice par excel-
lence (à Crannon ce pourrait être Athéna Itônia), peut en même temps avoir 
plusieurs divinités qualifiées de poliades : à Athènes, Athéna est la déesse prin-
cipale, la protectrice de la cité, mais Zeus et elle se partagent l’usage de l’épi-
clèse.139 

Conclusions
Le panorama que nous pouvons aujourd’hui dresser des cultes et des sanc-
tuaires de Crannon présente plusieurs traits caractéristiques.

138. Pour ces deux derniers textes, les lieux d’affichage restent à nos yeux impré-
cis : sur l’acropole pour la souscription certainement et, sans doute (mais ce n’est pas 
absolument certain) pour le décret pour Léon. Pour ce dernier, contrairement au pré-
cédent, il s’agit de surcroît d’un lieu consacré – mais pour l’un comme pour l’autre 
aucune divinité n’est nommée. 

139. Athéna Polias : e.g. Agora XVI 114 ; Zeus Polieus : IG I3 323-331, 333, 334, 336, 339.



Jean-Claude deCourt

406

— On peut éliminer certaines hypothèses anciennes, soit définitivement (Her-
mès dieu éponyme et Poséidon Onchestios) soit au moins provisoirement 
(Athéna Polias).

— On connaît l’existence assurée de plusieurs sanctuaires, ceux d’Asclépios, 
d’Athéna et d’Apollon, sans qu’on puisse encore en localiser aucun, sur l’acro-
pole ou hors les murs, faute de vestiges archéologiques identifiables. On sup-
pose avec vraisemblance l’existence d’un autre, que l’on peut en revanche lo-
caliser au moins approximativement, celui d’Hécate. 

— On dispose d’une liste limitée et certainement incomplète des divinités de 
Crannon, au total une douzaine de dieux, déesses et héros. Cela ne signifie pas, 
nous le savons, qu’elles disposaient toutes d’un sanctuaire qui leur fût propre. 
On soulignera en outre que la documentation épigraphique, la plus abondante, 
est limitée dans le temps : la quasi-totalité des inscriptions sont des troisième 
et deuxième siècles av. J.-C., à l’exception de la dédicace à Zeus Notios, que l’on 
peut dater du quatrième siècle av. J.-C., comme celle du héros Oinousseus et de 
celle aux Charites (ca 100-50 av. J.-C). C’est la documentation iconographique 
qui offre les exemples les plus anciens, avec la stèle anépigraphe d’Ennodia 
(cinquième / quatrième siècle av. J.-C.) et surtout numismatique – les mon-
naies se datant des cinquième et quatrième siècle av. J.-C. pour l’essentiel. 

— Comme ailleurs en Thessalie, les cultes étrangers, avec Isis, Sarapis et Atar-
gatis, ont su se faire une place, même si cette place apparaît très modeste. 

— Plusieurs de ces divinités (Ennodia, Apollon Tempéitas, Athéna Itônia, et 
dans une certaine mesure Asclépios) ont un caractère thessalien affirmé – et 
la présence du héros Thessalos sur les monnaies va dans le même sens. Le seul 
dieu topique serait Oinousseus. 

— Ce qui fait l’originalité de Crannon, finalement, ne relève pas de l’épigra-
phie, mais d’un thème iconographique et littéraire, celui du char à pluie, dont 
l’origine est certainement très ancienne, mais reste difficile à interpréter dans 
le détail et qui n’a guère de correspond ailleurs en Grèce.

Jean-Claude DECOURT
UMR5189 du CNRS Histoire et Sources des Mondes Antiques

Maison de l’Orient et de la Méditerranée Jean-Pouilloux, Lyon
jean-claude.decourt@wanadoo.fr



Cultes et sanCtuaires de Crannon

407

Summary

This article presents a synthesis of what literary, epigraphic, archaeological, 
and numismatic sources reveal about the cults and sanctuaries of ancient 
Krannon. What myths and legends are associated with the city’s foundation 
and history? Which deities were definitively or possibly worshipped there? Do 
any archaeological remains of sanctuaries exist within the city or its territo-
ry? And finally, can we identify Krannon’s patron deity? While many of these 
deities are found throughout Greece, Krannon’s pantheon shows distinctly 
Thessalian characteristics.

Résumé

Cet article propose une synthèse sur ce que les sources littéraires, épigra-
phiques, archéologiques et numismatiques nous permettent de savoir sur 
les cultes et les sanctuaires de l’antique Crannon. Quels sont les mythes et 
légendes reliés à la fondation ou à l’histoire de la cité ? Quelles sont les di-
vinités dont le culte paraît assuré ou simplement possible ? Possédons-nous 
les vestiges archéologiques de sanctuaires dans la cité ou sur son territoire ? 
Pouvons-nous, enfin, connaître l’identité de la divinité poliade de Crannon ? Si 
nombre de ces divinités se retrouvent ailleurs en Grèce, le panthéon de Cran-
non a un caractère thessalien très marqué.



Jean-Claude deCourt

408

Abréviations - Bibliographie
(Pour les abréviations des ouvrages épigraphiques voir https://aiegl.org/

grepiabbr.html)

Arvanitopoulos, A.S. 1915. « Ἀνασκαφαὶ ἱεροῦ Θαυλίου ἐν Φεραῖς τῆς Θεσσα-
λίας », PAAE, 131-200.

Arvanitopoulos, A.S. 1922-1924. « Περὶ τῶν ἐν Κραννῶνι Θεσσαλίας δοκιμαστι-
κῶν ἀνασκαφῶν », PAAE, 35-38.

Aston, A. 2024. Blessed Thessaly: The Identities of a Place and Its People, from the 
Archaic Period to the Hellenistic. Liverpool.

Babelon, E. 1907. Traité des monnaies grecques et romaines, vol. II : Description his-
torique. Paris.

Béquignon, Y. 1935. « Études thessaliennes VII (1) », BCH 59, 36-77. 
Béquignon, Y. 1937. Recherches archéologiques à Phères de Thessalie. Paris.
Biesantz, H. 1965. Die Thessalischen Grabreliefs: Studien zur nordgriechischen Kunst. 

Mayence.
Boehm, R.A. 2015. « Alexander, “Whose Courage Was Great”: Cult, Power, and 

Commemoration in Classical and Hellenistic Thessaly », ClAnt 34, 209-
251.

Bouchon, R., Decourt, J.-Cl. 2017. « Le règlement religieux de Marmarini 
(Thessalie) : nouvelles lectures, nouvelles interprétations », Kernos 30, 
159-186.

Bremer M. et Ruijh C.J. 1995. Indices in Eustathii Commentarios ad Homeri Iliadem 
pertinentes ad fidem codicis Laurentiani editos a M. van der Valk. Leyde. 

Bruneau, Ph. 1970. Recherches sur les cultes de Délos à l’époque hellénistique et à 
l’époque impériale. Paris. 

Chaniotis A. 2010. « Megatheism: the search for the almighty god and the com-
petition of cults », in S. Mitchell, P. Van Nuffelen (éds) One God: Pagan 
Monotheism in the Roman Empire. Cambridge, 112-140.

Chantraine, P. 1968. Dictionnaire étymologique de la langue grecque. Histoire des 
mots. Paris.

Chrysostomou, P. 1998. Η θεσσαλική θέα Εν(ν)οδία, ή Φεραία θέα. Athènes.
Daffa-Nikonanou, A. 1973. Θεσσαλικά ιερά Δήμητρος και κοροπλαστικά αναθήμα-

τα. Volos.
Decourt, J.-Cl. 2007. « Cultes et divinités isiaques en Thessalie », dans L. Bri-

cault, M.J. Versluys, P.G.P. Meyboom (éds), Nile into Tiber: Egypt in the 
Roman World 200 BC - AD 400. Proceedings of the IIIrd International Confe-
rence of Isis Studies, Leiden, May 11-14 2005. Leyde – Boston, 329-363. 



Cultes et sanCtuaires de Crannon

409

Decourt, J.-Cl. 2009. « Les cultes thessaliens dans l’Alexandra de Lycophron », 
dans C. Cusset, E. Prioux (éds), Lycophon : Éclats d’obscurité. Actes du col-
loque international de Lyon et Saint-Étienne 18-20 janvier 2007 (Mémoires 
du Centre Jean-Palerne 33). Saint-Étienne, 377-391.

Decourt, J.-C. et al. 2004. « Thessalia and Adjacents Regions », dans M.H. 
Hansen, T.H. Nielsen (éds), An Inventory of Archaic and Classical Poleis. 
Oxford, 676-731.

Decourt, J.-Cl., Tziafalias, A. 2012. « Un nouveau règlement religieux de la ré-
gion de Larissa », dans Αρχαιολογικό έργο Θεσσαλίας και Στέρεας Ελλά-
δας 3, 2009. Πρακτικά επιστημονικής συνάντησης. Βόλος 12.3 – 15.3.2009 (= 
Proceedings of the 3rd Archaeological Meeting of Thessaly and Central Greece 
[AETHSE]), vol. I : Θεσσαλία. Volos, 463-473. 

Decourt, J.-Cl., Tziafalias, A. 2015a. « Cultes de Pythoion : deux notes », dans 
Αρχαιολογικό έργο Θεσσαλίας και Στέρεας Ελλάδας 4, 2012 (= Proceedings 
of the 4th Archaeological Meeting of Thessaly and Central Greece [AETHSE]), 
vol. I : Θεσσαλία. Volos, 293-301.

Decourt, J.-Cl., Tziafalias, A., 2015b. « Un règlement religieux de la région de 
Larissa : cultes grecs et orientaux », Kernos 28, 13-51.

Doulgeri-Intzesiloglou, A. 1984. « Ἀπόλλων Τεμπείτης », Thessalika Chronika 15, 
71-81.

Doulgeri-Intzesiloglou, A. 2000. Θεσσαλικές επιγραφές σε τοπικό αλφάβητο (diss., 
Thessalonique).

Farnell, L.R. 1896. The Cults of the Greek States. Oxford. 
Fauth, W. 2005. Helios Megistos: zur synkretishen Theologie der Spatantike. Leyde – 

New York – Cologne. 
Frazer, J.G. 1984. Le Rameau d’or, vol. 5.2 (éd. française par N. Belmont et 

M. Izard). Paris.
Gallis, K. 1973-1974. « Χρονικά », ArchDelt 29B, 472. 
García Ramón, J.L. 2007. « Thessalian Personal Names and the Greek Lexicon », 

dans E. Matthews (éd.), Old and New Worlds in Greek Onomastics (Procee-
dings of the British Academy 148). Oxford, 29-67.

García Ramón, J.L., Helly, B. 2007. « Εννοδία Κορουτάρρα (celle qui donne 
de nourriture de croissance) et autres divinités courotrophes en 
Thessalie », RPhil 80, 291-312. 

Gardner, P., Poole, R.G. 1883. Catalogue of Greek Coins: Thessaly to Aetolia. Bologne.
Georgiou, E. 2018. « ΠΡΟΕΡΝΙΩΝ ΦΘΙΩΤΩΝ », dans M.F. Papakonstantinou, 

C. Kritzas, I.P. Touratsoglou (éds), Πύρρα. Μελέτες για την αρχαιολο-
γία στην Κεντρική Ελλάδα προς τιμήν της Φανουρίας Δακορώνια, vol. Β. 
Athènes, 65-85.



Jean-Claude deCourt

410

Giannopoulos, N. 1934-1935. « Ἐπιγραφαὶ ἐκ Θεσσαλίας », ArchEph, 140-150.
von Graeve, V. 1976. « Ein Weihrelief an Atagartis », dans V. Milojčić, D. Thé-

ocharis (éds), Demetrias I. Die Deutschen archäologischen Forschungen in 
Thessalien. Bonn, 145-156. 

Graninger, D. 2009. « Apollo, Ennodia, and Fourth-century Thessaly », Kernos 
22, 109-124.

Graninger, D. 2011. Cults and Koinon in Hellenistic Thessaly. Leyde – Boston. 
Grimal, P. 1958. Dictionnaire de la mythologie grecque et romaine. Paris.
van Groningen, B.A. 1948. « Simonide et les Thessaliens », Mnemosyne sér. 1, 

1-7.
Habicht, Chr. 1981. « Eine neue Urkunde zur Geschichte Thessaliens unter der 

makedonischen Herrschaft », dans Ancient Macedonian Greek Dialects 
Studies in Honor of Charles F. Edson. Thessalonique, 193-198. 

Habicht, Chr. 1994. « Beiträge zur griechischen Prosopographie », ZPE 101, 
219-226. 

Hampe, R. 1967. Kult der Winde in Athen und Kreta. Heidelberg. 
Head, B.V. 1911. Historia Numorum: A Manual of Greek Numismatics. Oxford.
Heinz, M. 1998. Thessalische Votivstelen: Epigraphische Auswertung, Typologie der 

Stelenformen, Ikonographie der Reliefs (diss., Univ. Bochum). 
Helly, B. 1970. « À Larisa : bouleversements et remise en ordre de sanctuaires », 

Mnemosyne 23, 250-296.
Helly, B. 1979. « Une liste des cités de Perrhébie dans la première moitié du IVe 

siècle avant J.-C. », dans B. Helly (éd.), La Thessalie. Actes de la table ronde 
21-24 juillet 1975, Lyon. Lyon, 165-200. 

Helly, B. 1987. « Le Dotion Pedion, Lakéreia et les origines de Larisa », JSav 1987, 
127-158. 

Helly, B. 2001. « Un décret fédéral des Thessaliens méconnu dans une cité 
d’Achaïe Phthiotide, (IG IX 2, 103) », BCH 125, 239-287. 

Helly, B. 2019. « Le “ camp de l’hipparque ” à Larisa : chevaux d’armes, che-
vaux de courses et concours hippiques pour les Thessaliens », dans 
J.-C. Moretti, P. Valavanis (éds), Les hippodromes et les concours hippiques 
dans la Grèce antique. Athènes, 99-118 (https://books.openedition.org/
efa/6462) (accessé 15/9/2024). 

Helly, B. à paraître. « Dédicaces thessaliennes à Apollon Tempeitas ». 
Intzesiloglou, B. 1984. « Χρονικά », ArchDelt 39B, 137-149.
Lacroix, L. 1955-1956. « Les blasons des villes grecques », Etudes d’Archéologie 

Classique 1, 89-115.
Leake, W.M. 1835. Travels in Northern Greece III. Londres. 
Macurdy, G.H. 1921. « Hermes Chthonios as Eponym of the Skopadae », JHS 41, 



Cultes et sanCtuaires de Crannon

411

179-182.
Mili, M. 2015. Religion and Society in Ancient Thessaly. Oxford.
Mitropoulou, E. 1984. « Ανάγλυφα του Δία ρωμαϊκής εποχής από τη Θεσσα-

λία », dans Πρακτικά Β΄ Διεθνούς Συνεδρίου Θεσσαλικών Σπουδών (17-21 
Σεπτεμβρίου 1980) (Θεσσαλικά Χρονικά 15). Athènes, 93-112.

Mitropoulou, E. 1985. « Λατρείες της Λάρισας », dans Πρακτικά του Aˊ Iστορικού 
-αρχαιολογικού συμποσίου. Λάρισα. Παρελθόν και Μέλλον 26-28/4/1985. 
Larissa, 143-155.

Morgan, M.H. 1901. « Greek and Roman Rain-Gods and Rain-Charmes », TAPhA 
32, 83-109. 

Moustaka, A. 1983. Kulte und Mythen auf thessalischen Münzen. Würzburg.
Nielsen, K. 1945. « Remarques sur les noms grecs et latins des vents et des ré-

gions du ciel », ClMed 7, 1-113. 
Pare, C. 1989. « From Dupljuja to Delphi: The Ceremonial Use of the Wagon in 

Later Prehistory », Antiquity 63, 80-100. 
Parker, R. 2017. Greek Gods Abroad: Names, Natures, and Transformations. Oakland. 
Perdrizet, P. 1896. « ΠΑΡΑΣΗΜΑ de villes sur des stèles de proxénie », BCH 20, 

559-562.
Prêtre, C. 2024. « The Onomastic Attributes of Greek Healing Deities », in A. Pa-

lamidis, C. Bonnet (éds), What’s in a Divine Name? Religious Systems and 
Human Agency in the Ancient Mediterranean, Boston – Berlin, 205-235.

Protonotariou-Deilaki, E. 1960. « Κτιστὸς πυραμιδοειδὴς τάφος ἐκ τοῦ νεκρο-
ταφείου Κραννῶνος », Thessalika 3, 29-46.

Rakatsanis, K., Tziafalias, A. 1997. Λατρείες και ιερά στην αρχαία Θεσσαλία, vol. II: 
Περραιβία. Ioaninna. 

Riethmüller, J.W. 2005. Asklepios: Heiligtümer und Kulte. 2 vols. Heidelberg.
Robert, L. 1940. Hellenica. Recueil d’épigraphie, de numismatique et d’antiquités 

grecques XI-XII. Paris.
Rogers, E. 1932. The Copper Coinage of Thessaly. Londres. 
Roussel, P. 1916. Les cultes égyptiens à Délos, du IIIe au Ier siècle av. J.-C.. Paris – 

Nancy.
Salviat, F., Vatin, C. 1971. Inscriptions de Grèce centrale. Paris, 8-34.
Schörner, G. 2003. Votive im römischen Griechenland : Untersuchungen zur späthel-

lenistischen und kaiserzeitlichen Kunst- und Religionsgeschichte (Alter-
tumswissenschafliches Kolloquium 7). Stuttgart.

Sprawski, S. 1999. Jason of Pherae: A Study on History of Thessaly in Years 431-370 
BC. Cracovie. 

Stählin, F. 1922. RE XI, col. 1580-1586, s.v. « Krannon ».
Stählin, F. 1924. Das Hellenische Thessalien: Landeskundliche und Geschichtliche 



Jean-Claude deCourt

412

beschreibung Thessaliens in der Hellenischen und Romischen Zeit. Stuttgart.
Théocharis, D. 1960. « Χρονικά », ArchDelt 16B, 177-182.
Théocharis, D. 1961. « Χρονικά », ArchDelt 17B, 170-179.
Théocharis, D. 1963. « Χρονικά », ArchDelt 18B, 132-143.
Toufexis, G., Melliou, E. 1996. « Χρονικά », ArchDelt 51B1, 363-383.
Triton 2012. Triton XV: The BCD Collection of the Coinage of Thessaly, janvier 2012 

(www.cngcoins.com).
Tziafalias, A. 1982. « Χρονικά », ArchDelt 37B, 233-242.
Tziafalias, A. 1984. « Χρονικά », ArchDelt 39B, 150-157. 
Tziafalias, A. 1985. « Χρονικά », ArchDelt 40B, 198-207. 
Tziafalias, A. 1987. « Χρονικά », ArchDelt 42B, 273-289. 
Tziafalias, A. 1988. « Χρονικά », ArchDelt 43B1, 260-287.
Tziafalias, A. 1990. « Χρονικά », ArchDelt 45B, 212-222. 
Tziafalias, A. 1994. « Άγιος Γεώργιος Λάρισας », dans La Thessalie. Quinze années 

de recherches archéologiques 1975-1990. Bilans et perspectives. Lyon 1990. 
Athènes, 201-206. 

Van Berg, P.-L. 1992. Corpus Cultus Deae Syriae. Leyde.
Yalouris, N. 1990. LIMC V, 1005-1034, s.v. Helios.



Cultes et sanCtuaires de Crannon

413

Fig. 1. Chalque de bronze : Zeus lauré ; char et vase de 
bronze aux deux corbeaux (photo Triton XV, 2012)

Fig. 2. Dichalque de bronze : cavalier ; char et dinos de bronze 
au corbeau (photo Triton XV, 2012)



Jean-Claude deCourt

414

Fig. 3. Zeus à l’aigle (photo archives thessaliennes de Lyon, GHW 4638)

Fig. 4. Dédicace à Zeus Mégas (photo archives thessaliennes 
de Lyon, GHW 5457)



Cultes et sanCtuaires de Crannon

415

Fig. 5. Dédicace à Zeus Notios (photo archives thessaliennes 
de Lyon, GHW 4435)

Fig. 7. Drachme d’argent ; Thessalos au taureau ; cheval et trident 
(photo Triton XV, 2012)

Fig. 6. Dichalque de bonze ; Zeus (ou Poséidon ?) ; cavalier et 
trident (photo Triton XV, 2012)



Jean-Claude deCourt

416

Fig. 8. Dédicaces aux Asclépios (photo archives thessaliennes 
de Lyon, GHW 5459)

Fig. 9. Asclépios et Hygie (photo archives thessaliennes de Lyon, GHW 5096)



Cultes et sanCtuaires de Crannon

417

Fig. 10. Dédicace à Hélios (photo archives thessaliennes de Lyon, GHW 4090)

Fig. 11. Fragment de stèle à Athéna (photo archives thessaliennes 
de Lyon, GHW 6393)



Jean-Claude deCourt

418

Fig. 12. Dédicace à Artémis et aux Charites (photo archives thessaliennes 
de Lyon, GHW 4839)

Fig. 13. Triple buste des Charites (photo archives thessaliennes 
de Lyon, GHW 5578)



Cultes et sanCtuaires de Crannon

419

Fig. 14. La triple Hécate (photo Chrysostomou 1998)

Fig. 15. Ennodia (© British Museum)



Jean-Claude deCourt

420

Fig. 16. Dédicace à Sarapis et Isis (photo archives thessaliennes 
de Lyon, GHW 4091)



Cultes et sanCtuaires de Crannon

421

Fig. 17. Dédicace à Parthénos Banbykia (photo archives thessaliennes 
de Lyon, GHW 4266)

Fig. 18. Dédicace au héros Oinousseus (photo archives thessaliennes 
de Lyon, GHW 5534)

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

