
  

  Θεάτρου Πόλις. Διεπιστημονικό περιοδικό για το θέατρο και τις τέχνες

   

   Τεύχος 2ο (2016)

  

 

  

  Προκατάληψη και ανεξιθρησκεία : Νάθαν ο Σοφός
του Gotthold Ephraim Lessing 

  ΧΑΡΑ ΜΠΑΚΟΝΙΚΟΛΑ   

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΜΠΑΚΟΝΙΚΟΛΑ Χ. (2023). Προκατάληψη και ανεξιθρησκεία : Νάθαν ο Σοφός του Gotthold Ephraim Lessing. 
Θεάτρου Πόλις. Διεπιστημονικό περιοδικό για το θέατρο και τις τέχνες, 19–26. ανακτήθηκε από
https://ejournals.epublishing.ekt.gr/index.php/theatrepolis/article/view/34540

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 04/02/2026 00:30:30



ΘΕΑ ΤΡΟ Υ  ΠΟ Λ ΙΣ  τεύχος  2 2016 19

ΦΑΡΑ  Μ Π Α Κ Ο Ν ΙΚ Ο Λ Α
Π ανεπ ισ τή  ιο  Α θηνώ ν

Π ρ ο κ α τ ά λ η ψ η  κ α ι  α ν ε ξ ιθ ρ η σ κ ε ία :  
Ν ά θ α ν  ο Σ ο φ ό ς  τ ο υ  G o tth o ld  E p h ra im  L essing

Πιστός στις αξίες του γαλλικού  ιαφωτισ ού, ο Gotthold Ephraim Lessing προσαρ όζει 
τα θέ ατα και την αισθητική της δρα ατουργίας του στο νέο ρεύ α, που προωθεί την ιδέα 
ενός αστικού δρά ατος, του οποίου ο ρόλος συνίσταται στο να εκπαιδεύει το κοινό 
ε φυσώντας του  ια ηθική ανθρωπιστική, επιεική και ανοικτή στη διαφορετικότητα. Το 
δρά α Νάθαν ο Σοφός, ένας ύ νος στην ανεξιθρησκεία, διδάσκει την απόρριψη των 
προκαταλήψεων και του θρησκευτικού φανατισ ού, χρησι οποιώντας, σε  ια διαλεκτική 
σχέση, εκπροσώπους τεσσάρων διαφορετικών θρησκευτικών δογ άτων στην Ιερουσαλή  
του Μεσαίωνα.

Λέξεις κλειδιά: επιείκεια, ορθός λόγος, ανεξιθρησκεία

Tα φαινό ενα της κοινωνικής ανισότητας, της ιδεολογικής απο όνωσης ή της θρησκευτικής 
καταδίωξης δεν υπήρξαν σπάνια στην παγκόσ ια Ιστορία, από την εποχή των πρωτόγονων 
πολιτισ ών  έχρι (δυστυχώς) σή ερα. Ήδη στην Αθήνα των κλασικών χρόνων (για να 
αναφέρου ε ένα παράδειγ α από τον περίφη ο Χρυσόν Αιώνα), ίσχυαν τέτοιες διακρίσεις 
 εταξύ των πολιτών, αφού, εκτός του διαχωρισ ού σε οικονο ικές (φτωχοί/πλούσιοι) και σε 
κοινωνικές τάξεις (αριστοκρατικές γενιές/λαϊκές οικογένειες), υπάρχουν και οι  έτοικοι, οι 
επήλυδες που, ως  η γνήσιοι Αθηναίοι, απήλαυαν περιορισ ένων πολιτικών προνο ίων και 
δικαιω άτων σε σύγκριση  ε τους γηγενείς (για να  ην αναφερθού ε και στους δούλους).

Στην ίδια Αθήνα των κοινωνικών διαφορών, αλλά και των ποικίλων φιλοσοφικών ρευ άτων 
που την ε πλούτισαν  ε νέες ιδέες (από τους τελευταίους κοσ ολόγους προσωκρατικούς  έχρι 
τους πιο διάση ους σοφιστές), λα βάνει χώρα και η δίκη και η θανατική καταδίκη του 
Σωκράτη. Μια από τις κύριες κατηγορίες που βαρύνουν τον δάσκαλο του Πλάτωνα είναι η 
εισαγωγή «καινών δαι ονίων» στην πόλη, δηλαδή η πίστη σε υπερβατικές οντότητες άγνωστες, 
που υποτίθεται πως ανατρέπουν τη θρησκευτική παράδοση των Ελλήνων και που διαφθείρουν 
τα ήθη των νεαρών Αθηναίων.

Η  ισαλλοδοξία της θρησκευτικής και της πολιτικής εξουσίας έχει, βέβαια, να επιδείξει, και 
κατά τους νεώτερους χρόνους, πολλές σκοτεινές πρακτικές εξάλειψης (ατο ικής και 
συλλογικής) της διαφορετικότητας  έσα σε ο οιό ορφα οργανω ένες κοινωνίες, όπου το 
 ειονοτικό, το ιδιότυπο, το « η κανονικό» στοιχείο εξοβελίζεται ανελέητα. Το πάγιο επιχείρη α 
κάθε εξουσίας για  ια τέτοια δραστηριότητα, από την Ιερά Εξέταση και το κυνήγι των



ΘΕΑ ΤΡΟ Υ  ΠΟ Λ ΙΣ  τεύχος  2 2016 20

‘ αγισσών’  έχρι τον Ναζισ ό και το κυνήγι των  η καθαρόαι ων Γερ ανών, είναι η 
εξασφάλιση της φυλετικής, κοινωνικής ή θρησκευτικής συνοχής και της πληθυσ ιακής 
ο οιογένειας της χώρας. Στην ουσία, ο σκοπός είναι η διατήρηση και η παγίωση της επίση ης 
εξουσίας εσαεί.

Η τέχνη δεν έ εινε ασυγκίνητη  προστά σ’ αυτές τις  αύρες σελίδες της Ιστορίας, που 
αποτελούν ντροπή για το ανθρώπινο γένος. Για να λέ ε, ωστόσο, την αλήθεια, είναι κυρίως η 
 ατιά του εικαστικού καλλιτέχνη αυτή που ενέκυψε συχνότερα και επιτυχέστερα πάνω σε 
τέτοιες εικόνες αισχύνης για τον πολιτισ ό. Στον χώρο της δρα ατουργίας, που  ας ενδιαφέρει 
εν προκει ένω, ελάχιστα σπουδαία έργα θα  πορούσα ε να επικαλεσθού ε  ε σχετική 
θε ατική. Ανά εσα σ’ αυτά ξεχωρίζουν ο Γαλιλαίος του Bertolt Brecht, η  οκι ασία (Μάγισσες 
του Σάλε ) του Arthur Miller και, ίσως, η Ανδόρρα του Max Frisch. Σ’ αυτά τα έργα, 
αντιπαρατίθεται η επίση η Εκκλησία προς την φυλετική ετερότητα, τη θρησκευτική διαφορά ή 
την πρόοδο της επιστή ης, ακό η και προς την αυθορ ησία της νεότητας, ύποπτης επίσης για 
 ια ενδεχό ενη ανατροπή της καθεστηκυίας τάξης.

Σε ό,τι αφορά συγκεκρι ένα το θέ α της ανεξιθρησκείας στη δρα ατουργία, δεν θα 
βρίσκα ε ση αντικά έργα πέρα από κάποια ελάχιστα στον χώρο του  ιαφωτισ ού: η Εαΐρα, 
λόγου χάρη, του Voltaire αποτελεί  ια  ικρή συ βολή σ’ αυτόν τον θρησκευτικό 
προβλη ατισ ό, και ο Lessing γνώριζε ανα φίβολα το έργο αυτό (γρα  ένο ήδη το 1732). Όπως 
και να’χει, το δρά α που προβάλλει ως κεντρικό ζήτη α τη δυνατότητα εναρ όνισης όλων των 
θρησκευτικών δογ άτων και πεποιθήσεων σε  ια ειρηνική και εύρυθ η πολυπολιτισ ική 
κοινωνία,  ε την ανοχή και αποδοχή της θρησκευτικής διαφορετικότητας τόσο από την πλευρά 
της κοσ ικής ή θρησκευτικής εξουσίας όσο και των πολιτών  ιας χώρας (και, στο απώτατο 
 έλλον, ολόκληρης της Οικου ένης), είναι ο Νάθαν ο Σοφός του Lessing, που γράφτηκε το 
1779, λίγο πριν από τον θάνατό του.

Ο Lessing, προσωπικότητα φωτεινή και πνεύ α ανοικτό, δοκι ιογράφος και στοχαστής, 
θεατρικός συγγραφέας και θεατρικός κριτικός, εκπροσωπεί σχεδόν αποκλειστικά τον Αιώνα των 
Φώτων στην πατρίδα του.  ς θαυ αστής των Εγκυκλοπαιδιστών (που προωθούσαν την αξία του 
ορθού λόγου και της επιστη ονικής σκέψης), ενστερνίσθηκε την ιδέα ότι ο κόσ ος των 
ανθρώπων  πορεί να αλλάξει, να βελτιωθεί ηθικά, ακό η και να κατακτήσει την τελειότητα,  ε 
την αξιοποίηση του λογικού,  ε την έρευνα και την παρατήρηση του κόσ ου που  ας 
περιβάλλει, αλλά και  ε την κατανόηση της ανθρώπινης φύσης.

 ς οπαδός (και  εταφραστής) του Denis Diderot, υποστήριξε την ιδέα ότι το κλασικό 
γαλλικό θέατρο (όπως και η δουλική υποταγή του στην αριστοτελική ποιητική1) δεν χρησι εύει 
καθόλου, ούτε αισθητικά ούτε ιδεολογικά, σ’ έναν καινούργιο κόσ ο που γεννιέται και που 
χρειάζεται νέο αί α2, νέα θέ ατα που να τον αφορούν και που να αναδεικνύουν τα προβλή ατα 
του λαϊκού, αστικού κοινού, κι όχι πια ιστορίες αυλικών, αριστοκρατών, φεουδαρχών,  εγάλων

1 Για την α φίση η αντι ετώπιση της θεωρίας της τραγωδίας εκ  έρους του Lessing, βλ. Claudia Brodsky, 
«Lessing and the Drama of the Theory of Tragedy», MLN, vol. 98, No 3 (apr. 1983), The Johns Hopkins University 
Press, σσ. 426-53.
2 «Για τον Lessing, είναι προφανές πως τα πάντα πρέπει να  ξαναγίνουν: αυτός θέλει ένα θέατρο αληθινό, ζωντανό, 
και γι’ αυτό αντιπαραθέτει τον Shakespeare προς τους Γ άλλους δρα ατουργούς: τον Corneille, τον Racine, τον 
Voltaire.» (Leon Moussinac, Le th0atre des origines a nos jours, Paris, 1957, Amiot Dumont, σ. 248).



ΘΕΑ ΤΡΟ Υ  ΠΟ Λ ΙΣ  τεύχος  2 2016 21

ανδρών. Έτσι, προέκυψε η αξίωση για  ια λογοτεχνία γνήσια γερ ανική, οικεία στους 
συ πατριώτες του της  εσαίας τάξης και αληθινή  έσα στην απλότητά της. Ώρι α3 
δρα ατουργικά προϊόντα αυτής της στάσης θα είναι η Σάρα Σά ψον (1756), η Ε ιλία Γκαλόττι 
(1772), που θεωρήθηκε το πρώτο γερ ανικό αστικό δρά α,4 και η κω ωδία Μίνα φον 
Μπάρνελ ,  ε έντονο πολιτικό χρώ α.

Στα «θεατρολογικά» κεί ενά του της Α βουργιανής δρα ατουργίας, είναι επίσης πρόδηλη η 
κριτική του διάθεση απέναντι σε οτιδήποτε παρωχη ένο, υπερβολικό και αναυθεντικό εκθέτει η 
γερ ανική σκηνή κατά την εποχή εκείνη. Στο έξοχο δοκί ιό του, επίσης,  ε τον τίτλο Λαοκόων 
ή περί των ορίων της ζωγραφικής και της ποιήσεως, βλέπου ε να τονίζονται επανειλη  ένα οι 
αρχές που πρέπει να διέπουν την δρα ατική ποίηση: ο στόχος της είναι  εν το κάλλος, αλλά 
σ ιλευ ένο από το  έτρο της έκφρασης5 και από την αλήθεια της ανθρώπινης κατάστασης ή των 
πράξεων των δρα ατικών ηρώων. Οι άκα πτοι ήρωες του γαλλικού κλασικισ ού  ε τη στοφώδη 
ρητορική τους, που ενισχύει την εικόνα  ια πλαστής και αναληθοφανούς στάσης απέναντι στην 
πραγ ατικότητα, είναι πλέον ανώφελοι και ανιαροί για το κοινό. Ο Lessing, σχολιάζοντας αυτή 
τη δρα ατουργική παράδοση, θα πει: «Αλλ’ ούτε τοιαύται  εγαλαυχίαι δύνανται να 
ε πνεύσωσιν αληθή ηρωικήν ανδρείαν, ούτε Φιλοκτήτειοι θρήνοι δύνανται να εκθηλύνωσι τους 
θεατάς. Οι  εν θρήνοι είνε ανθρώπινοι, αλλ’ αι πράξεις αντάξιαι ήρωος. Α φότερα 
απεργάζονται τον ανθρώπινον ήρωα, όστις ούτε αβρός ούτε ανάλγητος είνε, αλλ’ οτέ  εν 
φαίνεται τούτο, οτέ δ’ εκείνο, ως απαιτούσι νυν  εν η φύσις, νυν δε αι ηθικαί αρχαί και το 
καθήκον».6

Την ευκα ψία και την  εταβλητότητα της ανθρώπινης συ περιφοράς ανάλογα  ε τις 
συνθήκες, τη βλέπου ε και στα πρόσωπα του Νάθαν. Αυτό το τελευταίο δρά α θα  πορούσα ε 
να πού ε πως αποτελεί την πνευ ατική διαθήκη του  εγάλου  ιαφωτιστή όχι  όνο για την 
πατρίδα του, αλλά και για την Ευρώπη στο σύνολό της, αφού η  ισαλλοδοξία της 
εκκλησιαστικής (λουθηρανικής και όχι  όνο) ηγεσίας εξακολουθούσε να είναι ακό η επικίνδυνη 
για τη ζωή των αλλοθρήσκων, και ιδίως των Εβραίων.7 Ο Lessing, υποστήριζε φανερά και

3 Από πολύ νέος ο Lessing επιδόθηκε στη σύνθεση δρα άτων και κω ωδιών, που  αρτυρούν την εξ απαλών ονύχων 
επιθυ ία του να  υποβάλει στο κοινό του την αξία της επιείκειας, της αδελφωσύνης και του ελεύθερου στοχασ ού. 
Έργα όπως ο Νεαρός λόγιος, Οι Εβραίοι και ο Σά ουελ Χέντσι, δείχνουν τις πολιτικές και κοινωνικές ανησυχίες του 
ήδη από την όψι η εφηβεία του. Πβ. Gertrud Mander, «Lessing and his heritage», στον συλλ. τό ο Ronald Hayman 
(ed.), The German Theatre, London, 1975, Oswald Wolff, σ. 20.
4 Ο Lessing, όπως κι ο Diderot στη Γαλλία, θεωρούνται οι πρόδρο οι του νεώτερου ρεαλισ ού (βλ. Leon 
Moussinac, ό .π , σ. 247).
5 Για την αναγκαιότητα της τήρησης του  έτρου στην έκφραση (της οδύνης, του σω ατικού πόνου, της απελπισίας, 
της οργής), το οποίο γνώριζαν καλά οι καλλιτέχνες της αρχαιότητας, ο Lessing  ιλάει  ε έ φαση, επιση αίνοντας 
ότι κάθε εκφρασιακή υπερβολή προκαλεί, αντί οίκτου ή συ πάθειας, απέχθεια στον θεατή (βλ. ενδεικτικά Λέσσιγγ, 
Λαοκόων ή Περί των ορίων της ζωγραφικής και της ποιήσεως, Αθήνα, 1926, Ιωάννης Κολλάρος,  τφρ. Α. 
Προβελέγγιος, σσ. 24-5).
6 Λέσσιγγ, Λαοκόων ή Περί των ορίων της ζωγραφικής και της ποιήσεως, σ. 37.
7 Η Eva Urban («Lessing’s Nathan the Wise: from the Enlightenment to the Berliner Ensemble», New Theatre 
Quarterly, vol. 30, 2014, σ. 183) πιστεύει ότι το ταξίδι του συγγραφέα στην Ιταλία πρέπει να  τον ώθησε, έστω και 
εν  έρει, στη συγγραφή του Νάθαν, καθώς δοκί ασε την πικρή ε πειρία του « ιατάγ ατος που αφορά τους 
Ιουδαίους», το οποίο εκδόθηκε από τον Πάπα Πίο τον 6ο , και το οποίο  ελλόταν να  χρησι εύσει αργότερα στους 
Ναζί ως πρότυπο για τους νό ους του 1935 εναντίον των Εβραίων της Γερ ανίας.



ΘΕΑ ΤΡΟ Υ  ΠΟ Λ ΙΣ  τεύχος  2 2016 22

ένθερ α τους Εβραίους συ πολίτες του, ενώ, ως ελεύθερος στοχαστής, που έβλεπε πιο  ακρυά 
από όλες τις θρησκείες,  πήκε κι ο ίδιος στο στόχαστρο του θρησκευτικού φανατισ ού.

Ο Νάθαν, αντίθετα προς τα άλλα δρά ατα του Γερ ανού διαφωτιστή (που αποτυπώνουν 
λίγο-πολύ τις σχέσεις ανά εσα σε  ια ηθικώς φθίνουσα αριστοκρατία και στην αναδυό ενη 
αστική τάξη που διεκδικεί τη δική της ηθική), έχει ως θε ατικό πυρήνα τις σχέσεις που 
αναπτύσσονται διαλεκτικά ανά εσα σε πρόσωπα, τα οποία ανήκουν σε διαφορετικά 
θρησκεύ ατα, και των οποίων η ζωή διέπεται από διαφορετικές αρχές. Ο Γερ ανός 
δρα ατουργός, για να «ντύσει» χαρακτηρολογικά τα πρόσωπά του, άντλησε στοιχεία από την 
Ιστορία, από τη σύγχρονή του επικαιρότητα, αλλά και από τις προσωπικές του ε πειρίες 
(κοινωνικές σχέσεις, φιλίες, και αντι αχίες).8

Βρισκό αστε στην Ιερουσαλή  του 12ου αιώνα, όπου τρεις είναι οι θρησκειακοί πόλοι που 
σφραγίζουν την κοινωνική ζωή: το ισλά , η χριστιανική ορθοδοξία και ο ιουδαϊσ ός. Ο Lessing 
αποτυπώνει στο έργο του αυτά τα τρία είδη πίστης  ε τον σουλτάνο Σαλαντίν, τον ορθόδοξο 
Πατριάρχη και τον εβραίο Νάθαν αντίστοιχα. Μέσα κι έξω απ’ αυτό το τρίγωνο των δρα ατικών 
δυνά εων, κινούνται δυνα ικά ένας Ναΐτης ιππότης, τυπικός εχθρός της ορθόδοξης Εκκλησίας 
(καθότι δυτικός σταυροφόρος), η Ρεσά, υιοθετη ένη κόρη του Νάθαν, η Νταγιά, υπηρέτρια- 
οικονό ος του Νάθαν, η Σιττά, αδελφή του σουλτάνου, ένας καλόγερος, υπηρέτης του 
Πατριάρχη, και ο δερβίσης Αλ-Χάφι. Κανένα απ’ αυτά τα πρόσωπα δεν έχει επεισοδιακό ρόλο, 
όπως και κα  ία σκηνή δεν είναι περιττή. Ο Γερ ανός συγγραφέας φαίνεται κι εδώ να 
συ φωνεί  ε τις θέσεις του Diderot, εισηγητή της νέας αστικής δρα ατουργίας, η οποία οφείλει 
να απαλλαγεί από περιττά ψι ύθια και περίπλοκες καταστάσεις, που σκοτίζουν τον θεατή και 
του κρύβουν την ουσία και τα ηθικά  ηνύ ατα του έργου.

Το ση αντικώτερο, ό ως, στοιχείο των προσώπων, εδώ, είναι ότι κανένα απ’ αυτά (πλην 
του Πατριάρχη) δεν προσδιορίζεται απόλυτα από το θρήσκευ ά του ή την κοινωνική του 
ταυτότητα. Οι ιδέες που επικρατούν και οι διαπροσωπικές σχέσεις που αναπτύσσονται δεν είναι 
απρουπόθετες, αλλά υπόκεινται στον έλεγχο του λογικού (και, έως κάποιον βαθ ό, ενός αγαθού 
συναισθή ατος). Μια τέτοια «ανοικτή» στάση επιφυλάσσει εκπλήξεις σε ό,τι αφορά την ηθική 
βελτίωση του ήρωα, και αποτελεί την ιδεολογική βάση του συγγραφέα για να φωτίσει από όλες 
του τις πλευρές το αίτη α της ανεξιθρησκείας.

Ο Σοφός Νάθαν, όπως όλοι τον αποκαλούν, είναι ένας πά πλουτος έ πορος, που  ε 
αξιοπρέπεια και λεπτότητα αποκτά πλούτη χάρη στην επιδεξιότητά του και την εργατικότητά 
του.9 Είναι ένα φωτεινό και θετικό πνεύ α τόσο απροκατάληπτο, που έχει αναθρέψει την

8 Βλ. σχετικά Gustav Gruener, «The Genesis of the Characters in Lessing’s ‘Nathan der Weise’», Modern Language 
Association, vol. 7, No 2, 1892, σ. 77: « εν υπάρχει κανείς που να  έχει κάνει και την παρα ικρή  ελέτη του 
δρά ατος, και που να   ην ξέρει ότι το πρότυπο του ‘Σοφού Εβραίου’ είναι ο παντοτινός φίλος της ζωής του, ο 
φιλόσοφος Μόζες Μέντελσον,  ε χαρακτηριστικά του ίδιου του συγγραφέα, και ίσως  ε  ερικά του φιλοσόφου 
Σπινόζα. Ότι η Ρεσά είναι η προγονή του Μάντχεν Καίνιχ. Ότι ο  ερβίσης πλάστηκε σύ φωνα  ε τον εκκεντρικό 
σκακιστή, τον λογιστή Ά πραα  Βουλφ. Ότι η Σιττά είναι το σύστοιχο της Ελίζε Ράι αρους, της πνευ ατικής του 
φίλης που τον φρόντισε στα τελευταία θλιβερά χρόνια της ζωής του. Ο Σαλαντίν είναι ένας συνδυασ ός από τις 
καλύτερες αρετές του ίδιου του Lessing και του Σαλαντίν της Ιστορίας, ενώ στη φιγούρα του Πατριάρχη βλέπου ε 
την, ίσως παρα ορφω ένη κάπως, εικόνα του πάστορα Γκαίτσε, του πιο  ισαλλόδοξου αντιπάλου του Lessing στις 
θρησκευτικές λογο αχίες της γεροντικής του ηλικίας».
9 Νάθαν ο Σοφός, πράξη ΙΙ, 3η σκηνή.



ΘΕΑ ΤΡΟ Υ  ΠΟ Λ ΙΣ  τεύχος  2 2016 23

ορφανή Ρεσά, παιδί χριστιανών, ως εβραίος  εν, αλλά  ε την επικουρία της χριστιανής 
υπηρέτριάς του.  στόσο, πριν από χρόνια, και  άλιστα λίγες  έρες πριν να του παραδώσουν τη 
Ρεσά βρέφος βαφτισ ένο, οι χριστιανοί είχαν σφάξει στην πόλη του όλους τους εβραίους,  αζί 
 ε τις γυναίκες και τα παιδιά τους, και ανά εσα στα θύ ατα βρισκόταν η δική του γυναίκα και 
οι επτά γιοί του, που κάηκαν  αζί,  έσα στο σπίτι του αδελφού του. Το δικαιολογη ένο  ίσος 
του, ό ως, για τους χριστιανούς έσβησε σιγά-σιγά  ε τη βοήθεια της λογικής που του υπαγόρευε
την επιείκεια.10

Ο Νάθαν, πράγ ατι, πιστεύει στη δύνα η του λογικού, γι’ αυτό και αποφεύγει να αποδίδει 
στο θείο θαυ ατουργές ιδιότητες. Χωρίς να είναι άθεος, υποστηρίζει ότι η ευσέβεια πρέπει να 
ενοποιεί «την pietas και την scientia σε  ια ανώτερη σύνθεση».11 Το θαύ α, κατά την άποψη 
αυτού του ανοιχτό υαλου εβραίου,  πορού ε να το βρού ε παντού και κάθε  έρα: στη φύση, 
στον άνθρωπο και στις πράξεις του. Γι’ αυτόν, η ενεργητική αγάπη είναι πολύ καλύτερη από τη 
θρησκευτική ευλάβεια, ενώ η καρδιά του «είναι ανοιχτή σε κάθε αρετή και είναι ευαίσθητη σε
κάθε ο ορφιά».12

Ο Νάθαν αδιαφορεί επιδεικτικά για το αντικεί ενο της πίστης των άλλων, αφού «εβραίοι 
και χριστιανοί,  ουσουλ άνοι και ζωροαστριστές είναι ένα και το αυτό».13 Συνακόλουθα, 
απορρίπτει την τάση των ανθρώπων να κρίνουν ένα πρόσωπο  ε βάση την καταγωγή του ή τη 
θρησκεία του. Η τυφλή προσκόλληση σε ένα δόγ α, θρησκευτικό ή φιλοσοφικό, είναι πηγή 
ανησυχίας γι’ αυτόν: «η φαντασία που ε πλέκεται σε αγώνα γεννάει φανατικούς, στους οποίους 
άλλοτε το κεφάλι παραχωρεί τη θέση στην καρδιά, άλλοτε η καρδιά στο κεφάλι. Κακοί 
εναλλακτικοί τρόποι!»14  εν είναι τυχαίο πως ο καλύτερος φίλος του είναι ένας δερβίσης,  ια 
σχέση α οιβαίας αγάπης και εκτί ησης. Ο άνθρωπος ορίζεται από την ανθρωπινότητά του, που 
για τον σοφό εβραίο είναι, στην ουσία, η ανθρωπιά του. Έτσι, ο σοφός και φιλάνθρωπος εβραίος 
ανακουφίζει, απλόχερα και συνά α διακριτικά, τους φτωχούς, ενώ, αντίθετα προς την παράδοση 
της φυλής του, δεν δανείζει ποτέ σε κανέναν, επειδή, όπως λέει ο δερβίσης, «ο νό ος του 
επιτάσσει την ελεη οσύνη και όχι τη συγκατάβαση».15

Στον διάλογό του  ε τον Ναΐτη ιππότη, που αντιπαθεί τους ιουδαίους για τη θρησκευτική 
τους ιδεοληψία ότι αυτοί είναι ο περιούσιος λαός του Θεού, ο Νάθαν θα του προσφέρει τη φιλία 
του  ε αυτό το επιχείρη α: «Περιφρονήστε τον λαό  ου όσο σας αρέσει.  εν διαλέξα ε τον λαό 
 ας ούτε εσείς ούτε εγώ. Εί αστε, λοιπόν, ο λαός  ας; Και πρώτα-πρώτα, τι είναι ένας λαός; 
Χριστιανοί και εβραίοι είναι περισσότερο χριστιανοί και εβραίοι από όσο άνθρωποι; Αχ! Αν 
έβρισκα σε σας έναν ακό η άνθρωπο που να αρκείται στο να είναι άνθρωπος;»16

10 Αυτ., πράξη IV, 7η σκηνή.
11 Βλ. Toshimasa Yasukata, Lessing’s Philosophy o f  Religion and the German Enlightenment, Oxford, 2002, Oxford 
University Press, σ. 26.
12 Νάθαν ο Σοφός, πράξη ΙΙ, 3η σκηνή.
13 Αυτ., πράξη ΙΙ, 2η σκηνή.
14Αυτ., πράξη Ι, 1η σκηνή.
15 Αυτ., πράξη ΙΙ, 2η σκηνή.
16Αυτ., πράξη ΙΙ, 6η σκηνή.



ΘΕΑ ΤΡΟ Υ  ΠΟ Λ ΙΣ  τεύχος  2 2016 24

17Ο αντιση ίτης ιππότης  ε τις αυστηρές αρχές και τον σκληρό χαρακτήρα,  εταπείθεται. 
 στόσο, έχει ήδη υπακούσει σε  ια ανθρωπιστική αρχή του τάγ ατός του: έχει σώσει από τη 
φωτιά την κόρη του Νάθαν, αφού «είναι καθήκον των Ναϊτών να σπεύδουν να βοηθήσουν 
οποιονδήποτε βλέπουν να κινδυνεύει».18 Στη συνέχεια, τον βλέπου ε να απορρίπτει  ια 
προδοτική για τον σουλτάνο αποστολή που θέλει να του αναθέσει ο πανούργος Πατριάρχης: 
«Πάτε να πείτε στον Πατριάρχη σας, καλέ  ου  οναχέ, ότι απ’ όσο  πορέσατε να  ε ζυγίσετε, 
αυτό δεν  ου ταιριάζει... ότι θεωρώ ακό η τον εαυτό  ου ως αιχ άλωτο, και ότι η δόξα των 
ιπποτών του Ναού είναι να  άχονται  ε το σπαθί κι όχι να κάνουν κατασκοπία.»19 Ο Ναΐτης δεν 
θεωρεί  όνον ζήτη α τι ής το να  ην αποκαλύψει στον Πατριάρχη και στους  υτικούς τα 
στρατιωτικά  υστικά του Σαλαντίν. Ε φορείται και από ένα βαθύ αίσθη α ευγνω οσύνης για 
τον σουλτάνο, ο οποίος του χάρισε τη ζωή, τη στιγ ή του αποκεφαλισ ού του, επειδή διέκρινε 
σ’ αυτόν  ια εκπληκτική ο οιότητα  ε τον χα ένο από χρόνια αδελφό του20.

Ο Σαλαντίν του έργου είναι περίπου ο Σαλαντίν της Ιστορίας (1137-1197), ορκισ ένος 
εχθρός των δυτικών εισβολέων, δηλαδή των Σταυροφόρων και του Ριχάρδου του 
Λεοντόκαρδου, που καταδίωξαν αλύπητα τον  ουσουλ ανικό κόσ ο. Γι’ αυτό, ο γενναίος και 
ευσεβής  ονάρχης,  ολονότι είναι επιεικής και ευσπλαχνικός για τον λαό του, είναι σκληρός για 
τους αλλόθρησκους, και ιδιαίτερα για τους χριστιανούς της  ύσης. Απ’ την άλλη πλευρά, όντας 
έξυπνος και συνετός, επιτρέπει στους  η  ουσουλ άνους υπηκόους του να ασκούν τα 
θρησκευτικά τους καθήκοντα. Γενναιόδωρος (πέθανε σχεδόν φτωχός), αλλά και ορθολογιστής, ο 
Σαλαντίν ξέρει να εκτι ά τους ανθρώπους ανάλογα  ε τις ικανότητες και τις αρετές τους. 
Αναγνωρίζει και θαυ άζει την προσωπικότητα της αδελφής του (ακό η και η ισότητα των δύο 
φύλων δεν του είναι απεχθής, υπό προϋποθέσεις, όπως φαίνεται), η οποία προσπαθεί να τον 
προστατεύσει από το «ελάττω ά» του να ελεεί τους απόρους υπηκόους του χωρίς  έτρο, 
αφήνοντας συχνά άδειο το προσωπικό χρη ατοκιβώτιό του. Αναγνωρίζει επίσης την εντι ότητα 
του δερβίση Αλ-Χάφι, στον οποίο αναθέτει ανεπιφύλακτα τη διαχείριση των οικονο ικών του, 
και ο οποίος είναι συνά α πιστός φίλος του Νάθαν. Ο Σαλαντίν είναι διορατικός, αλλά ξέρει να 
δέχεται και τις συ βουλές των ανθρώπων που τον εκτι ούν. Με άλλα λόγια, δεν έχει ούτε στο 
ελάχιστο τη  ισαλλοδοξία που χαρακτηρίζει κάθε απόλυτον  ονάρχη.

Σ’ αυτό το έργο, αποτυπώνεται το όρα α του ανθρωπιστή συγγραφέα να βρει κάποτε το 
ανθρώπινο γένος (ει δυνατόν) έναν ειρηνικό δρό ο, ο οποίος να καταργεί τα θρησκειακά, 
φυλετικά και πολιτισ ικά όρια, που  ετα ορφώνουν τις διαφορές  εταξύ των λαών σε εχθρικές 
αντιπαραθέσεις και ένοπλες συγκρούσεις. Αυτή η εξάλειψη των ορίων δρα ατοποιείται εδώ  ε 
την ποιοτική, θα λέγα ε,  ετατόπιση των ηρώων έξω από τα τυπικά και παραδεδο ένα πλαίσια, 
στα οποία τους έχουν εγκλωβίσει προκαταλήψεις αιώνων. Φαινο ενικότητα και 
πραγ ατικότητα, αυστηρές αρχές και επιεικείς συ περιφορές εναλλάσσονται, καθιστώντας 
ολοένα και πιο ρευστά τα σύνορα ανά εσα σε αλλόφυλους. Ο Lessing προβάλλει έτσι τις

17 Βλ. αυτ., πράξη Ι, 4η σκηνή («Άδικος κόπος!  εν θα έρθει [ο ιππότης] στο σπίτι σας... γιατί δεν πάει σε σπίτι 
εβραίου») και πράξη ΙΙ, 5η σκηνή («ποτέ ο πλουσιώτερος εβραίος δεν υπήρξε ο καλύτερος εβραίος».
18 Αυτ., πράξη ΙΙ, 5η σκηνή.
19Αυτ., πράξη Ι, 5η σκηνή.
20 Αυτ. πράξη Ι, 5η σκηνή.



ΘΕΑ ΤΡΟ Υ  ΠΟ Λ ΙΣ  τεύχος  2 2016 25

πανανθρώπινες αξίες, φιλτράροντάς τις όχι  έσα από δόγ ατα21, αλλά  έσα από το ανθρώπινο 
λογικό και την απροκατάληπτη σκέψη.

Ο εβραίος Νάθαν, λοιπόν, έχει  ια υπηρέτρια χριστιανή, και ανατρέφει ένα βαφτισ ένο 
κορίτσι ορφανό,  ε την βοήθεια αυτής της υπηρέτριας. Επί πλέον, δεν εκδικείται τους σφαγείς 
της οικογενείας του, κι έτσι ακυρώνει  ε τη δύνα η του λογικού και του φιλάνθρωπου ήθους 
του τον εβραϊκό νό ο «οφθαλ όν αντί οφθαλ ού».

Ο Σαλαντίν απαρνείται εκούσια τον ρόλο του πλούσιου και τυραννικού  ονάρχη, καθώς τα 
πλούτη του τα προορίζει για την ανακούφιση των φτωχών υπηκόων του. Επί πλέον, ξεπερνάει το 
θε ιτό  ίσος του για τους εισβολείς Σταυροφόρους χαρίζοντας τη ζωή στον  ελλοθάνατο Ναΐτη.

Ο Πατριάρχης περιφρονεί έ πρακτα τη χριστιανική ηθική που έχει καθήκον να υπηρετεί, 
στήνοντας πολιτικές ενέδρες,  ολύνοντας αδύνα ες ψυχές (όπως εκείνη του υπάκουου  οναχού 
που τον υπηρετεί από φόβο) και αγνοώντας εντελώς την αγάπη για τον πλησίον που υπαγορεύει 
ο Χριστιανισ ός. Μαθαίνοντας,  άλιστα, ότι ο Νάθαν ανατρέφει  ια χριστιανή, τον κατηγορεί 
για προσηλυτισ ό και, τυφλός από τον φανατισ ό του, κρίνει ότι ο φιλάνθρωπος εβραίος πρέπει 
γι’ αυτό το έγκλη α να πεθάνει στην πυρά.22

Ο Ναΐτης, ως σταυροφόρος εισβολέας της Ιερουσαλή  εν ονό ατι της ρω αιοκαθολικής 
πίστης, είναι τυπικά εχθρός κάθε αλλόθρησκου, αλλά οι πράξεις του  αρτυρούν  ια συνείδηση 
που αξιολογεί έντι α χαρακτήρες και περιστάσεις: ενώ περιφρονεί τον ραδιούργο Πατριάρχη, 
σώζει από τις φλόγες την κόρη του εβραίου Νάθαν, αδιαφορώντας για την καταγωγή της. Ο 
ιππότης, παρά την πνευ ατική του έπαρση, είναι έντι ος και πρόθυ ος να υπηρετήσει το Καλό.

Με άλλα λόγια, ο Νάθαν δεν είναι τυπικός Εβραίος, ο Σαλαντίν δεν είναι τυπικός 
Σουλτάνος, ο Ιππότης δεν είναι τυπικός Σταυροφόρος, ο Πατριάρχης δεν είναι γνήσιος 
εκπρόσωπος του Θεού, ο Αλ-Χάφι δεν είναι τυπικός δερβίσης -ακό η κι ο αγαθός, αλλά 
ψοφοδεής, καλόγερος δεν είναι ψυχικά αφοσιω ένος στον Πατριάρχη του, αφού εκτι ά την 
ηθική ακεραιότητα του Ιππότη. Οι ρόλοι χάνουν σταδιακά το αυστηρό περίγρα  ά τους, για να 
φτάσουν στην τελική, θεα ατική αποκάλυψη: η Ρεσά  αθαίνει πως ο Νάθαν δεν είναι πατέρας 
της, πράγ α που δεν αλλάζει καθόλου την αγάπη της γι’ αυτόν, ο Ιππότης, τον οποίο έσωσε ο 
Σαλαντίν, είναι ο γιός του Ασσάντ, του χα ένου αδελφού του σουλτάνου, ενώ η 
εβραιοθρε  ένη, αλλά χριστιανή εν αγνοία της, Ρεσά είναι αδελφή του ιππότη, αφού η 
Γερ ανίδα  ητέρα τους ήταν γυναίκα του Πέρση αδελφού τού Σουλτάνου. Αυτό το ευτυχές 
τέλος του έργου, που φτάνει  έχρι τη συγγένεια εξ αί ατος  εταξύ αλλοθρήσκων, διαθέτει έναν 
ακραίο, αλλά συγκινητικό συ βολισ ό: ο Lessing δεν αρκείται στην απόδειξη ότι η

21 Στην Εκπαίδευση του ανθρώπινου γένους, ο Lessing δίνει φανερά το προσωπικό θρησκειακό του στίγ α, που 
 οιάζει γενικά  ’ εκείνο του γαλλικού  ιαφωτισ ού (λατρεία του Υπέρτατου Όντος). Μετά τον Εβραϊσ ό και τον 
Χριστιανισ ό, που διαδοχικά εκπαίδευσαν το γένος των ανθρώπων έως κάποιον βαθ ό, θα εγκαθιδρυθεί στην 
Οικου ένη, σύ φωνα  ε τον Γερ ανό ορα ατιστή, η θρησκεία ενός νέου Ευαγγελίου, του «αιώνιου Ευαγγελίου», 
που θα αφήσει πίσω της δόγ ατα, διδασκαλίες και κλειστές  ορφές ηθικής. Αυτή η νέα  εποχή θα καταστήσει 
δυνατή την τελειότητα του ανθρώπου, ο οποίος θα κάνει το καλό για το καλό, κι όχι  ε σκοπό το κέρδος κάποιας 
θείας αντα οιβής (Lessing, L ’educaion du genre humain, precede des Dialogues magonniques, Paris, 1946, Aubier 
Montaigne,  φρ.Pierre Grappin, σ. 129).
22 Νάθαν ο Σοφός, πράξη IV, 2η σκηνή.



ΘΕΑ ΤΡΟ Υ  ΠΟ Λ ΙΣ  τεύχος  2 2016 26

ανεξιθρησκεία ενώνει τους ανθρώπους, αλλά και ότι όλοι οι άνθρωποι είναι «ο ογενείς», 
ανήκουν, δηλαδή σε  ια παγκόσ ια οικογένεια.23

Το πολυπολιτισ ικό και πολυθρησκειακό θαύ α που επινόησε ο Lessing  ε τον Νάθαν του 
είναι, βέβαια,  ια διδακτική κατασκευή και λιγώτερο  ια απλή σάτιρα της  ισαλλοδοξίας. Και η 
τριπλή αναγνώριση του τέλους δεν προβάλλεται ως «τέλος καλό, όλα καλά», αλλά ως ένα 
 άθη α ανοχής της ετερότητας, αλληλεγγύης και αδελφωσύνης  εταξύ των ανθρώπων, ένα 
 άθη α απροκατάληπτης σκέψης και α φισβήτησης κάθε απόλυτης ιδέας για το θείο, αλλά και 
για τον άνθρωπο.  ς πολέ ιος των θρησκευτικών προκαταλήψεων, ο Γερ ανός ανθρωπιστής όχι 
 όνο ήρθε αντι έτωπος  ε τον λουθηρανικό κλήρο της εποχής του ( ολονότι ήταν γιός 
πάστορα), αλλά και  ε τα σχετικά κεί ενά του προκάλεσε τον δούκα του Μπρούνσβικ (όπου 
διέ εινε τα τελευταία χρόνια της ζωής του) να ανακαλέσει το προνό ιο της ανεξαρτησίας του 
από τη λογοκρισία.

Στην Α βουργιανή δρα ατουργία, σχολιάζοντας το δρά α του Cronegk  ε τον τίτλο Ολίντας 
και Σωφρονία, στο οποίο ο συγγραφέας «θέλησε να εξυ νήσει τον θρία βο της θρησκείας  έσα 
στον θρία βο της αγάπης», ο Lessing καταλογίζει στις χριστιανικές τραγωδίες  ια οδυνο ανία 
των ηρώων και  ια σχεδόν άσκοπη  αρτυρο ανία, που όχι  όνο δεν είναι φυσιολογικές και 
αληθοφανείς, αλλά τοποθετούνται εκτός τόπου και χρόνου, ενώ αντίθετα ο σύγχρονος 
δρα ατουργός πρέπει να απευθύνεται στο κοινό της εποχής του,  ε θέ ατα οικεία που να το 
συγκινούν ως εκ της εγγύτητάς τους προς αυτό, καθιστώντας έτσι το θέατρο «σχολείο του 
ηθικού κόσ ου». Αυτή η δρα ατουργική θέση του Lessing (που ολοφάνερα τοποθετεί σε 
δεύτερη  οίρα την αισθητική για χάρη της ηθικής βελτίωσης των θεατών) είναι σαφής: «Ένας 
καλός συγγραφέας, σ’ οποιοδήποτε λογοτεχνικό είδος κι αν γράφει, αν δεν το κάνει  όνο για να 
επιδείξει το πνεύ α του ή την λογιότητά του, έχει πάντοτε  προστά στα  άτια του τους πιο 
φωτισ ένους και τους καλύτερους ανθρώπους του καιρού του και της χώρας του, και δεν 
καταδέχεται να γράψει παρά  όνο αυτό που  πορεί να τους αρέσει και να τους συγκινήσει. Ο 
δρα ατικός συγγραφέας, ακό η κι αν χα ηλώνει  έχρι τον λαό, δεν κατεβαίνει κοντά τους παρά 
 όνο για να τον διαφωτίσει και να τον κάνει καλύτερον, και όχι για να τον στεριώσει  έσα στις 
προκαταλήψεις του και στις φτηνές ιδέες του για τον κόσ ο».24

Ο αισιόδοξος και ανθρωπιστής Γερ ανός δη ιουργός διαψεύδεται, δυστυχώς,  έχρι σή ερα, 
καθώς ο θρησκευτικός φανατισ ός και η  ισαλλοδοξία εξακολουθούν να  αίνονται, και  άλιστα 
-τι θλιβερή σύ πτωση! - στην ίδια την περιοχή όπου εκτυλισσόταν ο δρα ατικός του  ύθος. Και 
ο εβραίος Νάθαν παρα ένει ηθικά ακαταξίωτος από τη φυλή του κι απ’ όλο το ανθρώπινο
γένος25.

23 Βλ. F.J. Lamport, German Classical Drama, Cambridge, 1990, Cambridge University Press, σ. 69.
24 Ε.-G. Lessing, Dramaturgie de Hambourg, Paris, 1869, Didier,  τφρ. Ed. de Suckau, σ. 10.
25 Με αφορ ή όλες αυτές τις τρο οκρατικές και παντοειδώς απάνθρωπες εκδηλώσεις του θρησκευτικού 
φανατισ ού στην Ανατολή, αλλά και σε ευρωπαϊκά αστικά κέντρα, ο Νάθαν επικαιροποιείται θεα ατικά στο 
Βερολίνο σή ερα, όχι  όνο  ε την παράσταση του έργου, αλλά και  ε την απόφαση του Ulrich Khuon, 
καλλιτεχνικού διευθυντή του Deutches Theater Berlin, να οργανώσει ένα «πολυεθνικό», θα λέγα ε ρεπερτόριο  ε 
έργα που πραγ ατεύονται την ιδέα του θείου και τον ρόλο του στη ζωή των ση ερινών ανθρώπων.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

