
  

  Θεάτρου Πόλις. Διεπιστημονικό περιοδικό για το θέατρο και τις τέχνες

   

   Τεύχος 2ο (2016)

  

 

  

  «Μία αρχαία γυναίκα» 

  ΑΥΡΑ ΞΕΠΑΠΑΔΑΚΟΥ   

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΞΕΠΑΠΑΔΑΚΟΥ Α. (2023). «Μία αρχαία γυναίκα»: Η Μαρία Κόλλας ως Μήδεια στην ομότιτλη ταινία του Πιερ
Πάολο Παζολίνι. Θεάτρου Πόλις. Διεπιστημονικό περιοδικό για το θέατρο και τις τέχνες, 81–98. ανακτήθηκε από
https://ejournals.epublishing.ekt.gr/index.php/theatrepolis/article/view/34545

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 06/02/2026 09:13:47



ΘΕΑ ΤΡΟ Υ  ΠΟ Λ ΙΣ  τεύχος  2 2016 81

ΑΤΡΑ ΞΕΠΑΠΑ ΑΚΟΤ
Π ανεπ ισ τή  ιο  Κ ρή τη ς

«Μία αρχαία γυναίκα»: 
Η Μαρία Κόλλας ως Μήδεια στην ο ότιτλη ταινία του Πιερ Πάολο Παζολίνι

Το παρόν άρθρο αναφέρεται στην ανα έτρηση  ιας παγκοσ ίου φή ης Ελληνίδας  ε έναν 
 νη ειώδη ρόλο της αρχαίας ελληνικής λογοτεχνίας. Φιλοδοξεί να αναλύσει την ερ ηνεία 
της Μαρίας Κάλλας ως πρι ιτιβικής Μήδειας στην ο ότιτλη ταινία του Πιερ Πάολο 
Παζολίνι. Εξετάζονται οι ιδεολογικές προθέσεις του σκηνοθέτη και η θε ελιώδης 
καλλιτεχνική σύλληψη που κρύβονται πίσω από την ταινία. Στη συνέχεια επιχειρείται  ία 
αναλυτική σύγκριση ανά εσα στην τελική κόπια της ταινίας και το ευριπιδικό πρότυπο, 
αλλά και το αρχικό σενάριο του Παζολίνι Ορά ατα της Μήδειας. Τέλος, διερευνάται ο 
αντι-οπερατικός τρόπος  ε τον οποίον ο σκηνοθέτης κινη ατογραφεί την 
πρωταγωνίστρια, αφαιρώντας της ολοσχερώς το λα περό περίβλη α της ντίβας και 
προσδίδοντάς της προαιώνια αρχετυπικά χαρακτηριστικά.

Λέξεις κλειδιά: Κινη ατογράφος, όπερα, ανθρωπολογία, τραγωδία

Η  Παρουσία

Αυτό που ήταν χα ένο ήταν ουράνιο, 
και η άρρωστη ψυχή, αγία

Pier Paolo Pasolini, 
Ποίη α αφιερω ένο στη Μαρία Κάλλας, 1970

Στα τέλη του 1968, πραγ ατοποιείται  ία καλλιτεχνική συνάντηση εξέχουσας ση ασίας: 
δύο «ιερά τέρατα», που βρίσκονται στο επίκεντρο του πολιτιστικού και του κοινωνικού 
ενδιαφέροντος, τόσο  ε τη δράση, όσο και  ε τις πολύκροτες ζωές τους, αποφασίζουν να 
συνεργαστούν.1 Η πιο ξακουστή ντίβα της όπερας συ φωνεί να πρωταγωνιστήσει στη νέα ταινία 
του «τρο ερού παιδιού» του ιταλικού κινη ατογράφου  ε θέ α την ιστορία της Μήδειας. Ο 
συνδυασ ός ξενίζει ιδιαίτερα: από τη  ια ο Pier Paolo Pasolini,  ία από τις πιο αιρετικές 
προσωπικότητες της εποχής, ένας προκλητικός δη ιουργός, αριστερός διανοού ενος, ποιητής,

1 Μαρία Κάλλας σε συνέντευξή της στον Giacomo Gabetti ανακαλεί την η ερο ηνία 19 Οκτωβρίου 1968, βλ. 
Τζάκο ο Γκα πέτι, «Μαρία Κάλλας: Υποστηρίζω  ία Μήδεια όχι επιθετική», στην έκδοση Πιερ Πάολο Παζολίνι, 
Οιδίπους Τύραννος - Μήδεια, ( ετάφραση:  η ήτρης Αρβανιτάκης), Καστανιώτη, Αθήνα, 2004, σ. 154.



ΘΕΑ ΤΡΟ Υ  ΠΟ Λ ΙΣ  τεύχος  2 2016 82

δοκι ιογράφος και πολιτικός σχολιαστής, από την άλλη η Μαρία Κάλλας, η άλλοτε απόλυτη 
πρωταγωνίστρια του λυρικού θεάτρου, η οποία έχει  είνει για καιρό  ακριά από τη σκηνή, 
αντι ετωπίζοντας  ία σειρά επαγγελ ατικών και προσωπικών απογοητεύσεων.

Ευλόγως θα αναρωτιόταν κανείς, γιατί η Κάλλας δέχθηκε να πρωταγωνιστήσει σε  ία 
ταινία ενός αντισυ βατικού σκηνοθέτη; Γιατί αυτή η στροφή προς ένα ελιτίστικο 
κινη ατογραφικό είδος; Αλλά και γιατί ο Παζολίνι ε πιστεύεται τον πρωταγωνιστικό ρόλο  ιας 
ταινίας προχωρη ένης γραφής στην Κάλλας,  ία διάση η ντίβα σε κοσ ική υπερέκθεση; Για να 
απαντηθεί αυτό το ερώτη α, θα πρέπει να προηγηθεί ένα άλλο: Γιατί ο σκηνοθέτης αποφάσισε 
να κινη ατογραφήσει την ιστορία της Μήδειας.2

Η Μαρία Κόλλας και ο Pier Paolo Pasoini κατά τη διάρκεια των 
δοκι ών τωνκοστου ιών στην Cinecitta (Ρώ η,, Μάιος1969, πριν 
την έναρξη των γυρισ άτων. Φωτογραφία: Mario Tursi, Πηγή: 
Κατάλογος έκθεσης Pasoiini, Catas e Medea, Γκαλερί La Matete, 
Μπολόνια, 18/10- 08/12/2007

2 Η κινη ατογραφική Μήδεια του Pasolini είναι ίσως η πρώτη -και αν όχι η πρώτη χρονολογικά, ασφαλώς η πρώτη
που διακρίθηκε- ανά εσα σε δέκα περίπου ταινίες  ε θέ α τη Μήδεια. Επίσης ξεχωρίζουν οι κινη ατογραφικές
απόπειρες των Jules Dassin, Κραυγή γυναικών (1978) και Lars von Trier, Medea, (1988). Παρατίθεται η ταυτότητα
της ταινίας του Pasolini: Σκηνοθεσία: Pier Paolo Pasolini, Σενάριο: Pier Paolo Pasolini, Παραγωγή: Marina Cicogna
& Franco Rossellini, Φωτογραφία: Ennio Guarnieri, Σκηνικά: Dante Ferretti, Καλλιτεχνική επι έλεια: Nicola 
Tamburo, Κοστού ια: Piero Tosi, Μοντάζ: Nino Baragli, Μουσική: Elsa Morante, Pier Paolo Pasolini, 
Συ παραγωγή: Number One, Marco, Janus Film,  ιάρκεια: 110'.



ΘΕΑ ΤΡΟ Υ  ΠΟ Λ ΙΣ  τεύχος  2 2016 83

1. Η  Μ ήδεια  του  P aso lin i

1.1 Το παζολινικό  όρα  α  της αρχα ίας  Ελλάδας
Ο Pasolini έχει στραφεί προς την αρχαία τραγωδία τρεις φορές στην κινη ατογραφική του 
σταδιοδρο ία, δουλεύοντας πάνω στον Οιδίποδα Τύραννο, τη Μήδεια και την Ορέστεια.3 Ο 
τρόπος  ε τον οποίον προσεγγίζει τους αρχαίους ελληνικούς  ύθους  πορεί να ερ ηνευθεί  έσα 
από το πρίσ α των ιδεολογικών, πολιτικών και κοινωνικών αντιλήψεων που χαρακτηρίζουν όλο 
το έργο του σκηνοθέτη. Σύ φωνα  ε την οπτική αυτή, ο Pasolini ξαναδιαβάζει τον  ύθο της 
Μήδειας  ε εργαλεία την ψυχανάλυση, την κοινωνική ανθρωπολογία και τη  αρξιστική
θεωρία.4

 εν ενδιαφέρεται να παρουσιάσει τη Μήδεια ως  ία προδο ένη από τον σύντροφό της 
γυναίκα που παρασύρεται από το ασίγαστο πάθος της, αλλά επιδιώκει,  έσα από  ία  αρξιστική 
θεώρηση, να προβάλει τη Μήδεια και τον Ιάσονα ως προϊόντα προερχό ενα από δύο 
αντιθετικούς κοινωνικούς πόλους, δέσ ιους της πάλης ανά εσα σε ένα αστικό, ατο οκεντρικό 
πλαίσιο και έναν πρωτόγονο, πανθεϊστικό. Η Ελλάδα του Pasolini αναιρεί το αρχαιοελληνικό 
νεοκλασικό ιδεώδες: δεν είναι η κοιτίδα του πολιτισ ού και της δη οκρατίας, αλλά  ία χώρα 
ανοίκεια, ξένη, ένα πεδίο αντιθέσεων, στο οποίο συγκρούονται διπολικές έννοιες, όπως το 
λογικό και το παράλογο, η διανόηση και το συναίσθη α, το αρσενικό και το θηλυκό, η τάξη και 
η βία, το αστικό και το πρωτόγονο, το ιερό και το κοσ ικό, η συλλογική συνείδηση και ο 
ατο ισ ός. 5

1.2 Η  πάλη  δύο κόσ  ων
Στην κινη ατογραφική Μήδεια ο Pasolini επιχειρεί να καταδείξει το αγεφύρωτο χάσ α ανά εσα 
σε  ία αρχαϊκή, προ-λογική φάση της εξέλιξης του πολιτισ ού -πρόκειται για τον προϊστορικό 
κόσ ο της Μήδειας, ο οποίος, κατά τον δη ιουργό, συνεχίζει να υπάρχει και σή ερα στις 
εναπο είνασες προ-βιο ηχανικές, αγροτικές κοινότητες που λειτουργούν εκτός του πλαισίου 
του  υτικού πολιτισ ού- και τον ρασιοναλιστικό κόσ ο του Ιάσονα, ο οποίος τοποθετείται σε 
ένα εξελιγ ένο ιστορικά πολιτισ ικό στάδιο,  ε αξίες όπως ο στυγνός ορθολογισ ός και η 
υλιστική θεώρηση της ζωής.6

3 Edipo Re [Οιδίπους Τύραννος] (1967), Medea [Μήδεια] (1970), Appunti per u n ’ Orestiade Africana  [Ση ειώσεις 
για  ία αφρικανική Ορέστεια] (1970).
4 Οι απόηχοι από τη σκέψη των Freud, Levi-Strauss και Marx είναι παραπάνω από έντονοι στην ταινία. Επιπλέον ο 
Pasolini καταπιάστηκε  ε τις  ελέτες κορυφαίων ανθρωπολόγων όπως των James John Frazer, ο Lucien Levy-Bruhl 
και ο Mircea Eliade. Αναφορές στην κοινή ανθρωπολογική διάσταση ανά εσα στην ταινία του Pasolini, το 
δρα ατικό τρίπτυχο του Heiner Muller Ρη αγ ένη όχθη - Μήδεια ως υλικό - Τοπίο  ε  Αργοναύτες (1982) και την 
όπερα των Gavin Bryars και Robert Wilson Μήδεια (1982) στο κεί ενο της Ελένης Βαροπούλου, «Τρεις σύγχρονες 
Μήδειες», στο Πρόγρα  α Κύκλος Μήδεια, Μέγαρο Μουσικής Αθηνών, Αθήνα, 1994-1995, σ. 22-25.
5 Pantelis Michelakis, “The past as a foreign country? Greek tragedy, cinema and the politics of space”, στην έκδοση 
Felix Budelmann, & Pantelis Michelakis (επι .), Homer, Tragedy and beyond. Essays in honour o f  P.E. Easterling, 
Society for the promotion of Greek studies, London, 2001, σ. 247. Για την παζολινική ελληνική αρχαιότητα: 
Massimo Fusillo, La Grecia secondo Pasolini. Mito e cinema, La nuova Italia, Firenze, 1996 και Umberto Todini, 
(επι .), Pasolini e I ’antico: i doni della regione, Edizioni Scientifice Italiane, Napoli, 1995.
6 Peter E. Bondanella, Italian Cinema: From Neorealism to the Present, Roundhouse, Northam, 1999, σ. 277.



ΘΕΑ ΤΡΟ Υ  ΠΟ Λ ΙΣ  τεύχος  2 2016 84

Η Μήδεια  ε την αυτοκαταστροφικότητα  ε την οποία ε φορείται στην ταινία -ιέρεια που 
θυσιάζει έναν νέο άντρα, σχεδιάζει και πετυχαίνει την κλοπή του ιερότερου συ βόλου της 
πατρίδας της, του χρυσό αλλου δέρατος, φονεύει βάναυσα τον αδερφό της και στο τέλος τα ίδια 
της τα παιδιά- αποκαλύπτει τον χαρακτήρα ενός πρωτόγονου κόσ ου που οδεύει προς το τέλος 
του. Για τον Pasolini η Μήδεια δεν είναι  ία γυναίκα  ε εσωτερικές αντιθέσεις και 
συ πλέγ ατα, δεν είναι ένας ψυχολογη ένος χαρακτήρας, αλλά η πε πτουσία ενός αρχέγονου, 
προαιώνιου πολιτισ ού  ε κέντρο το ένστικτο, τη διαίσθηση, το ιερό και το παράλογο. 
Χαρακτηριστική είναι η σκηνή στην οποία η Μήδεια, δραπετεύοντας  ε τον Ιάσονα από την 
Κολχίδα, παραδέρνει σε έναν άγονο, απόκοσ ο τόπο, αναζητώντας ένα έρεισ α, «το κέντρο», 
όπως παραληρεί. Μάταια προσπαθεί να  ιλήσει  ε το χώ α, τον ήλιο, το χορτάρι, καθώς εκτός 
του  υθολογικού πλαισίου δεν έχει ρίζες, δεν έχει αναφορές, δεν έχει ταυτότητα. Κατά την 
παζολινική σκέψη, η Μήδεια βρίσκεται στην ίδια θέση  ε τη σύγχρονη ανθρωπότητα, χωρίς 
συνείδηση ταυτότητας, αποξενω ένη από την επαφή της  ε τη φύση.

Η Μαρία Κόλλας καί ο Pier Paoio Pasoini στο σκηνικό της Cinecitta 
(Ρώ η,, Ιούλιος1969. Φωτογραφία: Mario Tursi, Πηγή: Κατάλογος 
έκθεσης Pasolini, Caias e Medea, Γκαλερί La Matete, Μηολόνια, 
18/10- 08/12/2007

7 Στο ίδιο, σ. 278-279.



ΘΕΑ ΤΡΟ Υ  ΠΟ Λ ΙΣ  τεύχος  2 2016 85

«[...] Η Μήδεια [...] ξεσπάει [σε] ένα είδος κρίσης ή  ανίας [... ξαναβρίσκοντας] την 
καταναγκαστική και ιερή βιαιότητά της, την αυθεντία της [...].
Μήδεια:
 εν ψάχνετε το κέντρο, δεν ση αδεύετε το κέντρο!
Μίλα  ου, γη, κάνε  ε ν ’ ακούσω τη φωνή σου! Μίλα  ου ήλιε! Εσύ χορτάρι,  ίλησέ 
 ου! Πέτρα, εσύ,  ίλησέ  ου! Πού είναι, γη, το νόη ά σου;»8
Από την άλλη, ο προσγειω ένος Ιάσων, που αντι ετωπίζει τη ζωή  ε «κυνικό 

πραγ ατισ ό», εκπροσωπεί τον νέο κόσ ο.  στόσο ο κόσ ος αυτός, παρότι θεωρεί ότι έχει 
πλέον ξεπεράσει το ιερό και είναι, ως εκ τούτου σε θέση να ελέγχει τα συναισθή ατα, 
αποκαλύπτεται πρώι ος και ανέτοι ος.9 Ο ίδιος ο Pasolini έχει δηλώσει ότι Ιάσων και Μήδεια 
είναι στην πραγ ατικότητα ένας και αυτός χαρακτήρας, οι δύο όψεις του ίδιου νο ίσ ατος.1 Για 
τον παραπάνω λόγο, επιλέγει να παρουσιάσει τον Ιάσονα το ίδιο σκληρό όσο και τη Μήδεια. 
Αυτός είναι ο άγνωστος για τον οποίον τραγουδούν οι γυναίκες της Κολχίδας, αυτός ο 
αι οβόρος βάρβαρος που θα έρθει από τη θάλασσα και θα σπείρει τον τρό ο και την 
καταστροφή.

«Εκείνος θα γελά,  α ε είς θα θρηνού ε 
γιατί έχει στο στό α του της βλαστή ιας το λόγο 
κι όλα θα  αραθούν στο πέρασ ά του.
Εκείνος θα φέρει το τέλος του βασιλείου  ας 
και το αί α που θα χυθεί εξαιτίας του
θα σβήσει για πάντα το αί α που ήταν αφιερω ένο στο θεό».11
Ο Ιάσων είναι ο νέος πραγ ατιστής, ο τεχνοκράτης, ο άνθρωπος της δράσης που πιστεύει 

ότι «η ιστορία είναι κα ω ένη από πράγ ατα και όχι από σκέψεις»,12 δέχεται  όνο την 
ε πειρική, την απτή, πλευρά της ζωής. Η αδυνα ία του να αντιληφθεί την ιερή, την ά-λογη 
διάσταση του κόσ ου και η αδιαφορία του απέναντι στον  ύθο συ βολίζεται από την παρουσία 
του Κενταύρου Χείρωνα, ενός  υθολογικού πλάσ ατος, το οποίο στη συνείδηση του Ιάσονα 
 ετα ορφώνεται σταδιακά σε άνθρωπο. Ο Χείρων στην πρώτη του, την «άγια»  ορφή 
προφητεύει στον  ικρό Ιάσονα τη συνέχεια: «Όλα είναι ιερά, όλα είναι ιερά, όλα είναι ιερά.  εν 
υπάρχει τίποτα φυσικό  έσα στη φύση, αγόρι  ου [...]. Τη στιγ ή που η φύση θα σού φανεί

8 Πιερ Πάολο Παζολίνι, «Ορά ατα της Μήδειας», όπως δη οσιεύεται στην έκδοση Πιερ Πάολο Παζολίνι, Οιδίπους 
Τύραννος - Μήδεια, ό.π. Σκηνή αρ. 57, «Ακτή κοντά στην Ιωλκό», σ. 198 & 259-260.
9 Pantelis Michelakis, “Medea on film”, Maria Callas magazine, 39 (7/2003) 10. Για το κεντρικό θέ α της ταινίας 
έχει εξηγήσει ο ίδιος ο Pasolini σε συνέντευξή του: «Η Μήδεια είναι η σύγκρουση ανά εσα σ’ έναν κόσ ο αρχαϊκό, 
ιεραρχη ένο κληρικαλιστικό και τον λογικό και πραγ ατικό κόσ ο του Ιάσονα. Ο Ιάσων είναι ο ση ερινός ήρωας 
που όχι  όνο έχασε τη  εταφυσική αίσθηση, αλλά ούτε καν θέτει ερωτή ατα τέτοιας τάξεως. Είναι ο άβουλος 
τεχνικός, του οποίου οι έρευνες τείνουν αποκλειστικά προς την επιτυχία. Ερχό ενος σε σύγκρουση  ’ έναν άλλο 
πολιτισ ό βασισ ένο στο πνεύ α προκαλείται  ια τραγωδία. Όλο το δρά α στηρίζεται σ’ αυτή την αντίθεση των 
δύο πολιτισ ών, στη  η δυνατότητα επηρεασ ού και αλλοίωσης του ενός από τον άλλον». Το απόσπασ α 
παρατίθεται στην κριτική του Βασίλη Ραφαηλίδη, «Μήδεια», Λεξικό ταινιών, τό ος Β ' (Ν- ), Αιγόκερως, Αθήνα, 
2003, σ. 87-88.
10 Paul Willeman, (επι .), Pier Paolo Pasolini, British Film Institute, London, 1977, σ. 68.
11 Πιερ Πάολο Παζολίνι, ό.π., Σκηνές 32-34-36-40, σ. 257-258.
12 Στο ίδιο, Σκηνή 6, «Σπίτι του Κενταύρου στη λί νη», σ. 252.



ΘΕΑ ΤΡΟ Υ  ΠΟ Λ ΙΣ  τεύχος  2 2016 86

φυσική, όλα θα ’χουν τελειώσει -  και θ’ αρχίσει κάτι άλλο».13 Και όταν η στιγ ή αυτή έρχεται, 
ο Χείρων επανε φανίζεται  ε τον ανθρώπινο, «βέβηλο» κλώνο του.14

1.3 Το σκηνικό  σύ  παν
Η Μήδεια του Pasolini διαδρα ατίζεται σε ένα  εσογειακό τοπίο σαρω ένο από τον ήλιο, τη 
θάλασσα και τον άνε ο. Η ταινία εκτυλίσσεται σε τρία διαφορετικά φυσικά σκηνικά. Οι σκηνές 
στην Ιωλκό,  ία «προϊστορική πόλη τερ ιτών» έχουν γυριστεί σε κατοικίες τρωγλοδυτών στην 
Τουρκία.15 Πρόκειται για τον  ικροπρεπή και χα ερπή κόσ ο του βασιλιά Πελία. Η Πίζα, το 
Χαλέπι της Συρίας και το Λάτσιο της Ρώ ης συναποτελούν το περίπλοκο πολυτοπικό σκηνικό 
της αυστηρής, στιβαρής, συ  ετρικά και ορθολογικά δο η ένης Κορίνθου.

«Ένας λόφος  ε πυκνή βλάστηση, γεω ετρικά χαραγ ένος από τις διαβρώσεις των βροχών, 
υψώνεται καθαρός αντίκρυ στον ουρανό. Και  ’ άλλη τόση καθαρότητα, αφηρη ένη 
σχεδόν, υψώνονται πάνω στην κορυφή του, συ  ετρικά, τα τείχη της πόλης».16

Η «σεληνιακή» Κολχίς και η Αία,  ία « εγάλη πόλη των σπηλαίων, [...] ανά εσα στις πυκνές 
αυλακιές, τα φοβερά γκρε νά, τους λαβυρινθώδεις ανοιχτούς χώρους» τοποθετούνται σκηνικά 
στην άνυδρη γη της Καππαδοκίας,  ε σπίτια σκα  ένα  έσα σε απόκρη να βράχια.

Ο Pier Paolo Pasolini καί η Μαρία Κάλλας στο σκηνικό του 
Ughisar (Καππαδοκία), Ιούνιος 1969. Φωτογραφία: Mario 
Tursi, Πηγή: Κατάλογος έκθεσης Pasolini, Calas e Medea, 
ΓκαλερίLa M atete, Μπολόνια, 18/10- 08/12/2007

13 Στο ίδιο, Σκηνή 7, «Σπίτι του Κενταύρου στη λί νη», σ. 253.
14 Στο ίδιο, Σκηνή 69, «Ανάκτορο της Κορίνθου», σ. 211-215.
15 Στο ίδιο, Σκηνή 1, «Ιωλκός», σ. 167.
16 Στο ίδιο, Σκηνή 61, «Ακρόπολη της Κορίνθου», σ. 204.



ΘΕΑ ΤΡΟ Υ  ΠΟ Λ ΙΣ  τεύχος  2 2016 87

Μοιάζει σαν αυτός ο άγριος, κακοτράχαλος τόπος να γέννησε τη Μήδεια και να 
δια όρφωσε τον χαρακτήρα της.17 Στο «τραχύ, χρω ατισ ένο από το βίαιο κίτρινο, το κόκκινο 
και το τριανταφυλλί της Κολχίδας»18 δεσπόζουν και τα εντυπωσιακά ενδύ ατα του Piero Tosi, 
τα οποία προέκυψαν  ετά από επί ονη ανθρωπολογική έρευνα.19

1.4 Pasolini και Ευριπίδης
Από τις παραπάνω περιγραφές  πορού ε να αντιληφθού ε ότι ο Pasolini δεν κινη ατογραφεί 
την ο ότιτλη τραγωδία του Ευριπίδη, αλλά ξαναγράφει τον αρχαίο  ύθο  έσα από την 
προσωπική του  ατιά. Η Μήδεια του Pasolini αφηγείται την ιστορία του Ιάσονα και της Μήδειας 
από την αρχή της. Η  ισή περίπου ταινία εξιστορεί τα γεγονότα που συντελούνται πριν από τη 
 ετάβαση της Μήδειας και του Ιάσονα στην Κόρινθο, νωρίτερα, δηλαδή, από το ση είο στο 
οποίο αρχίζει η τραγωδία του Ευριπίδη. Στο πρώτο  έρος ο Κένταυρος Χείρων τοποθετεί 
θεολογικά τον  ικρό και αργότερα τον ενήλικο Ιάσονα σε ένα δεισιδαι ονικό σύ παν.20 
Παράλληλα παρουσιάζεται ο πρωτόγονος κόσ ος της Μήδειας, η Κολχίδα,  ε τα παγανιστικά 
δρώ ενα και τις αρχέγονες τελετουργίες. Στην ταινία περιλα βάνονται επεισόδια όπως η 
αργοναυτική εκστρατεία, η κλοπή του Χρυσό αλλου  έρατος, η φυγή της Μήδειας, ο έρωτάς 
της  ε τον Ιασόνα και η αναχώρηση του Ιάσονα από το βασίλειο της Ιωλκού.

Αλλά και το δεύτερο  έρος, το οποίο εκτυλίσσεται στην Κόρινθο, διαφέρει ση αντικά από 
την τραγωδία του Ευριπίδη. Πρώτα απ’ όλα έχει αφαιρεθεί το επεισόδιο ανά εσα στη Μήδεια 
και τον Αιγέα. Μία δεύτερη διαφοροποίηση της ταινίας είναι ότι παρακολουθού ε δύο φορές 
τον θάνατο της Γλαύκης και του Κρέοντα. Ο πρώτος θάνατος -πιστά όπως περιγράφεται στην 
ευριπίδεια τραγωδία- παρουσιάζεται  έσα σε όνειρο, ενώ ο δεύτερος και ρεαλιστικότερος 
ε φανίζεται σε  ία εντελώς νέα εκδοχή,  ε τη Γλαύκη να καταλα βάνεται από κάποιου είδους 
φρενίτιδα και να αυτοκτονεί πέφτοντας από τα τείχη της Κορίνθου, ενώ ο αλλόφρων πατέρας 
της την ακολουθεί.21 Παραλλαγ ένη διαδρα ατίζεται και η θρια βευτική ανάληψη της Μήδειας
στο τέλος της τραγωδίας. Στο κινη ατογραφικό τέλος η Μήδεια πυρπολεί το σπίτι της στην

22Κόρινθο και τα πάντα τυλίγονται στις φλόγες.

17 Στο ίδιο, Σκηνή 12, «Κολχίδα ( ιάφοροι τόποι)», σ. 172 και Σκηνή 18, «Κολχίδα», σ. 175.
18 Στο ίδιο, Σκηνή 38, «Σύνορα της Κολχίδας», σ. 185.
19 Τα εξαιρετικής αισθητικής και λεπτο έρειας κοστού ια της Μήδειας σχολιάστηκαν από την κριτική άλλοτε 
θετικά, άλλοτε αρνητικά, λ.χ. «Τα κοστού ια είναι πανέ ορφα, αλλά θα ήταν πιο ταιριαστά σε ένα  ιούζικαλ του 
Broadway», κριτική  ε τίτλο “Callas stars in Pasolini’s M edea” του Vincent Canby στην εφη ερίδα New York 
Times, 29/10/1971.
20 Naomi Greene, Pier Paolo Pasolini: Cinema as Heresy, Princeton University Press, Princeton N.J., 1990, σ. 27.
21 Για  ία ψυχαναλυτική ερ ηνεία της διπλής αυτής αυτοκτονίας  ε πυρήνα τη θεωρία της ηθικής ενοχής, βλ. 
Stephen Snyder, Pier Paolo Pasolini, Twayne Publishers, Boston, 1980, σ. 100-101.
22 Αναλυτικά οι διαφορές ανά εσα στα έργα του Ευριπίδη και του Pasolini παρουσιάζονται στο βιβλίο της 
Marianne McDonald, Ο Ευριπίδης στον κινη ατογράφο: Η  ορατή καρδιά, ( ετάφραση: Ερρίκος Μπελιές), 
Βιβλιοπωλείον της Εστίας, Αθήνα, 1989, σ. 29-34.



ΘΕΑ ΤΡΟ Υ  ΠΟ Λ ΙΣ  τεύχος  2 2016 88

2. Κ ά λλα ς  κ α ί  Μ ήδεια

2.1 Η  Κάλλας  στον κινη  ατογράφο
Απρόσ ενο ενδιαφέρον παρουσιάζει η φαινο ενικά περιστασιακή σχέση της Μαρίας Κάλλας  ε 
τον κινη ατογράφο. Ανατρέχοντας στην καλλιτεχνική της πορεία, το πρώτο που παρατηρεί 
κανείς είναι ότι  ία λυρική ερ ηνεύτρια, στο απόγειο της φωνητικής της δεξιοτεχνίας, έλαβε την 
απόφαση να  ετα ορφωθεί σε καλλίγρα  η καλλονή, παραπέ ποντας στο πρότυπο ενός 
χολιγουντιανού αστέρα. Η Κάλλας  ε τη ση αντική απώλεια βάρους, τις αξιοπρόσεκτες αλλαγές 
στο σώ α της και την έ φαση στην εικόνα και την εξωτερική της ε φάνιση, προσπάθησε να 
χωρέσει στη φιγούρα της Audrey Hepburn, πάσχισε να δείχνει κινη ατογραφική και ταυτόχρονα

23να ακούγεται «οπερατικη».

/V

ι.

Η Μαρία Κάλλας καί ο Franco Rossellini στο σκηνικό του Goreme (Καππαδοκία), 
Ιούνιος 1969. Φωτογραφία: Mario Tursi, Πηγή: Κατάλογος έκθεσης Pasolini, 
Caias e Medea, ΓκαλερίLa Matete, Μπολόνια, 18/10- 08/12/2007

23 Michal Grover-Friedlander, “Fellini’s Callas”, Vocal Apparitions: The Attraction o f  Cinema to Opera, Princeton 
University Press, Princeton, N.J., 2005, σ. 143.



ΘΕΑ ΤΡΟ Υ  ΠΟ Λ ΙΣ  τεύχος  2 2016 89

Η πρώτη επαφή της Κάλλας  ε τον κινη ατογράφο χρονολογείται το 1955, όταν ο Luchino 
Visconti σκηνοθέτησε την περίφη η παράσταση της Traviata στο «Teatro alla Scala», στην 
οποία προσπάθησε να προσδώσει κινη ατογραφικό ύφος, επι ελού ενος λεπτο ερώς τα 
κοστού ια και τα σκηνικά και προκρίνοντας  ία λεπταίσθητη ερ ηνεία για την κεντρική 
ηρωίδα.24 Τα επό ενα χρόνια ερή ην της πρωταγωνίστησε σε ταινίες  ικρού  ήκους του

25Γερ ανού σκηνοθέτη Werner Schroeter. Ιδιαίτερη είναι η περίπτωση της ταινίας του Federico 
Fellini E la nave va [Και το πλοίο φεύγει] (1983), στην οποία κινη ατογραφείται αλληγορικά ο 
θάνατος της φωνής της διαση ότερης ντίβας του κόσ ου και κατ’ ουσίαν ο ίδιος ο θάνατος της 
όπερας. Παρότι στην ταινία δεν αναφέρεται πουθενά η Κάλλας, η κεντρική ηρωίδα, η  υθική 
πρι αντόνα Edmea (αναγρα  ατισ ός του Medea;) Tetua (tais toi!), ολοφάνερα παραπέ πει στη 
Μαρία.26 Το 2002 ο Zeffirelli δρα ατοποιεί τους τελευταίους  ήνες της ζωής της Κάλλας την

27ταινία Callas forever  ε πρωταγωνίστρια τη Fanny Ardant.

2.2 Η  Κάλλας  ως η ενσάρκωση  της Μήδειας
Γιατί λοιπόν ο Pasolini επέλεξε την Κάλλας και γιατί η Κάλλας δέχθηκε να παίξει τον 
συγκεκρι ένο ρόλο; Ποιο ήταν το προσωπικό της ενδιαφέρον; Ο ρόλος της Μήδειας συνόδευσε 
τη λυρική πρωταγωνίστρια σε όλη της τη σταδιοδρο ία, συντελώντας στη γιγάντωση του  ύθου 
της. Η ίδια, αν και ενσάρκωνε το όνειρο πολλών  εγάλων σκηνοθετών,28 είχε απορρίψει αρκετές 
προτάσεις για να ε φανιστεί στον κινη ατογράφο σε οπερατικούς και  η ρόλους. Όταν 
αποφάσισε να πρωταγωνιστήσει στην ταινία του Pasolini, υποδυό ενη τον κεντρικό ρόλο της

24 Ο αρχι ουσικός της παράστασης Carlo Giulini θυ άται: «Για τρεις εβδο άδες ο Visconti, η Κάλλας και εγώ 
επεξεργαζό ασταν  όνο τον χαρακτήρα της Βιολέττας. Μόνο αφού ολοκληρώθηκε αυτό το στάδιο αρχίσα ε 
κανονικές δοκι ές. Ο Visconti είχε τη  εγάλη ικανότητα να  προτείνει ιδέες, τις οποίες  ία ευφυής ηθοποιός σαν την 
Κάλλας αφο οίωνε και έκανε δικές της. Στις τρεις αυτές εβδο άδες δη ιουργήθηκε ο χαρακτήρας της Βιολέττας: η 
Κάλλας έγινε Βιολέττα», Pierpaolo Polzonetti, “Visconti’s Verdi: The Filmaker’s Passion for the Great Composer”, 
Italian Journal, 20 (2014) X, σ. 22.
25 Πρόκειται για τις ταινίες Maria Callas Portrat (1968), Mona Lisa (1968), Maria Callas singt 1957 Rezitativ und 
Arie der Elvira aus Ernani 1844 von Giuseppe Verdi (1968), Callas walking Lucia (1968) και Callas, Text mit 
Doppelbelichtung, 1968. Επίσης γύρω από τη  ορφή της Κάλλας περιστρέφεται και η ταινία Poussieres d ’Amour 
(Abfallprodukte der Liebe) (1996) του ίδιου σκηνοθέτη. Περισσότερα για τις ταινίες του Schroeter: Ulrike Sieglohrr, 
“Why drag the diva into it?: Werner Schroeter’s gay representation o f femininity”, στην έκδοση Ingeborg Majer 
O’Sickey, & Ingeborg Von Zadow (επι .), Triangulated Visions: Women in Recent German Cinema, State of New 
York Press, Albany, 1998, σ. 163-172 και Michelle Langford, Allegorical Images: Tableau, Time and Gesture in the 
Cinema o f  Werner Schroeter, Intellect, Bristol, U.K.; Portland, O.R., U.S.A., 2006.
26 H Edmea Tetua είναι απαράλλακτη  ε την Κάλλας ως Traviata σε σκηνοθεσία Visconti. Κάποιες  ελέτες 
υποστηρίζουν ότι η φωνή της που ακούγεται από γρα  όφωνο είναι η φωνή της Κάλλας. Περισσότερα για το θέ α 
στην Michal Grover-Friedlander, ό.π., σ. 131-135 & 143-148. Αναλυτική παρουσίαση της ταινίας στα: Christian- 
Marc Bosseno, E t vogue le navire Federico Fellini, Paris: Editions Nathan, 1998 και Constanzo Constantini, (επι .), 
“The Cinema is Finished. A nd the Ship sails on”, στην έκδοση Conversations with Fellini, ( ετ. Sohrab Sorooshian), 
A Harvest Original, Harcourt Brace, San Diego, 1995, σ. 128-142.
27 Στην ταινία η κεντρική ηρωίδα,  ε κουρασ ένη πλέον τη φωνή της, γυρίζει σε ταινία την Carmen 
ντου πλάροντας τα φωνητικά  έρη  ε προγενέστερες ηχογραφήσεις της. Στο τέλος η ίδια η Κάλλας αποφασίζει να  
αποσύρει την ταινία, θεωρώντας ότι εξαπατά το κοινό.
28 Έτσι την χαρακτήρισε ο Pasolini σε συνέντευξή του τον  εκέ βριο 1974 στον Γιώργο Σ. Μάρκου,
Κουβεντιάζοντας  ε  τον Πιερ Πάολο Παζολίνι, Αίολος, Αθήνα, 1996, σ. 50.



ΘΕΑ ΤΡΟ Υ  ΠΟ Λ ΙΣ  τεύχος  2 2016 90

Μήδειας, η Κάλλας είχε κατ’ ουσίαν αποσυρθεί από την όπερα και, αντι έτωπη  ε τη φθίνουσα 
φωνή της και τις πικρίες της προσωπικής της ζωής, ζούσε  έσα στην κατάθλιψη.29 Η 
κινη ατογραφική Μήδεια ήταν η κατάλληλη ευκαιρία για να επανακά ψει στο καλλιτεχνικό 
στερέω α και να επιστρέψει στη δη οσιότητα.

Η Μαρία Κάλλας καί ο Pier Paolo Pasoini στο σκηνικό της Cinecitta (Ρώ η),
Ιούλιος 1969. Φωτογραφία: Mario Tursi, Πηγή: Κατάλογος έκθεσης 
Pasolini, Callas e Medea, Γκαλερί La Matete, Μπολόνια, 18/10 - 
08/12/2007

Στην πραγ ατικότητα η επιλογή της Κάλλας δεν ήταν αυτονόητη ούτε για τον ίδιο τον 
δη ιουργό της ταινίας. Εκείνος που είχε αρχικά την ιδέα να αναλάβει η Κάλλας τον 
πρωταγωνιστικό ρόλο ήταν ο παραγωγός της ταινίας Franco Rossellini, καθώς ο Pasolini ποτέ 
δεν την είχε δει στο θέατρο. Μάλιστα φαίνεται ότι αρχικά και ο Pasolini και η Κάλλας είχαν 
αντιδράσει  ε  εγάλη επιφύλαξη:

29 Michael Tanner, «Maria Callas. Η ζωή και το τέλος  ιας ντίβας», Αφιέρω  α στη Maria Callas, (απόδοση, 
προσθήκες, σχόλια: Αύρα Ξεπαπαδάκου), Μέγαρο Μουσικής Θεσσαλονίκης, Θεσσαλονίκη, 2008, σ. 5-10.



ΘΕΑ ΤΡΟ Υ  ΠΟ Λ ΙΣ  τεύχος  2 2016 91

«Εδώ και αρκετό καιρό, κάθε χρόνο, ο Φράνκο Ροσελίνι  ού πρότεινε ευγενικά  ία 
ταινία. Για τον έναν ή τον άλλον λόγο αρνιό ουν, και ειδικά αρνιό ουν την όπερα στον 
κινη ατογράφο. Ενδιαφερό ουν περισσότερο για την τραγωδία παρά για την όπερα».30

Ό ως ο Rossellini επέ εινε και κανόνισε  ία αναγνωριστική συνάντηση, κατά τη διάρκεια 
της οποίας σκηνοθέτης και πρωταγωνίστρια καταγοητεύθηκαν ο ένας τον άλλον. Ο ίδιος ο 
σκηνοθέτης αφηγείται: «Η Μαρία, από πολλά χρόνια ήταν για  ένα ένα άπιαστο όνειρο. Τη 
φιλία και τη συνεργασία  ας την οφείλω αποκλειστικά στον παραγωγό Ροσελίνι. Την αγαπώ 
πάρα πολύ». 31 Ο Pasolini  πόρεσε ίσως να διακρίνει στην προσωπικότητα της Μαρίας Κάλλας 
κοινά στοιχεία  ε τη  υθική ηρωίδα, όπως η ανοικειότητα, η περιπλάνηση, η τραγικότητα, το 
πάθος. Αλλά ίσως και η ίδια η Κάλλας  έσα από  ία τραγωδία  ε θέ α την προδοσία, την 
εξαπάτηση και την εκδίκηση έβρισκε το κατάλληλο έδαφος για να εκφράσει τον πόνο που βίωνε 
στην προσωπική της ζωή εκείνη την περίοδο.32 Από τις αρχές του 1950 άλλωστε, η Κάλλας είχε 
θεωρηθεί ιδανική Μήδεια, όταν αναβίωσε την ο ότιτλη ξεχασ ένη  έχρι τότε όπερα του 
Cherubini.33 Με τον δυνατό και απαιτητικό αυτό ρόλο η Κάλλας είχε την ευκαιρία όχι  όνο να 
προβάλει τη φωνή της, αλλά και να επιδείξει τις υποκριτικές της ικανότητες.

« εν ήταν καν  ια γυναίκα που δέρνεται απ’ τα πάθη. Ήταν το ίδιο το Πάθος, ντυ ένο 
το σχή α  ιας  οναδικής γυναίκας. Με  ικρές αδιόρατες κινήσεις,  ε ανεπαίσθητο 
σήκω α του κεφαλιού,  ’ ένα λύγισ α του λαι ού,  ε τα χέρια της ζει και περιγράφει 
και  εταδίνει, σ’ όλη της τη δρα ατικότητα, τη θανάσι η πάλη που θρασο ανάει στην

34ψυχή της».34

2.3 Μία  Μήδεια  «λιγότερο   ατω  ένη»
Σύ φωνα  ε την ερ ηνευτική αντίληψη του Pasolini, υπάρχουν δύο Μήδειες:  ία βάρβαρη και 
 ία Ελληνίδα,  ία  ορφή ονειρική και  ία γήινη, πραγ ατική. Την άποψη αυτή  εταφέρει η ίδια 
η Κάλλας, η οποία στην ταινία προσπαθεί να ενσαρκώσει  ία Μήδεια που υπερβαίνει τον 
 ονοδιάστατο τραγικό  ύθο. Επιχειρεί  ε την ερ ηνεία της να αναδείξει την ανθρώπινη πλευρά 
της ηρωίδας, να ανιχνεύσει την ευαισθησία της, πλάθοντας  ία Μήδεια όσο το δυνατόν λιγότερο

30 Τζάκο ο Γκα πέτι, ό.π., σ. 149. Αντιθέτως η Κάλλας φαίνεται ότι είχε παρακολουθήσει κάποιες από τις ταινίες 
του, ανά εσα στις οποίες το Κατά Ματθαίον Ευαγγέλιον (1964), ο Οιδίπους Τύραννος (1967) και το Θεώρη α 
(1968). Επίσης είχε διαβάσει ποιή ατά του, τα οποία την είχαν συγκινήσει (βλ. την ίδια συνέντευξη, σ. 154).
31 Γιώργος Σ. Μάρκου, ό.π., 50.
32 Οι ευνόητοι συσχετισ οί του ρόλου της Μήδειας  ε την ταραγ ένη ιδιωτική ζωή της Μαρίας Κάλλας και δη τη 
σχέση της  ε τον Αριστοτέλη  νάση τονίζονται σε δρα ατοποιη ένες βιογραφίες της Κάλλας, όπως αυτή της 
Arianna Stassinopoulos Huffington, Maria Callas: The Woman Behind the Legend, Rochester Public Library, 
Rochester N.Y, 1981, αλλά και στις ανα νήσεις της γρα  ατέως και υπεύθυνης δη οσίων σχέσεων της Κάλλας 
κατά την περίοδο των γυρισ άτων Nadia Stancioff, Maria: Callas Remembered, Sidgwick & Jackson, London, 
1988 και ιδιαίτερα στις σ. 22-35. Μάλιστα η δεύτερη ση ειώνει χαρακτηριστικά ότι ο  νάσης είχε την ικανότητα 
να   ετα ορφώνει τη Μαρία σε  ία προεπισκόπηση της Μήδειας  έσα σε δευτερόλεπτα.
33 Στην ερ ηνεία της Κάλλας ως Μήδειας είναι αφιερω ένο το βιβλίο του Νίκου Μπακουνάκη, Κάλλας. Μήδειας 
όψεις ερ ηνείας, Καστανιώτη, Αθήνα, 1995.
34 Μάριος Πλωρίτης, «Μήδεια και Κάλλας», Ελευθερία, 9/8/1961. Επαναδη οσιεύθηκε  ε τίτλο «Μαρία Κάλλας. 
Θαυ αστή ακούειν και ιδείν», στην έκδοση Μάριος Πλωρίτης, Της σκηνής και της τέχνης. Σπουδές και σκίτσα για 
θέ ατα και  ορφές πολλών καιρών και τόπων, Καστανιώτη, Αθήνα, 1989, σ. 285-288.



ΘΕΑ ΤΡΟ Υ  ΠΟ Λ ΙΣ  τεύχος  2 2016 92

35επιθετική, «λιγότερο  ατω ένη». Η ίδια και ο Pasolini συ φώνησαν να περιορίσουν την 
αι οσταγή διάσταση της Μήδειας στο ελάχιστο και, αντί για τις οργισ ένες κραυγές και τις 
σκηνές αλλοφροσύνης της πρωτότυπης ιστορίας, να προκρίνουν σιωπές και βλέ  ατα γε άτα

36νόη α. 36
Φαίνεται ότι πρόκειται για προσωπική παρέ βαση της Κάλλας στον τρόπο  ε τον οποίο θα 

παρουσιαζόταν η κεντρική ηρωίδα. «Η Κάλλας είχε αντιρρήσεις», έχει δηλώσει χαρακτηριστικά 
ο Pasolini σε συνέντευξή του.37  ιαβάζοντας κανείς το αρχικό σενάριο του Pasolini Ορά ατα της 
Μήδειας, το οποίο αποτελεί το πρωτογενές υλικό της ταινίας, διαπιστώνει ότι η Μήδεια των 
σελίδων του διαφέρει σε αρκετά ση εία από τη Μήδεια της Κάλλας, ίσως ακριβώς σε αυτήν την 
ανθρώπινή της διάσταση.

Πιο συγκεκρι ένα είναι ευδιάκριτες οι διαφορές στην κινη ατογραφική απόδοση των 
τεσσάρων βίαιων πράξεων της ηρωίδας. Εν πρώτοις, η Μήδεια των ορα άτων τελεί  ία 
ανθρωποθυσία σκοτώνοντας  ε  ία  αχαιριά ένα νεαρό αγόρι.38 Στην αντίστοιχη σκηνή της 
ταινίας η άγρια αυτή πράξη εκτελείται από δύο φρουρούς, ενώ η Μήδεια-Κάλλας επιβλέπει. 
Έπειτα η Μήδεια του σεναρίου σκοτώνει τον Άψυρτο και δια ελίζει το κορ ί του, ρίχνοντας 
ένα-ένα τα  έλη του στο χώ α.39 Στην ταινία δεν έχου ε ά εση οπτική επαφή  ε την πράξη 
αυτή, καθώς η σκηνή κινη ατογραφείται από σχετική απόσταση και η Μήδεια-Κάλλας 
καλύπτεται από ένα δερ άτινο παραπέτασ α. Στο σενάριο η Μήδεια παρακολουθεί  ία ειδεχθή 
ανθρωποθυσία  ετά δια ελισ ού και ω οφαγίας. Στο τέλος συλλέγει τα σκόρπια  έλη του 
θύ ατος και τα θάβει  ε τα χέρια της στη γη.40 Στην ταινία η σκηνή έχει παραλειφθεί.41 Τέλος, 
στο σενάριο περιγράφεται  ε σχετική λεπτο έρεια ο φόνος του ενός παιδιού της Μήδειας. Η 
κεντρική ηρωίδα βυθίζει το  αχαίρι στην πλάτη του ενός αγοριού.42 Στην ταινία η πράξη αυτή 
δίνεται πολύ πιο υπαινικτικά. Ουσιαστικά βλέπου ε  όνο το  αχαίρι  ατω ένο και τα δύο 
νεκρά παιδιά σχεδόν σαν να κοι ούνται,  ε  ία στάλα αί α να ρέει από το στό α του ενός.

35 Οι πληροφορίες και οι χαρακτηρισ οί προέρχονται από τη συνέντευξη της Κάλλας στον Τζάκο ο Γκα πέτι, ό.π., 
σ. 155, 157, 158.
36 Από συνέντευξή της στον Kenneth Harris, η οποία δη οσιεύθηκε σε συνέχειες στην εφη ερίδα The Observer, 
στις 8 & 15/2/1970.
37 Γιώργος Σ. Μάρκου, ό.π., σ. 45.
38 Πιερ Παόλο Παζολίνι, ό.π., Σκηνή αρ. 20, «Κολχίδα», σ. 176.
39 Στο ίδιο, Σκηνή αρ. 51, «Κολχίδα ( ιάφορα  έρη)», σ. 195.
40 Στο ίδιο, Σκηνή αρ. 71, «Πρώτο  έρος του ονείρου της Μήδειας (Κολχίδα)», σ. 215.
41 Α υδρές παραπο πές στο όνειρο αυτό ανιχνεύονται στη συνο ιλία της Μήδειας  ε τον Ήλιο, κατά τη διάρκεια 
των οποίων ακούγεται το  ουσικό  οτίβο της αρχικής ανθρωποθυσίας. Αξίζει να  ση ειωθεί ότι σώζονται λίγα 
αποσπασ ατικά πλάνα της σκηνής, η οποία ίσως είχε γυριστεί έως έναν βαθ ό, αλλά τελικά δεν περιλήφθηκε στην 
οριστική  ορφή της ταινίας. O Pasolini αναφέρεται στις επιφυλάξεις της Κάλλας για τις σκηνές αυτές, τις οποίες 
ορα ατίζεται  έσα από  ία καθαρά ψυχαναλυτική αντίληψη, στην παραπάνω συνέντευξη (Γιώργος Σ. Μάρκου, 
ό.π., σ. 45): «Πολλοί αρχαιολόγοι βεβαίωσαν τη διστακτική Μαρία Κάλλας ότι στον αρχαίο κόσ ο των προγόνων 
 ας η ανθρωποθυσία ήταν διαδεδο ένη συνήθεια. Ότι η Μήδεια κρατούσε στη  νή η της γεγονότα που τα είχε 
αντιληφθεί! Από το υποσυνείδητό της κάποιες ορ ές την παρακινούσαν να  πράξει κάτι ανάλογο».
42 Πιερ Πάολο Παζολίνι, ό.π., Σκηνή αρ. 95, «Ανάκτορο», σ. 239.



ΘΕΑ ΤΡΟ Υ  ΠΟ Λ ΙΣ  τεύχος  2 2016 93

2.4 Μία  άφωνη  Κάλλας
Παρακολουθώντας τη Μήδεια του Pasolini, είναι αδύνατον να  ην σκεφτεί κανείς ότι 
πρωταγωνιστεί η  εγαλύτερη φωνή της εποχής της.  στόσο προξενεί κατάπληξη το γεγονός ότι 
στην ταινία αυτή η Κάλλας δεν τραγουδάει ούτε για  ία στιγ ή. Η στερεότυπη εικόνα της ως 
Μήδειας,  ε το αδρό αρχαιοελληνικό κάλλος, τα νεοκλασικά σκηνικά, τα  ουσειακά κοστού ια 
και τη  νη ειώδη φωνή, έχει πλήρως αναστραφεί. Ο Pasolini δεν αναδεικνύει την Κάλλας για τη 
φωνή της, αλλά γι’ αυτό που είναι η Κάλλας χωρίς τη φωνή: «στην πραγ ατικότητα  ία αρχαία 
γυναίκα», σύ φωνα  ε τα δικά του λόγια.

Ο Pier Paolo Pasolini και η Μαρία Κόλλας στο σκηνικό του Ughisar 
(Καππαδοκία) Ιούνιος 1969, Φωτογραφία: Mario Tursi, Πηγή:
Κατάλογος έκθεσης Pasolini, Callas e Medea, Γκαλερί La Matete,
Μπολόνια, 18/10- 08/12/2007

«Η ίδια η προσωπικότητα της Κάλλας  ε έπεισε ότι  πορώ να δη ιουργήσω τη Μήδεια. 
Ιδού  ία γυναίκα, υπό  ία έννοια  ία από τις πιο σύγχρονες γυναίκες,  έσα στην οποία 
ό ως ζει  ία αρχαία γυναίκα - υστηριώδης,  αγική- της οποίας οι ευαισθησίες 
δη ιουργούν  ία θεόρατη εσωτερική σύγκρουση».43

43 Από συνέντευξη στο περιοδικό Opera News 13/12/1969 την οποία παραθέτει ο Peter Conrad, “A black goddess”, 
A Song fo r  Love and Death: The M eaning o f  Opera, Poseidon Press, New York, 1987, σ. 329. Ο δη ιουργός βάζει



ΘΕΑ ΤΡΟ Υ  ΠΟ Λ ΙΣ  τεύχος  2 2016 94

Στο αρχικό σενάριο ο λόγος της περιορίζεται σε  ετρη ένες αράδες και σε ακό η λιγότερες 
στην ταινία. Ο ίδιος ο σκηνοθέτης πίστευε ότι η ροή των εικόνων εκφράζει τα νοή ατα 
δραστικότερα από τον λόγο. 4 Η φωνή της Μήδειας στην ταινία ακούγεται στα ιταλικά και δεν 
θυ ίζει σε τίποτα την πλούσια, σκοτεινή φωνή της πρωταγωνίστριας της όπερας. Μάλιστα 
λέγεται ότι η φωνή είναι ντου πλαρισ ένη. 5  στόσο, στο αρχικό το σενάριο του Pasolini  ε 
τίτλο Ορά ατα της Μήδειας είναι σαφέστατο ότι σε δύο σκηνές η πρωταγωνίστρια πρέπει να 
τραγουδήσει: Στο «όρα α» υπ’ αριθ όν 56,  ε τίτλο «Κατα εσής στη θάλασσα (Γλώσσες της 
γης της σειρήνας)» ο σκηνοθέτης γράφει:

«[...] Τότε η Μήδεια σηκώνεται σαν  αριονέτα και αρχινά να τραγουδάει το ίδιο 
τραγούδι  ε τις σειρήνες (αργοπορώντας -πώς το λένε- κατά  ία φράση), αλλά πιο 
δυνατό και τρο ερό, έτσι που να τις σκεπάσει, να τις κάνει ίσα που ν’ ακούγονται, σαν 
σιγόντο. Η σκηνή σβήνει  ε την τελευταία νότα του  ακρινού τραγουδιού».

Επίσης στο «όρα α» υπ’ αριθ όν 95,  ε τίτλο «Σπίτι της Μήδειας» και πάλι ο σκηνοθέτης 
ζητάει τραγούδι:

«[...] Μα δεν νυστάζει [ο γιος της Μήδειας]. Τα σκοτεινά  άτια του  ένουν ανοιχτά. Η 
 άνα του τον νανουρίζει τρυφερά και στο τέλος, για να καταφέρει να τον αποκοι ίσει, 
αρχίζει να τραγουδά ένα παλιό λαϊκό νάνι-νάνι. [ . ]  Η  άνα το κοιτάζει κι εκείνη,  ε τα 
 υστηριώδη  άτια της, αλλά δίχως να πάψει να τραγουδάει».46
Το γεγονός ότι οι σκηνές αυτές δεν περιέχονται στην τελική κόπια της ταινίας  αρτυρά 

κατηγορη ατικά την πρόθεση του σκηνοθέτη, αλλά και της ερ ηνεύτριας να  ην αξιοποιήσουν 
τον οπερατικό εαυτό της Μαρίας Κάλλας, ώστε να  ην ταυτιστεί η  υθική ηρωίδα  ε τη  εγάλη 
φωνή του λυρικού θεάτρου. Απεναντίας, επεδίωξαν να επαναπροσδιορίσουν την εικόνα της 
Κάλλας ως πρι ιτιβικής Μήδειας που φέρει  ία χθόνια επικοινωνία άρρητης  ορφής.

2.5 Η  Κάλλας   προστά  στην  κά  ερα : Το κυρίαρχο  βλέ   α
Πώς λοιπόν κινη ατογραφείται η κεντρική ηρωίδα; Η Μήδεια  ιλάει  ε το βλέ  α. Τα  εγάλα 
σκούρα  άτια της Μαρίας Κάλλας φανερώνουν πιο εύγλωττα κι από τα λόγια σκέψεις και 
συναισθή ατα που κλι ακώνονται από το παράφορο ερωτικό πάθος στην οδυνηρή ταπείνωση, 
από την πιο τρυφερή στοργή και ευαισθησία στον άγριο, δαι ονισ ένο θυ ό.  εν είναι τυχαίο το

στο στό α του Κενταύρου παρό οια λόγια,  ιλώντας στον Ιάσονα για «τον αποπροσανατολισ ό  ιας αρχαίας 
γυναίκας  έσα σ ’ έναν κόσ ο που δεν πιστεύει σε τίποτα από εκείνα που αυτή πάντα πίστευε», Πιερ Πάολο 
Παζολίνι, ό.π., «Ανάκτορο της Κορίνθου», Σκηνή αρ. 69, σ. 211-215.
44 Pier Paolo Pasolini, “The cinema of poetry” στο Louise K. Barnett, (επι .), Heretical Empiricism, ( ετάφραση: 
Ben Lawton, Louise K. Barnett), Indiana University Press, Bloomington, 1988, σ. 167-186.
45 Πιερ Πάολο Παζολίνι, ό.π., Σκηνή 97, «Σπίτι της Μήδειας στην Κόρινθο», σ. 246.
46 Πιερ Πάολο Παζολίνι, ό.π., Σκηνή αρ. 56, «Κατα εσής στη θάλασσα (Γλώσσες της γης της Σειρήνας)», σ. 197 
198 και Σκηνή αρ. 95, «Σπίτι της Μήδειας», σ. 241-244. Σποραδικά αναφέρεται ότι η σκηνή αυτή γυρίστηκε  ε την 
Κάλλας να  τραγουδάει στα ελληνικά ένα σύντο ο νανούρισ α, ό ως περικόπηκε από την τελική κόπια της ταινίας. 
Για το ζήτη α αυτό: Barth David Schwartz, Pasolini Requiem, Pantheon Books, New York, 1992, Arianna 
Huffington, ό.π., σ. 299 και Roberto Chiappiniello, “The Italian Medeas of Corrado Alvaro and Pier Paolo Pasolini. 
Transformation o f a Myth in Twentieth-century Italy”, New Voices in Classical Reception Studies, 8 (2013), σ. 25.



ΘΕΑ ΤΡΟ Υ  ΠΟ Λ ΙΣ  τεύχος  2 2016 95

ότι ο Pasolini τιτλοφορεί το σενάριο της ταινίας Ορά ατα της Μήδειας: είναι σαν να 
παρακολουθού ε  ία σειρά ορα ατισ ών της κεντρικής ηρωίδας, σαν ο φακός και τα  άτια της
να ταυτίζονται. 47

«Η Μήδεια ανοίγει τα τεράστια, σαν αγίας  άτια της».48
«Τα  άτια της πεισ ατικά προσηλω ένα σ’ ένα ση είο: ακατανόητη».49
«Το βλέ  α που εκείνη τού αντιγυρίζει τον αρπάζει απότο α. Τι είν’ εκείνο το βλέ  α!
[...] Εκείνη τον κοιτάζει  ε ε πιστοσύνη, υποχωρητική σαν σκυλί,  ε  άτι ταπεινό».50
«Τα  άτια της καίνε από δάκρυα. [...] Κρέων: Μήδεια, εσένα ψάχνω. Είναι ανώφελο να
 ε κοιτάς έτσι... πλη  υρισ ένη από  ια βουβή οργή εναντίον του άντρα σου».51
«Η Μήδεια απευθύνεται, ικέτης, απελπισ ένη στους άντρες, ζητώντας τους  ε τα  άτια,
 ε νοή ατα -ωσάν  ουγκή- κάτι».52

53«Το απο ονω ένο  άτι της Μήδειας κοιτάζει, σαν ένα τεράστιο ψάρι».
Σε όλη την ταινία το βλέ  α της Μήδειας-Κάλλας δεσπόζει. Ιδιαίτερη αίσθηση προκαλούν τα 

αργά, επί ονα, γε άτα πόθο βλέ  ατά της όταν περιεργάζεται το γυ νό σώ α του Ιάσονα- 
Giuseppe Gentile.54 Ο αισθησιασ ός είναι παραπάνω από έντονος στις σκηνές αυτές, στις οποίες 
το ερωτικό κοίταγ α της Κάλλας γίνεται ένα  ε τον φακό του Pasolini.55 Τα κοντινά της πλάνα 
της σε προφίλ θυ ίζουν κεφαλή αρχαίου νο ίσ ατος, ενώ τα  ετωπικά, εκτός από τα σκοτεινά 
 άτια, και την έντονη  ύτη, τονίζουν και τα ση άδια των σαράντα έξι χρόνων στο πρόσωπο της 
πρωταγωνίστριας. Ένα πρόσωπο που κυριολεκτικά σκίζει το κάδρο  ε την αδρή κατατο ή και 
την εκφραστική του δύνα η, σαν ακραίο φυσικό φαινό ενο.

Η ίδια η Κάλλας δια αρτυρόταν ότι τα πλάνα ήταν πάρα πολύ κοντινά και ότι δεν είχε 
συνηθίσει να φαίνεται τόσο πολύ το πρόσωπό της, καθώς είχε στηρίξει τις  έχρι τότε -  
οπερατικές- ερ ηνείες της στις χειρονο ίες, την κίνηση του σώ ατος στον χώρο... και φυσικά 
όχι στην αποτύπωση της παρα ικρής εκφραστικής λεπτο έρειας. Η κινη ατογραφική οθόνη, 
άλλωστε, έχει τους δικούς της αντι-οπερατικούς ρυθ ούς και συνά α επιβάλλει ένα 
ρεαλιστικότερο υποκριτικό ύφος, καθώς και έναν συ πυκνω ένο κινησιολογικό κώδικα, ο

47 Colleen Marie Ryan, “Salvaging the sacred: Female subjectivity in Pasolini’s M edea”, Italica, 76 (Καλοκαίρι 
1999) 2, σ. 195, η οποία παραπέ πει στο άρθρο της Nadia Fusini, «II grando occhio di Medea», στο Laura Betti & 
Michele Gulinucci (επι .), Le regole di un ’illusione, Fondo Pier Paolo Pasolini, Roma, 1991, σ. 393-394.
48 Πιερ Πάολο Παζολίνι, Σκηνή αρ. 44, «Κολχίδα (Ιερό δέντρο)», σ. 191
49 Στο ίδιο, Σκηνή αρ. 55, «Κατα εσής στη θάλασσα», σ. 196.
50 Στο ίδιο, Σκηνή αρ. 57, «Ακτή κοντά στην Ιωλκό», σ. 202.
51 Στο ίδιο, Σκηνή αρ. 66, «Σπίτι της Μήδειας στην Κόρινθο», σ. 207-208.
52 Στο ίδιο, Σκηνή αρ. 71, «Πρώτο  έρος του ονείρου της Μήδειας (Κολχίδα)», σ. 215.
53 Στο ίδιο, Σκηνή αρ. 75, «Πρώτο  έρος του ονείρου της Μήδειας (Κολχίδα)», σ. 222.
54 Πρόκειται για την πρώτη και  οναδική κινη ατογραφική ε φάνιση του Giuseppe Gentile στον ρόλο του Ιάσονα. 
Ο άλτης Gentile, χρυσός ολυ πιονίκης στους Αγώνες του Μεξικού το 1968, ήταν κάτι σαν εθνικός ήρωας της 
Ιταλίας την εποχή εκείνη. Στην ταινία ο Pasolini τον κινη ατογραφεί να  περιφέρει η ίγυ νο το έκπαγλο κάλλος του 
και ουσιαστικά δεν τού χαρίζει κα ία ευκαιρία να  δοκι άσει τις υποκριτικές του ικανότητες.
55 O Stefano Casi, Il desiderio di Pasolini, Sonda, Torino, 1990, σ. 52-56, δίνει την πληροφορία ότι ο ίδιος ο 
Pasolini κρατούσε την κά ερα στα γυρίσ ατα της συγκεκρι ένης σκηνής. Για τα αυτοβιογραφικά στοιχεία της 
ταινίας βλ. το άρθρο της Colleen Marie Ryan, ό.π., σ. 193-204.



ΘΕΑ ΤΡΟ Υ  ΠΟ Λ ΙΣ  τεύχος  2 2016 96

οποίος οφείλει να εκφράζει «την ένταση και το ουσιώδες [...] σαν να βρίσκεται ο ήρωας κάτω 
από  εγεθυντικό φακό», όπως έχει δηλώσει χαρακτηριστικά.56

Σε κάποια ση εία της ταινίας η εστίαση της κά ερας στο αινιγ ατικό βλέ  α της Μήδειας 
 οιάζει σαν να καταβυθίζει τον θεατή στην περιοχή του υποσυνείδητου. Αυτό συ βαίνει όταν 
 έσα στον αρχικό αφηγη ατικό ιστό ενσω ατώνεται και  ία δεύτερη αφήγηση, η ονειρική.57 
Από τα δύο εκτετα ένα «όνειρα» που βλέπει η Μήδεια του σεναρίου, στην ταινία 
παρακολουθού ε κατ’ ουσίαν  όνο το ένα. Τα όνειρα αυτά διαχέονται  έσα στην πραγ ατική 
πλοκή, γεγονός το οποίο δυσκολεύει τον αναγνώστη/θεατή να αντιληφθεί ότι πρόκειται για 
προβολή του παρελθόντος και του  έλλοντος στο δρα ατικό παρόν, αποκαλύπτει ό ως την

58πρόθεση του σκηνοθέτη να τονίσει την υποκει ενικότητα της ερ ηνείας.

2.6 Οι  ετα  ορφώσεις  της Μήδειας-Κάλλας
Καθώς εξελίσσεται η ταινία, η Μήδεια-Κάλλας  ετα ορφώνεται η ίδια σε σκηνικό. Μία 
αρχετυπική δύνα η από την ανατολή του χρόνου λιώνει  έσα στο ερη ικό τοπίο, ένα σκηνικό, 
τωρινό και αιώνιο. Οι τρεις  ορφές της Μήδειας υποτάσσουν τον σκηνικό χώρο. Πρώτη είναι η 
προθιέρεια, ηγε ονική, ευθυτενής, άκα πτη, ασφυκτικά κλεισ ένη  έσα στα βαριά υφάσ ατα, 
 ε κυριαρχικό περπάτη α. «Η Μήδεια ιερουργεί, ε πνευσ ένη και σχεδόν ένθεη, στην τελετή. 
[...] Ύστερα από σχολαστικές τελετές καθαρ ού, προχωρεί στην ανθρωποθυσία. Σκοτώνει  ε 
 ια  αχαιριά το αγόρι που είχε επιλεγεί για τη θυσία».59

Τα βαρύτι α ακατέργαστα κοσ ή ατά της στις σκηνές όπου ιερουργεί στην Κολχίδα, αλλά 
και στο όρα α της εκδίκησης  ας παραδίδουν οι συντελεστές ότι ζύγιζαν πάνω από 20 κιλά.60 Η 
δε φορεσιά της,  αύρη και βαριά ήταν σχεδόν ανυπόφορη  έσα στη ζέστη των γυρισ άτων. Οι 
φωτογραφίες από τα γυρίσ ατα που απεικονίζουν τα  έλη του συνεργείου να εργάζονται 
φορώντας  όνο ένα κοντό παντελόνι και την Κάλλας καλυ  ένη  ε τα βαριά ενδύ ατα είναι 
πραγ ατικά αλλόκοτες. Όλοι οι συνεργάτες της ταινίας θυ ούνται τον επαγγελ ατισ ό, τη 
φιλοπονία και την άκα πτη πειθαρχία της Κάλλας στα γυρίσ ατα.61

56 Από συνέντευξή της στον Kenneth Harris, η οποία δη οσιεύθηκε σε συνέχειες στην εφη ερίδα The Observer, 
στις 8 & 15/2/1970. Βλ. επίσης και Τζάκο ο Γκα πέτι, ό.π., σ. 156, 160, 163.
57 Περισσότερα για τη διπλή αφηγη ατική τεχνική στη Μήδεια του Pasolini στην ανάλυση του Ανδρέα Ταρνανά, 
Πιερ Παύλο Παζολίνι, Αιγόκερως, Αθήνα, 2003, σ. 59-61.
58 Την απόπειρα κατάδυσης στο υποσυνείδητο όπως παρουσιάζεται στη Μήδεια αναλύει ο Fabio Vighi στη σ. 64 
του βιβλίου του Traumatic Encounters in Italian Film. Locating the Cinematic Unconscious, Intellect books, 
Bristol, U.K.; Portland O.R., U.S.A., 2006.
59 Πιερ Πάολο Παζολίνι, ό.π., Σκηνή αρ. 14 «Κολχίδα ( ιάφοροι τόποι)», σ. 173-174 & Σκηνή αρ. 20 «Κολχίδα», σ. 
176-177.
60 Drake Statesman, “An interview with Piero Tosi”, The Journal o f  Cinema, 47.1 (2006), σ. 106-121 και δη σ. 119 
120.
61 Ση ειώνει ο Τζάκο ο Γκα πέτι, προλογίζοντας τη συνέντευξη της Κάλλας: «Την άκουσα να  ζητάει η ίδια από 
τον Pasolini να ξανακάνει ένα πλάνο, την είδα να την απασχολεί η ακρίβεια του  ακιγιάζ και των κοστου ιών, 
τουλάχιστον όσο και τον σκηνοθέτη, να  συζητάει απλά και φυσικά  ε τους ανθρώπους του συνεργείου (και δεν 
υπήρχε λόγος να  υποκρίνεται)», Τζάκο ο Γκα πέτι, ό.π., σ. 153. Επίσης στις γλαφυρές ανα νήσεις της από τη 
συνεργασία της  ε την Κάλλας η Nadia Stancioff, ό.π., σ. 22-35, περιγράφει τις πρώτες η έρες των γυρισ άτων της 
Μήδειας στην Καππαδοκία και εξαίρει τον επαγγελ ατισ ό της πρωταγωνίστριας.



ΘΕΑ ΤΡΟ Υ  ΠΟ Λ ΙΣ  τεύχος  2 2016 97

Ο Goffredo Rocchetti, η Μαρία Κάλλας καί ο Pier Paolo Pasolini στο 
σκηνικό του Goreme (Καππαδοκία), Ιούνιος 1969. Φωτογραφία: Mario 
Turs.i Πηγή: Κατάλογος έκθεσης Pasolini, Callas e Medea, Γκαλερί La 
Matete, Μπολόνια, 18/10- 08/12/2007

 εύτερη  ορφή είναι αυτή της γυναίκας, της δονού ενης, της αισθησιακής, του ερωτικού 
σώ ατος που διαγράφεται  έσα από τα διάφανα σεντόνια: «Μέσα στον έρωτα βρίσκει ξάφνου 
(καθώς γίνεται άνθρωπος) ένα υποκατάστατο της χα ένης θρησκευτικότητας. Στην ερωτική 
ε πειρία ξαναβρίσκει τη χα ένη ιερή σχέση  ε την πραγ ατικότητα». 62 Και τέλος η τρίτη 
 ορφή, η  ητέρα, ενσαρκώνεται από ένα σώ α ανθρώπινο, οικείο, στοργικό,  ε γλυκές 
κα πύλες.

Η κίνηση της ηρωίδας είναι δωρική,  ινι αλιστική, αφαιρετική, η πε πτουσία της γυ νής 
υποκριτικής. Η ίδια αναφέρεται στην υποκριτική της προσέγγιση  ε πυρήνα τη λιτότητα και την 
απλοποίηση δηλώνοντας χαρακτηριστικά: «Θέλω να αναλύω ένα πρόβλη α στα συστατικά 
του». 63 Μεγάλη  ερίδα της κριτικής του καιρού, ενώ εξέφρασε αντιρρήσεις για την ταινία, 
υποκλίθηκε  προστά στην καθηλωτική ερ ηνεία της Μαρίας Κάλλας.64

62 Πιερ Παόλο Παζολίνι, ό.π., Σκηνή αρ. 57, «Ακτή κοντά στην Ιωλκό», σ. 198-203.
63 Συνέντευξη στον δη οσιογράφο Kenneth Harris, ό.π.
64  ειγ ατοληπτικά αντιγράφω από κριτικές τα ακόλουθα: α) Tony Rayns, “Medea” στο John Pym, The Time Out 
Film Guide, Time Out, London, 2006, σ. 1360-1362: «Η Κάλλας ως Μήδεια αποκρυσταλλώνει την ερευνητική



ΘΕΑ ΤΡΟ Υ  ΠΟ Λ ΙΣ  τεύχος  2 2016 98

«Η Κάλλας επιδίδεται σε  ία ερ ηνεία υπνωτιστική, που ό οιά της δεν απαντά στις 
 έρες  ας, διαποτισ ένη από γνήσια  αγνητική δύνα η. Είναι ένας συνδυασ ός 
δεξιοτεχνικής σω ατικότητας και ψυχολογικού θριά βου. Θα  πορούσε να πει κανείς 
ότι σε αυτήν τη νέα Μήδεια ε περιέχεται συ πυκνω ένη υποκριτική τέχνη υπέρτατης 
δρα ατικής έντασης».65

«Γεννη ένη ηθοποιός, έξυπνη, αυθόρ ητη, ταλαντούχα, βεντέτα δίχως να το επιδιώκει,  εγάλη 
σκηνική παρουσία, φαινό ενο» είναι  ερικοί από τους χαρακτηρισ ούς που της έχει αποδώσει ο 
Pasolini.66 Μολονότι θεωρήθηκε  ία «πλήρης καλλιτέχνις» στην εποχή της, ορισ ένοι κριτικοί 
θεώρησαν ανοίκεια την παρουσία της στην ταινία και την αντι ετώπισαν  ε σκεπτικισ ό.67 Η 
ίδια το 1971 είχε τονίσει ότι πρέπει κανείς να δει την ταινία πάνω από  ία φορά για να είναι σε 
θέση να εκτι ήσει το  έγεθος της δύνα ης και του νοή ατός της.
Τέλος, δύο εικόνες της ταινίας αποτυπώνονται ανεξίτηλα στη  νή η του θεατή και συνδέουν 

σχεδόν προφητικά την κινη ατογραφική ηρωίδα  ε την πρωταγωνίστρια. Η  ορφή της Μήδειας, 
όταν παγιδευ ένη  έσα σε έναν φλεγό ενο κλοιό ζήλιας και πάθους αναφωνεί «τίποτε δεν είναι 
δυνατόν πλέον», ανακαλώντας τη ζωή της ίδιας της Κάλλας, ενώ το πρόσωπό της  έσα στις 
ανθρώπινες στάχτες που σηκώνει ο άνε ος, που παραπέ πει στη  ετά θάνατον καύση του 
σώ ατός της και το σκόρπισ α της τέφρας της στο Αιγαίο.

«Αφήστε αυτές τις στάχτες να αναπαυθούν εν ειρήνη. Ο Pier Paolo Pasolini, είναι κι 
αυτός νεκρός. Ό ως τα απο εινάρια τους και το σ ίξι ο τους θα είναι η εικόνα  ιας 
Κάλλας που περιβάλλεται από εκτυφλωτικές φλόγες,  ία γυναίκα στα άκρα,  ε 
πρόσωπο που τρε οπαίζει  έσα στα εκφραστικά κύ ατα  ιας πυρακτω ένης αγκαλιάς.
Αυτό το διαθλασ ένο πρόσωπο της Μήδειας, ο ιλούν αλλά  η άδον, αυτό ήταν η 
Κάλλας  έσα στις φλόγες». 68

προσέγγιση του Παζολίνι [...] Μία εικονική ερ ηνεία  ε την εξαιρετική  άσκα ενός προσώπου  ετερχό ενο σε 
ακραίες ψυχικές καταστάσεις», β) Vincent Canby, “Callas stars in Pasolini Medea”, New York Times, 29/10/1971: 
«Υπό την καθοδήγηση του Pasolini, η Κάλλας αναδεικνύεται σε σαγηνευτική κινη ατογραφική παρουσία, 
προικισ ένη  ε  ία δύνα η που δεν σχετίζεται τόσο  ε την υποκριτική της δεινότητα -σύ φωνα  ε τη συ βατική 
έννοια του όρου- όσο  ε τη χάρη της κίνησής της και το  εγαλειώδες της πρόσωπο».
65 Genet [Janet Flanner], “Letter from Paris”, The New Yorker, 21/2/1970.
66 Γιώργος Σ. Μάρκου, ό.π., 50.
67 Maurizio Viano, A Certain Realism. Making Use o f  Pasolini’s Film Theory and Practice, University of California 
Press, Berkeley, 1993, σ. 241: «Ο Παζολίνι απέτυχε να  δη ιουργήσει  ία Μήδεια δυνατή και ψυχαναγκαστική και η 
Μαρία Κάλλας απέτυχε να  εταδώσει το πάθος: απλώς  εταδίδει ακα ψία, και όχι πειστικό πρωτογονισ ό».
68 Catherine Clement, Opera or the Undoing o f  Women, (translation: Betsy Wing), I.B. Tauris, London, 1997, σ. 28 
29.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

