
  

  Theater Polis. An Interdisciplinary Journal for Theatre and the Arts

   

   Τεύχος 2ο (2016)

  

 

  

  Η ελληνική και η «βαρβαρική» ταυτότητα από τον
Αισχύλο στον Ευριπίδη: Από τους Πέρσες στις
Τρωάδες 

  ΣΤΕΛΛΑ ΚΟΥΛΑΝΔΡΟΥ   

 

  

  

   

To cite this article:
  
ΚΟΥΛΑΝΔΡΟΥ Σ. (2023). Η ελληνική και η «βαρβαρική» ταυτότητα από τον Αισχύλο στον Ευριπίδη: Από τους
Πέρσες στις Τρωάδες. Theater Polis. An Interdisciplinary Journal for Theatre and the Arts, 119–128. Retrieved from
https://ejournals.epublishing.ekt.gr/index.php/theatrepolis/article/view/34547

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 04/02/2026 16:41:55



ΘΕΑ ΤΡΟ Υ  ΠΟ Λ ΙΣ  τεύχος  2 2016 119

ΣΤΕΛΛΑ ΚΟΤΛΑΝ ΡΟΤ
Διδάκτωρ Πανεπιστημίου Αθηνών

Η ελληνική και η «βαρβαρική» ταυτότητα 
από τον Αισχύλο στον Ευριπίδη: Από τους Πέρσες στις Τρωάδες

Στους αισχύλειους Πέρσες (472 π.Χ.), ο «θούριος αρχών» Ξέρξης, «χρυσογόνου γενεάς 
ισόθεος φώς», βιάζεται, γλιστρά στην Άτη και παρασύρεται στα θεϊκά δίχτυα, και 
επιχειρεί να διαφεντεύσει τους Έλληνες, οι οποίοι «ουτινος δούλοι κέκληνται φώτος ούδ' 
ύπήκοοι». Κάποιος «οργισ ένος δαί ονας» ορίζει την τι ωρία του υβριστή, ο οποίος 
«πάντ’ έπέσπε δυσφρόνως», και ευνοεί τον ελληνικό αγώνα «ύπέρ πάντων». Ο 
«δικαιοκρίτης»  ίας τι ωρεί την αλαζονεία. Στις ευριπίδειες Τρωάδες (415 π.Χ.), ο 
Ποσειδώνας και η Αθηνά ετοι άζουν την τι ωρία του «σοφού» Αγα έ νονα, που «τά 
φίλτατ'ωλεσ', ήδονάς τάς οικοθεν τέκνων άδελφω δούς γυναικος ουνεκα», του 
«κάκιστου» Μενέλαου και του « υσαρού» και «δολίου» Οδυσσέα, οι οποίοι «διά  ίαν 
γυναίκα και  ίαν Κύπριν, θηρώντες Ελένην,  υρίους άπώλεσαν». Το άρθρο εξετάζει τον 
τρόπο  ε τον οποίον οι δύο τραγικοί ποιητές παρουσιάζουν την ταυτότητα των Ελλήνων 
και των Βαρβάρων, δρα ατοποιώντας αντίστοιχο περιστατικό: τη νικηφόρα υπέρ των 
Ελλήνων έκβαση κάποιας σύρραξης (α υντικής την πρώτη φορά -  επιθετικής τη δεύτερη), 
κατά την κοσ οθεωρία και τη θεολογική σκέψη καθενός τους και υπό τα εκάστοτε 
πολιτικοκοινωνικά συ φραζό ενα.

Λέξεις κλειδιά: Έλληνας-Βάρβαρος-Αισχύλος-Ευριπίδης

Η αρχαία ελληνική τραγωδία είναι θέατρο «πολιτικό». Κατ' αρχάς, είναι φύσει συνδεδε ένη 
 ε την πόλιν: οργανω ένη σε συλλογικό πλαίσιο, η πλειονότητα των πολιτών συ  ετείχε στη 
θεατρική διαδικασία των Μεγάλων ή εν άστει  ιονυσίων, η οποία και διεξαγόταν υπό την 
καθοδήγηση του επώνυ ου άρχοντα- αποτελούσε, εν ολίγοις, «πολιτικό» ζήτη α σε 
εκτελεστικό-επιτελεστικό επίπεδο. Στο θε ατικό επίπεδο, η «πολιτική» διάσταση παρα ένει 
σταθερή αλλά διευρυ ένη: ξεπερνά τα όρια της συγκεκρι ένης πόλης και της δεδο ένης 
χρονικής στιγ ής και επεκτείνεται σε «πολιτικά» ζητή ατα -πέρα από στρατευ ένες και 
καθορισ ένες ιδεολογικές παρα έτρους-  ε πανανθρώπινο και διαχρονικό χαρακτήρα.1

1 Ο Christian Meier τονίζει ότι η τέχνη των τριών τραγικών ήταν στρα  ένη στα βαθύτερα προβλή ατα των 
πολιτών, στην πνευ ατική βάση της πολιτικής τους (Η  πολιτική τέχνη της αρχαίας ελληνικής τραγωδίας, Μετ. 
Φλώρα Μανακίδου, Καρδα ίτσα, Αθήνα, 1997, σ. 240).



ΘΕΑ ΤΡΟ Υ  ΠΟ Λ ΙΣ  τεύχος  2 2016 120

Θε ατική πηγή της αρχαίας τραγωδίας, πλην  ιας  οναδικής -σωζό ενης- εξαίρεσης, δεν 
αποτελεί η επικαιρότητα αλλά η  υθολογία. Αφενός, ό ως, «η τραγωδία γεννιέται, όταν αρχίζει 
κανείς να κοιτά τον  ύθο  ε τα  άτια του πολίτη»' κάτω από το βλέ  α αυτό, ο κόσ ος του 
 ύθου «χάνει τη συνοχή του και διαλύεται», ενώ και ο κόσ ος της πόλης «εξετάζεται και 
α φισβητείται στις βασικές του αξίες»,2 αφετέρου τα ιστορικά γεγονότα, που αποτελούν την 
πηγή έ πνευσης της  οναδικής εξαίρεσης, συνειδητά υποβαθ ίζονται και καλύπτονται υπό 
 υθολογικό  ανδύα, ενδυνα ω ένα  ε την ισχύ της υπερχρονικότητας και της υπερτοπικότητας.

Ο Αισχύλος είναι ο δρα ατουργός των θεολογικών ιδεών'3 στο πλαίσιο αυτών 
πραγ ατεύεται και το ιστορικό συ βάν της ήττας των Περσών στη ναυ αχία της Σαλα ίνας, 
ιστορικό συ βάν στο οποίο συ  ετείχε ο ίδιος, όπως και  εγάλο  έρος από το κοινό, και το 
οποίο διαδρα ατίστηκε πριν από λίγα  όλις χρόνια και σε  ικρή απόσταση από την πρώτη 
«διδασκαλία» του έργου (472 π.Χ.). Ιδιαίτερα ενδιαφέρουσα είναι η επισή ανση του τρόπου  ε 
τον οποίον ο δρα ατουργός παρουσιάζει την ταυτότητα των Ελλήνων και των Βαρβάρων στο 
παρόν έργο. Ο τραγικός ποιητής δεν έγραψε κάποιο ιστορικό ή πατριωτικό δρά α, αλλά ένα 
έργο του οποίου ο θεολογικός-ηθικός χαρακτήρας συνυπάρχει  ε τον -διευρυ ένα- ιστορικό- 
πολιτικό,  ε «πρόσχη α» τον περσικό πόλε ο, έργο το οποίο εντέλει αναφέρεται σε διαχρονικά 
θέ ατα και όχι στη δεδο ένη  άχη' υποβαθ ίζονται οι αναφορές σε συγκεκρι ένο χρόνο και 
τόπο, προς χάριν της προσπάθειας «κατανόησης» των νό ων που διέπουν εν γένει τον κόσ ο. 
Το έργο σαφώς δεν αποτελεί «δοξολογία» του  εγαλείου της αθηναϊκής πόλης ούτε τραγωδία 
ενός «όχι ιδιαίτερα ηρωικού» ήρωα.4 Ο Αισχύλος συνέθεσε τραγωδία  ε θέ α την ύβρη και την 
αναπόφευκτη τι ωρία της' ο «πατριωτικός πανηγυρισ ός» που διακρίνεται είναι 
«συ πτω ατικός». Ο ποιητής χειρίζεται το «ιστορικό» υλικό του  ε την ίδια ελευθερία που οι 
τραγικοί ποιητές συνήθιζαν να χειρίζονται το  υθολογικό υλικό: απο άκρυναν οτιδήποτε 
«περιττό» ως προς την κεντρική δρα ατική ιδέα και έδιναν έ φαση σε οτιδήποτε ση αντικό. Ο 
Αριστοτέλης αναφέρει ότι η φιλοσοφία τονίζει περισσότερο το ουσιαστικό παρά η ιστορία5-ο  
Αισχύλος πραγ ατεύεται το ιστορικό συ βάν κατά τρόπο φιλοσοφικό.

Παρακολουθώντας από κοντά το έργο, φαινο ενικά είναι δο η ένο στην αντίθεση 
Ελλήνων-Βαρβάρων.6 Η δράση τοποθετείται στην περσική πόλη- κατ' αυτόν τον τρόπο, η

2 Jean-Pierre Vernant -  Pierre Vidal-Naquet, Mύθoς και Τραγωδία στην Αρχαία Ελλάδα Α ',  Μετ. Στέλλα 
Γεωργούδη, Ζαχαρόπουλος, Αθήνα, 1988, σ. 28.
3 R.P. Winnington-Ingram, «Zeus in the Persae», The Journal ofH ellenic Studies, 93 (1973) 210.
4 H.D.F. Kitto, Η  αρχαία ελληνική τραγωδία, Μετ. Λεωνίδας Ζενάκος, Παπαδή ας, Αθήνα, 1993, σ. 58. Ο Manfred 
Joachim Lossau προσθέτει ότι το ιστορικό συ βάν βρίσκεται για τον ποιητή στο ίδιο επίπεδο  ε το  υθικό, ως εκ 
τούτου αυτό το έργο δεν διαφοροποιείται από τα υπόλοιπα (Αισχύλος, Μετ. Νικόλαος Μπεζαντάκος, Καρδα ίτσα, 
Αθήνα, 2009, σ. 49). Ο Albin Lesky, αντίθετα, το θεωρεί «ιστορικό δρά α», το οποίο ξεπερνά, εντούτοις, τα όρια 
του είδους, ανιχνεύοντας το νόη α που περικλείεται στο συγκεκρι ένο γεγονός. Η  ορφή του Ααρείου, κατά τη 
γνώ η του, έχει υψωθεί σε επίπεδο τέτοιου  εγαλείου, που του δίνει τη δυνατότητα να  αποκαλύψει το νόη α. Ο 
 ελετητής χαρακτηρίζει τους Πέρσες «ιστορικό ντοκου έντο», τη στιγ ή που το γεγονός το αφηγείται κάποιος που 
συ  ετείχε σε αυτό, ενώ θεωρεί ότι ίσως  πορού ε να  προβού ε και στην επισή ανση σχέσεων του έργου  ε την 
τότε πολιτική κατάσταση (Η  τραγική ποίηση των αρχαίων Ελλήνων Α ':  Από  τη γένεση του είδους έως και τον 
Σοφοκλή, Μετ. Νίκος Χουρ ουζιάδης, Μορφωτικό Ίδρυ α Εθνικής Τραπέζης, Αθήνα, 1990, σ. 151).
5 Αριστοτέλης, Περί Ποιητικής, 9, 1451b.
6 Η Edith Hall θεωρεί ότι οι Αθηναίοι έψαχναν στις άλλες κουλτούρες τις ση αντικότερες παρα έτρους της δικής 
τους εικόνας -της δη οκρατικής, αυτόνο ης, που διακατέχεται από τις αρχές της  ετριοπάθειας, του αυτο 



ΘΕΑ ΤΡΟ Υ  ΠΟ Λ ΙΣ  τεύχος  2 2016 121

τοπική απόσταση αντισταθ ίζει τη χρονική εγγύτητα και ακυρώνει την «ιστορική» προσέγγιση 
του συ βάντος. Οι Πέρσες παρουσιάζονται ως «το αντίθετο» των Ελλήνων: Ενώ από την 
πλευρά των Ελλήνων ακούγεται «χαρού ενος ήχος σαν τραγουδιού βοή», που εντέλει αποτελεί 
«παιάνα σε νό», ο οποίος καταλήγει στη γνωστή «κραυγή  υριόστο η» του «αγώνα υπέρ 
πάντων», από την πλευρά των Περσών αποκρίνεται «βοή» (στ. 386-407)'7 ενώ οι Έλληνες 
προχωρούν «εύτάκτως» (στ. 399), οι Πέρσες αποχωρούν «άκόσ ως» (στ. 422)' ενώ τα ελληνικά 
πλοία κινούνται «ούκ άφρασ όνως», τα περσικά «δεν  πορούν να συντρέξουν το ένα το άλλο» 
(στ. 413-420)' ενώ οι Πέρσες λειτουργούν «αγεληδόν», κατόπιν προσταγών, «από πίστη στον 
βασιλιά τους», οι Έλληνες διακρίνονται για την ο αδικότητα και την ο οψυχία τους' είναι 
χαρακτηριστικό ότι οι Πέρσες στρατιώτες -οι οποίοι και κατονο άζονται- σκοτώνονται, ενώ 
επιβιώνει ο αρχηγός τους, ο οποίος παρακολουθεί τη σύρραξη «αφ' υψηλού», ενώ οι Έλληνες 
κατακτούν τη συλλογική -και «ανώνυ η»- νίκη. Οι αισχύλειοι Πέρσες φαίνεται να 
υποδηλώνουν ότι οι Έλληνες νίκησαν όχι  όνο χάρη στη θεϊκή ευ ένεια ούτε  όνο χάρη στην 
περσική ύβριν, αλλά και χάρη στη δη οκρατική συλλογικότητα που διαπνέει την αθηναϊκή 
πολιτεία, σε αντίθεση  ε τη βαρβαρική τυραννία.8 Εύγλωττη είναι η τελική ανησυχία του Χορού 
ότι  ετά την ήττα «λίγο ακό α και οι λαοί της Ασίας στων Περσών δεν θα στέργουν τους 
νό ους,  ήτε φόρους σαν πρώτα θα δίνουν από του αφέντη ζορισ ένοι τη βία,  ήτε πια το 
κεφάλι θα σκύβουν, ως το χώ α βαθιά προσκυνώντας' γιατί έσβησε τώρα και εχάθη του τρανού 
βασιλιά  ας η δύνα η. Των ανθρώπων τη γλώσσα κανένα χαλινάρι δεν σφίγγει σαν άλλοτε' 
γιατί  ια και της βίας εβγήκεν ο ζυγός, ο λαός είναι λεύτερος να  ιλά δίχως φόβο» (στ. 584 
594).

Η διαφορά των δύο πολιτευ άτων διαφαίνεται στο όνειρο της Άτοσσας, όπου οι δύο χώρες 
παρουσιάζονται η  ία  ε «γκέ ια» στο «υποταγ ένο της στό α» και η άλλη να «κο  ατιάζει 
τον ζυγό στη  έση» (στ. 189-196). Μολονότι ο Πέρσης βασιλιάς ανα ένει τυφλή υποταγή από 
τους υπηκόους του -οι «σπαθοφόροι λαοί» από κάθε  εριά της Ασίας ακολουθούν τις «άγριες 
προσταγές» του «αρχηγού» (στ. 56-58)-, ο ίδιος δεν ε φανίζεται ως υπεύθυνος για την πόλη 
του,9 σε πλήρη αντίθεση  ε την ελληνική τακτική (η αρχαία τραγωδία βρίθει παραδειγ άτων 
βασιλιάδων που αγωνιούν για την πόλη τους- ο Οιδίπους είναι ίσως το χαρακτηριστικότερο). 
Συν τοις άλλοις, ευδιάκριτη είναι η εξάρτηση των Περσών από τον πλούτο, την πολυτέλεια, την 
ευ άρεια, εν ολίγοις από την ποσότητα:10 ο Χορός ε φανίζεται ως φύλακας «των πλούσιων και

περιορισ ού και του ηρωισ ού- και κρίνει «ανα ενό ενο» ότι βρίσκουν τους « ισητούς» Πέρσες να   ην τις 
διαθέτουν (Aeschylus, Persians, Ed. Edith Hall, Aris & Phillips, Warminster, 1996, σ. 6).
7 Aeschylus, Persians, Ed. T.E. Page, The Loeb Classical Library, Harvard University Press, London, 1963 -  
Aισχύλος, Πέρσαι, Μετ. Τάσος Ρούσσος, Κάκτος, Αθήνα, 1991.
8 Simon Goldhill, «Battle narrative and politics in Aeschylus' Persae», The Journal o f  Hellenic Studies, 108 (1988) 
193.
9 Η Άτοσσα το δηλώνει ρητά: «Να ξέρετε πως, αν νικήσει ο γιος  ου, θα γίνει ξακουστός, αν ό ως του έρθουν 
ανάποδα, στη χώρα δεν θα δώσει λόγο,  ονάχα θα γυρίσει και ό οια θα κυβερνάει αφέντης τη γη τούτη» (στ. 211 
214).
10 Η Suzanne Said θεωρεί ότι η τραγική δράση στηρίζεται στη « εταστροφή» και ότι αυτόν τον δρό ο ακολουθούν 
και οι Πέρσες: εκείνο -το  πλήθος, η ποσότητα, η πολυτέλεια- που φαινο ενικά είναι πηγή δύνα ης  εταστρέφεται 
σε πηγή αδυνα ίας. H τελική εξαθλιω ένη εικόνα του Ξέρξη -σε  αντίθεση  ε την προηγού ενη περιγραφή του 
πλήθους και της ορ ής του στρατεύ ατος, καθώς και της επιβλητικότητας των παλατιών και των ενδυ άτων-



ΘΕΑ ΤΡΟ Υ  ΠΟ Λ ΙΣ  τεύχος  2 2016 122

πολύχρυσων παλατιών» (στ. 3-4), να αγωνιά «για τη στρατιά τη χρυσάρ ατη» (στ. 9), ενώ η 
Βασίλισσα εξέρχεται από «τα ολόχρυσα παλάτια» (στ. 155). Οι Πέρσες αποτι ούν την ποιότητα 
 ε κριτήριο την ποσότητα' διαθέτουν υλιστική αντίληψη για τη δύνα η: αναρρωτιούνται αν στη 
 άχη θα νικήσει «της σαΐτας το ρίξι ο» ή  ήπως «της ατσάλινης λόγχης η δύνα η» (στ. 147 
149), ενώ ο Αγγελιαφόρος πρεσβεύει ότι «αν ήταν ζήτη α πλήθους, θα νικούσαν» (στ. 337-338). 
Ο Αισχύλος υπερβάλλει στην παρουσίαση της πολυτέλειας και της δύνα ης των Περσών, 
θέλοντας ακριβώς να τονίσει την αντίθεση των δύο πλευρών. Στο έργο εκείνο που καταγράφει 
την πτώση από την κυριαρχία στην καταστροφή, όσο ισχυρότερη παρουσιάζεται η κυριαρχία 
τόσο τραγικότερη θα ε φανιστεί η καταστροφή.11 Η περσική οπτική του κόσ ου 
διαφοροποιείται αισθητά από το ελληνικό κοσ οείδωλο: βρίσκονται αντι έτωπα η ποσότητα  ε 
την ποιότητα, η ύλη  ε το ιδεώδες, η  άζα  ε το ιδιαίτερο-ξεχωριστό άτο ο' το ελεύθερο 
φρόνη α -υπογρα  ίζεται ότι οι Έλληνες «δεν είναι δούλοι  ήτε υπήκοοι κανενός» (στ. 242)- 
αντιπαρατίθεται στην τυφλή υποταγή.

Εντούτοις, ο Αισχύλος ουδόλως επιδεικνύει « ίσος» εναντίον των αντιπάλων ούτε 
προβαίνει σε πολε ική-εθνική προπαγάνδα- στην περίπτωση αυτήν, δεν θα ήταν  εγάλος 
ποιητής.12 Κατ' αρχάς, το γεγονός ότι τους κατονο άζει τούς προσδίδει ιδιαίτερη ση ασία' εν 
συνεχεία, υπογρα  ίζει έντονα τις πολε ικές τους αρετές: τους παρουσιάζει «τρο ερούς»,  ε 
«άγριο και αδά αστο θάρρος» στην καρδιά, «λα προύς», «δυνατούς», «γενναίους», «τρανούς» 
και «σκληρούς» (στ. 16-63), ως «τρανό ανθρώπινο ποτά ι», ως «ακράτητο και ψυχω ένο λαό» 
(στ. 87-92). Επιπρόσθετα, είναι εξαιρετικά  εγαλοπρεπής ο τρόπος  ε τον οποίον παρουσιάζει 
την Άτοσσα και ιδιαίτερος ο «σεβασ ός» που επιδεικνύει στο πένθος της' την ε φανίζει  ε λόγο 
και συ περιφορά που να αρ όζουν κάθε στιγ ή σε βασίλισσα.

Τέλος, αξιοση είωτη είναι η στάση του δρα ατουργού απέναντι στον Ξέρξη: τον 
σκιαγραφεί ως νέο υπερβολικά φιλόδοξο, που θεωρεί ότι, αν και είναι θνητός,  πορεί να υπερβεί 
τα θε ιτά όρια, ότι  πορεί να «εξουσιάσει την Ελλάδα», και που προσπαθώντας να ξεπεράσει τα 
κατορθώ ατα του πατέρα του προκαλεί τη θεϊκή οργή και «σωριάζει τέτοιο πλήθος κακών»' τον 
περιγράφει ως «πολε όχαρο, περήφανο, ισόθεο, χρυσής γενιάς βλαστό» (στ. 73-80). 
Μολαταύτα, ο ποιητής δεν γελοιοποιεί  ε κανέναν τρόπο τον Πέρση βασιλιά. Είναι γεγονός ότι 
βάζει τον λαό να του ασκεί δρι εία κριτική: «όλα δίχως  υαλό τα κυβέρνησε ο Ξέρξης» (στ. 
552), ωστόσο στόχος του είναι να επιση άνει την αντίθεση ανά εσα στον νέο και παράτολ ο 
βασιλιά, που υπερέβη το « ηδέν άγαν», «τυφλω ένος από της αλαζονείας το  έγα θράσος» (στ. 
831), και στον παλιό και συνετό. Ο Ααρείος παρουσιάζεται εξιδανικευ ένος13 -στο ση είο αυτό

αποκαλύπτει ακριβώς την «εκ ηδένιση» του πλούτου και της δύνα ης της περσικής αυτοκρατορίας, καθώς σε 
καθεστώς απόλυτης  οναρχίας το κράτος ταυτίζεται  ε τον ηγέτη («Tragedy and reversal: The example of the 
Persians», στο Michael Lloyd (επι .), Oxford readings in classical studies: Aeschylus, University Press, Oxford, 
2007, σ. 74-92).
11 Aeschylus, Persae, Ed. A.F. Garvie, University Press, Oxford, 2009, σ. xi-xvi.
12 Ο Gilbert Murray υπογρα  ίζει ότι «το  εγαλείο του αισχύλειου πνεύ ατος στην επεξεργασία του θέ ατος για 
τον εχθρό είναι αξιοση είωτο» (Αισχύλος: Ο δη ιουργός της τραγωδίας, Μετ. Βασίλειος Μανδηλαράς, Καρδα ίτσα, 
Αθήνα, 1993, σ. 113).
13 Η Paula Debnar τονίζει ότι «από δρα ατική άποψη, η υποτί ηση της ση ασίας των χερσαίων  αχών αποσυνδέει 
τον Ααρείο από τον Μαραθώνα και επιτρέπει στον ποιητή να  τον περιγράψει ως υποδειγ ατικό βασιλιά, ο οποίος 
ενσαρκώνει τις αρετές της  ετριοπάθειας και του αυτοελέγχου, σε αντίθεση  ε την απερισκεψία του Ξέρξη» («Η



ΘΕΑ ΤΡΟ Υ  ΠΟ Λ ΙΣ  τεύχος  2 2016 123

καταγράφεται ακό α  ία απόδειξη για το γεγονός ότι ο ποιητής χειρίζεται την Ιστορία 
«φιλοσοφικά» και « υθολογικά»-, προκει ένου ακριβώς να τονιστεί η «ύβρις» στην οποία 
υπέπεσε ο νεαρός βασιλιάς, και ο τραγικός ποιητής να διατυπώσει το διαχρονικό του  ήνυ α. Σε 
αντίθεση  ε τον Aγελλιαφόρο,14 τον Χορό15 και τη Bασίλισσα,16 οι οποίοι απέδωσαν την 
πανωλεθρία στη σκληρότητα του θεού, το φάσ α την ερ ηνεύει υπό το φως της ηθικής τάξης,

17την οποία προασπίζεται ο  ίας: «Σαν βιάζεται κανείς, τον σπρώχνει σύγκαιρα και ο θεός» (στ. 
742)... «Όντας θνητός, πίστεψ' ο ά υαλος πως όλους θα νίκαε τους θεούς» (στ. 749)... «Ο 
θνητός δεν πρέπει πέρα απ' το  έτρο να 'χει περηφάνεια» (στ. 820). Οι θεοί ε φανίζονται 
φθονεροί, να «εξαπατούν» τους θνητούς, να φείδονται ευ ένειας- ο ίδιος ο Ξέρξης, ό ως, 
προκάλεσε τη « οίρα» του' ο θεός απλώς ενώνει τη δύνα ή του  ε εκείνον που  όνος, λόγω της 
υπερφίαλης συ περιφοράς του, σπεύδει στον όλεθρο.18

Η έλλειψη διάκρισης ανά εσα σε Έλληνες και Βάρβαρους από τον Αισχύλο διαφαίνεται και 
στο ότι «στηλιτεύει» εξίσου και κάποιον Έλληνα βασιλιά για την ύβριν, τη βιαιότητα και την 
αγριότητά του: τον Αγα έ νονα. Εύγλωττη είναι η δήλωση των γερόντων του Άργους ότι «από 
το βλέ  α των θεών το άγρυπνο δεν ξεφεύγουν όσοι θανάτωσαν πολλούς» και ότι για τον εαυτό 
τους επιθυ ούν «την ευτυχία που δεν φέρνει φθόνο,  ηδέ τις πόλεις να κουρσεύουν,  ήτε να 
ζήσουν τη ζωή τους στους άλλους σκλαβω ένοι» (στ. 461-462, 471-474), ενώ δεν διστάζουν να 
ο ολογήσουν κατά πρόσωπο στον βασιλιά τους ότι «δεν τον είχαν για πολύ  υαλω ένο και ούτε 
λόγιαζαν πως κυβερνούσε καλά το τι όνι του νου του, όταν πάσχιζε να δώσει θάρρος σε άντρες 
που τους  έλλονταν θάνατος» (στ. 799-804).19 Και εκεί η Κλυται νήστρα ανησυχεί -γεγονός 
που συνέβη-  ήπως οι Έλληνες φερθούν «βάρβαρα» και επισύρουν τη  ήνιν.20 Ο δρό ος της 
«βαρβαρότητας» είναι ανοικτός στον κάθε αλαζόνα, ανεξάρτητα από την εθνική του καταγωγή.

Θεωρώντας τους Πέρσες αποκλειστικά ως εγκώ ιο της πόλης της Αθηνών, χάνου ε κάθε 
αίσθηση της ιδιαιτερότητας της τραγωδίας' η τραγωδία «δίδαξε» τους Αθηναίους να

αθηναϊκή ιστορία του 5ου αι. π.Χ. και η τραγωδία», στο  ανιήλ Ιακώβ (επι .), Όψεις και θέ ατα της αρχαίας 
ελληνικής τραγωδίας, Παπαδή ας, Αθήνα, 2014, σ. 10).
14 «Έτσι κάποιος τον στρατό  ας δαί ονας ρή αξε, από το 'να  έρος τη ζυγαριά βαραίνοντας  ' ανό οια τύχη. Θεοί 
την πόλη σώζουν της Παλλάδας» (στ. 345-347)... «Η αιτία για τον χα ό  ας επίβουλο, κακό ήταν πνεύ α ή κάποιος 
δαί ονας οργισ ένος» (στ. 353-354).
15 «Ποιος ό ως θνητός θα ξεφύγει την απάτη του θεού τη δολόπλοκη;... Γιατί  ε γλυκόγελα καλοπιάνοντας η Άτη 
τον άνθρωπο παρασέρνει στα δίχτυα της, και από κει να  ξε πλέξει δεν είναι  πορετό για κανέναν» (στ. 107-114).
16 Η Άτοσσα ανησυχεί « ήπως ο  έγας Πλούτος ρίξει χά ω, κλωτσώντας, την παλιά ευτυχία, που ο  αρείος  ε τη 
βοήθεια ενός θεού ψηλά είχε στήσει» (στ. 161-164), ενώ,  ετά την είδηση της καταστροφής, προσπίπτει στους 
θεούς, ώστε στο  έλλον να  «στρέψουν στο καλό» τα πράγ ατα (στ. 526).
17 Suzanne Said, «Η τραγωδία του Αισχύλου», Όψεις και θέ ατα της αρχαίας ελληνικής τραγωδίας, ό.π., σ. 304.
18 Χαρά Μπακονικόλα, «Η πρισ ατικότητα της ύβρης στους “Πέρσες”», Στιγ ές της ελληνικής τραγωδίας Α ', 
Καρδα ίτσα, Αθήνα, 1994, σ. 21-29. Ο H.D.F. Kitto, επιπρόσθετα, θεωρεί ότι οι ελληνικές δυνά εις αποτελούν για 
τον Αισχύλο τι ωρό, όργανο στα χέρια του Ουρανού, γι' αυτό δεν τις κατονο άζει- σε αντίθεση  ε τις περσικές (Η
αρχαία ελληνική τραγωδία, ό.π., σ. 50).
19 Aeschylus, Oresteia, Ed. Alan Sommerstein, The Loeb Classical Library, Harvard University Press, London, 2008 
-  Αισχύλος, Αγα έ νων, Μετ. Τάσος Ρούσσος, Κάκτος, Αθήνα, 1992.
20 «Κι αν τους θεούς προστάτες της πόλης σεβαστούν και τους ναούς των στην κουρσε ένη χώρα, νικη ένοι ξανά 
δεν θα βρεθούν,  ια και νικήσαν. Ανίερος  όνο τον στρατό  ην πιάσει πόθος και  εθυσ ένος από δίψα κέρδους 
αρπάζει, πριν να  φύγει, ό,τι δεν πρέπει» (στ. 338-342).



ΘΕΑ ΤΡΟ Υ  ΠΟ Λ ΙΣ  τεύχος  2 2016 124

αναγνωρίζουν στον θρήνο των ηττη ένων εχθρών κάτι που τους αφορούσε πάνω και πέρα από 
την ταυτότητά τους.21 Ο Ξέρξης δεν είναι το συγκεκρι ένο ιστορικό πρόσωπο, αλλά το 
σύ βολο-παράδειγ α της εύθραυστης ανθρώπινης κατάστασης' το έργο είναι «αφιερω ένο» 
στην ήττα και τη σφαγή' η δράση τοποθετείται  ετά το συ βάν, οι  άχες περιγράφονται  έσω 
των ανα νήσεων και  έσω του πόνου εκείνων που τις βίωσαν' κεντρικό πρόσωπο είναι  ία 
 ητέρα που θρηνεί, ενώ το δεύτερο  έρος αποτελεί «τοιχογραφία» απελπισίας. Οι Πέρσες 
αποτελούν προειδοποίηση του ποιητή προς τους Αθηναίους για τη δική τους επεκτατική τάση' 
καλεί το κοινό να δει τη Σαλα ίνα  ε τα  άτια των Περσών και αποσπά τη συ πάθειά του για 
εκείνους, συ περιλα βανο ένου του Ξέρξη. Το διαχρονικό « ήνυ α» που προβάλλεται είναι ότι 
οι νικητές δεν διαφέρουν από τους ηττη ένους' η « οίρα» των Περσών ήταν δυσ ενής, καθώς 
εκείνοι την προκάλεσαν  ε την ύβριν τους- εκείνο ακριβώς, δηλαδή, που διέπραξαν αργότερα 
και οι Αθηναίοι  ε την ι περιαλιστική τους συ περιφορά.

Το 415 π.Χ. ο νεώτερος τραγικός ποιητής επανέρχεται σε κάποια νικητήρια σύρραξη υπέρ 
των Ελλήνων- επιθετική αυτήν τη φορά: στην άλωση της Τροίας. Οι Τρωάδες διδάσκονται την 
εποχή που η Αθήνα πολιορκεί τη Μήλο και εξετάζει το ενδεχό ενο να εκστρατεύσει εναντίον 
των Συρακουσών. Και πάλι οι  άχες περιγράφονται  έσω ανα νήσεων -η  καταστροφή είναι 
τετελεσ ένο γεγονός-, ενώ ο πόνος και η φρίκη ζωγραφίζονται στο πρόσωπο  ιας αλλοεθνούς 
 ητέρας που θρηνεί, διαρκώς πεσ ένης στη γη, της Εκάβης, αρχετυπικής  ορφής του πάσχοντος 
ανθρώπου, και των γυναικών του Χορού, οι οποίες  εταφέρουν στο έργο την ίδια την Τροία. Ο 
Ευριπίδης κορυφώνει την αποστροφή του στον πόλε ο αφενός  έσα από το αστα άτητο 
 οιρολόι των ηττη ένων: όλο το έργο αποτελεί διαρκώς κλι ακού ενο θρήνο- από τον 
Πρόλογο και  ετά, η τραγωδία αυτή  πορεί να θεωρηθεί ως κάποιου είδους πένθι η τελετουργία 
για τους νεκρούς Τρώες και για την πόλη της Τροίας, η οποία στο τέλος καίγεται ολοσχερώς, 
αφετέρου  έσα από τη γνώρι η καυστική του  ατιά στους υπερφίαλους κατακτητές: Ο «σοφός» 
στρατηλάτης Αγα έ νων «θυσίασε δικούς του αγαπη ένους για το καλό των πάρα  ισητών του' 
τα τέκνα του έδωσε, του σπιτικού του χαρά, στον αδελφό του, για χατήρι  ιας γυναικός, που  ε 
τη θέλησή της και όχι  ε το στανιό την κλέψαν» (στ. 370-373)22 και προκαλεί το σχόλιο του -  
 όνου θετικού προσώπου από την ελληνική πλευρά- Κήρυκα ότι «οι  εγάλοι που σοφούς τους 
λένε καλύτεροι δεν είναι από τους ασή αντους» (στ. 411-412)' η Εκάβη συγκλονίζεται  ε την 
κακή της τύχη να κληρωθεί σε « ισητό, πανούργον άντρα, που εχθρεύεται το δίκιο, άνο ο 
τέρας, που  ε τη δίβουλη τη γλώσσα του όλα τα φέρνει πάνω κάτω και τ' αλλάζει» -στον 
Οδυσσέα- (στ. 281-292)' η γελοιοποίηση του υποκινητή του πολέ ου, επιπλέον, είναι έντονη, 
όταν προσπαθεί να δικαιολογήσει την εισβολή του στην Τροία, «όχι για  ια γυναίκα, όπως 
νο ίζουν,  α για τον άντρα εκείνον που, ασεβώντας στο δίκιο της φιλοξενίας, του 'χει αρπάξει 
από το σπίτι τη γυναίκα» (στ. 864-866)' ιδιαίτερα φαιδρή, τέλος, είναι και η ε φάνιση «του 
 ήλου της έριδος», της ωραίας Ελένης, η οποία, στον αγώνα λόγων της  ε την Τρωαδίτισσα

21 Nicole Loraux, The mourning voice: An essay on greek tragedy, Ithaca, New York, 2002, σ. 48. Ο Christian Meier 
προσθέτει ότι ο ποιητής εκφράζει «εκπληκτική εντι ότητα» απέναντι στον εχθρό' παρότι τονίζει τη νίκη των 
Αθηναίων, τους τοποθετεί ταυτόχρονα στην αξιολύπητη θέση των εχθρών (Η  πολιτική τέχνη της αρχαίας ελληνικής 
τραγωδίας, ό.π., σ. 104).
22 Euripides, Trojan Women, Ed. David Kovacs, The Loeb Classical Library, Harvard University Press, London, 
1999 -  Ευριπίδης, Τρωάδες, Μετ. Τάσος Ρούσσος, Κάκτος, Αθήνα, 1991.



ΘΕΑ ΤΡΟ Υ  ΠΟ Λ ΙΣ  τεύχος  2 2016 125

βασίλισσα, επιστρατεύει έωλα επιχειρή ατα, προκει ένου να δικαιολογηθεί: την «έχει πουλήσει 
η ο ορφιά της» και «όλοι τη βρίζουν», ενώ κανονικά θα έπρεπε να «της δώσουν στεφάνι» (στ. 
935-937)' η ειρωνεία του τραγικού ποιητή  εγιστοποιείται στο επιχείρη α ότι η Ελλάδα βγήκε 
κερδισ ένη, καθώς δεν έγιναν αφέντες της οι Βάρβαροι (στ. 933). Η «ξεχωριστή ευφυΐα» των 
Ελλήνων υπογρα  ίζεται ιδιαίτερα και από την Εκάβη, όταν ειρωνεύεται την τελευταία 
πανικόβλητη και απελπισ ένη κίνησή τους να εξοντώσουν  έχρι και τον γιο του Έκτορα, 
χαρακτηρίζοντάς τους πιο «τρανούς» στη  άχη παρά στον νου, τονίζοντάς τους ευθέως ότι «δεν 
αξίζουν τίποτα», αφού φοβήθηκαν «το βρέφος», και «προ ηνύοντας» το «επίγρα  α ντροπής» 
για τη χώρα τους στην επιτύ βια πλάκα του παιδιού, ως: «εδώ είναι θα  ένο ένα παιδί, το οποίο 
κάποια  έρα το σκότωσαν οι Αργίτες από φόβο» (στ. 1158-1191). Εντέλει, το αντιπολε ικό 
 ήνυ α του Ευριπίδη συνοψίζεται εύγλωττα στα απελπισ ένα-οργισ ένα λόγια της 
Aνδρο άχης, την ώρα που πληροφορείται ότι πρόκειται να σκοτώσουν το παιδί της: «Εσείς, 
Αργίτες, που βάρβαρες, φριχτές, βρήκατε πράξεις, γιατί σκοτώνετε χωρίς να φταίει το παιδί 
τούτο;» (στ. 764-765).

Συ περασ ατικά, ως προς την παρουσίαση της ταυτότητας των Ελλήνων και των 
Βαρβάρων, διαπιστώνου ε ότι και στα δύο έργα το πλαίσιο στο οποίο ε φανίζονται οι 
χαρακτήρες των Βαρβάρων ή διατυπώνονται γνώ ες για τους Βάρβαρους υπονο εύει το 
στερεότυπο ή την αντίθεση του Έλληνα και του Βάρβαρου, που δη ιουργείται από τους δείκτες 
των διαφορών, συγχέοντας τα όρια.23 Εντούτοις,  πορού ε να επιση άνου ε κάποια 
διαφοροποίηση: Η γενιά των περσικών πολέ ων -στην οποία ανήκει ο πρώτος τραγικός 
ποιητής- βίωσε έντονα την αντίθεση Έλληνας-Βάρβαρος. Οι Έλληνες, σίγουροι για την 
ταυτότητά τους, είχαν πάθος για την ελευθερία, σε αντίθεση  ε τους Βάρβαρους, που 
καθοδηγούνταν από τυράννους. Ο Αισχύλος, που πολέ ησε στον Μαραθώνα, καταδεικνύει 
στους Πέρσες τη συγκεκρι ένη οπτική. Η τραγωδία αυτή αποτελεί την πρώτη γραπτή 
« αρτυρία» της «πόλωσης» ανά εσα στα δύο έθνη, η οποία κατά κάποιον τρόπο προκλήθηκε 
από την απειλή που ένιωσε ο ελληνόφωνος κόσ ος από την επεκτεινό ενη περσική 
αυτοκρατορία. Ο Ευριπίδης, από την άλλη πλευρά, ανήκει σε άλλη εποχή. Είναι χαρακτηριστικό 
ότι όλα τα έργα του -πλην της Άλκηστης- γράφηκαν την περίοδο του ε φυλίου πολέ ου' 
«εχθρός» πλέον δεν είναι ο «άλλος», αλλά ο «ίδιος» ο εαυτός.  ς εκ τούτου, ο δρα ατουργός 
επεξεργάζεται πλέον «διανοητικά» και «φιλοσοφικά» το θέ α της αντίθεσης των δύο εθνών. 
Είναι σύγχρονος του σοφιστή Ιππία, ο οποίος διακήρυττε ότι, κατά τη φυσική τάξη, όλοι οι 
άνθρωποι ανήκουν στην ίδια οικογένεια, το ίδιο σπίτι, την ίδια πόλη (Πλάτων, Πρωταγόρας, 
337c), και του Αντιφώντα, ο οποίος έλεγε ότι οι άνθρωποι  οιάζουν, είτε είναι Έλληνες είτε 
είναι Βάρβαροι (DK87 B44 b2). Στο έργο του καταγράφει τώρα πια την «κρίση ταυτότητας» 
των Ελλήνων. Ο νεώτερος τραγικός ποιητής δείχνει ξεκάθαρα πώς οι Έλληνες  πορούν, όταν οι 
συνθήκες το επιτρέπουν, να φερθούν πιο «βάρβαρα» από τους Βάρβαρους. 4 Κατά συνέπεια, 
ενώ ο Αισχύλος ήδη καθιστά, κατά κάποια έννοια, πιο «περίπλοκη» απ' ό,τι θεωρούνταν τη 
στερεότυπη αντίθεση ανά εσα στους «καλούς» και «πολιτισ ένους» Έλληνες και τους

23 Mary Ebbott, «Περιθωριακοί χαρακτήρες», Όψεις και θέ ατα της αρχαίας ελληνικής τραγωδίας, ό.π., σ. 518.
24 Suzanne Said, «Greeks and Barbarians in Euripides' Tragedies: The end of differences?», Greeks and Barbarians, 
University Press, Edinburg, 2002, σ. 99-100 -  Edith Hall, Inventing the Barbarian: Greek self-definition through 
tragedy, Clarendon Press, Oxford, 1989, σ. 57.



ΘΕΑ ΤΡΟ Υ  ΠΟ Λ ΙΣ  τεύχος  2 2016 126

«κακούς» και «άγριους» Βάρβαρους, ο Ευριπίδης κορυφώνει την ειρωνική του διάθεση, την 
οποία, άλλωστε, έχει εκδηλώσει σε αρκετά ακό α έργα του:25 η Ανδρο άχη, στο άκουσ α της 
τύχης που περι ένει τον γιο της, δηλώνει ότι κανένας Βάρβαρος δεν θα  πορούσε να διαπράξει 
τη βαρβαρότητα που διαπράττουν οι Έλληνες.

Μία ακό α διαφοροποίηση που καταγράφεται ανά εσα στα δύο έργα και αντανακλά την 
κοσ οθεωρία των δρα ατουργών, είναι η στάση τους απέναντι στην απώλεια και τον πόνο- και 
ευρύτερα στον πόλε ο. Ο Αισχύλος είναι άριστος γνώστης του πόνου, στο έργο του  εταφέρει 
παραστατικά τη φρίκη του πολέ ου26 και τον θρήνο των ηττη ένων' εντούτοις, στον πρώτο 
τραγικό ο πόνος ε φανίζεται ως προϊόν κάποιας ανθρώπινης κακής ή ανόητης πράξης, της 
οποίας οι συνέπειες δεν περιορίζονται  όνο στον δράστη, αλλά επηρεάζουν το κοινωνικό 
σύνολο. Ο Αισχύλος συ  ετείχε στον νικηφόρο πόλε ο εναντίον των Περσών, βίωσε την 
οικονο ική και πολιτιστική άνθηση της πατρίδας του- είναι χαρακτηριστικό ότι στο έργο του 
καταγράφεται αρκετός «θαυ ασ ός» για τους γενναίους πολε ιστές. Αξιοπρόσεκτη είναι και η 
εξιδανίκευση του Ααρείου, ο οποίος σκιαγραφείται αντιθετικά προς τον επιπόλαιο γιο του: είναι 
«θεοφόρητος» βασιλιάς, που «πάντα καλά διαφέντευε  ε γνώση και φρονι άδα τον στρατό 
του», και ποτέ «σε χαλασ ούς πολέ ου» τους άντρες δεν έφθειρε «του κάκου» (στ. 652-656)' 
έκανε «α έτρητους πολέ ους  ε πλήθος στρατούς,  α τόσο τρανό κακό δεν έφερε στη χώρα» 
(στ. 780-781)' ήταν «ισόθεος, παντοδύνα ος αφέντης, αγαθός και ανίκητος» (στ. 855-857)'  ε 
«πολυξακουσ ένους στρατούς» κούρσευε πόλεις και γκρέ ιζε κάστρα, ενώ στην εποχή του 
γυρνούσαν από τους πολέ ους «άβλαβοι, δίχως  όχθους» (στ. 858-863). Συνεπώς, ο ποιητής δεν 
καταδικάζει απερίφραστα τον πόλε ο -ο  Ααρείος εκθειάζεται, παρά τους επεκτατικούς του 
πολέ ους-, αλλά το γεγονός ότι ο Ξέρξης έδρασε υπερφίαλα και προκάλεσε τη θεϊκή οργή. Ο 
Αισχύλος συντηρεί βαθιά πίστη στην τελική δικαιοσύνη των θεών.

Στον Ευριπίδη, τα πράγ ατα είναι κάπως διαφορετικά: η θεϊκή δικαιοσύνη τίθεται εν 
α φιβόλω' οι θεοί ε φανίζονται στον Πρόλογο και φανερώνουν την πρόθεσή τους να επιβάλουν 
τη δικαιοσύνη, η παρουσία τους παρα ένει σταθερή πλην «νοερή»,  όνο που οι θιγέντες δεν 
είναι σε θέση να την αντιληφθούν. Αντ' αυτού, καθ' όλο το έργο καταγράφεται η βαθ ιαία 
αναγνώριση, εκ  έρους των Τρωαδιτισσών, της «αλήθειας» για τους θεούς: η Εκάβη πρεσβεύει 
ότι, στην επίκλησή της στους θεούς, «άσπλαχνους κράζει βοηθούς της», ό ως την «ανακουφίζει 
κάπως» να τους φωνάζει να τη συντρέξουν στη δυστυχία της (στ. 469-471), ενώ το τελικό 
πόρισ ά της είναι ότι η  όνη «έγνοια» των θεών ήταν να της δίνουν πόνους και να  ισούν την 
Τροία (στ. 1240-1241)' η Ανδρο άχη θεωρεί ότι «σταλ ένος ο χαλασ ός από τους θεούς ήρθε» 
(στ. 775-776)' ο Χορός, την ώρα της ύστατης καταστροφής, αναρρωτιέται αν ο Αίας «τα 
σκέφτεται αυτά, καθισ ένος στον ουράνιο θρόνο του ψηλά στα αιθέρια» (στ. 1077-1080). Στις 
Τρωάδες είναι ευδιάκριτο ότι τον συ παντικό έλεγχο διαχειρίζονται κάποιες δυνά εις 
παντοδύνα ες, οι οποίες δείχνουν ενίοτε τη συ πάθειά τους, που ό ως ουδέποτε υπερισχύει της

25 Είναι γνωστή η ειρωνική στάση του Ευριπίδη απέναντι στους Έλληνες στην Ελένη, την Ιφιγένεια εν Ταύροις, τη 
Μήδεια και αλλού. Το θέ α αναλύει η Χαρά Μπακονικόλα: «Η φυλετική ετερότητα στην τραγωδία ή Οι Βάρβαροι, 
οι Έλληνες και η ειρωνική γλώσσα του Ευριπίδη», Τραγωδία και γλώσσα, Καρδα ίτσα, Αθήνα, 2008, σ. 121-134.
26 «Τα κορ ιά τους φριχτά σπαραγ ένα  ες στα κύ ατα, όι, της α όλευτης θάλασσας τ' άφωνα ψάρια ξεσκίζουν. 
Κάθε σπίτι πενθεί που 'χει χάσει τον αφέντη του και άκληροι τώρα οι γερόντοι γονείς τις  οιρόγραφτες συ φορές 
των θρηνούν και του πόνου το πολύβουο γρικούν  οιρολόι» (στ. 576-583).



ΘΕΑ ΤΡΟ Υ  ΠΟ Λ ΙΣ  τεύχος  2 2016 127

εχθρότητάς τους' απαιτούν την ανθρώπινη λατρεία, αλλά ο θνητός δεν πρέπει να προσδοκά 
κα ία ανταπόδοση γι' αυτήν, ενώ, αντίθετα, πρέπει  ονί ως να  ερι νά  ήπως διαπράξει κάποια 
προσβολή.27

Πριν από την αντιπαράθεσή της  ε την υπαίτια του πολέ ου, η βασίλισσα της Τροίας 
επικαλείται το «στήριγ α της γης», το οποίο, διασχίζοντας πάντα τον βουβό του δρό ο, τα 
κυβερνά όλα  ε δικαιοσύνη (στ. 884-888), πεπεισ ένη ότι  ε την τι ωρία της Ελένης θα 
αποδοθεί η δικαιοσύνη και θα προσλάβει νόη α τόσος πόνος. Η τελική πυρπόληση της πόλης 
και η αποχώρηση των αιχ αλώτων, ό ως, δεν τη διαβεβαιώνουν για κάτι τέτοιο, έχοντας και την 
επίγνωση ότι η Ελένη είναι ακό α ζωντανή-  ε άγνωστη την τελική της τύχη. Το έργο 
ολοκληρώνεται στη «λά ψη» της καταστροφής,  ε αβέβαιη τη  ετέπειτα εξέλιξη, την απονο ή 
της «δικαιοσύνης» και την επικράτηση της «τάξης»' ενώ ξεκινά  ε τη θεϊκή παρουσία, δεν 
κλείνει  ε την ε φάνιση κάποιου από τους γνώρι ους ευριπίδειους από  ηχανής θεούς, που θα 
εγγυηθεί τη δίκαιη έκβαση των πραγ άτων. Το γεγονός ότι καθ' όλη την τριλογία τίθεται 
σποραδικά το ζήτη α της τρωικής υπευθυνότητας δεν αντισταθ ίζει τον πόνο των 
Τρωαδιτισσών, ούτε για εκείνες ούτε για ε άς.28

Μολαταύτα, ενώ θα περι ένα ε την ολοκληρωτική καταδίκη του πολέ ου από τον τραγικό 
ποιητή -την οποία έχει πραγ ατώσει σε άλλα του έργα,  ε ε  εσότερη αναφορά στη φρίκη του 
πολέ ου-, παρατηρού ε ότι τον αποδέχεται «υπό όρους»' εύγλωττη είναι η δήλωση της 
Κασσάνδρας ότι «ο  υαλω ένος πρέπει να αποφεύγει τον πόλε ο' αν βρεθεί, ό ως, στην 
ανάγκη να πολε ήσει, ωραίο στεφάνι δόξας για την πατρίδα  ε τι ή να πέσει» (στ. 400-402), 
ενώ προσπαθεί να καθησυχάσει τη  ητέρα της, λέγοντας ότι «οι Τρωαδίτες χάνονταν για την 
πατρίδα, δόξα τρανή και ωραία» (στ. 386-387)' επιπρόσθετα, η Εκάβη, όταν θρηνεί τον νεκρό 
της εγγονό, καταθέτει ότι αν εκείνος «σκοτωνόταν για την πατρίδα», έχοντας γευτεί τις χαρές 
της νιότης, τον γά ο και την ισόθεη βασιλεία, θα τον θεωρούσε «καλότυχο», προσθέτοντας και 
τη  ικρή επιφύλαξη: «αν υπάρχει κάποια καλοτυχία σε αυτά» (στ. 1168-1170). Ευδιάκριτος 
είναι και κάποιος θαυ ασ ός που συντηρεί ο ποιητής για την πατρίδα του: οι αιχ άλωτες 
εύχονται να τις  εταφέρουν «στη χώρα του Θησέα, την ξακουστή και ευτυχισ ένη» (στ. 207 
208), ενώ δοξάζουν την Ελλάδα, «που γεννά πολε ιστές αντρειω ένους» (στ. 565-566), καθώς 
και την «ολόλα πρη Αθήνα» (στ. 803).

Επιστρέφοντας στην αρχική επισή ανση περί του «πολιτικού» αλλά διόλου 
«στρατευ ένου» ή ά εσα «επικαιρικού» χαρακτήρα της αρχαίας τραγωδίας, διαπιστώνου ε ότι 
και τα δύο αντιπολε ικά έργα ξεφεύγουν απόλυτα από τη ρητή και ά εση προσκόλληση στο 
ιστορικό πλαίσιο και αφηγούνται θέ ατα διαχρονικά. Το πρόβλη α  ε τις προσεγγίσεις εκείνες 
της τραγωδίας που προσπαθούν να αποδείξουν τον -συγκεκρι ένο- ιδεολογικό της χαρακτήρα 
είναι, εντέλει, ότι υπερεκτι ούν τον ρόλο του κοινωνικού υπόβαθρου στην παραγωγή νοη άτων

29των εν λόγω κει ένων. Η προβολή του σύγχρονου κόσ ου στο  υθικό παρελθόν της 
τραγωδίας είναι επιλεκτική και έ  εση,  άλλον συ βολική παρά περιγραφική- το ίδιο ισχύει

27 Eric Havelock, «Watching the Trojan Women», στο Erich Segal (επι .), Euripides: A collection o f  critical essays, 
Prentice-Hall, New Jersey, 1968, σ. 116.
28 Barbara Goff, Euripides: Trojan Women, Duckworth, London, 2009, σ. 36-42.
29 Michelle Gellrich, «Interpreting greek tragedy: History, theory, and the new philology», στο Barbara Goff (επι .),
History, Tragedy, Theory: Dialogues on athenian drama, University Press, Texas, 1995, σ. 50.



ΘΕΑ ΤΡΟ Υ  ΠΟ Λ ΙΣ  τεύχος  2 2016 128

και για την προβολή των ιστορικών συ βάντων  ε « υθολογικό» τρόπο. Η  εγάλη ποίηση 
τοποθετείται πέρα από την ιστορική αφήγηση, τη διδαχή και την προπαγάνδα. Η τραγωδία θέτει 
ερωτή ατα- δίχως να προσφέρει ουδε ία απάντηση' αφορά σαφέστατα καταστάσεις και 
προβλή ατα του πέ πτου π.Χ. αιώνα' ταυτόχρονα, ό ως, επεκτείνεται σε κάθε εποχή και σε 
κάθε άνθρωπο.

Τα δύο έργα, παρά τις επι έρους διαφορές τους, καταδικάζουν την υπερφίαλη συ περιφορά 
και προειδοποιούν: «Πάντοτε να θυ άστε την Ελλάδα και την Αθήνα, και ποτέ κανένας να  ην 
καταφρονάει της δικιάς του  οίρας τα δώρα, και, ποθώντας άλλα, σκορπίσει τα αγαθά του»,

30επιση αίνει ο αισχύλειος Ααρείος (στ. 823-826)' «ά υαλος είναι όποιος κουρσεύει πόλεις' 
ναούς και τάφους και ιερά των πεθα ένων ρη άζει' θα χαθεί και αυτός κατόπιν», υπερθε ατίζει 
ο ευριπίδειος Ποσειδώνας (στ. 95-97). Ο τελικός θρήνος είναι κοινός στις δύο τραγωδίες' 
πρόκειται για απλό και «καθαρό» πένθος που δεν διαθέτει εθνικότητα' είναι χαρακτηριστικό ότι 
στο όνειρο της Άτοσσας η πατρίδα δόθηκε «δια κλήρου» στις δύο γυναίκες. Ο σπαρακτικός 
θρήνος της Εκάβης και των Τρωαδιτισσών αντηχεί τις απαρηγόρητες κραυγές του Ξέρξη και 
των γερόντων Περσών. Το τελικό -δυσοίωνο- πόρισ α θα  πορούσε να είναι πως η Ιστορία 
τελικά δεν διδάσκει, αφού εξακολουθούν να επαναλα βάνονται τα ίδια λάθη- ούτε ό ως και η 
τραγική ποίηση'  όνο «παρηγορεί»  ε την αισθητική της δύνα η.

30 Ο David Rosenbloom, σχολιάζοντας αυτόν τον στίχο, παρατηρεί ότι η ύβρις, η άτη και ο θρήνος δεν αποτελούν 
αποκλειστικά περσική «εξελικτική διαδικασία»' αντίθετα, είναι το αρχαιότερο ελληνικό «πρότυπο» παρέκκλισης 
και θεϊκής τι ωρίας, το οποίο εδώ ακολουθεί και ο περσικός ι περιαλισ ός (Aeschylus: Persians, Duckworth, 
London, 2006, σ. 112).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

