
  

  Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας

   Τόμ. 17 (1994)

   Δελτίον XAE 17 (1993-1994), Περίοδος Δ'. Στη μνήμη της Ντούλας Μουρίκη (1934-1991)

  

 

  

  Ο Κανών 82 της Πενθέκτης Οικουμενικής
Συνόδου και η παράσταση του Αμνού: με αφορμή
μια αδημοσίευτη εκκλησία στην Καππαδοκία 

  Catherine JOLIVET-LÉVY   

  doi: 10.12681/dchae.1089 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
JOLIVET-LÉVY, C. (1994). Ο Κανών 82 της Πενθέκτης Οικουμενικής Συνόδου και η παράσταση του Αμνού: με
αφορμή μια αδημοσίευτη εκκλησία στην Καππαδοκία. Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας, 17,
45–52. https://doi.org/10.12681/dchae.1089

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 22/01/2026 07:52:14



Le canon 82 du Concile quinisexte et l'image de
l'Agneau: à propos d' une église inédite de Cappadoce

Catherine  JOLIVET-LÉVY

Δελτίον XAE 17 (1993-1994), Περίοδος Δ'. Στη μνήμη της
Ντούλας Μουρίκη (1934-1991)• Σελ. 45-52
ΑΘΗΝΑ  1994



Catherine Jolivet-Lévy 

LE CANON 82 DU CONCILE QUINISEXTE ET L'IMAGE DE L'AGNEAU : 
À PROPOS D'UNE ÉGLISE INÉDITE DE CAPPADOCE 

J-^a région située à l'Est et au Sud-Est d'Ürgüp se révèle 
chaque année plus riche en monuments rupestres iné­
dits, antiques et chrétiens. A ceux des environs des vil­
lages de Karacaören, Karhk, Iltas et Akköy1 s'ajoute 
aujourd'hui, plus au Nord, sur les pentes du Topuz Da-
gi et dominant la vallée de Dölecek dere2 un petit en­
semble — vraisemblablement monastique — compre­
nant une église décorée de peintures et plusieurs exca­
vations (salles et église). 
Nous ne nous attacherons ici qu'au décor absidal de 
l'église principale3, qui présente une iconographie rare. 
Le reste du monument, à l'exception peut-être du parec-
clèsion Nord où l'on distingue quelques traces de figures, 
était simplement enduit d'un badigeon blanc. Une ins­
cription courait entre la conque et la paroi de l'abside: 
dédicatoire ou liturgique, elle est presque entièrement 
détruite aujourd'hui. Le programme iconographique 
présentait deux registres, mais les peintures de la paroi 
— des saints en pied (apôtres ou évêques) — ne sont plus 
identifiables. La composition qui se déploie dans la 
conque, assez bien conservée, correspond dans ses 
grandes lignes au thème de la Majestas Domini, courant 
dans la région aux IXe-Xe siècles et caractéristique de 
l'iconographie «archaïque» de Cappadoce4, mais elle 
présente des particularités originales (Fig. 1). Au centre 
se détache l'image du Christ trônant, bénissant et tenant 
le livre fermé, assis sur le siège traditionnel, à dossier «en 
lyre», dont les lourdes boiseries sont rehaussées de 
perles. Conformes à l'iconographie «archaïque» sont 
aussi les quatre symboles des évangélistes qui entou­
rent le trône, nimbés, tenant un livre et désignés par les 
participes liturgiques d'introduction de l'hymne du 
Trisagion: l'homme (κέ λέγοντα) (Fig. 2) et le lion 
(κεκρ[αγ]ότα) à gauche, l'aigle (φδοντα) et le taureau 
(βοώτα) à droite. Le Christ trônant et les quatre sym­
boles sont englobés ici dans une mandorle ovale, à bord 
simple, au lieu de la gloire circulaire souvent limitée par 
une bordure imitant l'irisation de l'arc-en-ciel, fréquente 
dans les images «archaïques». Rare est aussi, du moins 
dans le contexte absidal cappadocien, la couleur rouge 
de la mandorle5, bien que celle-ci — symbole de la 

lumière divine et du feu associé à la célébration de l'Eu­
charistie6 — se justifie parfaitement7. La présence dans 
la gloire même, sous le marchepied du trône, des roues 
ocellées entrelacées et entourées de flammes, contribue à 
l'atmosphère incandescente de la vision divine. La situa-

1. C. J o l i ve t -Lévy , Les églises byzantines de Cappadoce. Le pro­
gramme iconographique de l'abside et de ses abords, Paris 1991, p. 
147-150 (Akköy), 167-169 (ìltas), 171-174 (Karacaören); sur la vallée 
de Kurt dere, près de Karacaören, voir aussi: E ad. et G. K i o u r -
t z i an , Découvertes archéologiques et épigraphie funéraire dans une 
vallée de Cappadoce (sous presse); pour Karhk, cf. N. T h i e r r y , 
L'importance du culte de saint Jean Prodrome en Cappadoce: à pro­
pos des absides de l'église n° 3 de Karhk, BZ 84-85 (1991-1992), p. 
94-101. 
2. A droite de la route menant d'Ürgüp à Aksalur, à 3 km environ 
d'Ürgüp. 
3. Croix libre à coupole pourvue d'un parecclèsion Nord; la partie 
Sud de l'église est détruite. Nous avons visité ce monument en avril 
1992. 
4. J o l i v e t - L é v y , op.cit. (note 1), p. 337-340. 
5. Le fond de la gloire divine est généralement bleu dans les composi­
tions cappadociennes «archaïques». On trouve en revanche une man­
dorle à fond rouge pour le Christ de l'Anastasis à Sainte-Barbe de 
Soganli (1006 ou 1021). Dans l'église rupestre S. Biagio à S. Vito dei 
Normanni en Italie méridionale, l'Ancien des Jours se détache sur le 
fond rouge d'un médaillon, entre les quatre symboles, les séraphins et 
des prophètes (I Bizantini in Italia, éd. G. Cavallo, Milan 1982, fig. 
414). Mais les parallèles les plus proches pour notre image sont les 
théophanies absidales géorgiennes de Lamaria de Zibiani à OuSgoul et 
de l'église des Archanges de Zemo-Krikhi; cf. T. V e l m a n s , L'image 
de la Déisis dans les églises de Géorgie et dans celles d'autres régions 
du monde byzantin, CahArch 29 (1980-81), p. 67, 69. Sur l'usage du 
fond rouge, qui, en relation avec le symbolisme de la lumière, remonte 
à l'Antiquité, son utilisation dans l'art des Chrétiens orientaux et dans 
la tradition occidentale, cf. D. M o u r i k i , Thirteenth-Century Icon 
Painting in Cyprus, The Griffon 1-2 (1985-86), p. 23-26. En Cappado­
ce, un fond ocre rouge est utilisé de façon extensive dans l'église du 
stylite Nicétas ( J o l i v e t - L é v y , op.cit. (note 1), p. 54-55). Comme 
couleur de fond des médaillons, le rouge est courant dans le monde 
byzantin et en Italie du Sud (des exemples dans: L. Sa f r an , San 
Pietro at Otranto. Byzantine Art in South Italy, Roma 1992, p. 115). 

6. Voir le passage de Jean Chrysostome cité infra. 
7. Cf. Is. LXVI, 15: «Car voici que Yahvé arrive dans le feu»; voir 
aussi Ez. 1,4; Daniel VII, 9: «Son trône était flammes de feu aux roues 
de feu ardent». Le feu est associé précocement à la vision de Dieu dans 
l'iconographie (évangéliaire de Rabbuia). 

45 



CATHERINE JOLIVET-LEVY 

Fig. 1. Eglise du Topuz Dagi (environs d'Ürgüp), vue générale du décor de l'abside (conque). 

tion comme la façon dont sont représentées ici les roues 
enflammées8 diffèrent de l'iconographie «archaïque» 
courante, qui les montre hors de la gloire, encadrant le 
bas de l'auréole ; par leur emplacement sous le trône du 
Christ, elles peuvent être rapprochées du motif cou­
ramment, mais à notre avis erronément, identifié à la 
mer de cristal, peint dans une série d'absides «archaï­
ques» de Cappadoce, et confirme la signification diffé­
rente que nous en avons proposée9. Autour de ce groupe 
central sont symétriquement disposés les éléments habi­
tuels des compositions absidales développées : chérubins 
tétramorphes et séraphins (nommés hexaptéryges) aux­
quels étaient associés les prophètes Isaïe et Ézéchiel10 — 
seul Isaïe à gauche est conservé, qui tend les mains vers 
la pince au charbon ardent que tenait le séraphin. Les 
archanges en costume impérial, Michel, [Μ]ηχαίλ, et 
Gabriel, Γαβρηίλ, légèrement inclinés vers le Christ, 
tenant le globe et l'étendard11, encadrent la composi­
tion. En haut se trouvent les personnifications du Soleil 
(ό ήλιος) et de la Lune (ή σελή[νη]), nimbés, jeune 
homme vêtu de rouge sur fond rouge et jeune femme en 

maphorion gris-clair, les mains ouvertes devant la poi­
trine. Tous les éléments décrits jusqu'ici sont, avec des 
variantes de détail, bien connus de l'iconographie absi­
dale «archaïque» de Cappadoce, mais une image plus 
insolite s'y ajoute qui confère un intérêt particulier à 
notre décor : la représentation d'un agneau, de profil, la 
tête ceinte du nimbe crucifère, dans un médaillon bordé 
d'une frise de grecques12 placé dans l'axe de la composi­
tion, au-dessus de l'image du Christ et entre le Soleil et 
la Lune (Fig. 3). Une inscription fragmentaire, mais 
aisément restituable, le désigne comme le symbole du 
Christ rédempteur: ήδε ό [άμ]νός, «Voici l'Agneau», 
légende inspirée du témoignage du Prodrome dans Jean 
I, 29, «Voici l'Agneau de Dieu qui ôte le péché du 
monde ». 
Le style des peintures, les couleurs, l'épigraphie per­
mettent des comparaisons avec des décors de la région 
placés entre le milieu du Xe siècle et le début du Xle 
siècle13. Plutôt caractéristique de la première moitié du 
siècle, la vision du Christ en gloire entre les puissances 
célestes décore encore l'abside de l'église du Pigeonnier 

46 



LE CANON 82 DU CONCILE QUINISEXTE ET L'IMAGE DE L'AGNEAU 

Fig. 2. Eglise du Topuz Dagi (environs d'Ürgüp), détail de la composition absidale: l'homme, symbole de Matthieu. 

de Çavusin (963-969), par exemple. C'est donc une data­
tion dans la seconde moitié du Xe siècle, voire au tout 
début du Xle siècle, que nous proposons pour le décor 
du Topuz Dagi. Dans ce contexte chronologique, l'élé­
ment le plus étonnant du programme absidal est évi­
demment la représentation d'une image — l'Agneau — 
censée n'avoir plus cours dans l'iconographie orientale 
après 691/692, date du Concile Quinisexte, réuni à 
Constantinople à l'initiative du Justinien II. Le fameux 
canon 82 de ce concile, sur lequel nous reviendrons plus 
loin, fait en effet allusion aux images où l'on voit l'A­
gneau montré par le doigt du Précurseur, comme type 
préfigurant l'Agneau véritable, le Christ, et recom­
mande de préférer aux «types et aux ombres» l'image 
anthropomorphique du Christ, l'Agneau qui ôte le pé­
ché du monde, afin de rendre manifeste la réalité de 
l'Incarnation14. 
L'Agneau de l'église inédite du Topuz Dagi n'est pas un 
cas unique en Cappadoce. On connaît l'image — dési­
gnée également comme VAmnos — de la douelle absi­
dale de l'église Sud de Saint-Jean de Güllü dere (913-

8. Avec des flammes jaillissant du centre, comme, vers le milieu du Xe 
siècle, dans l'abside nord de Tokah Kilise 2 ( J o l i v e t - L é v y , op.cit. 
(note 1), pi. 65); pour l'iconographie «archaïque» habituelle, cf. par 
exemple Haçh Kilise: ibid., pi. 3, fig. 1. 
9. J o l i v e t - L é v y , op.cit. (note 1), p. 88, 339; ce motif est toujours 
associé dans l'iconographie «archaïque» à l'épisode d'Isaïe purifié par 
le charbon, qui est aussi figuré dans l'église du Topuz Dagi. 

10. Sur l'interprétation typologique des épisodes montrant Isaïe et 
Ezéchiel, préfigurations de l'Eucharistie, dans les absides archaïques 
de Cappadoce: J o l i v e t - L é v y , op.cit. (note 1), p. 32-34, 338-339. 

11. Quelques traces de lettres permettent de restituer sur l'étendard 
des archanges une inscription, probablement le triple ογιος; on 
remarque pour les deux figures un repentir du peintre, qui avait d'a­
bord esquissé l'étendard plus haut et plus à l'extérieur. 

12. Motif relativement rare dans les peintures cappadociennes, que 
l'on retrouve cependant autour de la croix peinte au sommet de 
l'arc absidal de Sainte-Barbe de Soganh ( J ο 1 i ν e t - L é ν y, op.cit. (note 
1), pi. 143, fig. 2) ou décorant le bassin du bain de l'Enfant dans la 
Nativité de l'église des Quarante-Martyrs de Suves, 1216-17 (M. 
Res t i e , Byzantine Wall Painting in Asia Minor, Greenwich, Conn. 
1967, vol. Ill, fig. 417). 

13. Eglise du Grand Pigeonnier de Çavusin (963-969), Sainte-Barbe de 
Soganh (1006 ou 1021), Tagar. 

14. Mans i , 11, col. 977E-980B. 

47 



CATHERINE JOLIVET-LEVY 

Fig. 3. Eglise du Topuz Dagi (environs d'Ürgüp), sommet de la conque: l'Agneau entre le Soleil et la Lune et les archanges 
Michel et Gabriel, au-dessus du Christ en gloire. 

920)15: de profil, la tête de face, l'Agneau inscrit dans 
une auréole de lumière (Fig. 4) est encadré par une série 
de prophètes, en buste dans des médaillons. L'ensemble 
du décor de l'arc introduit la vision du Christ en gloire 
qui règne dans la conque absidale, entre les chérubins, 
les séraphins accompagnés des prophètes Isaïe et Ezé-
chiel et les archanges Michel et Gabriel en adoration. 
Les peintures du Xe siècle recouvrant dans cette église 
une couche plus ancienne, que N. Thierry place au Vile 
siècle, la présence de l'Agneau pourrait s'expliquer ici 
par la reprise d'un programme primitif, antérieur à 692. 
Si cette hypothèse ne peut être exclue, la découverte de 
nouvelles images de l'Agneau en Cappadoce invite à 
réfléchir à nouveau sur la signification de cette icono­
graphie. 
Plus insolite encore est la représentation récemment 
identifiée près d'iltaç, village situé à l'Est d'Ürgüp, dans 
la même région que l'église inédite du Topuz Dagi16. 
L'Agneau, nommé Amnos, est peint au sommet de la 
conque absidale (Fig. 5), au-dessus du Christ de l'As­

cension et, comme à Saint-Jean de Güllü dere, entre les 
prophètes, mais il présente à la place de la tête de l'ani­
mal le visage humain du Christ jeune, imberbe, au 
nimbe crucifère (IXe s.?). 
Dans ces trois décors, l'emplacement de l'Agneau est 
comparable : à la douelle absidale ou au sommet de la 
conque, au-dessus d'une représentation du Christ en 
gloire. La situation de l'Agneau — à l'entrée de l'ab­
side — et sa désignation comme Amnos, qui renvoie à 
Jean I, 29, permettent de préciser la valeur de l'image. 
Conformément à une exégèse patristique et liturgique 
ancienne, dont l'iconographie se fait l'écho dès l'époque 
paléochrétienne17, l'Agneau est avant tout ici le symbole 
du Christ — victime immolée pour les péchés du monde 
dans le rite eucharistique18. L'image s'inscrit ainsi par­
faitement dans un programme absidal, dont la relation 
avec la liturgie nous paraît incontestable, même s'il ne 
faut évidemment pas y chercher la traduction picturale 
d'une prière ou d'un rite précis. Un passage célèbre de 
Jean Chrysostome19 rend compte de cette communauté 

48 



d'inspiration: «La table mystique est dressée, l'Agneau 
de Dieu s'immole pour vous, (...) la flamme spirituelle 
jaillit de la table sacrée, les chérubins sont là présents, 
les séraphins déploient leur vol, (...) le feu divin descend 
des cieux, le sang coule pour votre salut du flanc très pur 
de l'Agneau et remplit la coupe...». Le symbole de l'A­
gneau inspiré par le témoignage de Jean-Baptiste évo­
quait ainsi l'Incarnation et le sacrifice et de façon signi­
ficative, le même terme d'Amnos désignera ensuite un 
autre image, celle du Christ-enfant sur l'autel ou dans la 
patène, figuré à partir du Xlle siècle au centre de l'hémi­
cycle absidal, au milieu des évêques officiant20. L'identi­
té de la désignation atteste l'analogie de sens entre l'A­
gneau et le Christ-enfant — deux symboles du sacrifice 
eucharistique — mais, dans le second cas, l'accent est 
mis sur la réalité de l'Incarnation, condition du sacrifice 

15. N. T h i e r r y , Haut moyen âge en Cappadoce. Les églises de la 
région de Çavusin, 1, Paris 1983, p. 150-151. J o l i v e t - L é v y , op.cit. 
(note 1), p. 40. 
16. Cf. J o l i v e t - L é v y , ibid., p. 168. 
17. A Saint-Vital de Ravenne et dans la basilique du monastère du 
Mont Sinai, par exemple. 
18. Ceci n'exclut pas un symbolisme polyvalent: à Saint-Vital, l'A­
gneau, qui constitue l'aboutissement et la clef de tout le programme 
iconographique du presbyterium, est identifié à l'Agneau triomphant 
de l'Apocalypse, souverain eschatologique. Mais la désignation Amnos 
des églises cappadociennes correspond au passage de Jean (et à Is. 53, 
7), non au texte de l'Apocalypse, qui utilise le terme το Άρνίον. 

19. Lorsqu'il s'indigne que les fidèles quittent l'église au milieu de 
l'office: Jean Chrysostome, Neuvième Homélie sur la pénitence, trad. 
J. Bareille. Oeuvres complètes de Jean Chrysostome, III, Paris 1864, p. 
571 (cité par P. Van M o o r s e l , La signification des icônes dans le 
sanctuaire des églises coptes, Nicée II, 787-1987, Actes de Coll. Intern. 
(Paris 1986), éd. F. Boespflug et N. Lossky, Paris 1987, p. 216-217). 
20. G. Bab ic , Les discussions christologiques et le décor des églises 
byzantines au Xlle siècle, FriihMitAltSt 2 (1968), p. 368-386. Notons 
que la désignation de cette image comme Amnos, qui correspond à sa 
signification et à l'usage actuel chez les historiens d'art, n'est généra­
lement pas celle inscrite sur les peintures; plus fréquente sont les 
légendes θυσία, ό θυόμενος ou encore Melismos; dans l'église des 
Saints-Joachim-et-Anne à Studenica (1314), la légende en vieux-serbe 
est : L'Agneau de Dieu est sacrifié et tué pour le monde entier (cf. C. 
Wa l t e r , The Christ Child on the Altar in the Radoslav Narthex: A 
Learned or a Popular Theme?, dans Studenica et l'art byzantin autour 
de l'année 1200, Belgrade 1988, p. 222-223). 

Fig. 4. Saint-Jean de Güllü dere, abside Sud: l'Agneau au 

sommet de l'intrados de l'arc absidal. 

Fig. 5. Eglise d'ïltas: L'Agneau à visage humain au sommet de 

la conque absidale. 

LE CANON 82 DU CONCILE QUINISEXTE ET L'IMAGE DE L'AGNEAU 

49 



CATHERINE JOLIVET-LÉVY 

rédempteur, conformément aux recommandations du 
canon 82 du Concile in Trullo. 
Si la signification de l'Agneau dans ce contexte absidal 
ne fait guère de doute, comment expliquer sa présence 
dans des décors des IXe-Xe siècles, alors que l'on tient 
généralement pour acquise l'élimination de l'image de 
l'Agneau de l'iconographie byzantine à partir de 692?21. 
Observons d'abord que même avant cette date, elle n'é­
tait guère répandue en Orient22, contrairement à ce qui 
se passe en Occident, où le symbole apparaît fréquem­
ment, lié au témoignage du Prodrome, mais aussi et 
surtout à l'illustration de l'Apocalypse ; l'attitude réser­
vée de l'Eglise d'Orient à l'égard de ce texte, dont l'au­
thenticité fut longtemps discutée, est généralement in­
voquée pour expliquer la rareté de l'Agneau dans l'ico­
nographie orientale. Les controverses des VIe-VIIe 
siècles sur la réalité de la nature humaine du Christ et la 
théologie antimonothélite sont vraisemblablement res­
ponsables de la préférence accordée aux représentations 
anthropomorphiques du Christ de préférence aux sym­
boles. Quoiqu'il en soit, le Concile Quinisexte semble 
n'avoir fait qu'entériner une réticence déjà ancienne à 
l'égard du symbole de l'Agneau. 
Comment interpréter alors sa présence dans les églises 
cappadociennes? Est-elle due à l'influence du texte de 
l'Apocalypse, qui inspira en effet l'iconographie de 
quelques rares compositions de la région23? Même si la 
lecture de l'Apocalypse et des commentaires rédigés par 
André et Aréthas de Cesaree a pu favoriser la représen­
tation de l'Agneau, la désignation é'Amnos, qui ac­
compagne nos images, ne renvoie pas à la vision apo­
calyptique24, mais à l'évangile de Jean et à la liturgie. 
Le représentation du Christ sous la forme de l'Agneau 
doit-elle alors être considérée comme un archaïsme, dû 
à l'ignorance des recommandations du Concile Quini­
sexte dans un milieu provincial ou bien comme une ma­
nifestation délibérée d'opposition au canon 82? Aucune 
de ces deux hypothèses ne nous paraît plus aujourd'hui 
pouvoir être retenue. 

Remarquons d'abord que le schéma iconographique as­
sociant le Prodrome (tenant ou non le rouleau inscrit du 
texte de Jean 1,29) et le Christ sous forme humaine — et 
non l'Agneau — apparaît avant 692 et qu'il fut proba­
blement créé en relation avec les controverses des VIe-
VIIe siècles, pour rendre manifeste l'Incarnation du 
Dieu-Verbe et pour souligner la double nature, humaine 
et divine, du Christ25. On l'observe à la fin du Vie siècle 
sur une ampoule palestinienne (Bobbio, n° 20)26, sur 
l'icône de saint Jean-Baptiste du Musée de Kiev27, puis 
un peu plus tard dans quelques décors protobyzan­
tins de Cappadoce (au registre inférieur de l'abside)28, 
preuve de la diffusion probablement assez large de cette 

formule. Le canon 82 du Concile Quinisexte ne fait pro­
bablement que rendre compte d'une iconographie déjà 
établie. Le décor de l'église du stylite Nicétas (Kizil Çu-
kur), diversement daté entre le Vile et le IXe siècle, offre 
un autre témoignage significatif. Dans le tympan orien­
tal de la nef, au-dessus de l'abside où sont peintes la 
croix glorieuse et la Théotokos, est figuré le Précurseur 
(avec la texte de Jean I, 29) désignant le Christ en croix 
entre la Vierge et saint Jean29 : l'Agneau de Dieu qui ôte 
le péché du monde est le Logos incarné et son sacrifice 
est la condition de la rédemption de l'humanité. La va­
leur de ces compositions comme expression de la réalité 
de l'Incarnation, leur actualité dans le contexte de la 
polémique contre les Iconoclastes, mais aussi la dimen­
sion liturgique de l'image de Jean-Baptiste avec le texte 
johannique, expliquent le succès durable de cette ico­
nographie: aux peintures «archaïques» de Cappadoce 
des IXe-Xe siècles — comme l'abside de Haçh Kilise, 
dans cette même région de Kizil Çukur30 — s'ajoutent à 
partir du Xle siècle de très nombreux exemples dans 
différents media31. 
Il peut dès lors paraître surprenant de trouver en Cap­
padoce, où le Présurseur apparaît souvent et précoce­
ment lié au Christ figuré sous sa forme humaine, des 
images de l'Agneau postérieures à 692. Ne conservant 
aucune représentation protobyzantine de l'Agneau dans 
la région — hormis le programme conjectural de la 
couche I de Saint-Jean de Güllü dere — il paraît difficile 
d'interpréter ces images comme la survivance d'une tra­
dition iconographique ancienne dans un milieu provin­
cial, qui aurait ignoré les recommandations du Concile 
in Trullo. La formule hybride l'iltas. — Agneau à visage 
humain — qui semble exprimer une tentative de com­
promis peut d'ailleurs être interprétée comme une ré­
ponse maladroite aux recommandations du canon 82: 
maintes fois cité et commenté, en particulier lors de la 
polémique sur les images, celui-ci n'était sûrement pas 
ignoré des concepteurs de nos décors. 
S'il n'y eut pas persistance d'un schéma paléochrétien 
par ignorance, la représentation de l'Agneau en Cappa­
doce ne traduit pas non plus, à notre avis, une opposi­
tion au canon 82. Que dit en effet le texte? «Sur cer­
taines peintures des vénérables icônes est représenté un 
agneau désigné par le doigt du Prodrome, agneau qui 
nous a été légué comme un typos [une figure] de la 
Grâce, préfigurant pour nous, à travers la Loi, le véri­
table agneau, le Christ notre Dieu. Tout en acceptant 
donc sans réserve comme des symboles et des préfigura­
tions de la vérité les anciennes figures [types] et les om­
bres transmises à l'Eglise, nous honorons de préférence 
la Grâce et la Vérité en accueillant celles-ci comme l'ac­
complissement de la Loi. Pour que ce qui est parfait [ou 

50 



LE CANON 82 DU CONCILE QUINISEXTE ET L'IMAGE DE L'AGNEAl' 

accompli] soit représenté à la vue de tous, même sur les 
peintures, nous statuons qu'à partir de maintenant soit 
représenté sur les images aussi, au lieu de l'ancien 
agneau, la figure, selon ses traits humains, du Christ 
notre Dieu, l'agneau qui ôte le péché du monde, afin 
que nous percevions à travers elle la profondeur de 
l'humiliation du Dieu-Verbe et que nous soyons amenés 
au souvenir de sa vie dans la chair, de sa passion et de sa 
mort salutaire, ainsi que de la délivrance qui en a résulté 
pour le monde»32. Il nous semble que ce texte ne peut 
être compris comme l'interdiction formelle de représen­
ter le Christ sous la forme de l'agneau, l'image du Logos 
incarné étant désormais imposée aux artistes comme la 
seule licite et théologiquement correcte : telle est cepen­
dant l'interprétation traditionnelle du canon 8233. Certes 
la Grâce et la Vérité doivent être honorées en premier et 
l'image du Dieu-Verbe incarné sera préféré à l'ancien 
agneau, mais les «anciennes figures» et «ombres», loin 
d'être déclarées caduques ou préjudiciables, font partie 
de la tradition de l'Église et sont toujours admissibles en 
tant que «symboles et préfigurations de la vérité». Les 
images anthropomorphiques du Christ sont encoura­
gées comme témoignages sur la réelle Incarnation du 
Logos et c'est la valeur de l'image du Christ pour l'af­
fermissement de la foi qui est soulignée. Le canon 82 
affirme la supériorité de l'image du Christ, preuve et 
reflet de son Incarnation, qui rend possible le salut 
de l'humanité, plus qu'il ne s'attache à répudier expres­
sément les images symboliques. Y chercher une quel­
conque censure iconographique nous paraît relever 
d'une interprétation abusive du texte. Etant donné la 
rareté de l'image de l'Agneau dans l'iconographie orien­
tale, son interdiction n'était d'ailleurs plus guère de 
mise. Si, après le déclenchement de l'iconoclasme, le 
canon 82 est fréquemment évoqué, ce n'est pas pour 
proscrire la représentation de l'Agneau, mais pour justi­
fier l'icône du Christ et prouver la valeur de l'image 
pour la défense de l'Orthodoxie christologique, confor­
mément à la tradition de l'Eglise. Il est significatif à cet 
égard que les légats pontificaux aient approuvé ce canon 
lors du Concile de Nicée II, alors que l'image de l'A­
gneau était couramment reproduite en Occident. 
Cette interprétation nous paraît confirmée par les 
décors cappadociens : dans les églises où il figure, l'A­
gneau est, en effet, toujours directement associé à la 
représentation du Christ-Logos incarné, qu'il surmonte 
ou plutôt qui'il précède. Ce sont donc les deux phases 
successives, les deux étapes de la Révélation, qu'offre la 
confrontation des deux thèmes, qui, loin de s'opposer, 
apparaissent complémentaires, traduisant plastiquement 
l'antithèse théologique traditionnelle ombre/vérité, âge 
de la Loi/âge de la Grâce, dont fait état justement le 

21. Hormis les exemples cappadociens, l'Agneau n'est guère attesté en 
Orient qu'en terres d'hérésie monophysite: à Abou Makar, dans le 
Ousdi Natroun, v. 825-30 (J. Leroy , Les peintures des couvents du 
Ousdi Natroun, Mémoires publiés par les membres de l'Institut fran­
çais d'archéologie orientale du Caire, CI, 1982, pi. 4) et dans les 
miniatures éthiopiennes (C. L e p a g e , Reconstitution d'un cycle pro­
tobyzantin à partir des miniatures de deux manuscrits éthiopiens du 
XlVe s., CahArch 35 (1987), p. 166, fig. 18, 19, 24). 
22. Citons la chaire de Maximien et le décor du presbyterium de 
Saint-Vital à Ravenne, la mosaïque de Saint-Catherine au Mont Sinai, 
la fresque de la chapelle 32 de Baouit, celle de PeruStica en Thrace, les 
mosaïques palestiniennes, les croix, etc. (cf. K. Wesse l , Agnus Dei, 
RbK 1, Stuttgart 1963, col. 90-94; A. G r a b a r , L'iconoclasme byzan­
tin. Dossier archéologique, Paris 19842, p. 107, note 8). 
23. Cf. T h i e r r y , op.cit. (note 15), p. 150-151. E ad., L'Apocalypse de 
Jean et l'iconographie byzantine, L'Apocalypse de Jean. Traditions 
exégétiques et iconographiques, IHe-XIIIe siècles, Genève 1979, p. 
319-339. 
24. Cf. supra, note 18. 
25. Sur l'importance au Vile siècle de la théologie antimonothélite 
dans l'élaboration des images: A. D. K a r t s o n i s , Anastasis. The 
Making of an Image, Princeton 1986, en particulier, p. 40-67. 
26. A. G r a b a r , Les ampoules de Terre Sainte, Paris 1958, p. 43-44, 
pi. LUI. 
27. Du Vie siècle selon K. W e i t z m a n n , The Monastery of Saint 
Catherine at Mount Sinai. The Icons, vol. 1 : From the Sixth to the 
Tenth Century, Princeton N. J. 1976, p. 32-35 (B. 11). La datation vers 
le milieu du Vile siècle ou autour de 692 proposée par K. C o r r i g a n 
(The Witness of John the Baptist on an Early Byzantine Icon in Kiev, 
DOP 42 (1988), p. 1-11), en raison justement de l'iconographie du 
Prodrome associé à l'image du Christ, ne s'impose pas: la formule est 
certainement antérieure à son «officialisation» par le concile. 

28. Par exemple à Hagios-Stephanos, près de Cernii; cf. Jo l i ve t-
Lévy, op.cit. (note 1), p. 162, 177. 
29. J o l i ve t -Lévy , op.cit. (note 1), p. 55. 
30. Jean-Baptiste au registre inférieur de l'abside, tenant un rouleau 
inscrit du texte de Jean I, 29, lève le doigt vers le Christ trônant dans la 
conque: J o l i v e t - L é v y , op.cit. (note 1), p. 51 et passim. 
31. Ivoires, icônes, mosaïques et fresques: plusieurs exemples dans 
L. H a d e r m a n n - M i s g u i c h , Kurbinovo. Les fresques de Saint-
Georges et la peinture byzantine du Xlle s., Bruxelles 1975, p. 231, 
note 769. 
32. "Εν τισι των σεπτών εικόνων γραφαϊς αμνός δακτύλω του προ­
δρόμου δεικνύμενος έγχαράττεται, ος εις τύπον παρελήφθη της χά­
ριτος, τον άληθινόν ήμΐν δια νόμου προϋποφαίνων άμνόν Χριστόν 
τον θεόν ημών. Τους ούν παλαιούς τύπους και τάς σκιάς, ώς της 
αληθείας σύμβολα τε και προχαράγματα τη εκκλησία παραδεδομέ-
νους κατασπαζόμενοι, τήν χάριν προτιμώμεν και τήν άλήθειαν, ώς 
πλήρωμα νόμου ταύτην υποδεχόμενοι, ώς αν ούν το τέλειον και έν 
ταΐς χρωματουργίαις έν ταΐς απάντων οψεσιν ύπογράφηται, τον του 
αϊροντος τήν άμαρτίαν τοΰ κόσμου άμνοΰ Χριστού του Θεού ημών 
κατά τον άνθρώπινον χαρακτήρα και έν ταϊς είκόσιν άπό τοΰ νύν 
αντί τοΰ παλαιού αμνού άναστηλούσθαι όρίζομεν. δι1 αυτού το τής 
ταπεινώσεως ϋψος τοΰ θεού λόγου κατανοοΰντες, και προς μνήμην 
τής έν σαρκί πολιτείας, τού τε πάθους αυτού, και τού σωτηρίου 
θανάτου χειραγωγούμενοι, και τής εντεύθεν γενομένης τω κόσμω 
άπολυτρώσεως. 

Nous remercions Maria Zoubouli qui nous a aidé à traduire ce texte. 
33. Cf. par exemple A. G r a b a r , op.cit. (note 22), p. 95-96. 

51 



CATHERINE JOLIVET-LEVY 

canon 82. A Ilta§, comme à Saint-Jean de Güllü dere, 
l'Agneau est d'ailleurs entouré par des figures de pro­
phètes : l'époque de la Loi, de l'Ancien Testament, évo­
quée à l'entrée de l'abside, annonce et introduit l'époque 
de la Grâce, du Nouveau Testament, qui triomphe dans 
la conque. L'association des deux thèmes justifiait plei­
nement, du point de vue théologique, la représentation 
de l'Agneau. On a pourtant tenté, à Ilta§, une manière 
de compromis en figurant le visage du Christ sur le 
corps de l'animal: solution peu satisfaisante, esthéti­
quement comme thélogiquement, et qui n'eut pas de 
suite. 
Ajoutons pour finir que le procédé d'illustration ty­
pologique, dont témoigne l'association Agneau/Christ 
incarné, explique aussi, dans l'église du Topuz Dagi 

comme à Saint-Jean de Güllü dere, la représentation des 
prophètes Isaïe (purifié par le charbon ardent) et Ezé-
chiel (recevant le volume à avaler), dont nous avons 
montré ailleurs la signification comme antétypes de la 
célébration eucharistique34. Expression d'une approche 
mystique des saints mystères de la liturgie conforme à 
l'exégèse patristique, les décors absidaux conservés en 
Cappadoce reflètent vraisemblablement les réflexions 
théologiques et l'iconographie d'un grand centre (Cesa­
ree?). Conservant une iconographie rare, ils ont surtout 
l'intérêt de suggérer une interprétation nouvelle du rap­
port entre le canon 82 et l'iconographie. 

Paris, Mai 1993 

34. Cf. supra, note 10. 

52 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

