AeAtiov T™ng XpLotiavikng ApxatoAoylkng Etatpeiag

T6u. 17 (1994)

AgAtiov XAE 17 (1993-1994), Mepiodog A'. Ztn pvriun tg NTtouAag Moupikn (1934-1991)

AEATION
THX
XPIETIANIKHX
APZAIOAOI'IKHY ETAIPEIAY

MNEPIOAOE X TOMOE 1Z°

1993 - 1994

O Kavwyv 82 tng MNevOEKTNG OLKOUUEVLKIG
ZuvAdou Kal n napdactacn Tou Apvou: e apopun
Hia adnpooieutn ekkAnoia otnv Kannadokia

Catherine JOLIVET-LEVY

doi: 10.12681/dchae.1089

BiBALoypa@ikn avagopa:

JOLIVET-LEVY, C. (1994). O Kavwv 82 g Meveektng OKOUPEVIKAG ZUVES0U Kal N mapdotacn Tou Apvou: ue
agopur Ya adnuoacieutn ekkAnola otnv Kammadokia. AeAtiov tng Xptotiaviknig ApxatoAoyikng Etalpeiag, 17,

45-52. https://doi.org/10.12681/dchae.1089

https://epublishing.ekt.gr | e-Ekd6tng: EKT | Mpodéopaon: 17/02/2026 21:38:35




AEATION TH: XPIZTIANIKHX

APXAIOAOI'TKHX ETAIPEIAXZ

Le canon 82 du Concile quinisexte et I'image de
I'Agneau: a propos d' une église inedite de Cappadoce

Catherine JOLIVET-LEVY

AeAtiov XAE 17 (1993-1994), I1epiodog A'. Xt pvrun g
NtovAag Movoixr) (1934-1991)e ZeA. 45-52

AOHNA 199%4

EOGNIKO KENTPO

TEKMHPIQZHZ
NATIONAL
DOCUMENTATION

CENTRE

www.deltionchae.org
- Publishing




Catherine Jolivet-Lévy

LE CANON 82 DU CONCILE QUINISEXTE ET L’IMAGE DE I’AGNEAU :
A PROPOS D’UNE EGLISE INEDITE DE CAPPADOCE

La région située a I’Est et au Sud-Est d’ﬁrgﬁp se révéle
chaque année plus riche en monuments rupestres iné-
dits, antiques et chrétiens. A ceux des environs des vil-
lages de Karacaoren, Karlik, Iltag et Akkoy' s’ajoute
aujourd’hui, plus au Nord, sur les pentes du Topuz Da-
gi et dominant la vallée de Délecek dere? un petit en-
semble — vraisemblablement monastique — compre-
nant une église décorée de peintures et plusieurs exca-
vations (salles et église).

Nous ne nous attacherons ici qu’au décor absidal de
I’église principale3, qui présente une iconographie rare.
Le reste du monument, & ’exception peut-&tre du parec-
clésion Nord ou I’on distingue quelques traces de figures,
était simplement enduit d’un badigeon blanc. Une ins-
cription courait entre la conque et la paroi de I’abside:
dédicatoire ou liturgique, elle est presque entiérement
détruite aujourd’hui. Le programme iconographique
présentait deux registres, mais les peintures de la paroi
— des saints en pied (ap6tres ou évéques) — ne sont plus
identifiables. La composition qui se déploie dans la
conque, assez bien conservée, correspond dans ses
grandes lignes au théme de la Majestas Domini, courant
dans la région aux IXe-Xe siécles et caractéristique de
I’iconographie «archaique» de Cappadoce?, mais elle
présente des particularités originales (Fig. 1). Au centre
se détache I’image du Christ tr6nant, bénissant et tenant
le livre fermé, assis sur le siége traditionnel, & dossier «en
lyre», dont les lourdes boiseries sont rehaussées de
perles. Conformes a l'iconographie «archaique» sont
aussi les quatre symboles des évangélistes qui entou-
rent le tréne, nimbés, tenant un livre et désignés par les
participes liturgiques d’introduction de I’hymne du
Trisagion: ’homme (x&¢ Aéyovta) (Fig. 2) et le lion
(xexp[ay]ota) & gauche, I’aigle (ddovta) et le taureau
(Bo®ta) a droite. Le Christ trénant et les quatre sym-
boles sont englobés ici dans une mandorle ovale, a bord
simple, au lieu de la gloire circulaire souvent limitée par
une bordure imitant l’irisation de I’arc-en-ciel, fréquente
dans les images «archaiques». Rare est aussi, du moins
dans le contexte absidal cappadocien, la couleur rouge
de la mandorle’, bien que celle-ci — symbole de la

lumiére divine et du feu associé a la célébration de I’Eu-
charistie® — se justifie parfaitement’. La présence dans
la gloire méme, sous le marchepied du tréne, des roues
ocellées entrelacées et entourées de flammes, contribue a
I’atmosphére incandescente de la vision divine. La situa-

1. C. Jolivet-Lévy, Les églises byzantines de Cappadoce. Le pro-
gramme iconographique de I’abside et de ses abords, Paris 1991, p.
147-150 (Akkoy), 167-169 (iltas), 171-174 (Karacaoren); sur la vallée
de Kurt dere, prés de Karacaoren, voir aussi: Ead. et G. Kiour-
tzian, Découvertes archéologiques et épigraphie funéraire dans une
vallée de Cappadoce (sous presse); pour Karlik, cf. N. Thierry,
L’'importance du culte de saint Jean Prodrome en Cappadoce: a pro-
pos des absides de I’église n° 3 de Karlik, BZ 84-85 (1991-1992), p.
94-101.

2. A droite de la route menant d’Urgiip a Aksalur, 4 3 km environ
d’Urgiip.

3. Croix libre a coupole pourvue d’un parecclésion Nord; la partie
Sud de I’église est détruite. Nous avons visité ce monument en avril
1992.

4. Jolivet-Lévy, op.cit. (note 1), p. 337-340.

5. Le fond de la gloire divine est généralement bleu dans les composi-
tions cappadociennes «archaiques». On trouve en revanche une man-
dorle & fond rouge pour le Christ de I’Anastasis & Sainte-Barbe de
Soganl (1006 ou 1021). Dans I’église rupestre S. Biagio a S. Vito dei
Normanni en Italie méridionale, I’Ancien des Jours se détache sur le
fond rouge d’un médaillon, entre les quatre symboles, les séraphins et
des prophétes (I Bizantini in Italia, éd. G. Cavallo, Milan 1982, fig.
414). Mais les paralléles les plus proches pour notre image sont les
théophanies absidales géorgiennes de Lamaria de Zibiani 2 Ou3goul et
de I’église des Archanges de Zemo-Krikhi; cf. T. Velmans, L’'image
de la Déisis dans les églises de Géorgie et dans celles d’autres régions
du monde byzantin, CahArch 29 (1980-81), p. 67, 69. Sur I’'usage du
fond rouge, qui, en relation avec le symbolisme de la lumiére, remonte
4 I’Antiquité, son utilisation dans 1'art des Chrétiens orientaux et dans
la tradition occidentale, cf. D. Mouriki, Thirteenth-Century Icon
Painting in Cyprus, The Griffon 1-2 (1985-86), p. 23-26. En Cappado-
ce, un fond ocre rouge est utilisé de fagon extensive dans I’église du
stylite Nicétas (Jolivet-Lévy, op.cit. (note 1), p. 54-55). Comme
couleur de fond des médaillons, le rouge est courant dans le monde
byzantin et en Italie du Sud (des exemples dans: L. Safran, San
Pietro at Otranto. Byzantine Art in South Italy, Roma 1992, p. 115).
6. Voir le passage de Jean Chrysostome cité infra.

7. Cf. Is. LXVI, 15: «Car voici que Yahvé arrive dans le feu»; voir
aussi Ez. I, 4; Daniel VII, 9: «Son tréne était flammes de feu aux roues
de feu ardent». Le feu est associé précocément 4 la vision de Dieu dans
I'iconographie (évangéliaire de Rabbula).

45



CATHERINE JOLIVET-LEVY

Fig. 1. Eglise du Topuz Dagi (environs d’Urgiip), vue générale du décor de I’abside (conque).

tion comme la fagon dont sont représentées ici les roues
enflammées? différent de l'iconographie «archaique»
courante, qui les montre hors de la gloire, encadrant le
bas de I’auréole; par leur emplacement sous le tréne du
Christ, elles peuvent étre rapprochées du motif cou-
ramment, mais a notre avis erronément, identifié a la
mer de cristal, peint dans une série d’absides «archai-
ques» de Cappadoce, et confirme la signification diffé-
rente que nous en avons proposée®. Autour de ce groupe
central sont symétriquement disposés les éléments habi-
tuels des compositions absidales développées : chérubins
tétramorphes et séraphins (nommés hexaptéryges) aux-
quels étaient associés les prophétes Isaie et Ezéchiel!® —
seul Isaie & gauche est conservé, qui tend les mains vers
la pince au charbon ardent que tenait le séraphin. Les
archanges en costume impérial, Michel, [M]nyai}, et
Gabriel, T'aPpni), légérement inclinés vers le Christ,
tenant le globe et I’étendard!!, encadrent la composi-
tion. En haut se trouvent les personnifications du Soleil
(6 fiog) et de la Lune (1§ oeirj[vn]), nimbés, jeune
homme vétu de rouge sur fond rouge et jeune femme en

46

maphorion gris-clair, les mains ouvertes devant la poi-
trine. Tous les éléments décrits jusqu’ici sont, avec des
variantes de détail, bien connus de I’iconographie absi-
dale «archaique» de Cappadoce, mais une image plus
insolite s’y ajoute qui confére un intérét particulier a
notre décor: la représentation d’un agneau, de profil, la
téte ceinte du nimbe crucifére, dans un médaillon bordé
d’une frise de grecques!? placé dans I’axe de la composi-
tion, au-dessus de I'image du Christ et entre le Soleil et
la Lune (Fig. 3). Une inscription fragmentaire, mais
aisément restituable, le désigne comme le symbole du
Christ rédempteur: 7ide 6 [dp]vog, «Voici I’Agneaunr,
l1égende inspirée du témoignage du Prodrome dans Jean
I, 29, «Voici ’Agneau de Dieu qui 6te le péché du
monde ».

Le style des peintures, les couleurs, I’épigraphie per-
mettent des comparaisons avec des décors de la région
placés entre le milieu du Xe siécle et le début du Xle
siécle!3. Plutét caractéristique de la premiére moitié du
siécle, la vision du Christ en gloire entre les puissances
célestes décore encore I’abside de I’église du Pigeonnier



LE CANON 82 DU CONCILE QUINISEXTE ET L'IMAGE DE L’'AGNEAU

Fig. 2. Eglise du Topuz Dagi (environs d’Urgiip), détail de la composition absidale : I'homme, symbole de Matthieu.

de Cavusin (963-969), par exemple. C’est donc une data-
tion dans la seconde moitié du Xe siécle, voire au tout
début du XIe siécle, que nous proposons pour le décor
du Topuz Dagi. Dans ce contexte chronologique, 1’é1é-
ment le plus étonnant du programme absidal est évi-
demment la représentation d’une image — I’Agneau —
censée n’avoir plus cours dans I’iconographie orientale
aprés 691/692, date du Concile Quinisexte, réuni a
Constantinople a I'initiative du Justinien II. Le fameux
canon 82 de ce concile, sur lequel nous reviendrons plus
loin, fait en effet allusion aux images ou ’on voit I’A-
gneau montré par le doigt du Précurseur, comme type
préfigurant ’Agneau véritable, le Christ, et recom-
mande de préférer aux «types et aux ombres» I’image
anthropomorphique du Christ, I’Agneau qui 6te le pé-
ché du monde, afin de rendre manifeste la réalité de
I’Incarnation!®.

L’Agneau de I’église inédite du Topuz Dagi n’est pas un
cas unique en Cappadoce. On connait I'image — dési-
gnée également comme I’Amnos — de la douelle absi-
dale de I’église Sud de Saint-Jean de Giillii dere (913-

8. Avec des flammes jaillissant du centre, comme, vers le milieu du Xe
siécle, dans I’abside nord de Tokal Kilise 2 (Jolivet-Lévy, op.cit.
(note 1), pl. 65); pour I'iconographie «archaique» habituelle, cf. par
exemple Hagh Kilise: ibid., pl. 3, fig. 1.

9. Jolivet-Lévy, op.cit. (note 1), p. 88, 339; ce motif est toujours
associé dans I'iconographie «archaique» a I'épisode d’Isaie purifié par
le charbon, qui est aussi figuré dans I’église du Topuz Dag.

10. Sur l’interprétation typologique des épisodes montrant Isaie et
Ezéchiel, préfigurations de I’Eucharistie, dans les absides archaiques
de Cappadoce: Jolivet-Lévy, op.cit. (note 1), p. 32-34, 338-339.

11. Quelques traces de lettres permettent de restituer sur 1’étendard
des archanges une inscription, probablement le triple yiog; on
remarque pour les deux figures un repentir du peintre, qui avait d’a-
bord esquissé 1'étendard plus haut et plus d I’extérieur.

12. Motif relativement rare dans les peintures cappadociennes, que
I'on retrouve cependant autour de la croix peinte au sommet de
’arc absidal de Sainte-Barbe de Soganli (Jolivet-Lévy, op.cit. (note
1), pl. 143, fig. 2) ou décorant le bassin du bain de I'Enfant dans la
Nativité de I’église des Quarante-Martyrs de Suves, 1216-17 (M.
Restle, Byzantine Wall Painting in Asia Minor, Greenwich, Conn.
1967, vol. III, fig. 417).

13. Eglise du Grand Pigeonnier de Gavusin (963-969), Sainte-Barbe de
Soganli (1006 ou 1021), Tagar.

14. Mansi, 11, col. 977E-980B.

47



CATHERINE JOLIVET-LEVY

Fig. 3. Eglise du Topuz Dagi (environs d’Urgiip), sommet de la conque: I'’Agneau entre le Soleil et la Lune et les archanges
Michel et Gabriel, au-dessus du Christ en gloire.

920)!5: de profil, la téte de face, I’Agneau inscrit dans
une auréole de lumiére (Fig. 4) est encadré par une série
de prophétes, en buste dans des médaillons. L’ensemble
du décor de I’arc introduit la vision du Christ en gloire
qui régne dans la conque absidale, entre les chérubins,
les séraphins accompagnés des prophétes Isaie et Ezé-
chiel et les archanges Michel et Gabriel en adoration.
Les peintures du Xe siécle recouvrant dans cette église
une couche plus ancienne, que N. Thierry place au VIle
siécle, la présence de I’Agneau pourrait s’expliquer ici
par la reprise d’un programme primitif, antérieur a 692.
Si cette hypothése ne peut &tre exclue, la découverte de
nouvelles images de I’Agneau en Cappadoce invite a
réfléchir & nouveau sur la signification de cette icono-
graphie.

Plus insolite encore est la représentation récemment
identifiée prés d’Iltas, village situé a I’Est d’Urgiip, dans
la méme région que 1’église inédite du Topuz Dagi'®.
L’Agneau, nommé Amnos, est peint au sommet de la
conque absidale (Fig. 5), au-dessus du Christ de 1’As-

48

cension et, comme a Saint-Jean de Giillii dere, entre les
prophétes, mais il présente a la place de la téte de I’ani-
mal le visage humain du Christ jeune, imberbe, au
nimbe crucifére (IXe s.7).

Dans ces trois décors, ’emplacement de ’Agneau est
comparable: d la douelle absidale ou au sommet de la
conque, au-dessus d’une représentation du Christ en
gloire. La situation de ’Agneau — & I’entrée de I’ab-
side — et sa désignation comme Amnos, qui renvoie a
Jean I, 29, permettent de préciser la valeur de 'image.
Conformément a une exégése patristique et liturgique
ancienne, dont I’iconographie se fait I’écho dés I’époque
paléochrétienne!?, I’Agneau est avant tout ici le symbole
du Christ — victime immolée pour les péchés du monde
dans le rite eucharistique!3. L’image s’inscrit ainsi par-
faitement dans un programme absidal, dont la relation
avec la liturgie nous parait incontestable, méme s’il ne
faut évidemment pas y chercher la traduction picturale
d’une priére ou d’un rite précis. Un passage célébre de
Jean Chrysostome!® rend compte de cette communauté



d’inspiration: «La table mystique est dressée, I’Agneau
de Dieu s’immole pour vous, (...) la flamme spirituelle
jaillit de la table sacrée, les chérubins sont 13 présents,
les séraphins déploient leur vol, (...) le feu divin descend
des cieux, le sang coule pour votre salut du flanc trés pur
de I’Agneau et remplit la coupe...». Le symbole de I’A-
gneau inspiré par le témoignage de Jean-Baptiste évo-
quait ainsi I’Incarnation et le sacrifice et de fagon signi-
ficative, le méme terme d’Amnos désignera ensuite un
autre image, celle du Christ-enfant sur I’autel ou dans la
paténe, figuré a partir du XIle siécle au centre de I’hémi-
cycle absidal, au milieu des évéques officiant?. L’identi-
té de la désignation atteste I’analogie de sens entre I'A-
gneau et le Christ-enfant — deux symboles du sacrifice
eucharistique — mais, dans le second cas, I’accent est
mis sur la réalité de I’Incarnation, condition du sacrifice

15. N. Thierry, Haut moyen dge en Cappadoce. Les églises de la
région de Gavusin, 1, Paris 1983, p. 150-151. Jolivet-Lévy, op.cit.
(note 1), p. 40.

16. Cf. Jolivet-Lévy, ibid., p. 168.

17. A Saint-Vital de Ravenne et dans la basilique du monastére du
Mont Sinai, par exemple.

18. Ceci n'exclut pas un symbolisme polyvalent: & Saint-Vital, I'A-
gneau, qui constitue ’aboutissement et la clef de tout le programme
iconographique du presbyterium, est identifié a I’Agneau triomphant
de I'’Apocalypse, souverain eschatologique. Mais la désignation Amnos
des églises cappadociennes correspond au passage de Jean (et a Is. 53,
7), non au texte de I’Apocalypse, qui utilise le terme 10 *Apviov.
19. Lorsqu’il s’indigne que les fidéles quittent ’église au milieu de
I’office: Jean Chrysostome, Neuviéme Homélie sur la pénitence, trad.
J. Bareille. Oeuvres complétes de Jean Chrysostome, III, Paris 1864, p.
571 (cité par P. Van Moorsel, La signification des icénes dans le
sanctuaire des églises coptes, Nicée 11, 787-1987, Actes de Coll. Intern.
(Paris 1986), éd. F. Boespflug et N. Lossky, Paris 1987, p. 216-217).
20. G. Babi¢, Les discussions christologiques et le décor des églises
byzantines au XllIe siécle, FriithMitAltSt 2 (1968), p. 368-386. Notons
que la désignation de cette image comme Amnos, qui correspond 4 sa
signification et a I’'usage actuel chez les historiens d’art, n’est généra-
lement pas celle inscrite sur les peintures; plus fréquente sont les
légendes Buoia, 6 Budpevog ou encore Melismos; dans I'église des
Saints-Joachim-et-Anne a Studenica (1314), la légende en vieux-serbe
est: L’Agneau de Dieu est sacrifié et tué pour le monde entier (cf. C.
Walter, The Christ Child on the Altar in the Radoslav Narthex: A
Learned or a Popular Theme?, dans Studenica et I’art byzantin autour
de I'année 1200, Belgrade 1988, p. 222-223).

Fig. 4. Saint-Jean de Giillii dere, abside Sud: I’Agneau au
sommet de I'intrados de I’arc absidal.

Fig. 5. Eglise d’Iltas: L’Agneau 4 visage humain au sommet de
la conque absidale.

LE CANON 82 DU CONCILE QUINISEXTE ET L'IMAGE DE L'AGNEAU

49



CATHERINE JOLIVET-LEVY

rédempteur, conformément aux recommandations du
canon 82 du Concile in Trullo.

Si la signification de I’Agneau dans ce contexte absidal
ne fait guére de doute, comment expliquer sa présence
dans des décors des IXe-Xe siécles, alors que 1’on tient
généralement pour acquise 1’élimination de I’image de
I’Agneau de ’iconographie byzantine a partir de 692721,
Observons d’abord que méme avant cette date, elle n’é-
tait guére répandue en Orient?2, contrairement a ce qui
se passe en Occident, ou le symbole apparait fréquem-
ment, lié au témoignage du Prodrome, mais aussi et
surtout a I'illustration de I’Apocalypse; I’attitude réser-
vée de I’Eglise d’Orient a I’égard de ce texte, dont ’au-
thenticité fut longtemps discutée, est généralement in-
voquée pour expliquer la rareté de I’Agneau dans ’ico-
nographie orientale. Les controverses des VIe-VIle
siécles sur la réalité de la nature humaine du Christ et la
théologie antimonothélite sont vraisemblablement res-
ponsables de la préférence accordée aux représentations
anthropomorphiques du Christ de préférence aux sym-
boles. Quoiqu’il en soit, le Concile Quinisexte semble
n’avoir fait qu’entériner une réticence déja ancienne a
I’égard du symbole de I’Agneau.

Comment interpréter alors sa présence dans les églises
cappadociennes? Est-elle due a I'influence du texte de
I’Apocalypse, qui inspira en effet I'iconographie de
quelques rares compositions de la région?3? Méme si la
lecture de I’Apocalypse et des commentaires rédigés par
André et Aréthas de Césarée a pu favoriser la représen-
tation de I’Agneau, la désignation d’Amnos, qui ac-
compagne nos images, ne renvoie pas a la vision apo-
calyptique?4, mais 4 1’évangile de Jean et 4 la liturgie.
Le représentation du Christ sous la forme de I’Agneau
doit-elle alors étre considérée comme un archaisme, di
a lignorance des recommandations du Concile Quini-
sexte dans un milieu provincial ou bien comme une ma-
nifestation délibérée d’opposition au canon 82?7 Aucune
de ces deux hypothéses ne nous parait plus aujourd’hui
pouvoir étre retenue.

Remarquons d’abord que le schéma iconographique as-
sociant le Prodrome (tenant ou non le rouleau inscrit du
texte de Jean I, 29) et le Christ sous forme humaine — et
non I’Agneau — apparait avant 692 et qu’il fut proba-
blement créé en relation avec les controverses des Vle-
VIle siécles, pour rendre manifeste ’Incarnation du
Dieu-Verbe et pour souligner la double nature, humaine
et divine, du Christ25. On I’observe a la fin du Vle siécle
sur une ampoule palestinienne (Bobbio, n° 20)%, sur
I’icéne de saint Jean-Baptiste du Musée de Kiev?’, puis
un peu plus tard dans quelques décors protobyzan-
tins de Cappadoce (au registre inférieur de 1’abside)?,
preuve de la diffusion probablement assez large de cette

50

formule. Le canon 82 du Concile Quinisexte ne fait pro-
bablement que rendre compte d’une iconographie déja
établie. Le décor de I’église du stylite Nicétas (Kizil Cu-
kur), diversement daté entre le VIIe et le IXe sigcle, offre
un autre témoignage significatif. Dans le tympan orien-
tal de la nef, au-dessus de I’abside ou sont peintes la
croix glorieuse et la Théotokos, est figuré le Précurseur
(avec la texte de Jean I, 29) désignant le Christ en croix
entre la Vierge et saint Jean?®: I’Agneau de Dieu qui 6te
le péché du monde est le Logos incarné et son sacrifice
est la condition de la rédemption de I’humanité. La va-
leur de ces compositions comme expression de la réalité
de I’Incarnation, leur actualité dans le contexte de la
polémique contre les Iconoclastes, mais aussi la dimen-
sion liturgique de 'image de Jean-Baptiste avec le texte
johannique, expliquent le succés durable de cette ico-
nographie: aux peintures «archaiques» de Cappadoce
des IXe-Xe siécles — comme I’abside de Hagh Kilise,
dans cette méme région de Kizil Cukur®® — s’ajoutent 4
partir du Xle siécle de trés nombreux exemples dans
différents media3!.

Il peut dés lors paraitre surprenant de trouver en Cap-
padoce, ou le Présurseur apparait souvent et précocé-
ment lié au Christ figuré sous sa forme humaine, des
images de 1’Agneau postérieures a 692. Ne conservant
aucune représentation protobyzantine de I’Agneau dans
la région — hormis le programme conjectural de la
couche I de Saint-Jean de Giillii dere — il parait difficile
d’interpréter ces images comme la survivance d’une tra-
dition iconographique ancienne dans un milieu provin-
cial, qui aurait ignoré les recommandations du Concile
in Trullo. La formule hybride I’lltas — Agneau a visage
humain — qui semble exprimer une tentative de com-
promis peut d’ailleurs étre interprétée comme une ré-
ponse maladroite aux recommandations du canon 82:
maintes fois cité et commenté, en particulier lors de la
polémique sur les images, celui-ci n’était sirement pas
ignoré des concepteurs de nos décors.

S’il n’y eut pas persistance d’un schéma paléochrétien
par ignorance, la représentation de I’Agneau en Cappa-
doce ne traduit pas non plus, & notre avis, une opposi-
tion au canon 82. Que dit en effet le texte? «Sur cer-
taines peintures des vénérables icOnes est représenté un
agneau désigné par le doigt du Prodrome, agneau qui
nous a €été légué comme un typos [une figure] de la
Grace, préfigurant pour nous, a travers la Loi, le véri-
table agneau, le Christ notre Dieu. Tout en acceptant
donc sans réserve comme des symboles et des préfigura-
tions de la vérité les anciennes figures [types] et les om-
bres transmises a ’Eglise, nous honorons de préférence
la Gréce et la Vérité en accueillant celles-ci comme I’ac-
complissement de la Loi. Pour que ce qui est parfait [ou



accompli] soit représenté a la vue de tous, méme sur les
peintures, nous statuons qu’a partir de maintenant soit
représenté sur les images aussi, au lieu de I’ancien
agneau, la figure, selon ses traits humains, du Christ
notre Dieu, ’agneau qui 6te le péché du monde, afin
que nous percevions a travers elle la profondeur de
I’humiliation du Dieu-Verbe et que nous soyons amenés
au souvenir de sa vie dans la chair, de sa passion et de sa
mort salutaire, ainsi que de la délivrance qui en a résulté
pour le monde»32. Il nous semble que ce texte ne peut
étre compris comme l'interdiction formelle de représen-
ter le Christ sous la forme de I’agneau, "image du Logos
incarné étant désormais imposée aux artistes comme la
seule licite et théologiquement correcte: telle est cepen-
dant 'interprétation traditionnelle du canon 823, Certes
la Gréce et la Vérité doivent étre honorées en premier et
I'image du Dieu-Verbe incarné sera préféré a I’ancien
agneau, mais les «anciennes figures» et «ombres», loin
d’&tre déclarées caduques ou préjudiciables, font partie
de la tradition de I’Eglise et sont toujours admissibles en
tant que «symboles et préfigurations de la vérité». Les
images anthropomorphiques du Christ sont encoura-
gées comme témoignages sur la réelle Incarnation du
Logos et c’est la valeur de I'image du Christ pour I’af-
fermissement de la foi qui est soulignée. Le canon 82
affirme la supériorité de "image du Christ, preuve et
reflet de son Incarnation, qui rend possible le salut
de I’humanité, plus qu’il ne s’attache a répudier expres-
sément les images symboliques. Y chercher une quel-
conque censure iconographique nous parait relever
d’une interprétation abusive du texte. Etant donné la
rareté de I'image de ’Agneau dans I’iconographie orien-
tale, son interdiction n’était d’ailleurs plus guére de
mise. Si, aprés le déclenchement de l'iconoclasme, le
canon 82 est fréquemment évoqué, ce n’est pas pour
proscrire la représentation de I’Agneau, mais pour justi-
fier 'icone du Christ et prouver la valeur de I'image
pour la défense de I’Orthodoxie christologique, confor-
mément 3 la tradition de ’Eglise. Il est significatif a cet
égard que les 1égats pontificaux aient approuvé ce canon
lors du Concile de Nicée II, alors que I'image de I’A-
gneau était couramment reproduite en Occident.

Cette interprétation nous parait confirmée par les
décors cappadociens: dans les églises ou il figure, I’A-
gneau est, en effet, toujours directement associé a la
représentation du Christ-Logos incarné, qu’il surmonte
ou plutdt qui’il précéde. Ce sont donc les deux phases
successives, les deux étapes de la Révélation, qu’offre la
confrontation des deux thémes, qui, loin de s’opposer,
apparaissent complémentaires, traduisant plastiquement
’antithése théologique traditionnelle ombre/vérité, dge
de la Loi/age de la Grice, dont fait état justement le

LE CANON 82 DU CONCILE QUINISEXTE ET L'IMAGE DE L’AGNEAU

21. Hormis les exemples cappadociens, I’Agneau n’est guére attesté en
Orient qu’en terres d’hérésie monophysite: 4 Abou Makar, dans le
Ousdi Natroun, v. 825-30 (J. Leroy, Les peintures des couvents du
Ousdi Natroun, Mémoires publiés par les membres de I'Institut fran-
cais d’archéologie orientale du Caire, CI, 1982, pl. 4) et dans les
miniatures éthiopiennes (C. Lepage, Reconstitution d’un cycle pro-
tobyzantin a partir des miniatures de deux manuscrits éthiopiens du
XIVe s., CahArch 35 (1987), p. 166, fig. 18, 19, 24).

22. Citons la chaire de Maximien et le décor du presbyterium de
Saint-Vital 2 Ravenne, la mosaique de Saint-Catherine au Mont Sinai,
la fresque de la chapelle 32 de Baouit, celle de Perustica en Thrace, les
mosaiques palestiniennes, les croix, etc. (cf. K. Wessel, Agnus Dei,
RbK 1, Stuttgart 1963, col. 90-94; A. Grabar, L'Iconoclasme byzan-
tin. Dossier archéologique, Paris 19842, p. 107, note 8).

23.Cf. Thierry, op.cit. (note 15), p. 150-151. Ead., L’Apocalypse de
Jean et 'iconographie byzantine, L’Apocalypse de Jean. Traditions
exégétiques et iconographiques, IIle-XIIle siécles, Genéve 1979, p.
319-339.

24. Cf. supra, note 18.

25. Sur "importance au VIle siécle de la théologie antimonothélite
dans I’élaboration des images: A. D. Kartsonis, Anastasis. The
Making of an Image, Princeton 1986, en particulier, p. 40-67.

26. A. Grabar, Les ampoules de Terre Sainte, Paris 1958, p. 43-44,
pl. LIIL

27. Du Vle siécle selon K. Weitzmann, The Monastery of Saint
Catherine at Mount Sinai. The Icons, vol. 1: From the Sixth to the
Tenth Century, Princeton N. J. 1976, p. 32-35 (B. 11). La datation vers
le milieu du VIle si¢cle ou autour de 692 proposée par K. Corrigan
(The Witness of John the Baptist on an Early Byzantine Icon in Kiev,
DOP 42 (1988), p. 1-11), en raison justement de I’iconographie du
Prodrome associé a I'image du Christ, ne s’impose pas: la formule est
certainement antérieure a son «officialisation» par le concile.

28. Par exemple a Hagios-Stephanos, prés de Cemil; cf. Jolivet-
Lévy, op.cit. (note 1), p. 162, 177.

29. Jolivet-Lévy, op.cit. (note 1), p. 55.

30. Jean-Baptiste au registre inférieur de ’abside, tenant un rouleau
inscrit du texte de Jean I, 29, léve le doigt vers le Christ trénant dans la
conque: Jolivet-Lévy, op.cit. (note 1), p. 51 et passim.

31. Ivoires, icones, mosaiques et fresques: plusieurs exemples dans
L. Hadermann-Misguich, Kurbinovo. Les fresques de Saint-
Georges et la peinture byzantine du Xlle s., Bruxelles 1975, p. 231,
note 769.

32. "Ev 1101 1dV oentdV EIKOVOV Ypaeaig duvog dakTOAW ToL Tpo-
Spopou detkvipevog Eyyapdttetat, 8¢ elg timov mapernedn g yd-
pLT0G, TOV GANBLVOV fpiv d1a vopou mpotmogaivwy Guvov Xpiotov
oV Oeov Nudv. Tolg obv makatovg TOMOLG Kal TG OKLAG, WG TG
GAnBeiog ovppora te kai mpoyapdypata tfj EkkAnociq napadedopé- -
voug katacsralopevor, TV Laptv npotiudpey kai v dArifelav, dg
TAYPOHA VOpOL TalTny Lodeyxopuevol. g Gv obv 10 téhetov Kai &v
t0ig Y popatovpyialg &v 1aig drdaviov dyeotv droypagntat, TOV 10D
aipovtog Vv dpaptiav 100 kdcpov dpvod Xpiotod 100 Ocol Hudv
KoTd Tov dvBpdmvov yapaktijpa kai £v taig elkéoty and tod viv
dvti tod maialod Guvod dvactniobobar 6pilopev. dt° adtod T THig
tancivooeng Uyog tob Beob Adyou KatavoolvTeg, Kol TPOg HVIjuNV
TG év capki moiiteiag, ToU 1€ mdBoug avtol, kai Tol cwtnpiov
Bavdtou yelpaywyovpevol, Kai tiig £vielBev yevopévng 1@ KOoH®
ATOAVTPOOEWS.

Nous remercions Maria Zoubouli qui nous a aidé a traduire ce texte.
33. Cf. par exemple A. Grabar, op.cit. (note 22), p. 95-96.

51



CATHERINE JOLIVET-LEVY

canon 82. A Iltas, comme a Saint-Jean de Giillii dere,
I’Agneau est d’ailleurs entouré par des figures de pro-
phétes: I’époque de la Loi, de I’Ancien Testament, évo-
quée a ’entrée de I’abside, annonce et introduit I’époque
de la Gréce, du Nouveau Testament, qui triomphe dans
la conque. L’association des deux thémes justifiait plei-
nement, du point de vue théologique, la représentation
de I’Agneau. On a pourtant tenté, a Iltag, une maniére
de compromis en figurant le visage du Christ sur le
corps de I'animal: solution peu satisfaisante, esthéti-
quement comme thélogiquement, et qui n’eut pas de
suite.

Ajoutons pour finir que le procédé d’illustration ty-
pologique, dont témoigne ’association Agneau/Christ
incarné, explique aussi, dans I’église du Topuz Dagi

52

comme a Saint-Jean de Giillii dere, la représentation des
prophétes Isaie (purifié par le charbon ardent) et Ezé-
chiel (recevant le volume a avaler), dont nous avons
montré ailleurs la signification comme antétypes de la
célebration eucharistique3*. Expression d’une approche
mystique des saints mystéres de la liturgie conforme a
I’exégese patristique, les décors absidaux conservés en
Cappadoce reflétent vraisemblablement les réflexions
théologiques et I’iconographie d’un grand centre (Césa-
rée?). Conservant une iconographie rare, ils ont surtout
I’intérét de suggérer une interprétation nouvelle du rap-
port entre le canon 82 et ’iconographie.

Paris, Mai 1993

34. Cf. supra, note 10.


http://www.tcpdf.org

